Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 3-4

Artikel: Aufklarung, christlicher Glaube und theologische Vernunft
Autor: Ferrario, Fulvio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877781

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aufklirung, christlicher Glaube und
theologische Vernunft

Der Begriff «Aufklirung» wird schon seit einiger Zeit in erweiterter Bedeu-
tung verwendet: Ausser als Bezeichnung der geistesgeschichtlichen Bewegung
des 18. Jahthunderts findet er auch weitere technische Verwendungen: Er be-
zeichnet einen Abschnitt der Griechischen Philosophie, der sich von der anti-
magischen und antitraditionalistischen Kritik des Anaxagoras bis hin zur So-
phistik und Sokrates erstreckt. Man spricht ausserdem von einem aufgeklirten
Pathos bei den «dialektischen» Denkern des XI., im Nominalismus des XIV.
Jahrhunderts und im Humanismus. Nicht wenige gegenwirtige philosophische
Bewegungen beanspruchen die Bezeichnung fiir sich. Mit anderen Worten:
Der Begriff «Aufklirungy bezeichnet heute eine Haltung des abendlindischen
Geistes, deren wesentliches Merkmal eine «kritische» Einstellung bezeichnet.
Die Tatsache, dass seit Kant letzteres Adjektiv programmatisch dem Attribut
«dogmatisch» gegeniibergestellt wird, lisst sofort eine Spannung erkennen,
wenn auch nicht direkt zum christlichen Glauben, so doch zur Theologie: nim-
lich in dem Sinne, dass sogar einige ihrer Vertreter sichtbar in Verlegenheit ge-
raten, wenn sie vor einer vom Begriff «Dogma» bestimmten Semantik stehen.
Es empfiehlt sich deshalb von Anfang an zuzugeben, dass ein theologischer
Diskurs siber die Aufklirung zugleich ein Diskurs it ihr sein muss. Man iiber-
treibt nicht mit der Behauptung, dieser Diskurs konstituiere das beherrschende
Thema der abendlindischen Theologie der letzten zwei Jahrhunderte. Genau
diese Auseinandersetzung hat nicht nur die Kazegorien, sondern auch die Denk-
Jform der verschiedensten Ansitze mitgestaltet, in der protestantischen wie in
der katholischen Theologie. Die Tatsache, dass dhnliche Entwicklungen — auf-
grund unterschiedlicher geschichtlicher Voraussetzungen — im 6stlichen Chris-
tentum #zcht stattgefunden haben, bildet meiner Meinung nach den Grund fiir
Unterschiede, die in der Okumene ihre metatheologische Natur kundtun: Es
kommen in etster Linie nicht einzelne Glaubensinhalte zur Diskussion, son-
dern «apriorische Formen» des theoretischen Denkens.

Die Debatte der letzten Jahrhunderte ist alles andere als friedlich verlau-
fen, trotz der sich stindig wiederholenden Bemithungen, sie so zu gestalten.
Man war im Gegenteil Zeuge eines Zusammenstosses, bei dem es um Leben
und Tod zu gehen schien. In einer ersten Phase musste sich die Aufklirung

ThZ 3.4/68 (2012) S. 255-276



256 Fulvio Ferrario

selber durchsetzen und die Versuche von kirchlich-politischer Seite abwehren,
ihr kritisches Potential zu ersticken. Darauf folgend sah sich aber plotzlich
der christliche Glaube — und das theologische Denken mit thm — gezwun-
gen, selbst sein Daseinsrecht vor dem Richterstuhl der kritischen Vernunft zu
verantworten, was vor allem in den letzten Jahrzehnten weitreichende Kon-
sequenzen gezeitigt hat. Meines Erachtens kann jedoch mit Recht behauptet
werden, dass das christliche Denken auch in unverdichtigen Zeiten diese Not-
wendigkeit empfand und es fiir notwendig hielt, sich der Forderung von I Petr
3,15 zu stellen. Vom 18. Jahrhundert an erhielt aber diese Haltung eine deutlich
defensive Neigung, die allzu oft dngstliche und fast neurotische Zuge annahm.
Die Theologie bekam dies unter anderem in der Diskussion um ihre Legitima-
tion als akademische Disziplin zu spiiren. Auch in diesem Bereich fand eine —
zwar nicht scheue, aber auf alle Falle vorsichtige — Entwicklung der Frage nach
Autonomie seitens der Philosophie bis hin zu einer expliziten und agressiven
Bestreitung des verniinftigen Anspruchs der theologischen Arbeiten und zur
Forderung, die Theologie — wo dies noch nicht geschehen ist — aus der Univer-
sitit auszuschliessen, statt.

Deshalb ist es nicht blosse Rhetorik, von einer dramatischen Auseinander-
setzung zu sprechen. Dies muss gerade von denjenigen anerkannt werden, die
nicht nur die Notwendigkeit, sondern auch die Legitimitit solcher frontaler
Auseinandersetzungen in Frage stellen. Zu ithnen moéchte ich auch mich selbst
zihlen. Wir bewegen uns auf einem harten und aus theologischer Sicht sogar
bedrohlichen Boden. Wiahrend wir aber auf der einen Seite bestreiten, dass
diese Gefahr real sei, sollten wir wissen, dass unser Ansatz von manchen als
eine ruckgingige Form der Apologetik a priori wahrgenommen wird und dass
nicht selten die intellektuelle Redlichkeit des Vorhabens, das uns zu Grunde
liegt, in Frage gestellt wird.

Diese Lage ergibt sich dadurch, nicht nur auf sekundirer Ebene, dass die
anscheinend — wenn auch nicht abstrakte — theoretische Debatte in Wirklich-
keit eine starke politische Bedeutung, sei es im engeren wie auch im weiteren
Sinne, mit sich triagt. Die Thematisierung der Tragfihigkeit der kritischen Ver-
nunft bringt auch eine Thematisierung von allgemeingitiltigen Ansichten tiber
Welt und Leben und somit auch iber Gesellschaft und ihrer Ordnungen mit
sich. Sich zu wundern, dass sich viele Gemiter dabei erhitzen kénnten, wire
naiv. Der folgende Beitrag wird sich jedoch aut einige Aspekte der Debatte
zwischen Aufklirung und Theologie beschrinken, die wir durch die schemati-



Aufklirung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 257

sche Prisentation von drei Denkansitzen wiedergeben. Zum ersten werde ich
auf den schon genannten Kant’schen Ansatz hinweisen, um eine Einordnung
des Themas in seiner geschichtlich konstitutiven Phase zu erméglichen. In ei-
nem zweiten Schritt behandle ich den Angriff gegen die Theologie, der von
jener Ausgestaltung von Aufklirung ausging, die als «kritischer Rationalismus»
bekannt geworden ist; er wurde aufgrund seines Echos in der Theologie und
seines paradigmatischen Charakters ausgesucht. Abschliessend werde ich mich
mit dem spiten Jirgen Habermas befassen, der oft als prominenter Vertreter
der radikalen Aufklirung eingestuft wird, sich auch in héchstem Masse selbst-
kritisch und gegentiber der religiosen Erfahrung vorurteilslos verhalt, was ihn
letztendlich von der Mehrheit der gegenwirtigen Formen der Aufklirung un-
terscheidet.

«Religiony vs. «statutarischer Glanbe»: Kant
«Ich habe den Hauptpunkt der Aufklirung, die des Ausganges der Menschen aus ih-
rer selbst verschuldeten Unmiindigkeit, vorziiglich in Religionssachen gesetzt: weil in
Ansehung der Kiinste und Wissenschaften unsere Beherrscher kein Interesse haben,
den Vormund iber ihre Unterthanen zu spielen; iiberdem auch jene Unmiindigkeit,
so wie die schadlichste, also auch die entehrendste unter allen ist.»!

In den abschliessenden Paragraphen seiner programmatischen Schrift tiber das
Wesen der Aufklirung zeigt Kant, den neuralgischen Punkt des ganzen Dis-
kurses begriffen zu haben, und das schon 1784, neun Jahre bevor er mit seiner
Religionsschrift eine Polemik ausloste und vierzehn Jahre vor seinem S#rest der
Fakultiten. Das «religiose Thema» ist besonders aus politischen Griinden sen-
sibel: Es ist namlich vornehmlich in diesem Bereich, wie Kant implizit sug-
geriert, in dem «unsere Herrschem ein Interesse daran haben, ihre Vormund-
schaft gegentiber ihren Untertaten gelten zu lassen und «den Vormund tber
ihte Unterthanen zu spielen.»” Wer sich also in solches Gewisser begibt, muss
mit nicht besonders milden Reaktionen rechnen. Wie berechtigt diese Erwar-
tung ist, wird Kant selbst am eigenen Leibe erleben. In Wahrheit spart er weder

: I. Kant: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung? Kant’s gesammelte Schriften hg.v.
der koniglich PreuBischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1912, Bd. 8, 41. Eine
nitzliche und synthetische Einfuhrung in das religiose Denken Kants ist I. Mancini: Kant
e la teologia, Assisi, Cittadella, 1975.

2 Ebd.



258 Fulvio Ferrario

an der captatio benevolentiae® noch an Differenzierungen, die beruhigend wirken
sollen. Die wichtigste unter ihnen, die schlussendlich einen wesentlichen Teil
des Geriistes sowohl seiner Religionsschrift von 1793 — in der ersten Ausgabe
— wie auch seines Streit der Fakultiten aus dem Jahre 1798 bildet, ist diejenige
zwischen privaters und dffentlichems Gebrauch der Vernunfs.

«Ich verstehe aber unter dem 6ffentlichen Gebrauche seiner eigenen Vernunft den-
jenigen, den jemand als Gelehrter von ihr vor dem ganzen Publicum der Leserwelt
macht. Den Privatgebrauch nenne ich denjenigen, den er in einem gewissen ihm an-
vertrauten burgerlichen Posten oder Amte von seiner Vernunft machen darf»”.

Wenn es wahr ist, dass sich iber Definitionen nicht diskutieren lasst, ist es auch
waht, dass die Terminologie Kants in vielerlei Hinsicht eigenartig ist, insofern
als er den privaten Gebrauch der Vernunft als denjenigen beschreibt, der von
einer Person bei der Erfillung 6ffentlicher Aufgaben ausgetbt wird. Es wird
jedenfalls behauptet, dass der 6ffentliche Gebrauch frei sein muss, wihrend der
private, der mit einer zivilen Funktion verbunden ist, dem dusserlichen Gesetz
untergeordnet ist. Unter den Beispielen ragt besonders — und nicht zufillig —
dasjenige des Kirchenmannes hervor®: Als Geistlicher ist er aufgefordert, sich
an die Orthodoxie der eigenen Kirche zu halten, als Gelehrter hat er hingegen
das Recht, eventuelle Meinungsverschiedenheiten kundzutun, die auch radikal
sein konnen und unter Umstidnden sogar dazu fithren koénnen, falls sie weitge-
hend von der Glaubensgemeinschaft angenommen werden, die schlussendlich
den Herrscher bitten wird, diese Verinderungen selbst durchzufiihren, den
status gno zu dndern. Freilich reicht die Unterscheidung zwischen 6ffentlichem
und privatem Gebrauch der Vernunft noch nicht aus, um eine problematische
Lehre der «doppelten Wahrheit» zu vermeiden, oder anders ausgedriickt, eine
radikal heferonome — durch eine Verabsolutierung des positiven Rechtes moti-
vierte — Legitimierung von dem, was als falsch anerkannt wird. Kant vermeidet
eine solche Engfithrung mittels einer Argumentation, die er spiter in seinen
religionsphilosophischen Schriften entfalten wird: Der Kleriker «zieht alsdann
allen praktischen Nutzen fiir seine Gemeinde aus Satzungen, die er selbst nicht

’ «In diesem Betracht ist dieses Zeitalter das Zeitalter der Aufklirung, oder das Jahrhundert
Friedrichs». Kant: Was ist Aufklirung? (Anm. 1), 40.
4 Ebd. 37.

> Vgl ebd. 38f.



Aufklirung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 259

mit voller Uberzeugung unterschreiben wiirde, zu deren Vortrag er sich gleich-
wohl anheischig machen kann, weil es doch nicht ganz unmdglich ist, daf3 da-
rin Wahrheit verborgen lige, auf alle Fille aber wenigstens doch nichts der
inneren Religion Widersprechendes darin angetroffen wird»’. Wenn aber die
Widerspriiche unhaltbar werden, bleibt dem Geistlichen nichts anderes als der
Rucktritt.

Wie man sieht, ist die ganze Struktur der Argumentation Kants als Synthe-
se schon in diesen ersten und zu Recht beriihmten Seiten zu finden. In den
nachfolgenden Werken wird dann das Verhiltnis vertieft, wodurch sowohl die
Religion in ihrer — Kant zu Folge — reinen Form wie auch der kirchliche Glau-
be mit der praktischen Vernunft verbunden werden. Als erstes ist festzuhal-
ten, dass die Moral, obwohl die Religion letztendlich auf sie zuriickgeht, nicht
strukturell von dieser abhangt, da «die Moral zu ithrem eigenen Behuf keiner
Zweckvorstellung bedarty’. Gleichzeitig aber fuhrt die Moral «unumginglich
zur Religion, wodurch sie sich zur Idee eines machthabenden moralischen Ge-
setzgebers auller dem Menschen erweitert, in dessen Willen dasjenige End-
zweck (der Weltschopfung) ist, was zugleich der Endzweck des Menschen sein
kann und soll.»*

Natiirlich ist hier von der Religion die Rede, die nach Kant e ist, d. h.
naturlich oder vernunftig, fir die also der Philosoph zustandig ist. In der Ein-
leitung zur ersten Ausgabe wird das Verhiltnis dieser zur kirchlichen Form der
Religion mit der Begrifflichkeit der Schrift aus dem Jahre 1784 beschrieben. In
der Einleitung zur zweiten Ausgabe (1785) hingegen veranschaulicht er dieses
Verhiltnis durch den Vergleich mit zwei konzentrischen Kreisen. Der Kreis

& Vel. ebd. 38.

I. Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen detr blossen Vernunft, Kant’s gesammelte
Schriften hg,v. der kéniglich PreuBischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1907, Bd.
6, 4.

Ebd. 6. In einer Fussnote erliutert Kant den Ubergang zur Idee Gottes — von ihm als
unumginglich beschrieben — mit einer ausfihrlichen Argumentation, deren Schlussteil
wir hier wiedergeben: «Zweck ist jederzeit der Gegenstand einer Zuneigung, das ist, einer
unmittelbaren Begierde zum Besitz einer Sache vermittelst seiner Handlung, so wie das
Gesetz (das praktisch gebietet) ein Gegenstand der Achtung ist. Ein objectiver Zweck (d.
i. detjenige, den wir haben sollen) ist der, welcher uns von der bloBen Vernunft als ein sol-
cher aufgegeben wird. Der Zweck, welcher die unumgingliche und zugleich zureichende
Bedingung aller tibrigen enthilt, ist der Endzweck.» Ebd. 6.



260 Fulvio Ferrario

der «offenbarteny’ Religion ist grosser und umschliesst den kleineren, den der
rationalen Religion, der also den Kern des anderen ausmacht." Die offenbarte
Religion kann also (a) zum Teil in den Begtiffen der natiirlichen Religion um-
schrieben werden und (b) zum Teil in moralische Gebote Ubersetzt werden
und c) zum Teil einen padagogischen Nutzen aufweisen, was unter Umstinden
rechtfertigen kann, einen bestimmten Glauben mittels Gesetz fiir verbindlich
zu erklaren, zumindest solange als sich das kollektive Empfinden nicht bis zu
einem Bewusstsein erhebt, welches die Vorstellungswelt der positiven Religion
iberflissig macht.

Schon hier misste es mehr als klar sein, dass fiir den Philosophen aus Ko-
nigsberg der epistemische Status des «kirchlichen Glaubens» ganz von der
Vernunft, wie er sie versteht, bestimmt werden muss. Der «offenbarte Glau-
be» kann nicht aus sich heraus den Anspruch nach Wahrheit erzeugen, ohne
sich am verntnftigen Glauben messen zu wollen. Wenn also der Ansatz Kants
auf politischer Ebene durch eine defensive Haltung gekennzeichnet ist, da er
vom Interesse geleitet wird, die Rechte der Philosophie vor autoritiren Angrif-
fen kirchlicher Herkunft zu schiitzen, ist sie auf theoretischer Ebene offen-
siv ausgerichtet, da sie der offenbarten Religion und den sie konstituierenden
dogmatischen Formulierungen unterschiedlichster Firbungen von Seiten der
Glaubensgemeinschaft universale Verbindlichkeit abspricht. Ein Merkmal die-
ser Konzeption — was das Zusammenleben der beiden Ebenen des religiosen
Glauben betrifft — ist anch die Beobachtung, wonach es iiberhaupt nicht not-
wendig ist, dass derjenige, der den kirchlichen Glauben annimmt, gleichzeitig
auch die Uberzeugung Kants teilt. Das Modell der Kreise sollte ein friedliches
Zusammenzuleben ermdglichen. Dies erfordert allerdings zwei Voraussetzun-
gen: (1) Einerseits soll der offenbarte Glaube sich, auch wenn nur teilweise, in
seiner Ubersetzung in die Begrifflichkeit der «reinen» Religion wiedererkennen.
(2) Andererseits muss er zugestehen, dass der Teil seines Kreises, der sich aus-
serhalb seiner befindet, von der Vernunft unberuhrt bleibt; das bedeutet weitet,
dass er darauf verzichtet, an die Vernunft zu appellieren, um seine Behauptun-
gen zu legitimieren. In anderen Worten: Der offenbarte Glaube muss sich damit

Das Adjektiv ist in Anfithrungszeichen gesetzt, da es nach Kant keine Offenbarung stricse
dictw im Sinne der positiven Religionen gibt.

Vorrede zur zweiten Auflage (1794) in: Kant: Religion innerhalb der Grenzen der blossen
Vernunft (Anm. 7), 12-14.



Aufklirung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 261

begniigen, sich als fides guae creditur zu prisentieren — also ohne Bezug auf die
Form menschlicher Erfahrung, die von der Vernunft ins Bewusstsein gehoben
werden kann. Der Streit der Fakultiten entflammt auf theoretischer Ebene, be-
sonders wegen der Schwierigkeit des «offenbarten» Glaubens, dieser zweiten
Bedingung gerecht zu werden, gerade weil diese den Anspruch auf Universali-
tit, welcher die Vorstellung der Offenbarung — wenigstens die christliche — ent-
hilt, ernstlich in Frage stellt.

Der Ausloser der Schrift Kants, die diesem Konflikt gewidmet ist, ist der
scharfe Verweis, den der aufgeklarte Herrscher dem Philosophen verpasst, und
den dieser vollstindig zusammen mit seiner Antwort wiedergibt."" Der Ton des
Pamphletes ist in seiner Substanz weit weniger nachgiebig als derjenige, der dem
Herrscher gilt; er richtet sich an die theologische Fakultit, die immer wieder
als «hoherwertign bezeichnet wird, wie schon in seiner Religionsschrift, wobei
der dusserliche Gehorsam der Tradition gegeniiber eine unterschwellige Ironie
nicht verschleiern kann und will. Niher betrachtet, erscheint das Verhiltnis der
zwei Religionsformen weniger friedlich, als von den grundsitzlichen Aussagen,
die wir bis jetzt zusammengefasst haben, zu erwarten. Die moralische particula
veri muss zum Beispiel mit einem Gewaltakt in die Schriften eingefiigt wet-
den.” Der religitse Inhalt der Heiligen Schrift kann nur von der Vernunft her
— wohlgemerkt in ihrer Kant’schen Ausprigung — begriindet werden. Dieselbe
Tatsache der Pluralitit an Religionen und konfessionellen Ausprigungen des
Protestantismus zeugt der Meinung Kants nach vom kontingenten Charakter
der Inhalte des «kirchlichen Glaubens», weil die Wahrheit nur eine ist und sich
der Vernunft in ihrer moralischen Funktion zeigt. Die Autonomie der theolo-
gischen Fakultit wird dabei solange nicht angeriihrt, als diese innerhalb der ihr
gesetzten Grenzen bleibt. Konkret bedeutet das, auf denjenigen Anspruch auf
Wahrheit der eigenen Behauptungen zu verzichten, der sich nicht auf die kanti-
sche Ethik zuriickfihren lasst, die zudem mit der Rationalitit identifiziert wird.

1. Kant: Streit der Fakultiten, Kant’s gesammelte Schriften hg.v. der kéniglich Preufiischen
Akademie der Wissenschaften, Berlin 1907, Bd. 7, 15-20.

2 «Der biblische Theolog sagt: suchet in der Schrift, wo ihr meinet das ewige Leben zu fin-
den. Dieses aber, weil die Bedingung desselben keine andere als die moralische Besserung
des Menschen ist, kann kein Mensch in irgend einer Schrift finden, als wenn er sie hin-
einlegt, weil die dazu erforderlichen Begriffe und Grundsitze eigentlich nicht von irgend
einem anderen gelernt, sondern nur bei Veranlassung eines Vortrages aus der eigenen Ver-
nunft des Lehrers entwickelt werden mussen». Ebd. 37.



262 Fulvio Ferrario

Das Element seiner Position, das in der aufgeklirten Kritik am christlichen
Glauben und an ihrer theologischen Ausdruckstorm zur Konstante wird, be-
steht aber nicht in der Unterstreichung der Dimension der Vernunft als sol-
che: Letztere durchzieht namlich die ganze theologische Tradition. Nicht ohne
Kontraste und nicht linear, sondern im Feuer virulenter Debatten: gerade de-
ren Heftigkeit aber bringt das starke Interesse fiir das Denken zum Ausdruck,
das die christliche Geschichte durchzieht. Kant fithrt aber einen Begriff von
Vernunft ein, der einerseits zwar zumindest genealogisch auf seine Urspriinge
in der judisch-christlichen Tradition zurtickverweisen kann', andererseits aber
ausserhalb ihr steht und sie sogar zu beurteilen beansprucht. Kant beabsichtigt
nicht, die «Religion» niederzureissen. Die ersten zwei Kritzken haben ja bekannt-
lich das Gegenteil zum Ziel: Die erste will einen Ort ausfindig machen, den die
zweite dadurch besetzen will, dass sie die Moglichkeiten und die Koordinaten
einer verninftigen Religion herausarbeitet. Was aber prinzipiell bestritten wird,
ist die Moglichkeit eines Glaubens, der versucht, dasjenige in der Rationalitit
wiedetfinden zu lassen, was er als Offenbarung anerkennt, also die Moglich-
keit der Theologie als solche. Dass die Vernunft der gliubigen Annahme der
Offenbarung immanent sein kann, ist fiir Kant ein Widersinn. Daraus ergibt
sich die Auffassung des «kirchlichen Glaubens» als irrational in seiner Substanz
und als Behauptung von Inhalten, die kein Recht ausserhalb der autoritiren
Tradition haben'. Nach Kant gibt es nicht nur eine einzige echte Religion,

Ein Aspekt, dessen Dynamiken und geistesgeschichtlichen Entwicklungen J. Habermas
mit einer kaum nachahmbaren Kunstfertigkeit beleuchtet. J. Habermas: Die Grenzen
zwischen Glauben und Wissen. Zur Wirkungsgeschichte und aktuellen Bedeutung von
Kants Religionsphilosophie. in: ]. Habermas: Zwischen Naturalismus und Religion. Philo-
sophische Aufsitze, Frankfurt a.M. 2009, 216-257.

Barth unternimmt den gewagten Versuch, von seinem eigenen Standpunkt aus die Kritik
Kants aufzuwerten, indem er an eine «biblische» Theologie denkt, die bewusst sich selber
zu sein versucht, ohne Komplexe und Kompromisse. Er geht deshalb auf die Herausfor-
derungen des Philosophen ein. «Oder hat der Philosoph der reinen Vernunft dem Theolo-
gen nicht etwas sehr Entscheidendes gesagt [...]: dDabB ein Gott sei, beweist der biblische
Theolog daraus, dal3 er in der Bibel geredet hav!?» K. Barth: Die Protestantische Theologie
im XIX. Jahthundert, Zurich 1947, 278. Was Barth hier behaupten will, liegt auf der Hand:
«Biblischer Theologe», sei du dich selbst und pecca fortiter, indem du mit Unverfrorenheit
aus dem eine Tugend machst, was Kant — bestenfalls — als epistemische Insuffizienz be-
trachtet. Darin liegt viel Wahres und Weises, und die kritische Verwendung der kantischen
Argumentation gegen eine liberale Theologie, die sich in den Auseinandersetzungen mit
den Instanzen der Aufklirung peinlich servil verhalt, erweist sich als spirituell heilsam und



Aufklirung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 263

sondern auch einen einzigen echten Horizont, innerhalb dessen ein 6ffentli-
cher Gebrauch der Vernunft gerechtfertig scheint. Es ist also ausgeschlossen,
dass die biblische Botschaft ax#ch einen Horizont bilden kann, innerhalb dessen
die Vernunft nach einer Dynamik wirken kann, die analog zu solcher ist, die
sich auch anderswo, d.h. im wesentlichen nach dem angemessen angewandten
Prinzip des Widerspruches, behaupten kann.

Dieser Auffassung von Vernunft entspricht, wie schon beobachtet, eine
Auffassung von Glauben, die sich zu einer fides quae creditur oder, lutherisch
ausgedriickt, einer fides historica oder einem «fiir wahr halten» reduzieren lisst. Die
Aufklirung neigt zu der Uberzeugung, dass die christliche Tradition den Glau-
ben vor allem als ein Korpus von Doktrinen und Glaubenssitzen betrachtet, die
man sich auf ibernatirliche Weise aneignen muss, durch eine Art innerer Er-
leuchtung, die mit der Offenbarung oder — mit ihr gleichbedeutend — mit dem
Dogma einhergeht. Diese Auffassung ist noch heute innerhalb der Diskus-
sionen bestimmend, worunter deren Qualitit betrichtlich leidet.”” In diesem
Punkt drickt die Theologie nicht nur ein berechtigtes Unbehagen gegentiber
Einstellungen solcher Art aus, sondern ist es auch schuldig, zwei Uberlegungen
anzustellen. Zum ersten kann nicht bestritten werden, dass seit der Zeit der
Kirchenviter einem ahnlichen Missverstindnis vom christlichen Denken selbst
Vorschub geleistet worden ist. Mit der wichtigen Ausnahme der Reformation
neigt das theologische Verstindnis von Glauben dazu, sein Gleichgewicht zu
Gunsten det fides guae zu vetlieren und deshalb seine hermeneutische, abge-
leitete und relative Dimension preiszugeben. Im Falle Kants und seiner Epo-
che sind dafiir das Erbe der protestantischen Orthodoxie und der barocken
Scholastik des Katholizismus reprisentativ. Eine bedeutende Wende, die das
Anliegen und die Einsicht der Reformation aufwertete, kam zunichst nur im
evangelischen Bereich konsequent zu Tragen, und zwar dadurch, dass sich im
XIX. Jh. eine strukturell hermeneutische Denkform durchsetzte. Im Katholizis-
mus muss man — auch wegen einer von der «modernistischen Krise» gezeugten

stilistisch brilliant. Dennoch frage ich mich, ob die Interpretation Kants schlussendlich
nicht ad usum delphini sei. Auch (gerade!) fur Barth ist ndmlich der theologische Gebrauch
der Vernunft als solche, insofern sie also im biblischen Zeugnis verankert und von diesem
abhingig ist, nicht weniger rational als jede andere Ausdrucksweise, was Kant ja gerade
aufs bestimmteste bestreitet.

15 J. Habermas, der die Auffassung des Glaubens als fiduciz kennt und sie in seine Uberlegun-
gen einbezieht, bildet diesbeziiglich eine Ausnahme.



264 Fulvio Ferrario

antihistorischen Neurose — auf die Entwicklungen nach dem Vaticanum II.
warten. Die zweite selbstkritische Uberlegung, auf die wir bei der Behandlung
des Denkens von Hans Albert zurickkommen werden, weist parallele Zige
zur ersten auf: Wenn man ein Verstindnis von Glauben als fides fiducialis hat,
gilt es notwendig zu vermeiden, Selbstverstindliches und sofort Einsichtiges
zu verschweigen. Die Dimension des «fiir-Wahr-haltens» kann nidmlich nicht
ganz preisgegeben werden. Das pisteuein eis der Biblischen Tradition setzt ein
«Glauben, dass» voraus, das, untrennbar vom ersteren, aber von ihm zu un-
terscheiden, ihn zu begriinden und zu verantworten versucht. Andernfalls er-
schienen die grundlegenden Aussagen des christlichen Glaubens als inhaltslos,
der theologische Diskurs wiirde solipsistisch und der Glaube an sich zur reinen
Metapher degradiert.

Was die Theologie als akademische Disziplin betrifft, verfolgt Kant die Ab-
sicht, deren Bereich so zu umschreiben, dass sie die Freiheit der philosophi-
schen Reflexion nicht hemmen kann. Angesichts seiner Auffassung von Ver-
nunft bedeutet das letztendlich aber den Ausschluss der Theologie aus dem
wissenschaftlichen Diskurs und schlussendlich die Isolation ihrer Fakultit in-
nerhalb der Universitit. Nicht einmal die defensive Stossrichtung des Szreizes
kann ihn dazu bewegen, sein offensiv kritisches Projekt in den Hintergrund
zu stellen. Zugegeben: Sein Versuch war von betrichtlichem Erfolg gekront.
Auch wenn die Theologie noch fiir lange Zeit eine Machtposition besetzen
wird, hat das Werk Kants diese Disziplin in eine unangenehme, defensive Po-
sition versetzt, in der sie sich noch heute befindet und die offensichtlich durch
den definitiven Siegeszug des aufgeklirten Denkens verschirft worden ist, be-
sonders durch den Triumph der empirischen Wissenschaften, die Verinderun-
gen auch der Plausibilititsparadigmen mit sich gebracht haben.

Irrationalitat des Glanbens und Inhaltslosigkeit der Theologie? Hans Albert
Wihrend Kant der unumgingliche Ausgangspunkt fiir unsere Ubetlegungen
ist, bildet das Denken Alberts nur eines der vielen Beispiele atheistischer Po-
lemik in der wissenschaftlichen Aufklirung. Albert zeichnet sich jedoch durch
die Geradlinigkeit seiner Argumentation sowie ein ausgeprigtes antitheologi-
sches Ressentiment aus, das sich in vielen Stellungnahmen zu religitsen Fragen



Aufklirung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 265

niederschlagt, die unter Theologen auf ein lebhaftes Interesse gestossen sind.'®
Wir werden uns aber nur mit seinem atheistischen und antitheologischen «Ma-
nifest» beschiftigen: dem fiinften Kapitel seines Trakzat iiber kritische VVernunft."

Als Schiiler Karl Poppers fiigt er sich in einer der durch Kant er6ffneten
Denkbahnen ein. Die «kopernikanische Wende» Kants und die Einschrinkung
der Vernunft — und der Erfahrung — innerhalb einer Welt der Phinomene und
deren kategorialer Organisation werden in dieser Bahn in der Form einer «falli-
bilistischen» Kritik am Positivismus entfaltet:'* Die Wahrheit, als Entsprechung
zwischen Theorie und Tatsachen aufgefasst, bleibt ein unerreichbares Ideal,
an das sich die Vernunft durch die Ausarbeitung immer neuerer Theorien he-
rantastet. Das Merkmal des rationalistischen Unterfangens besteht darin, von

16 In einem Interview mit M. Schmidt-Salomon sagt Albert, dass er als Vierzehnjihriger
durch die antichristliche Propaganda der Hitlerjugend ein Uberzeugter Atheist geworden
sei. Der — durchaus liebenswiirdige — Pastor — so Albert —, der ihm die Katechismus-
Stunde erteilte, konnte auf seine kritischen Einwinde keine iiberzeugenden Antworten
geben. H. Albert: Plidoyer fiir eine kritische Vernunft, http://www.schmidt-salomon.de/
albert.htm, konsultiert am 22/11/12. Fir bibliographische Angaben tber Albert: http://
www.opensociety.de/Web1/Albert/albert.htm, konsultiert am 22/11/12. Unter den Reak-
tionen gegen Albert ist diejenige Ebelings zu nennen, auf die dieser selber eingegangen ist:
H. Albert: Theologische Holzwege. Gerhard Ebeling und der rechte Gebrauch der Ver-
nunft, Tibingen 1973. Mit diesem Streitgesprach beschiftigen sich viele Monographien:
P. Suchla: Kritischer Rationalismus in theologischer Priifung. Zur Kontroverse zwischen
Hans Albert und Gerhard Ebeling, Frankfurt a.M. 1982; P. Paroz: Foi et Raison. La foi
chrétienne aux prises aver le rationalisme critique: Hans Albert et Gerhard Ebeling, Gene-
ve 1985; L. Fossati: Hans Albert critico della teologia, Napoli 2003; vgl. auch die hilfreiche
Zusammenfassung von R. Gibellini: Teologia e ragione. Itinerario e opera di Wolfhart Pan-
nenberg, Brescia 1980, 236-241; A. Beutel: Gerhard Ebeling. Eine Biographie, Tubingen
2012, 395-399.

7 H. Albert: Traktat tiber kritische Vernunft, Tubingen 21968.

% Das beabsichtigen zumindest Popper und Albert. Th.W. Adorno und J. Habermas wetfen
dem kritischen Rationalismus vor, sich ausschliesslich innerhalb der Grenzen des Positivis-
mus zu bewegen. Diese Kritik war Anlass zu einer ebenfalls lebhaften Polemik, die in der
Offentlichkeit als Positivismusstreit bekannt wurde. Eine andere Zielscheibe seiner Polemik
ist H. Kiing, Vgl.: H. Albert: Das Elend der Theologie. Kritische Auseinandersetzung mit
H. Kiing, Tiibingen 1979. H. Kiing setzte sich mit Albert auf gleiche Weise auseinander:
H. King: Existiert Gott? Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit, Minchen 1978. Die
abschitzige Antwort Alberts iiberzeugt ihn kaum. Seine Antwort darauf ist wiedergegeben
in: H. King: Ewiges Leben?, Munchen 1982. In der Zwischenzeit ist die Position Kiings
von K.-H. Weger verteidigt worden. K.-H. Weger: Vom Elend des kritischen Rationalis-
mus. Kritische Auseinandersetzung tiber die Frage der Erkennbarkeit Gottes bei Hans
Albert, Regensburg 1981.



266 Fulvio Ferrario

seiner Struktur her fir Falsifizierung offen zu sein, in der Moglichkeit also, sich
der Kritik aussetzen zu konnen. Die Strategie jedweder Art von Irrationalis-
mus, in welcher Tarnung auch immer, ist die «Immunisierung», wodurch sie
sich a priori von der Kritik am eigenen Wahrheitsanspruch schiitzt. Die Theolo-
gie ist dabei fir Albert das paradigmatische Beispiel eines solchen pathologisch
verderbten Denkens. Um das Denken von Albert zu verstehen, muss man von
Anfang an betonen, dass der kritische Rationalismus eine starke Abneigung ge-
gen die Hermeneutik hat, die von thm als naturaliter «theologisch» oder zumin-
dest «quasi theologisch» verurteilt wird. Die Urstinde der Hermeneutik bestehe
in der Auflosung der Wahrheitsfrage in eine Frage nach der Interpretation und
dem «Sinn», wodurch ihre Behauptungen der Kiritik und deshalb der Kontrolle
der Vernunft entzogen wiirden. Noch schlimmer als die Hermeneutik ist die
— mit ihr hidufig verbundene — Dialektik, die schon vom Lehrer Alberts scharf
kritisiert wurde."

Die Strategie der Immunisierung bildet nach Albert hiufig die Vorausset-
zung der Theologie, die beansprucht, dass ihre Behauptungen nur innerhalb des
Glaubens verstindlich seien, und die sich so ein kognitives Privileg verschafft,
und sich zum vornherein Gber jede Kritik stellt.” Es ist zu bemerken, dass Glau-
be hier hauptsichlich als fides guae (miss)verstanden und die Theologie deshalb
als Diskurs aufgefasst wird, der wie ein Postulat seine eigenen Schlussfolgerun-
gen voraussetzt. Die traditionellen Formen von Theologie, die in der gegenwir-
tigen Debatte von Albert vor allem mit der katholischen Theologie gleichgestellt
werden,?' haben zumindest den Verdienst, ihre willkiirliche Einstellung explizit
kundzutun. Anders verhilt es sich mit der neueren protestantischen Theologie:
Zum Einen setzt sie ein kritisches Instrumentarium ein, das sich durch seine
Strenge und Zeitangemessenheit auszeichnet. Zum Anderen immunisiert sie
sich von Anfang an durch die Anwendung hermeneutischer Kunstgriffe, wenn
es um das Letztgultige geht, den Wahrheitsgehalt des Kerygmas. Albert sehnt
sich nach einer liberalen Theologie alten Stils:* In threm aufrichtig historischen

K. Popper: What is Dialectic?, in: ders.: Conjectures and refutations. The growth of scien-
tific knowledge, London 1963, 312-35.

*  Albert: Plidoyer fir eine kritische Vernunft (Anm. 16), 60.

' Der im Grunde ein zweideutiges Urteil reserviert wird: auf der einen Seite ganz einfach
Verachtung (ebd. 115, Anm. 29), auf der anderen auch anerkennende Bewunderung (ebd.
122).

2 Zum Beispiel in Bezug auf A. Schweizet: «Indem sie [gemeint ist die Leben-Jesu-For-



Aufklirung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 267

Ansatz hat sie nimlich die Frage nach der Wahrheit zu stellen gewagt. Das ent-
gegengesetzte Vorgehen wird der Meinung Alberts nach von Rudolf Bultmann
personifiziert. Hier kommt nimlich ein Verstindnis von Theologie zum Tra-
gen, das historische Kritik und Hermeneutik in threr — horribile dictn — Dialektik
mit der Tradition und dem Dogma verwebt. Die Bultmannsche Entmytholo-
gisierung ist letztendlich ein apologetisches Verfahren, das dazu noch insofern
unehrlich ist, als es sich kritisch tarnt.? Die Tatsache, dass Bultmann hiufig
nicht nur gestand, so vorzugehen, sondern dies beanspruchte, ritzt also den
Vorwurf Alberts an Bultmanns Theologie nicht an, betrigerisch zu sein. Jene
Unehtlichkeit kommt gerade an ihrem entscheidenden Punkt zum Vorschein:
beim «Gehorsam» dem Kerygma gegeniiber.? Nach den historischen Analy-
sen der biblischen Texte aufgrund wissenschaftlich verantwortbarer Methoden
meldet sich dann wieder der theologische Widerwille zu Wort, wenn es darum
geht, das einzig Relevante in Frage zu stellen, namlich die Verntnftigkeit eines
Diskurses, der Gott nicht nur als Objekt, sondern sogar als Subjekt hat. Die
von Bultmann selbstverstindlich durchgefithrte Unterscheidung dieser zwet
Ebenen als Wesensbestandteil der Theologie wird von Albert als unakzeptable
Theorie einer doppelten Wahrheit entschieden abgelehnt. Aufschlussreich ist
deshalb auch sein Urteil iber das Programm der Interpretation des Mythos.
Eine nuchterne Interpretation der Schriften sollte nach Albert zur Erkenntnis
fihren, dass die Idee Gottes, so wie sie uns in den Heiligen Schriften vorgestellt
wird, untrennbar mit dem mythologischen Gottesbild der damaligen Welt zu-
sammengehort. Die Entmythologisierung muss deshalb auch das einbeziehen,
was das Programm Bultmannns eigentlich retten will. Sein Vorhaben, Gott und
Kerygma auf eine andere Ebene zu setzen, lasst sich nicht rechtfertigen,” «[d]ie
Grenze der Entmythologisierung ist bei ihm vollkommen willkiirlich gezogen,
und zwar gezogen unter einem durchaus dogmatischen Gesichtspunkt, nimlich:
das, was er fiir den Kern des christlichen Glaubens hilt [...].»*

schung| den radikalen Irrtum enthiillte, der dem Handeln Jesu zugrunde lag, zeigte sie un-
ter Missachtung der fiir die katholische Lehre charakteristischen Abschirmungsprinzipien,
welche kritische Bedeutung die historische Dorschung fur die Losung theologischer Probleme
haben &ann.», in: Albert: Traktat (Anm. 17), 108.

#  Albert: Traktat (Anm. 17), 108ff.

Vgl ebd. 109.

» Vgl ebd. 112f

% Ebd. 114.



268 Fulvio Ferrario

Hier kann man an oben Gesagtem anknupfen, und zwar an die Kritik
Alberts an der Relativierung der fides guae, mit der er die moderne Theolo-
gie des Protestantismus beschuldigt: Das «Fir-Wahr-Halten» werde gerade-
wegs vetleumdet, um sich so bei der Auseinandersetzung mit der Kritik zu
«autoimmunisieren».”” Das konne auch in der Form einer bewussten Verschlei-
erung des eigenen Atheismus geschehen, um weiterhin von den Pfrinden
des Theologenstandes zu leben.”® Gegeniiber Anschuldigungen solcher Art,
titen Theologie und Kirche gut daran, nicht nur emport zu reagieren, son-
dern sich auch einer strengen Selbstprifung zu unterwerfen. Diese kann unter
anderem in einen «guten Vorsatz» miinden — um es in der Sprache der ka-
tholischen Beichtpraxis auszudricken —, mit und in allen Differenzierungen
und hermeneutischen Anstrengungen ausdriicklich zu erliutern, was man als
«wahm betrachtet; ob es zum Beispiel einen personalen Gott gibt, der unsere
Gebete erhért und in die Geschichte eingreift, oder ob Jesu Auferstehung als
Errettung vom Tode zu gelten hat und ob auch uns ein ewiges Leben in der
Gemeinschaft mit Gott verheissen wird. Dass allerdings die protestantische
Theologie der Gegenwart in diesen Punkten systematisch keine Entscheidun-
gen treffen will, wie Albert behauptet, trifft nicht zu. Es ist aber wahr, dass dies
gelegentlich geschehen ist. Und es ist bezeichnend, dass gerade ein Atheist wie
er, der zwar in seinen theologischen Urteilen oft oberflachlich ist, aber nicht
weniger informiert als der Durchschnitt seiner Fakultatskollegen, geschweige
der 6ffentlichen Meinung, einen solchen Eindruck gewonnen hat. Die evange-
lische Theologie tite auf alle Fille schlecht daran, auf diese Forderungen mit

7 Ebd. 118.

#  Ebd.118f: «Die Bagatellisierung oder gar Eliminierung dieses Existenzproblems [Gottes]
ist also keineswegs ein Symptom dafir, dall man eine héhere und weniger grobe Form
des Gottesglaubens bevorzugt, sondern ein Zeichen dafir, dall man sich entweder tuber
wichtige Konsequenzen der eigenen Weltauffassung im unklaren, oder aber daf’ man de
facto gum Atheismus dibergegangen ist, aber mittels einer theistischen Sprache die alte Fas-
sade aufrecht erhalten méchte, méglicherweise, um die an eine alte Tradition gekniipf-
ten Wirkungsmoglichkeiten nicht aufgeben zu missen» Man muss zugeben, dass die
schwerwiegende Unterstellung Alberts von einem lingeren Zitat Fritz Buris her, das er in
einer Fussnote wiedergibt (8. 119, Anm. 37), wenn nicht gerechtfertigt, so zumindest ver-
stindlich gemacht wird. In diesem nidmlich herrscht eine zweideutige Sprache, die beide,
den Gliubigen wie den Atheisten, verwirrt. Auch auf Seite 124f. erlaubt sich Albert eine
dreiste Bemerkung, wonach in einer freien Gesellschaft auch die Atheisten das Recht haben
miussten, Lehrstiihle an theologischen Fakultiten zu besetzten.



Aufklirung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 269

dem Schreckgespenst eines autoritativen Dogmatismus zu reagieren, der gele-
gentlich mit dem Verhalten, das stindig und fast pedantisch von einer «nicht
Verhandelbarkeit» des Glaubensgehaltes spricht, identifiziert wird. Beobach-
tungen wie diejenige Alberts iiber einen tatsichlich oder vermeintlich «getarn-
ten Atheismus» einer Theologie, die sich als kritisch versteht, stellen vor die
Frage nach der Dimension des Zeugnisses, das konstituierend zum Glauben
gehort. Verkindigung und Kritik bilden keine Alternative, im Gegenteil: Die
Herausforderung der Moderne besteht fiir die Theologie gerade darin, beide
so unvoreingenommen wie moglich auszuiiben. Im offenen und aufrichtigen
Zeugnis derjenigen, die uber Instrumente der Kritik verfigen, kann sich somit
auch der spezifische pastorale Aspekt des Dienstes zeigen, den die Theologie
der Kirche erweist. Es kann sein, dass Gott auch durch die Verleumdungen
einer Personlichkeit wie Hans Albert der Gemeinschaft der Theologen etwas
zu sagen hat.

Der letzte Teil des Kapitels ist den theologischen Fakultiten gewidmet:
Deren Ursiinde bestehe gerade in ihrer Verbundenheit mit der Kirche. Des-
halb werden ihnen jegliche Anspriiche auf Wissenschaftlichkeit aberkannt.”
Die Thematik wird auf der Basis eines akademischen Urteiles gegeniiber der
kirchlichen Zuverlissigkeit Bultmanns diskutiert. Albert hebt hervor, dass sich
die Theologie im wesentlichen der Tatsache bewusst ist, dass die kritische Un-
tersuchung Einschrinkungen kirchlichen, also extrinsischen Charakters unter-
worfen ist. Sein Urteil kommt deshalb nicht Gberraschend:

«Die theologischen Fakultiten sind [...] in wirklichen theologischen Fragen — nicht
unbedingt auch in Fragen der Kirchengeschichte usw. — nichts anderes als institutio-
nelle Residuen des apologetischen und dogmatischen Denkens im Bereich der wissen-
schaftlichen Forschung [...].»"

Der Streit der Fakultiten ist nun, wie es Albert scheint, zu seinem Ziel gelangt,
namlich durch das Ausscheiden eines seiner Mitstreiter. Dass dies noch nicht

#  Nebenbei: Diese Frage bleibt, wenn auch in deutlich leiseren T6nen als bei Albert ange-

sprochen, bei den Debatten Uber das Bleiberecht der theologischen Fakultiten an den
Universititen gegenwirtig. Vgl. z.B. Ch. Grethlein: Theologien und Religionswissenschaf-
ten an deutschen Hochschulen, — Anfragen des Wissenschaftsrats an den Evangelisch-
theologischen Fakultitentag, ZThK 105 (2008) 352-386 (376f.).

% Albert, Traktat (Anm. 17), 129f.



270 Fulvio Ferrario

operativ umgesetzt worden ist, kann sich zwar aus der Sicht Alberts frustrie-
rend auswirken, zeigt aber immerhin eine Tendenz auf. Vierzig Jahre nach dem
Erscheinen seines Werkes hat die Frage noch nicht an Aktualitit verloren.

Dass sich der Rahmen seit Kant gewandelt hat, liegt auf der Hand. Die hier
durchgeftihrte Analyse hat aber gezeigt, dass der mit Kants Vernunftsbegriff
eroffnete Spannungsbogen, der anfinglich apologetische Ziige gegen die —
auch ausserkirchliche — Religion hatte, in der Aufklirung des XX. Jahrhunderts
den Dialog mit der Theologie massiv erschwert hat, wie aus dem erntichtern-
den Dialog zwischen Albert und Ebeling deutlich wurde. Der theologische
Gesprichspartner fand kein Gehor, als er den Absolutheitsanspruch des ratio-
nalistischen Modells des Aufklirers —in diesem Falle des kritischen Rationalis-
mus — in Frage stellte. Es 1st zwar durchaus maoglich, aus der Polemik Anstosse
zu einer Selbstkritik zu gewinnen, aber wo es um das Figentliche geht, scheint
ein fast vollstindiges gegenseitiges Unverstindnis zu herrschen. In den gegen-
wirtigen internationalen Debatten hat sich das 6fters bestitigt. Die Aufklirung
unserer Zeit meint, das kulturelle Ansehen, das die empirische Wissenschaften
tiir sich gewonnen haben, fiir sich beanspruchen zu kénnen; von diesem Pa-
radigma her spricht sie einem theologischen Gebrauch der Vernunft die Legi-
timitit ab. Damit soll auch der Glaube auf ein tbrigbleibendes ideologisches
Residuum eingeschrinkt werden — zumindest im abendlindischen Denken, das
nun cben von der aufgeklirten Tradition bestimmt ist. Es ist einsichtig, dass
dabei die grossten Schwierigkeiten gerade fir die evangelische Theologie ent-
stehen, die sich in vielerlei Hinsicht dieser Tradition verpflichtet weiss und des-
halb mit um so grosserem Schmerz auf diese Zuriickweisung reagieren muss.

Kant wird heute aber auch anders gelesen, als es diejenige Tradition tut, fir
die Albert reprisentativ ist. Geben wir es gleich zu: Es wire in der Tat fir die
Theologie ein wenig stillos, bei Jirgen Habermas, der oft als ein sikularer «Ver-
teidiger» der Theologie vor dem vernichtenden Ansturm der vielen Denker im
Gefolge Alberts angesehen wird, Zuflucht zu suchen. Es trifft aber zu, dass
gerade das Denken von Habermas Perspektiven fiir die Aufklirung eréffnen
kann, die nicht ganz ohne Interesse fir die Theologie sind.

Jiirgen Habermas: Die 1 ernunft und ibre Lernprogesse
Unter den vielen Diskussionsbeitragen, die Habermas vorgelegt hat und die in-
teressante Ansitze flir eine Diskussion bieten, habe ich einen Aufsatz von vor-
wiegend philosophisch-politischem Interesse ausgesucht, um mich innerhalb



Aufklirung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 271

des Rahmens zu bewegen, der von der Frage nach der Bedeutung der Religion
im 6ffentlichen Raum gegeben ist. In dieser nimmt Habermas eine Mittelpo-
sition zwischen der rein liberalen Haltung eines John Rawls und den Gegen-
stimmen aus dem amerikanisch-christlichen Raum ein, vor allem derjenigen
von Paul Whitemann und Nicolas Wolterstorff. *' Die Theorie des kritischen
Diskurses, die er darin entfaltet, eignet sich gut dazu, unsere Thematik im ge-
genwirtigen Kontext zu kliren. Dieser ist von Habermas als postmetaphysisch
— worin seiner Meinung nach die Konstante des Kant’schen Erbes liegt” — und
gleichzeitig als «postsakulam bezeichnet worden. Die Vertreter einer siakula-
ristisch-laizistischen Sicht mussen sich bewusst werden, dass diese nicht der
folgerichtige und nicht iiberbietbare Abschluss eines untbertrefflichen Prozes-
ses ist, sondern eher eine von mehreren Positionen, die sich gegenwirtig ge-
genuberstehen, zudem noch — «vom Gesichtspunkt der Weltgeschichte» — eine
Minderheitsposition darstellt.”” Die pluralistische Gesellschaft von heute sieht
sich aber vor die Aufgabe gestellt, mit vielen Standpunkten, die ideologisch ge-
sehen miteinander unvereinbar sind, zurechtzukommen. Nach Rawls mussen
sich die Aussagen religiGser Betrachtungsweise in eine allgemeine, also sikulare
Sprache tbersetzen lassen. Seine christlichen Gegenspieler betonen hingegen,
dass eine solche Ubersetzung nicht immer durchfiihrbar sei. Sie beanspruchen,
mit ihren religiosen Traditionen ihren Beitrag fiir den Aufbau der Demokra-
tie zu leisten; sie verlangen, dass politische Argumentationen in religiser Be-
grifflichkeit weiterhin ihr Daseinsrecht haben, natiitlich unter der Bedingung,
dass sie dem demokratischen Urteil der Wihler unterstellt werden. Mit Recht
entgegnet dem Habermas, das konne zu einer Diktatur der Mehrheit fithren,
die dann schlussendlich den Errungenschaften und Regeln der Demokratie,

' ]. Habermas: Religion in der Offentlichkeit. Kognitive Voraussetzungen fiir den «5ffentli-
chen Vernunftgebrauch» religivser und sikularer Biirger, in: ders.: Zwischen Naturalismus
und Religion, Frankfurt a.M. 2005, 119-154. Es gibt reiche theologische Literatur tiber
Habermas; sie setzt sich aber meines Wissens mit seinen fritheren Denkansitzen ausein-
ander, vor allem mit der Theorie des Kommunikativen Handelns. Vgl. z.B. E. Arens (Hg):
Habermas und die Theologie. Beitrigen zur theologischen Rezeption, Diskussion, und
Kritik der Theorie Kommunikativen Handelns, Diisseldorf 1989; G. Cunico: Filosofia e
religione nella societa post-secolare, Brescia 2009.

2 Vegl. ]. Habermas: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsitze, Frankfurt a.M.

1988.

Habermas spricht Klartext; nach thm ist der westliche Rationalismus «der eigentliche Son-

derweg»; Habermas: Religion in der Offentlichkeit (Anm. 31), 121.

33



272 Fulvio Ferrario

die sich in diesen Jahrhunderten durchgesetzt haben, widersprechen wiirden.
Jurgen Habermas will aber die Eigentiimlichkeit und die Leistungsfahigkeit der
religiosen Sprache hervorheben und aufwerten. An diesem Punkt treffen sich
seine Argumentationen mit unserem Versuch, Aufklarung, Glaube und Theo-
logie in Verbindung zu bringen.

Als erstes hebt er hervor, dass der liberale und sikulare Staat «die Gliubigen
und die Religionsgemeinschaften nicht entmutigen [darf], sich als so/che auch
politisch zu duBlern, weil er nicht wissen kann, ob sich die sikulare Gesellschaft
sonst von wichtigen Ressourcen der Sinnstiftung abschneidet»* In unserem
Zusammenhang heisst das, dass die diskursive Zustindigkeit von bewusst
theologischen Argumentationen vom Beitrag her beurteilt werden muss, mit
dem sie sich in die Diskussion einbringt und nicht & priori durch ein absolutes
Kriteritum der Rationalitit ausgeschlossen werden kann, die allgemeine Ver-
bindlichkeit fiir sich beansprucht, wihrend sie schlussendlich nur einem spezi-
fischen Ausgang der Aufklirung entspricht. Dies ist dadurch ermoglicht, fahrt
Habermas fort, dass sich das religiose Gewissen, das sich innerhalb des abend-
lindischen Denkens gebildet hat und dessen Grundregeln angenommen hat,
die «kognitive Dissonanzen» verarbeitet hat, die beim Aufeinanderstossen der
eigenen Traditionen mit den Anspriichen der Moderne entstanden sind. Ha-
bermas beleuchtet dafiir insbesonders drei in Betracht kommende Bereiche: 1)
Die religiosen Traditionen mussen eine «epistemische Einstellung» gegeniiber
den anderen Religionen und Weltanschauungen, die nun in der Praxis wie in
der theoretischen Debatte einer pluralistischen Gesellschaft zusammenleben,
entwickeln. 2) Diese Einstellung muss auch gegeniiber den Errungenschaften
und kulturellen Auswirkungen der Wissenschaften entwickelt werden. 3) Die
religiosen Traditionen miissen diese Einstellung schlussendlich auch gegentiber
der objektiven Uberlegenheit vollziehen, die die sikularen Anspriiche® in der
Politik geniessen.” Der Erwerb dieser Einstellung darf nicht als oberflachliche
und zweckgerichtete Anpassung eingestuft werden, sondern als gegliederter
Lernprozess, der die Antwort einer bestimmten religiosen Tradition auf die
kulturellen Konstellationen der Moderne bildet. Habermas schligt hier also im

¥ Ebd.137.
3% Zumindest in gewissen Zusammenhingen meine ich, in Ubereinstimmung mit Habermas,
zu prizisieren.

3% Vgl. ebd. 143.



Aufklirung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 273

Prinzip eine positive Wiirdigung dessen vor, was Albert von Anfang an als Im-
munisierungsstrategie bezeichnet hat und was seit je eine konstitutive Dimen-
sion des theologischen Geschifts bildet.”” Die Habermas’sche Argumentation
witd natiirlich von den Interessen der kommunikativen Praxis der sikularisier-
ten Gesellschaft her gefithrt und bleibt methodologisch auch weiterhin streng
agnostisch bestimmt.”® Genau diese Prizisierung ist fiir uns aber von grossem
Wert: Dieser Agnostizismus ermdglicht im Rahmen der 6ffentlichen Ausei-
nandersetzung, vorurteilslos die Argumentationen zur Kenntnis zu nehmen,
die in religioser und deshalb auch theologischer Begrifflichkeit zur Sprache
kommen. Nach Habermas ist eben auch die aufgeklirte Vernunft im post-
metaphysischen und postsikularen Kontext zu einem Lernprozess aufgerufen
— gleich wie die religi6sen Traditionen. Solange nimlich sikulare Biirger diese
letzteren als «archaisches Relikt» betrachten, kdnnen sie selbst die Religions-
freitheit nur in reduzierter Form «als kulturellen Naturschutz fiir aussterbende
Arten verstehen».* Habermas dagegen verlangt: «einen moglichen kognitiven
Gehalt dieser Beitrige [...] nicht auszuschlieSen.»"

A Von hier aus sollte die Unterscheidung berticksichtigt werden, die Habermas anderswo

macht (Habermas: Die Grenze zwischen Glauben und Wissen [Anm. 13], 254f); er unter-
scheidet deutlich zwischen religionsphilosophische Apologetik, die «mit Bezug» auf eine
Glaubenstradition spricht, und der Theologie, die «in Namen» jener Tradition spricht. Jede
Theologie, auch die der «Apologetik» gegentiber misstrauischste, stellt einen Lernprozess
dar, wie er von Habermas beschrieben worden ist.

«Aber eine Apologie des Glaubens mit philosophischen Mitteln ist nicht Sache der agno-
stisch bleibenden Philosophie. Bestenfalls #mkreist sie den opaken Kern der religiésen Er-
fahrung, wenn sie auf die Eigenart der religiésen Rede und den Eigensinn des Glaubens
reflektiert. Dieser Kern bleibt dem diskursiven Denken so abgriindig fremd wie der von
der philosophischen Reflexion auch nur eingekreiste, aber undurchdringliche Kern der
dsthetischen Anschauung» Habermas: Religion in der Offentlichkeit (Anm. 31), 149f. An
dieser Stelle konnte der Theologe eine Prizisierung der Idee eines «opaken Kerns der
religiésen Erfahrung» einfordern. Eine der Aufgaben der Theologie kénnte gerade darin

38

bestehen, diesen Kern zu etliutern. Es ginge nicht einmal darum, den agnostischen Cha-
rakter der Philosophie in Frage zu stellen, sondern eher dazu beizutragen, die Begriffe auch
der religionsphilosophischen Fragestellung zu kliren.

®  Habermas: Religion in der Offentlichkeit (Anm. 31), 145.

© Ebd.

# Ebd. 145; Habermas hat diese Gedanken prignant zusammengefasst in: J. Habermas: Fin
Bewusstsein von dem, was fehlt. Uber Glauben, Wissen und den Defitismus det modet-
nen Vernunft, in: K. Wenzel (Hg,): Die Religionen und die Vernunft. Die Debatte um die
Regensburger Vorlesung des Papstes, Freiburg 2007, 47-56. Der symmetrische Lernpro-
zess, der die Religion wie die aufgeklirte Vernunft betrifft, fasst er wie folgt zusammen (8.



274 Fulvio Ferratio

Wiederholen wir um der Klarheit willen: Der Diskurs von Habermas be-
trifft die «praktische Vernunft»*®, ihre Anwendung auf den theoretischen Dis-
kurs fallt unter die Verantwortung des Schreibenden. Als wichtig unterstreichen
mochte ich dabei die an die sikulare Vernunft gerichtete Forderung, sich einem
Lernprozess zu 6tfnen, der sie dazu befihigt, einen Diskurs aufzunehmen, der
in religiéser Terminologie formuliert ist. In der postmetaphysischen und post-
sikularen Kultur geht es fir die aufgeklirte Vernunft darum, sich selbst zu
relativieren. Wenn dies nicht geschieht, ist die kommunikative Praxis unserer
pluralistischen Gesellschaft ernsthaft in Gefahr. Es ist noch zu frih um sagen
zu konnen, ob sich diese Einsicht von Habermas im philosophischen Diskurs
gegen den «szientistisch begriindeten Sikularismus»® durchsetzen kann. Die
Theologie wird auf alle Fille gut daran tun, jede Form von Instrumentalisie-
rung zu vermeiden. Insofern sie sich als Teil der Kultur der Aufklirung weiss
und insofern sie selbst — gegen die Identifizierung von Aufklirung und szien-
tistischer Metaphysik — fiir sich einen tiefer durchdachten Begriff des 6ffent-
lichen Gebrauches der Vernunft — sei es im politischen wie im theoretischen
Bereich — beansprucht hat, behauptet die gliubige Reflexion, innerhalb des von
Habermas eréffneten Horizontes einen neuen Ansatz gefunden zu haben, um
den Diskurs anders zu gestalten, als er in den letzten Jahrhunderten vollzogen
worden ist.

Schiussfolgerungen
Aufgeklirte Vernunft und theologisches Denken standen einander aufs Gan-
ze gesehen feindlich gegeniiber. Nicht immer entsprach das der Absicht der
Protagonisten, nicht einmal der eigentlichen Absicht Kants. So aber hat sich
die Entwicklung prisentiert und auf beiden Seiten zu Ergebnissen gefiihrt, die
ich, vorbehaltlos, als katastrophal bezeichnen méchte. Die Theologie war im-

48£.): «Die religitse Seite muss die Autoritit der «atiitlicheny Vernunft, also die fehlbaren
Ergebnisse der institutionalisierten Wissenschaften und die Grundsitze eines universalis-
tischen Egalitarismus in Recht und Moral, anerkennen. Umgekehrt darf sich die sikulare
Vernunft nicht zur Richterin tber Glaubenswahrheiten aufwerfen, auch wenn sie im Er-
gebnis nur das, was sie in ihre eigenen, im Prinzip allgemein zuginglichen Diskurse bet-
setzen kann, als vernlinftig akzeptiert. Sowenig die eine Voraussetzung aus theologischer
Sicht trivial ist, so wenig ist es die andere aus philosophischer Sicht.»

Wie er es im oben genannten Werk Bewasstsein (Anm. 41) festhilt.

#  Vgl. Habermas: Religion in der Offentlichkeit (Anm. 31), 152.

42



Aufklirung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 275

mer zwei symmetrischen Gefahren ausgesetzt, die 6fters auch Realitit wurden:
Einerseits der Versuchung einer apologetischen Haltung, die sich der Position
der sikularen Gesprichspartner gegeniiber so verhilt, dass sie schlussendlich
komplexbeladen und unterwiirfig wirken kann. Schon Barth kritisierte diese
krankhafte Unterwiirfigkeit streng.* Die Theologie taumelt ins Ungewisse und
rechtfertigt sich stotternd vor dem Forum der Vernunft; dabei hofft sie leise
und scheu auf eine Audienz, die ihr aber meistens verweigert wird und — falls sie
gewiahrt wird — nur aus eigenniitzigen Griinden. Andererseits gibt es eine Ten-
denz zu einem Diskurs, der in der Absicht, sich selbst treu zu bleiben, schluss-
endlich nur noch selbstbezogen ist. Ich glaube nicht, dass Karl Barth die gegen
ihn gerichtete Anschuldigung Bonhoeffers, er vertrete einen Offenbarungspo-
sitivismus, verdient; dieser Vorwurf trifft aber sicher auf viele Barthianer und
viele Theologien zu, die der Herausforderung der Aufklirung aus dem Wege
gehen, anstatt sich ithr mit intellektueller Loyalitit zu stellen. Diese zwei Versu-
chungen sind zwar einander entgegengesetzt, sind aber Ausdruck des gleichen
neurotischen Verhaltens.

Auch die sikulare Vernunft ist aber nicht unverletzt aus dieser Auseinander-
setzung hervorgegangen. In der Tat bedenkt sie nicht, dass die Verstarrung in
ihren eigenen Szientismus einen Verfall bildet. Im Gegenteil meint der Szientis-
mus aufgeklirten Ursprunges — indem er sich das Prestige der empirischen Wis-
senschaften aneignet —, die Bedingungen fiir den 6ffentlichen Diskurs diktieren
zu konnen, sei es im politisch-praktischen oder im theoretischen Bereich. Die
wiederholten Aufrufe zur Vorsicht, die in einigen Episoden der epistemologi-
schen Debatte ihr Echo finden, scheinen nicht genug beachtet worden zu sein.
Aus dieser Perspektive erweist sich die Position Alberts als emblematisch fiir
das, was man «Dialektik des Fallibilismus» im Popperschen Sinne bezeichnen
konnte, die sich — wie diejenige der Aufklirung in der Analyse der Frankfurter
Lehrer von Habermas — ins Gegenteil verkehrt. Das Falsifizierungsprinzip ist
der Gefahr ausgesetzt, die eigentlichen Griinde ihrer eigenen Kritik preiszuge-
ben, wenn es sich selbst zum Absoluten macht — eine Dynamik, der nicht einmal
Kant entgehen konnte. Zudem gibt es grobere Formen eines Szientismus, die
in einer dichten Begrifflichkeit wieder argumentative Strukturen zum Leben er-
wecken, die nach der Krise des Positivismus falschlicherweise als erledigt galten.

#  Man vergleiche die Kapitel 111 und IV von Barths Protestantische Theologie im 19. Jabrbundert.



276 Fulvio Ferrario

Wenn die hier angebotene Deutung der Gedanken von Habermas nicht
ganz in die Irre fihrt, kann man zumindest annehmen, dass diese muhevolle
Auseinandersetzung nicht umsonst war. Die vom Philosophen des kommu-
nikativen Handelns erwilinschten epistemischen Prozesse sind zwar nur zum
Teil im Gange,* haben aber bislang schon Bedeutendes hervorgebracht. In
der christlichen Theologie wurde so wieder mit mehr Mut der Dialog mit dem
sikularen Denken gesucht. Ein Hochstmass an Selbstkritik und intellektueller
Redlichkeit bildet bei dieser Bemiihung wesentliche Bedingung fir eine Treue
der biblischen Botschaft gegeniiber, die gleichzeitig standhaft und gelassen
bleiben will. Das sidkulare Denken weiss es nicht, und scheint daran auch nicht
interessiert zu sein, aber die Theologie ist bei diesem Verhalten von einer gu-
ten Nachricht getragen, der der eigenen und besonderen Durchsichtigkeit des
Wortes vom Kreuz. In seiner Torheit ist sie dem Apostel nach Weisheit Gottes.
In dieser Weisheit liegt auch eine Verheissung fiir die menschliche Vernunft,
die sikulare inbegriffen.

Abstract

The author examines three episodes of the confrontation between enlightened reason-
ing and Christian theology: Kant’s Conflict of faculties, Hans Albert’s work and Jurgen
Habermas’s recent observations. If the comparison between thought of an enlight-
ened origin and theology has been, from a historical point of view, a clash, the perspec-
tives opened by Habermas may be a sign of a more fruitful time for dialogue. Christian
thought seems to be inclined to take that direction, in spite of significant, worrying
signs of the opposite tendency.

Fulvio Ferrario, Rom

= Und zwar, wie ich meine, in den christlichen Kirchen als auch in der aufgeklirten Vernunft.

Dennoch fehlt es auch im Christentum nicht an heftigen Gegenreaktionen, wie Habermas
selber in der Kommentierung der Regensburger Rede des Papstes bemerkt. Vgl. Haber-
mas: Bewusstsein (Anm. 41), 55f.



	Aufklärung, christlicher Glaube und theologische Vernunft

