
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 3-4

Artikel: Aufklärung, christlicher Glaube und theologische Vernunft

Autor: Ferrario, Fulvio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877781

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aufklärung, christlicher Glaube und

theologische Vernunft

Der Begriff «Aufklärung» wird schon seit einiger Zeit in erweiterter Bedeutung

verwendet: Ausser als Bezeichnung der geistesgeschichtlichen Bewegung
des 18. Jahrhunderts findet er auch weitere technische Verwendungen: Er
bezeichnet einen Abschnitt der Griechischen Philosophie, der sich von der

antimagischen und antitraditionalistischen Kritik des Anaxagoras bis hin zur So-

phistik und Sokrates erstreckt. Man spricht ausserdem von einem aufgeklärten
Pathos bei den «dialektischen» Denkern des XI., im Nominalismus des XIV.

Jahrhunderts und im Humanismus. Nicht wenige gegenwärtige philosophische

Bewegungen beanspruchen die Bezeichnung für sich. Mit anderen Worten:

Der Begriff «Aufklärung» bezeichnet heute eine Haltung des abendländischen

Geistes, deren wesentliches Merkmal eine «kritische» Einstellung bezeichnet.

Die Tatsache, dass seit Kant letzteres Adjektiv programmatisch dem Attribut
«dogmatisch» gegenübergestellt wird, lässt sofort eine Spannung erkennen,

wenn auch nicht direkt zum christlichen Glauben, so doch zur Theologie: nämlich

in dem Sinne, dass sogar einige ihrer Vertreter sichtbar in Verlegenheit

geraten, wenn sie vor einer vom Begriff «Dogma» bestimmten Semantik stehen.

Es empfiehlt sich deshalb von Anfang an zuzugeben, dass ein theologischer
Diskurs über die Aufklärung zugleich ein Diskurs mit ihr sein muss. Man
übertreibt nicht mit der Behauptung, dieser Diskurs konstituiere das beherrschende

Thema der abendländischen Theologie der letzten zwei Jahrhunderte. Genau

diese Auseinandersetzung hat nicht nur die Kategorien, sondern auch die Denkform

der verschiedensten Ansätze mitgestaltet, in der protestantischen wie in
der katholischen Theologie. Die Tatsache, dass ähnliche Entwicklungen —

aufgrund unterschiedlicher geschichtlicher Voraussetzungen — im östlichen

Christentum nicht stattgefunden haben, bildet meiner Meinung nach den Grund für
Unterschiede, die in der Ökumene ihre »«'«theologische Natur kundtun: Es

kommen in erster Linie nicht einzelne Glaubensinhalte zur Diskussion,
sondern «apriorische Formen» des theoretischen Denkens.

Die Debatte der letzten Jahrhunderte ist alles andere als friedlich verlaufen,

trotz der sich ständig wiederholenden Bemühungen, sie so zu gestalten.

Man war im Gegenteil Zeuge eines Zusammenstosses, bei dem es um Leben

und Tod zu gehen schien. In einer ersten Phase musste sich die Aufklärung

ThZ 3.4/68 (2012) S. 255-276



256 Fulvio Ferrario

selber durchsetzen und die Versuche von kirchlich-politischer Seite abwehren,

ihr kritisches Potential zu ersticken. Darauf folgend sah sich aber plötzlich
der christliche Glaube — und das theologische Denken mit ihm — gezwungen,

selbst sein Daseinsrecht vor dem Richterstuhl der kritischen Vernunft zu

verantworten, was vor allem in den letzten Jahrzehnten weitreichende

Konsequenzen gezeitigt hat. Meines Erachtens kann jedoch mit Recht behauptet
werden, das s das christliche Denken auch in unverdächtigen Zeiten diese

Notwendigkeit empfand und es für notwendig hielt, sich der Forderung von I Petr

3,15 zu stellen. Vom 18. Jahrhundert an erhielt aber diese Haltung eine deutlich

defensive Neigung, die allzu oft ängstliche und fast neurotische Züge annahm.

Die Theologie bekam dies unter anderem in der Diskussion um ihre Legitimation

als akademische Disziplin zu spüren. Auch in diesem Bereich fand eine —

zwar nicht scheue, aber auf alle Fälle vorsichtige — Entwicklung der Frage nach

Autonomie seitens der Philosophie bis hin zu einer expliziten und agressiven

Bestreitung des vernünftigen Anspruchs der theologischen Arbeiten und zur
Forderung, die Theologie — wo dies noch nicht geschehen ist — aus der Universität

auszuschliessen, statt.

Deshalb ist es nicht blosse Rhetorik, von einer dramatischen Auseinandersetzung

zu sprechen. Dies muss gerade von denjenigen anerkannt werden, die

nicht nur die Notwendigkeit, sondern auch die Legitimität solcher frontaler

Auseinandersetzungen in Frage stellen. Zu ihnen möchte ich auch mich selbst

zählen. Wir bewegen uns auf einem harten und aus theologischer Sicht sogar
bedrohlichen Boden. Während wir aber auf der einen Seite bestreiten, dass

diese Gefahr real sei, sollten wir wissen, dass unser Ansatz von manchen als

eine rückgängige Form der Apologetik apriori wahrgenommen wird und dass

nicht selten die intellektuelle Redlichkeit des Vorhabens, das uns zu Grunde

liegt, in Frage gestellt wird.
Diese Lage ergibt sich dadurch, nicht nur auf sekundärer Ebene, dass die

anscheinend — wenn auch nicht abstrakte — theoretische Debatte in Wirklichkeit

eine starke politische Bedeutung, sei es im engeren wie auch im weiteren

Sinne, mit sich trägt. Die Thematisierung der Tragfähigkeit der kritischen
Vernunft bringt auch eine Thematisierung von allgemeingültigen Ansichten über

Welt und Leben und somit auch über Gesellschaft und ihrer Ordnungen mit
sich. Sich zu wundern, dass sich viele Gemüter dabei erhitzen könnten, wäre

naiv. Der folgende Beitrag wird sich jedoch auf einige Aspekte der Debatte
zwischen Aufklärung und Theologie beschränken, die wir durch die schemata-



Aufklärung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 257

sehe Präsentation von drei Denkansätzen wiedergeben. Zum ersten werde ich

auf den schon genannten Kant'schen Ansatz hinweisen, um eine Einordnung
des Themas in seiner geschichtlich konstitutiven Phase zu ermöglichen. In
einem zweiten Schritt behandle ich den Angriff gegen die Theologie, der von
jener Ausgestaltung von Aufklärung ausging, die als «kritischer Rationalismus»

bekannt geworden ist; er wurde aufgrund seines Echos in der Theologie und
seines paradigmatischen Charakters ausgesucht. Abschliessend werde ich mich

mit dem späten Jürgen Habermas befassen, der oft als prominenter Vertreter
der radikalen Aufklärung eingestuft wird, sich auch in höchstem Masse
selbstkritisch und gegenüber der religiösen Erfahrung vorurteilslos verhält, was ihn
letztendlich von der Mehrheit der gegenwärtigen Formen der Aufklärung
unterscheidet.

«Religion» vs. «statutarischer Glaube»: Kant
«Ich habe den Hauptpunkt der Aufklärung, die des Ausganges der Menschen aus

ihrer selbst verschuldeten Unmündigkeit, vorzüglich in Religionssachen gesetzt: weil in
Ansehung der Künste und Wissenschaften unsere Beherrscher kein Interesse haben,
den Vormund über ihre Unterthanen zu spielen; überdem auch jene Unmündigkeit,
so wie die schädlichste, also auch die entehrendste unter allen ist.»1

In den abschliessenden Paragraphen seiner programmatischen Schrift über das

Wesen der Aufklärung zeigt Kant, den neuralgischen Punkt des ganzen
Diskurses begriffen zu haben, und das schon 1784, neun Jahre bevor er mit seiner

Religionsschrift eine Polemik auslöste und vierzehn Jahre vor seinem Streit der

Fakultäten. Das «religiöse Thema» ist besonders aus politischen Gründen
sensibel: Es ist nämlich vornehmlich in diesem Bereich, wie Kant implizit
suggeriert, in dem «unsere Herrscher» ein Interesse daran haben, ihre Vormundschaft

gegenüber ihren Untertaten gelten zu lassen und «den Vormund über
ihre Unterthanen zu spielen.»2 Wer sich also in solches Gewässer begibt, muss

mit nicht besonders milden Reaktionen rechnen. Wie berechtigt diese Erwartung

ist, wird Kant selbst am eigenen Leibe erleben. In Wahrheit spart er weder

1 I. Kant: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? Kant's gesammelte Schriften hg.v.

der königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1912, Bd. 8, 41. Eine
nützliche und synthetische Einführung in das religiöse Denken Kants ist I. Mancini: Kant
e la teologia, Assisi, Cittadella, 1975.

2 Ebd.



258 Fulvio Ferrario

an der captatio henevolentiad' noch an Differenzierungen, die beruhigend wirken
sollen. Die wichtigste unter ihnen, die schlussendlich einen wesentlichen Teil

des Gerüstes sowohl seiner Religionsschrift von 1793 - in der ersten Ausgabe
— wie auch seines Streit der Fakultäten aus dem Jahre 1798 bildet, ist diejenige
zwischen privatem und öffentlichem Gebrauch der Vernunft.

«Ich verstehe aber unter dem öffentlichen Gebrauche seiner eigenen Vernunft
denjenigen, den jemand als Gelehrter von ihr vor dem ganzen Publicum der Leserwelt
macht. Den Privatgebrauch nenne ich denjenigen, den er in einem gewissen ihm
anvertrauten bürgerlichen Posten oder Amte von seiner Vernunft machen darf»4.

Wenn es wahr ist, dass sich über Definitionen nicht diskutieren lässt, ist es auch

wahr, dass die Terminologie Kants in vielerlei Hinsicht eigenartig ist, insofern
als er den privaten Gebrauch der Vernunft als denjenigen beschreibt, der von
einer Person bei der Erfüllung öffentlicher Aufgaben ausgeübt wird. Es wird

jedenfalls behauptet, dass der öffentliche Gebrauch frei sein muss, während der

private, der mit einer zivilen Funktion verbunden ist, dem äusserlichen Gesetz

untergeordnet ist. Unter den Beispielen ragt besonders — und nicht zufällig —

dasjenige des Kirchenmannes hervor5: Als Geistlicher ist er aufgefordert, sich

an die Orthodoxie der eigenen Kirche zu halten, als Gelehrter hat er hingegen
das Recht, eventuelle Meinungsverschiedenheiten kundzutun, die auch radikal

sein können und unter Umständen sogar dazu führen können, falls sie weitgehend

von der Glaubensgemeinschaft angenommen werden, die schlussendlich

den Herrscher bitten wird, diese Veränderungen selbst durchzuführen, den

status quo zu ändern. Freilich reicht die Unterscheidung zwischen öffentlichem
und privatem Gebrauch der Vernunft noch nicht aus, um eine problematische
Lehre der «doppelten Wahrheit» zu vermeiden, oder anders ausgedrückt, eine

radikal heteronome — durch eine Verabsolutierung des positiven Rechtes

motivierte — Legitimierung von dem, was als falsch anerkannt wird. Kant vermeidet
eine solche Engführung mittels einer Argumentation, die er später in seinen

religionsphilosophischen Schriften entfalten wird: Der Kleriker «zieht alsdann

allen praktischen Nutzen für seine Gemeinde aus Satzungen, die er selbst nicht

3 «In diesem Betracht ist dieses Zeitalter das Zeitalter der Aufklärung, oder das Jahrhundert
Friedrichs». Kant: Was ist Aufklärung? (Anm. 1), 40.

4 Ebd. 37.
5 Vgl. ebd. 38f.



Aufklärung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 259

mit voller Überzeugung unterschreiben würde, zu deren Vortrag er sich gleichwohl

anheischig machen kann, weil es doch nicht ganz unmöglich ist, daß darin

Wahrheit verborgen läge, auf alle Fälle aber wenigstens doch nichts der

inneren Religion Widersprechendes darin angetroffen wird»'1. Wenn aber die

Widersprüche unhaltbar werden, bleibt dem Geistlichen nichts anderes als der

Rücktritt.
Wie man sieht, ist die ganze Struktur der Argumentation Kants als Synthese

schon in diesen ersten und zu Recht berühmten Seiten zu finden. In den

nachfolgenden Werken wird dann das Verhältnis vertieft, wodurch sowohl die

Religion in ihrer — Kant zu Folge - reinen Form wie auch der kirchliche Glaube

mit der praktischen Vernunft verbunden werden. Als erstes ist festzuhalten,

dass die Moral, obwohl die Religion letztendlich auf sie zurückgeht, nicht
strukturell von dieser abhängt, da «die Moral zu ihrem eigenen Behuf keiner

Zweckvorstellung bedarbf. Gleichzeitig aber führt die Moral «unumgänglich

zur Religion, wodurch sie sich zur Idee eines machthabenden moralischen

Gesetzgebers außer dem Menschen erweitert, in dessen Willen dasjenige
Endzweck (der Weltschöpfung) ist, was zugleich der Endzweck des Menschen sein

kann und soll.»8

Natürlich ist hier von der Religion die Rede, die nach Kant rein ist, d. h.

natürlich oder vernünftig, für die also der Philosoph zuständig ist. In der

Einleitung zur ersten Ausgabe wird das Verhältnis dieser zur kirchlichen Form der

Religion mit der Begrifflichkeit der Schrift aus dem Jahre 1784 beschrieben. In
der Einleitung zur zweiten Ausgabe (1785) hingegen veranschaulicht er dieses

Verhältnis durch den Vergleich mit zwei konzentrischen Kreisen. Der Kreis

Vgl. ebd. 38.

I. Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, Kant's gesammelte
Schriften hg.v. der königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1907, Bd.

6, 4.

Ebd. 6. In einer Fussnote erläutert Kant den Ubergang zur Idee Gottes - von ihm als

unumgänglich beschrieben - mit einer ausführlichen Argumentation, deren Schlussteil
wir hier wiedergeben: «Zweck ist jederzeit der Gegenstand einer Zuneigung, das ist, einer
unmittelbaren Begierde zum Besitz einer Sache vermittelst seiner Handlung, so wie das

Gesetz (das praktisch gebietet) ein Gegenstand der Achtung ist. Ein objectiver Zweck (d.
i. derjenige, den wir haben sollen) ist der, welcher uns von der bloßen Vernunft als ein
solcher aufgegeben wird. Der Zweck, welcher die unumgängliche und zugleich zureichende

Bedingung aller übrigen enthält, ist der Endzweck.» Ebd. 6.



260 Fulvio Ferrario

der «offenbarten»'' Religion ist grösser und umschliesst den kleineren, den der

rationalen Religion, der also den Kern des anderen ausmacht.10 Die offenbarte

Religion kann also (a) zum Teil in den Begriffen der natürlichen Religion
umschrieben werden und (b) zum Teil in moralische Gebote übersetzt werden

und c) zum Teil einen pädagogischen Nutzen aufweisen, was unter Umständen

rechtfertigen kann, einen bestimmten Glauben mittels Gesetz für verbindlich

zu erklären, zumindest solange als sich das kollektive Empfinden nicht bis zu
einem Bewusstsein erhebt, welches die Vorstellungswelt der positiven Religion

überflüssig macht.

Schon hier müsste es mehr als klar sein, dass für den Philosophen aus

Königsberg der epistemische Status des «kirchlichen Glaubens» ganz von der

Vernunft, wie er sie versteht, bestimmt werden muss. Der «offenbarte Glaube»

kann nicht aus sich heraus den Anspruch nach Wahrheit erzeugen, ohne

sich am vernünftigen Glauben messen zu wollen. Wenn also der Ansatz Kants

auf politischer Ebene durch eine defensive Haltung gekennzeichnet ist, da er

vom Interesse geleitet wird, die Rechte der Philosophie vor autoritären Angriffen

kirchlicher Herkunft zu schützen, ist sie auf theoretischer Ebene offensiv

ausgerichtet, da sie der offenbarten Religion und den sie konstituierenden

dogmatischen Formulierungen unterschiedlichster Färbungen von Seiten der

Glaubensgemeinschaft universale Verbindlichkeit abspricht. Ein Merkmal dieser

Konzeption — was das Zusammenleben der beiden Ebenen des religiösen
Glauben betrifft — ist auch die Beobachtung, wonach es überhaupt nicht

notwendig ist, dass derjenige, der den kirchlichen Glauben annimmt, gleichzeitig
auch die Überzeugung Kants teilt. Das Modell der Kreise sollte ein friedliches

Zusammenzuleben ermöglichen. Dies erfordert allerdings zwei Voraussetzungen:

(1) Einerseits soll der offenbarte Glaube sich, auch wenn nur teilweise, in
seiner Übersetzung in die Begrifflichkeit der «reinen» Religion wiedererkennen.

(2) Andererseits muss er zugestehen, dass der Teil seines Kreises, der sich

ausserhalb seiner befindet, von der Vernunft unberührt bleibt; das bedeutet weiter,
dass er darauf verzichtet, an die Vernunft zu appellieren, um seine Behauptungen

zu legitimieren. In anderen Worten: Der offenbarte Glaube muss sich damit

' Das Adjektiv ist in Anführungszeichen gesetzt, da es nach Kant keine Offenbarung stricte

dictu im Sinne der positiven Religionen gibt.
10 Vorrede zur zweiten Auflage (1794) in: Kant: Religion innerhalb der Grenzen der blossen

Vernunft (Anm. 7), 12-14.



Aufklärung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 261

begnügen, sich als fides quae creditur zu präsentieren - also ohne Bezug auf die

Form menschlicher Erfahrung, die von der Vernunft ins Bewusstsein gehoben
werden kann. Der Streit der Fakultäten entflammt auf theoretischer Ebene,
besonders wegen der Schwierigkeit des «offenbarten» Glaubens, dieser zweiten

Bedingung gerecht zu werden, gerade weil diese den Anspruch auf Universalität,

welcher die Vorstellung der Offenbarung - wenigstens die christliche —

enthält, ernstlich in Frage stellt.

Der Auslöser der Schrift Kants, die diesem Konflikt gewidmet ist, ist der

scharfe Verweis, den der aufgeklärte Herrscher dem Philosophen verpasst, und

den dieser vollständig zusammen mit seiner Antwort wiedergibt." Der Ton des

Pamphletes ist in seiner Substanz weit weniger nachgiebig als derjenige, der dem

Herrscher gilt; er richtet sich an die theologische Fakultät, die immer wieder

als «höherwertig» bezeichnet wird, wie schon in seiner Religionsschrift, wobei

der äusserliche Gehorsam der Tradiüon gegenüber eine unterschwellige Ironie
nicht verschleiern kann und will. Näher betrachtet, erscheint das Verhältnis der

zwei Religionsformen weniger friedlich, als von den grundsätzlichen Aussagen,
die wir bis jetzt zusammengefasst haben, zu erwarten. Die moralische particula
veri muss zum Beispiel mit einem Gewaltakt in die Schriften eingefügt
werden.12 Der religiöse Inhalt der Heiligen Schrift kann nur von der Vernunft her

- wohlgemerkt in ihrer Kant'schen Ausprägung — begründet werden. Dieselbe

Tatsache der Pluralität an Religionen und konfessionellen Ausprägungen des

Protestantismus zeugt der Meinung Kants nach vom kontingenten Charakter

der Inhalte des «kirchlichen Glaubens», weil die Wahrheit nur eine ist und sich

der Vernunft in ihrer moralischen Funktion zeigt. Die Autonomie der

theologischen Fakultät wird dabei solange nicht angerührt, als diese innerhalb der ihr

gesetzten Grenzen bleibt. Konkret bedeutet das, auf denjenigen Anspruch auf
Wahrheit der eigenen Behauptungen zu verzichten, der sich nicht auf die kantische

Ethik zurückführen lässt, die zudem mit der Rationalität identifiziert wird.

11 I. Kant: Streit der Fakultäten, Kant's gesammelte Schriften hg.v. der königlich Preußischen

Akademie der Wissenschaften, Berlin 1907, Bd. 7, 15-20.
12 «Der biblische Theolog sagt: suchet in der Schrift, wo ihr meinet das ewige Leben zu fin¬

den. Dieses aber, weil die Bedingung desselben keine andere als die moralische Besserung
des Menschen ist, kann kein Mensch in irgend einer Schrift finden, als wenn er sie

hineinlegt, weil die dazu erforderlichen Begriffe und Grundsätze eigentlich nicht von irgend
einem anderen gelernt, sondern nur bei Veranlassung eines Vortrages aus der eigenen
Vernunft des Lehrers entwickelt werden müssen». Ebd. 37.



262 Fulvio Ferrario

Das Element seiner Position, das in der aufgeklärten Kritik am christlichen

Glauben und an ihrer theologischen Ausdrucksform zur Konstante wird,
besteht aber nicht in der Unterstreichung der Dimension der Vernunft als

solche: Letztere durchzieht nämlich die ganze theologische Tradition. Nicht ohne

Kontraste und nicht linear, sondern im Feuer virulenter Debatten: gerade

deren Heftigkeit aber bringt das starke Interesse für das Denken zum Ausdruck,
das die christliche Geschichte durchzieht. Kant führt aber einen Begriff von
Vernunft ein, der einerseits zwar zumindest genealogisch auf seine Ursprünge
in der jüdisch-christlichen Tradition zurückverweisen kann13, andererseits aber

ausserhalb ihr steht und sie sogar zu beurteilen beansprucht. Kant beabsichtigt

nicht, die «Religion» niederzureissen. Die ersten zwei Kritiken haben ja bekanntlich

das Gegenteil zum Ziel: Die erste will einen Ort ausfindig machen, den die

zweite dadurch besetzen will, dass sie die Möglichkeiten und die Koordinaten
einer vernünftigen Religion herausarbeitet. Was aber prinzipiell bestritten wird,
ist die Möglichkeit eines Glaubens, der versucht, dasjenige in der Rationalität

wiederfinden zu lassen, was er als Offenbarung anerkennt, also die Möglichkeit

der Theologie als solche. Dass die Vernunft der gläubigen Annahme der

Offenbarung immanent sein kann, ist für Kant ein Widersinn. Daraus ergibt
sich die Auffassung des «kirchlichen Glaubens» als irrational in seiner Substanz

und als Behauptung von Inhalten, die kein Recht ausserhalb der autoritären

Tradition haben14. Nach Kant gibt es nicht nur eine einzige echte Religion,

13 Ein Aspekt, dessen Dynamiken und geistesgeschichtlichen Entwicklungen J. Habermas

mit einer kaum nachahmbaren Kunstfertigkeit beleuchtet. J. Habermas: Die Grenzen
zwischen Glauben und Wissen. Zur Wirkungsgeschichte und aktuellen Bedeutung von
Kants Religionsphilosophie, in: J. Habermas: Zwischen Naturalismus und Religion.
Philosophische Aufsätze, Frankfurt a.M. 2009, 216-257.

14 Barth unternimmt den gewagten Versuch, von seinem eigenen Standpunkt aus die Kritik
Kants aufzuwerten, indem er an eine «biblische» Theologie denkt, die bewusst sich selber

zu sein versucht, ohne Komplexe und Kompromisse. Er geht deshalb auf die Herausforderungen

des Philosophen ein. «Oder hat der Philosoph der reinen Vernunft dem Theologen

nicht etwas sehr Entscheidendes gesagt [...]: <Daß ein Gott sei, beweist der biblische

Theolog daraus, daß er in der Bibel geredet hat>!?» K. Barth: Die Protestantische Theologie
im XIX. Jahrhundert, Zürich 1947, 278. Was Barth hier behaupten will, liegt auf der Hand:
«Biblischer Theologe», sei du dich selbst und peccafortiter, indem du mit Unverfrorenheit
aus dem eine Tugend machst, was Kant — bestenfalls - als epistemische Insuffizienz
betrachtet. Darin liegt viel Wahres und Weises, und die kritische Verwendung der kantischen

Argumentation gegen eine liberale Theologie, die sich in den Auseinandersetzungen mit
den Instanzen der Aufklärung peinlich servil verhält, erweist sich als spirituell heilsam und



Aufklärung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 263

sondern auch einen einzigen echten Horizont, innerhalb dessen ein öffentlicher

Gebrauch der Vernunft gerechtfertig scheint. Es ist also ausgeschlossen,

dass die biblische Botschaft auch einen Horizont bilden kann, innerhalb dessen

die Vernunft nach einer Dynamik wirken kann, die analog zu solcher ist, die

sich auch anderswo, d.h. im wesentlichen nach dem angemessen angewandten

Prinzip des Widerspruches, behaupten kann.

Dieser Auffassung von Vernunft entspricht, wie schon beobachtet, eine

Auffassung von Glauben, die sich zu einer fides quae creditur oder, lutherisch

ausgedrückt, einer fides historica oder einem «für wahr halten» reduzieren las st. Die

Aufklärung neigt zu der Überzeugung, dass die christliche Tradition den Glauben

vor allem als ein Korpus von Doktrinen und Glaubenssätzen betrachtet, die

man sich auf übernatürliche Weise aneignen muss, durch eine Art innerer

Erleuchtung, die mit der Offenbarung oder — mit ihr gleichbedeutend — mit dem

Dogma einhergeht. Diese Auffassung ist noch heute innerhalb der Diskussionen

bestimmend, worunter deren Qualität beträchtlich leidet.15 In diesem

Punkt drückt die Theologie nicht nur ein berechtigtes Unbehagen gegenüber

Einstellungen solcher Art aus, sondern ist es auch schuldig, zwei Überlegungen
anzustellen. Zum ersten kann nicht bestritten werden, dass seit der Zeit der

Kirchenväter einem ähnlichen Mis sVerständnis vom christlichen Denken selbst

Vorschub geleistet worden ist. Mit der wichtigen Ausnahme der Reformation

neigt das theologische Verständnis von Glauben dazu, sein Gleichgewicht zu

Gunsten der fides quae zu verlieren und deshalb seine hermeneutische,
abgeleitete und relative Dimension preiszugeben. Im Falle Kants und seiner Epoche

sind dafür das Erbe der protestantischen Orthodoxie und der barocken

Scholastik des Katholizismus repräsentativ. Eine bedeutende Wende, die das

Anliegen und die Einsicht der Reformation aufwertete, kam zunächst nur im

evangelischen Bereich konsequent zu Tragen, und zwar dadurch, dass sich im

XIX. Jh. eine strukturell hermeneutische Denkform durchsetzte. Im Katholizismus

muss man — auch wegen einer von der «modernistischen Krise» gezeugten

stilistisch brilliant. Dennoch frage ich mich, ob die Interpretation Kants schlussendlich

nicht ad usum delphini sei. Auch (gerade!) für Barth ist nämlich der theologische Gebrauch
der Vernunft als solche, insofern sie also im biblischen Zeugnis verankert und von diesem

abhängig ist, nicht weniger rational als jede andere Ausdrucksweise, was Kant ja gerade
aufs bestimmteste bestreitet.

15
J. Habermas, der die Auffassung des Glaubens als fiduäa kennt und sie in seine Überlegun¬

gen einbezieht, bildet diesbezüglich eine Ausnahme.



264 Fulvio Ferrario

antihistorischen Neurose — auf die Entwicklungen nach dem Vaticanum II.
warten. Die zweite selbstkritische Überlegung, auf die wir bei der Behandlung
des Denkens von Hans Albert zurückkommen werden, weist parallele Züge

zur ersten auf: Wenn man ein Verständnis von Glauben als fides fiduäalis hat,

gilt es notwendig zu vermeiden, Selbstverständliches und sofort Einsichtiges

zu verschweigen. Die Dimension des «für-Wahr-haltens» kann nämlich nicht

ganz preisgegeben werden. Das pisteuein eis der Biblischen Tradition setzt ein

«Glauben, dass» voraus, das, untrennbar vom ersteren, aber von ihm zu

unterscheiden, ihn zu begründen und zu verantworten versucht. Andernfalls
erschienen die grundlegenden Aussagen des christlichen Glaubens als inhaltslos,
der theologische Diskurs würde solipsistisch und der Glaube an sich zur reinen

Metapher degradiert.
Was die Theologie als akademische Disziplin betrifft, verfolgt Kant die

Absicht, deren Bereich so zu umschreiben, dass sie die Freiheit der philosophischen

Reflexion nicht hemmen kann. Angesichts seiner Auffassung von
Vernunft bedeutet das letztendlich aber den Ausschluss der Theologie aus dem

wissenschaftlichen Diskurs und schlussendlich die Isolation ihrer Fakultät

innerhalb der Universität. Nicht einmal die defensive Stossrichtung des Streites

kann ihn dazu bewegen, sein offensiv kritisches Projekt in den Hintergrund
zu stellen. Zugegeben: Sein Versuch war von beträchtlichem Erfolg gekrönt.
Auch wenn die Theologie noch für lange Zeit eine Machtposition besetzen

wird, hat das Werk Kants diese Disziplin in eine unangenehme, defensive

Position versetzt, in der sie sich noch heute befindet und die offensichtlich durch

den definitiven Siegeszug des aufgeklärten Denkens verschärft worden ist,
besonders durch den Triumph der empirischen Wissenschaften, die Veränderungen

auch der Plausibilitätsparadigmen mit sich gebracht haben.

Irrationalität des Glaubens und Inhaltslosigkeit der Theologie? Hans Albert
Während Kant der unumgängliche Ausgangspunkt für unsere Überlegungen

ist, bildet das Denken Alberts nur eines der vielen Beispiele atheistischer
Polemik in der wissenschaftlichen Aufklärung. Albert zeichnet sich jedoch durch

die Geradlinigkeit seiner Argumentation sowie ein ausgeprägtes antitheologisches

Ressentiment aus, das sich in vielen Stellungnahmen zu religiösen Fragen



Aufklärung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 265

niederschlägt, die unter Theologen auf ein lebhaftes Interesse gestossen sind.16

Wir werden uns aber nur mit seinem atheistischen und antitheologischen
«Manifest» beschäftigen: dem fünften Kapitel seines Traktat über kritische Vernunft,17

Als Schüler Karl Poppers fügt er sich in einer der durch Kant eröffneten
Denkbahnen ein. Die «kopernikanische Wende» Kants und die Einschränkung
der Vernunft — und der Erfahrung — innerhalb einer Welt der Phänomene und
deren kategorialer Organisation werden in dieser Bahn in der Form einer «falli-

bilistischen» Kritik am Positivismus entfaltet:18 Die Wahrheit, als Entsprechung
zwischen Theorie und Tatsachen aufgefasst, bleibt ein unerreichbares Ideal,

an das sich die Vernunft durch die Ausarbeitung immer neuerer Theorien
herantastet. Das Merkmal des rationalistischen Unterfangens besteht darin, von

16 In einem Interview mit M. Schmidt-Salomon sagt Albert, dass er als Vierzehnjähriger
durch die antichristliche Propaganda der Hitlerjugend ein überzeugter Atheist geworden
sei. Der - durchaus liebenswürdige — Pastor - so Albert -, der ihm die Katechismus-
Stunde erteilte, konnte auf seine kritischen Einwände keine überzeugenden Antworten
geben. H. Albert: Plädoyer für eine kritische Vernunft, http://www.schmidt-salomon.de/
albert.htm, konsultiert am 22/11/12. Für bibliographische Angaben über Albert: http://
www.opensociety.de/Webl /Albert/albert.htm, konsultiert am 22/11/12. Unter den
Reaktionen gegen Albert ist diejenige Ebelings zu nennen, auf die dieser selber eingegangen ist:
H. Albert: Theologische Holzwege. Gerhard Ebeling und der rechte Gebrauch der
Vernunft, Tübingen 1973. Mit diesem Streitgespräch beschäftigen sich viele Monographien:
P. Suchla: Kritischer Rationalismus in theologischer Prüfung. Zur Kontroverse zwischen
Hans Albert und Gerhard Ebeling, Frankfurt a.M. 1982; P. Paroz: Foi et Raison. La foi
chrétienne aux prises aver le rationalisme critique: Hans Albert et Gerhard Ebeling, Genève

1985; L. Fossati: Hans Albert critico délia teologia, Napoli 2003; vgl. auch die hilfreiche

Zusammenfassung von R. Gibellini: Teologia e ragione. Itinerario e opera di Wolfhart
Pannenberg, Brescia 1980, 236-241; A. Beutel: Gerhard Ebeling. Eine Biographie, Tübingen
2012, 395-399.

17 H. Albert: Traktat über kritische Vernunft, Tübingen 21968.
18 Das beabsichtigen zumindest Popper und Albert. Th.W Adorno und J. Habermas werfen

dem kritischen Rationalismus vor, sich ausschliesslich innerhalb der Grenzen des Positivismus

zu bewegen. Diese Kritik war Anlass zu einer ebenfalls lebhaften Polemik, die in der
Öffentlichkeit als Vositivismusstreit bekannt wurde. Eine andere Zielscheibe seiner Polemik
ist H. Küng. Vgl.: H. Albert: Das Elend der Theologie. Kritische Auseinandersetzung mit
H. Küng, Tübingen 1979. Id. Küng setzte sich mit Albert auf gleiche Weise auseinander:

H. Küng: Existiert Gott? Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit, München 1978. Die
abschätzige Antwort Alberts überzeugt ihn kaum. Seine Antwort darauf ist wiedergegeben
in: H. Küng: Ewiges Leben?, München 1982. In der Zwischenzeit ist die Position Küngs
von K.-H. Weger verteidigt worden. K.-H. Weger: Vom Elend des kritischen Rationalismus.

Kritische Auseinandersetzung über die Frage der Erkennbarkeit Gottes bei Hans

Albert, Regensburg 1981.



266 Fulvio Ferrario

seiner Struktur her für Falsifizierung offen zu sein, in der Möglichkeit also, sich

der Kritik aussetzen zu können. Die Strategie jedweder Art von Irrationalismus,

in welcher Tarnung auch immer, ist die «Immunisierung», wodurch sie

sich apriori von der Kritik am eigenen Wahrheitsanspruch schützt. Die Theologie

ist dabei für Albert das paradigmatische Beispiel eines solchen pathologisch
verderbten Denkens. Um das Denken von Albert zu verstehen, muss man von
Anfang an betonen, dass der kritische Rationalismus eine starke Abneigung
gegen die Hermeneutik hat, die von ihm als naturaliter «theologisch» oder zumindest

«quasi theologisch» verurteilt wird. Die Ursünde der Hermeneutik bestehe

in der Auflösung der Wahrheitsfrage in eine Frage nach der Interpretation und

dem «Sinn», wodurch ihre Behauptungen der Kritik und deshalb der Kontrolle
der Vernunft entzogen würden. Noch schlimmer als die Hermeneutik ist die

— mit ihr häufig verbundene — Dialektik, die schon vom Lehrer Alberts scharf

kritisiert wurde.19

Die Strategie der Immunisierung bildet nach Albert häufig die Voraussetzung

der Theologie, die beansprucht, dass ihre Behauptungen nur innerhalb des

Glaubens verständlich seien, und die sich so ein kognitives Privileg verschafft,
und sich zum vornherein über jede Kritik stellt.20 Es ist zu bemerken, dass Glaube

hier hauptsächlich als fides quae (miss)verstanden und die Theologie deshalb

als Diskurs aufgefasst wird, der wie ein Postulat seine eigenen Schlussfolgerungen

voraussetzt. Die traditionellen Formen von Theologie, die in der gegenwärtigen

Debatte von Albert vor allem mit der katholischen Theologie gleichgestellt

werden,21 haben zumindest den Verdienst, ihre willkürliche Einstellung explizit
kundzutun. Anders verhält es sich mit der neueren protestantischen Theologie:
Zum Einen setzt sie ein kritisches Instrumentarium ein, das sich durch seine

Strenge und Zeitangemessenheit auszeichnet. Zum Anderen immunisiert sie

sich von Anfang an durch die Anwendung hermeneutischer Kunstgriffe, wenn
es um das Letztgültige geht, den Wahrheitsgehalt des Kerygmas. Albert sehnt

sich nach einer liberalen Theologie alten Stils:22 In ihrem aufrichtig historischen

" K. Popper: What is Dialectic?, in: ders.: Conjectures and refutations. The growth of scien¬

tific knowledge, London 1963, 312-35.
211 Albert: Plädoyer für eine kritische Vernunft (Anm. 16), 60.
21 Der im Grunde ein zweideutiges Urteil reserviert wird: auf der einen Seite ganz einfach

Verachtung (ebd. 115, Anm. 29), auf der anderen auch anerkennende Bewunderung (ebd.

122).
22 Zum Beispiel in Bezug auf A. Schweizer: «Indem sie [gemeint ist die Leben-Jesu-For-



Aufklärung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 267

Ansatz hat sie nämlich die Frage nach der Wahrheit zu stellen gewagt. Das

entgegengesetzte Vorgehen wird der Meinung Alberts nach von Rudolf Bultmann

personifiziert. Hier kommt nämlich ein Verständnis von Theologie zum Tragen,

das historische Kritik und Hermeneutik in ihrer — horribile dictu — Dialektik
mit der Tradition und dem Dogma verwebt. Die Bultmannsche Entmytholo-
gisierung ist letztendlich ein apologetisches Verfahren, das dazu noch insofern

unehrlich ist, als es sich kritisch tarnt.23 Die Tatsache, dass Bultmann häufig
nicht nur gestand, so vorzugehen, sondern dies beanspruchte, ritzt also den

Vorwurf Alberts an Bultmanns Theologie nicht an, betrügerisch zu sein. Jene

Unehrlichkeit kommt gerade an ihrem entscheidenden Punkt zum Vorschein:

beim «Gehorsam» dem Kerygma gegenüber.24 Nach den historischen Analysen

der biblischen Texte aufgrund wissenschaftlich verantwortbarer Methoden

meldet sich dann wieder der theologische Widerwille zu Wort, wenn es darum

geht, das einzig Relevante in Frage zu stellen, nämlich die Vernünftigkeit eines

Diskurses, der Gott nicht nur als Objekt, sondern sogar als Subjekt hat. Die

von Bultmann selbstverständlich durchgeführte Unterscheidung dieser zwei

Ebenen als Wesensbestandteil der Theologie wird von Albert als unakzeptable
Theorie einer doppelten Wahrheit entschieden abgelehnt. Aufschlussreich ist

deshalb auch sein Urteil über das Programm der Interpretation des Mythos.
Eine nüchterne Interpretation der Schriften sollte nach Albert zur Erkenntnis

führen, dass die Idee Gottes, so wie sie uns in den Heiligen Schriften vorgestellt
wird, untrennbar mit dem mythologischen Gottesbild der damaligen Welt

zusammengehört. Die Entmythologisierung muss deshalb auch das einbeziehen,

was das Programm Bultmannns eigentlich retten will. Sein Vorhaben, Gott und

Kerygma auf eine andere Ebene zu setzen, lässt sich nicht rechtfertigen,25 «[d]ie

Grenze der Entmythologisierung ist bei ihm vollkommen willkürlich gezogen,
und zwar gezogen unter einem durchaus dogmatischen Gesichtspunkt, nämlich:

das, was er für den Kern des christlichen Glaubens hält [.. .].»26

schung] den radikalen Irrtum enthüllte, der dem Handeln Jesu zugrunde lag, zeigte sie unter

Missachtung der für die katholische Lehre charakteristischen Abschirmungsprinzipien,
welche kritische Bedeutung die historische Forschung für die Lösung theologischer Probleme
haben kann.», in: Albert: Traktat (Anm. 17), 108.

23 Albert: Traktat (Anm. 17), 108ff.
24 Vgl. ebd. 109.
25 Vgl. ebd. 112f.
26 Ebd. 114.



268 Fulvio Ferrario

Hier kann man an oben Gesagtem anknüpfen, und zwar an die Kritik
Alberts an der Relativierung der fides quae, mit der er die moderne Theologie

des Protestantismus beschuldigt: Das «Für-Wahr-Halten» werde geradewegs

verleumdet, um sich so bei der Auseinandersetzung mit der Kritik zu
«autoimmunisieren».27 Das könne auch in der Form einer bewussten Verschleierung

des eigenen Atheismus geschehen, um weiterhin von den Pfründen
des Theologenstandes zu leben.28 Gegenüber Anschuldigungen solcher Art,
täten Theologie und Kirche gut daran, nicht nur empört zu reagieren,
sondern sich auch einer strengen Selbstprüfung zu unterwerfen. Diese kann unter
anderem in einen «guten Vorsatz» münden — um es in der Sprache der
katholischen Beichtpraxis auszudrücken —, mit und in allen Differenzierungen
und hermeneutischen Anstrengungen ausdrücklich zu erläutern, was man als

«wahr» betrachtet; ob es zum Beispiel einen personalen Gott gibt, der unsere

Gebete erhört und in die Geschichte eingreift, oder ob Jesu Auferstehung als

Errettung vom Tode zu gelten hat und ob auch uns ein ewiges Leben in der

Gemeinschaft mit Gott verheissen wird. Dass allerdings die protestantische

Theologie der Gegenwart in diesen Punkten systematisch keine Entscheidungen

treffen will, wie Albert behauptet, trifft nicht zu. Es ist aber wahr, dass dies

gelegentlich geschehen ist. Und es ist bezeichnend, dass gerade ein Atheist wie

er, der zwar in seinen theologischen Urteilen oft oberflächlich ist, aber nicht

weniger informiert als der Durchschnitt seiner Fakultätskollegen, geschweige

der öffentlichen Meinung, einen solchen Eindruck gewonnen hat. Die evangelische

Theologie täte auf alle Fälle schlecht daran, auf diese Forderungen mit

27 Ebd. 118.
28 Ebd.ll8f: «Die Bagatellisierung oder gar Eliminierung dieses Existenzproblems [Gottes]

ist also keineswegs ein Symptom dafür, daß man eine höhere und weniger grobe Form
des Gottesglaubens bevorzugt, sondern ein Zeichen dafür, daß man sich entweder über

wichtige Konsequenzen der eigenen Weltauffassung im unklaren, oder aber daß man de

facto %um Atheismus übergegangen ist, aber mittels einer theistischen Sprache die alte
Fassade aufrecht erhalten möchte, möglicherweise, um die an eine alte Tradition geknüpften

Wirkungsmöglichkeiten nicht aufgeben zu müssen.» Man muss zugeben, dass die

schwerwiegende Unterstellung Alberts von einem längeren Zitat Fritz Buris her, das er in
einer Fussnote wiedergibt (S. 119, Anm. 37), wenn nicht gerechtfertigt, so zumindest
verständlich gemacht wird. In diesem nämlich herrscht eine zweideutige Sprache, die beide,
den Gläubigen wie den Atheisten, verwirrt. Auch auf Seite 124f. erlaubt sich Albert eine

dreiste Bemerkung, wonach in einer freien Gesellschaft auch die Atheisten das Recht haben

müssten, Lehrstühle an theologischen Fakultäten zu besetzten.



Aufklärung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 269

dem Schreckgespenst eines autoritativen Dogmatismus zu reagieren, der

gelegentlich mit dem Verhalten, das ständig und fast pedantisch von einer «nicht

Verhandelbarkeit» des Glaubensgehaltes spricht, identifiziert wird. Beobachtungen

wie diejenige Alberts über einen tatsächlich oder vermeintlich «getarnten

Atheismus» einer Theologie, die sich als kritisch versteht, stellen vor die

Frage nach der Dimension des Zeugnisses, das konstituierend zum Glauben

gehört. Verkündigung und Kritik bilden keine Alternative, im Gegenteil: Die

Herausforderung der Moderne besteht für die Theologie gerade darin, beide

so unvoreingenommen wie möglich auszuüben. Im offenen und aufrichtigen
Zeugnis derjenigen, die über Instrumente der Kritik verfügen, kann sich somit
auch der spezifische pastorale Aspekt des Dienstes zeigen, den die Theologie
der Kirche erweist. Es kann sein, dass Gott auch durch die Verleumdungen
einer Persönlichkeit wie Hans Albert der Gemeinschaft der Theologen etwas

zu sagen hat.

Der letzte Teil des Kapitels ist den theologischen Fakultäten gewidmet:
Deren Ursünde bestehe gerade in ihrer Verbundenheit mit der Kirche. Deshalb

werden ihnen jegliche Ansprüche auf Wissenschaftlichkeit aberkannt.2'

Die Thematik wird auf der Basis eines akademischen Urteiles gegenüber der

kirchlichen Zuverlässigkeit Bultmanns diskutiert. Albert hebt hervor, dass sich

die Theologie im wesentlichen der Tatsache bewusst ist, dass die kritische

Untersuchung Einschränkungen kirchlichen, also extrinsischen Charakters
unterworfen ist. Sein Urteil kommt deshalb nicht überraschend:

«Die theologischen Fakultäten sind [...] in wirklichen theologischen Fragen - nicht
unbedingt auch in Fragen der Kirchengeschichte usw. — nichts anderes als institutionelle

Residuen des apologetischen und dogmatischen Denkens im Bereich der
wissenschaftlichen Forschung [.. ,].»30

Der Streit der Fakultäten ist nun, wie es Albert scheint, zu seinem Ziel gelangt,
nämlich durch das Ausscheiden eines seiner Mitstreiter. Dass dies noch nicht

25 Nebenbei: Diese Frage bleibt, wenn auch in deutlich leiseren Tönen als bei Albert ange¬

sprochen, bei den Debatten über das Bleiberecht der theologischen Fakultäten an den

Universitäten gegenwärtig. Vgl. z.B. Ch. Grethlein: Theologien und Religionswissenschaften

an deutschen Hochschulen, — Anfragen des Wissenschaftsrats an den
Evangelischtheologischen Fakultätentag, ZThK 105 (2008) 352-386 (376f.).

30 Albert, Traktat (Anm. 17), 129f.



270 Fulvio Ferrario

operativ umgesetzt worden ist, kann sich zwar aus der Sicht Alberts frustrierend

auswirken, zeigt aber immerhin eine Tendenz auf. Vierzig jahre nach dem

Erscheinen seines Werkes hat die Frage noch nicht an Aktualität verloren.

Dass sich der Rahmen seit Kant gewandelt hat, hegt auf der Hand. Die hier

durchgeführte Analyse hat aber gezeigt, dass der mit Kants Vernunftsbegriff
eröffnete Spannungsbogen, der anfänglich apologetische Züge gegen die —

auch ausserkirchliche — Reügion hatte, in der Aufklärung des XX. Jahrhunderts
den Dialog mit der Theologie massiv erschwert hat, wie aus dem ernüchternden

Dialog zwischen Albert und Ebeling deutlich wurde. Der theologische

Gesprächspartner fand kein Gehör, als er den Absolutheitsanspruch des

rationalistischen Modells des Aufklärers — in diesem Falle des kritischen Rationalismus

— in Frage stellte. Es ist zwar durchaus möglich, aus der Polemik Anstösse

zu einer Selbstkritik zu gewinnen, aber wo es um das Eigentliche geht, scheint

ein fast vollständiges gegenseitiges Unverständnis zu herrschen. In den

gegenwärtigen internationalen Debatten hat sich das öfters bestätigt. Die Aufklärung
unserer Zeit meint, das kulturelle Ansehen, das die empirische Wissenschaften

für sich gewonnen haben, für sich beanspruchen zu können; von diesem

Paradigma her spricht sie einem theologischen Gebrauch der Vernunft die

Legitimität ab. Damit soll auch der Glaube auf ein übrigbleibendes ideologisches
Residuum eingeschränkt werden — zumindest im abendländischen Denken, das

nun eben von der aufgeklärten Tradition bestimmt ist. Es ist einsichtig, dass

dabei die grössten Schwierigkeiten gerade für die evangelische Theologie
entstehen, die sich in vielerlei Hinsicht dieser Tradition verpflichtet weiss und
deshalb mit um so grösserem Schmerz auf diese Zurückweisung reagieren muss.

Kant wird heute aber auch anders gelesen, als es diejenige Tradition tut, für
die Albert repräsentativ ist. Geben wir es gleich zu: Es wäre in der Tat für die

Theologie ein wenig stillos, bei Jürgen Habermas, der oft als ein säkularer

«Verteidiger» der Theologie vor dem vernichtenden Ansturm der vielen Denker im

Gefolge Alberts angesehen wird, Zuflucht zu suchen. Es trifft aber zu, dass

gerade das Denken von Habermas Perspektiven für die Aufklärung eröffnen

kann, die nicht ganz ohne Interesse für die Theologie sind.

Jürgen Habermas: Die Vernunft und ihre Lernprozesse

Unter den vielen Diskussionsbeiträgen, die Habermas vorgelegt hat und die

interessante Ansätze für eine Diskussion bieten, habe ich einen Aufsatz von
vorwiegend philosophisch-politischem Interesse ausgesucht, um mich innerhalb



Aufklärung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 271

des Rahmens zu bewegen, der von der Frage nach der Bedeutung der Religion
im öffentlichen Raum gegeben ist. In dieser nimmt Habermas eine Mittelposition

zwischen der rein liberalen Haltung eines John Rawls und den
Gegenstimmen aus dem amerikanisch-christlichen Raum ein, vor allem derjenigen

von Paul Whitemann und Nicolas Wolterstorff.11 Die Theorie des kritischen

Diskurses, die er darin entfaltet, eignet sich gut dazu, unsere Thematik im
gegenwärtigen Kontext zu klären. Dieser ist von Habermas als postmetaphysisch

- worin seiner Meinung nach die Konstante des Kant'schen Erbes liegt32 — und

gleichzeitig als «postsäkular» bezeichnet worden. Die Vertreter einer säkula-

ristisch-laizistischen Sicht müssen sich bewusst werden, dass diese nicht der

folgerichtige und nicht überbietbare Abschluss eines unübertrefflichen Prozesses

ist, sondern eher eine von mehreren Positionen, die sich gegenwärtig
gegenüberstehen, zudem noch — «vom Gesichtspunkt der Weltgeschichte» — eine

Minderheitsposition darstellt.33 Die pluralistische Gesellschaft von heute sieht

sich aber vor die Aufgabe gestellt, mit vielen Standpunkten, die ideologisch
gesehen miteinander unvereinbar sind, zurechtzukommen. Nach Rawls müssen

sich die Aussagen religiöser Betrachtungsweise in eine allgemeine, also säkulare

Sprache übersetzen lassen. Seine christlichen Gegenspieler betonen hingegen,
dass eine solche Übersetzung nicht immer durchführbar sei. Sie beanspruchen,
mit ihren religiösen Traditionen ihren Beitrag für den Aufbau der Demokratie

zu leisten; sie verlangen, dass politische Argumentationen in religiöser
Begrifflichkeit weiterhin ihr Daseinsrecht haben, natürlich unter der Bedingung,
dass sie dem demokratischen Urteil der Wähler unterstellt werden. Mit Recht

entgegnet dem Habermas, das könne zu einer Diktatur der Mehrheit führen,
die dann schlussendlich den Errungenschaften und Regeln der Demokratie,

31
J. Habermas: Religion in der Öffentlichkeit. Kognitive Voraussetzungen für den «öffentli¬
chen Vernunftgebrauch» religiöser und säkularer Bürger, in: ders.: Zwischen Naturalismus
und Religion, Frankfurt a.M. 2005, 119-154. Es gibt reiche theologische Literatur über
Habermas; sie setzt sich aber meines Wissens mit seinen früheren Denkansätzen auseinander,

vor allem mit der Theorie des Kommunikativen Handelns. Vgl. z.B. E. Arens (Hg.):
Habermas und die Theologie. Beiträgen zur theologischen Rezeption, Diskussion, und

Kritik der Theorie Kommunikativen Handelns, Düsseldorf 1989; G. Cunico: Filosofia e

religione nella societä post-secolare, Brescia 2009.
12 Vgl. J. Habermas: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt a.M.

1988.
33 Habermas spricht Klartext; nach ihm ist der westliche Rationalismus «der eigentliche Son¬

derweg»; Habermas: Religion in der Öffentlichkeit (Anm. 31), 121.



272 Fulvio Ferrario

die sich in diesen Jahrhunderten durchgesetzt haben, widersprechen würden.

Jürgen Habermas will aber die Eigentümlichkeit und die Leistungsfähigkeit der

religiösen Sprache hervorheben und aufwerten. An diesem Punkt treffen sich

seine Argumentationen mit unserem Versuch, Aufklärung, Glaube und Theologie

in Verbindung zu bringen.
Als erstes hebt er hervor, dass der liberale und säkulare Staat «die Gläubigen

und die Religionsgemeinschaften nicht entmutigen [darf], sich als solche auch

politisch zu äußern, weil er nicht wissen kann, ob sich die säkulare Gesellschaft

sonst von wichtigen Ressourcen der Sinnstiftung abschneidet.»34 In unserem

Zusammenhang heisst das, dass die diskursive Zuständigkeit von bewusst

theologischen Argumentationen vom Beitrag her beurteilt werden muss, mit
dem sie sich in die Diskussion einbringt und nicht a priori durch ein absolutes

Kriterium der Rationalität ausgeschlossen werden kann, die allgemeine
Verbindlichkeit für sich beansprucht, während sie schlussendlich nur einem
spezifischen Ausgang der Aufklärung entspricht. Dies ist dadurch ermöglicht, fährt
Habermas fort, dass sich das religiöse Gewissen, das sich innerhalb des

abendländischen Denkens gebildet hat und dessen Grundregeln angenommen hat,

die «kognitive Dissonanzen» verarbeitet hat, die beim Aufeinanderstossen der

eigenen Traditionen mit den Ansprüchen der Moderne entstanden sind.

Habermas beleuchtet dafür insbesonders drei in Betracht kommende Bereiche: 1)

Die religiösen Traditionen müssen eine «epistemische Einstellung» gegenüber
den anderen Religionen und Weltanschauungen, die nun in der Praxis wie in
der theoretischen Debatte einer pluralistischen Gesellschaft zusammenleben,

entwickeln. 2) Diese Einstellung muss auch gegenüber den Errungenschaften
und kulturellen Auswirkungen der Wissenschaften entwickelt werden. 3) Die

religiösen Traditionen müssen diese Einstellung schlussendlich auch gegenüber
der objektiven Überlegenheit vollziehen, die die säkularen Ansprüche35 in der

Politik gemessen.36 Der Erwerb dieser Einstellung darf nicht als oberflächliche

und zweckgerichtete Anpassung eingestuft werden, sondern als gegliederter

Lernprozess, der die Antwort einer bestimmten religiösen Tradition auf die

kulturellen Konstellationen der Moderne bildet. Habermas schlägt hier also im

34 Ebd. 137.
35 Zumindest in gewissen Zusammenhängen meine ich, in Ubereinstimmung mit Habermas,

zu präzisieren.
36 Vgl. ebd. 143.



Aufklärung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 273

Prinzip eine positive Würdigung dessen vor, was Albert von Anfang an als

Immunisierungsstrategie bezeichnet hat und was seit je eine konstitutive Dimension

des theologischen Geschäfts bildet.37 Die Habermas'sche Argumentation
wird natürlich von den Interessen der kommunikativen Praxis der säkularisierten

Gesellschaft her geführt und bleibt methodologisch auch weiterhin streng

agnostisch bestimmt.38 Genau diese Präzisierung ist für uns aber von grossem
Wert: Dieser Agnostizismus ermöglicht im Rahmen der öffentlichen

Auseinandersetzung, vorurteilslos die Argumentationen zur Kenntnis zu nehmen,

die in religiöser und deshalb auch theologischer Begrifflichkeit zur Sprache

kommen. Nach Habermas ist eben auch die aufgeklärte Vernunft im

postmetaphysischen und postsäkularen Kontext zu einem Lernprozess aufgerufen
— gleich wie die religiösen Traditionen. Solange nämlich säkulare Bürger diese

letzteren als «archaisches Relikt»39 betrachten, können sie selbst die Religionsfreiheit

nur in reduzierter Form «als kulturellen Naturschutz für aussterbende

Arten verstehen».40 Habermas dagegen verlangt: «einen möglichen kognitiven
Gehalt dieser Beiträge [...] nicht auszuschließen.»41

37 Von hier aus sollte die Unterscheidung berücksichtigt werden, die Habermas anderswo

macht (Habermas: Die Grenze zwischen Glauben und Wissen [Anm. 13], 254f.); er
unterscheidet deutlich zwischen religionsphilosophische Apologetik, die «mit Bezug» auf eine

Glaubenstradition spricht, und der Theologie, die «in Namen» jener Tradition spricht. Jede

Theologie, auch die der «Apologetik» gegenüber misstrauischste, stellt einen Lernprozess
dar, wie er von Habermas beschrieben worden ist.

38 «Aber eine Apologie des Glaubens mit philosophischen Mitteln ist nicht Sache der agno¬
stisch bleibenden Philosophie. Bestenfalls umkreist sie den opaken Kern der religiösen
Erfahrung, wenn sie auf die Eigenart der religiösen Rede und den Eigensinn des Glaubens

reflektiert. Dieser Kern bleibt dem diskursiven Denken so abgründig fremd wie der von
der philosophischen Reflexion auch nur eingekreiste, aber undurchdringliche Kern der

ästhetischen Anschauung.» Habermas: Religion in der Öffentlichkeit (Anm. 31), 149f. An
dieser Stelle könnte der Theologe eine Präzisierung der Idee eines «opaken Kerns der

religiösen Erfahrung» einfordern. Eine der Aufgaben der Theologie könnte gerade darin

bestehen, diesen Kern zu erläutern. Es ginge nicht einmal darum, den agnostischen
Charakter der Philosophie in Frage zu stellen, sondern eher dazu beizutragen, die Begriffe auch

der religionsphilosophischen Fragestellung zu klären.
35 Habermas: Religion in der Öffentlichkeit (Anm. 31), 145.
40 Ebd.
41 Ebd. 145; Habermas hat diese Gedanken prägnant zusammengefasst in: J. Habermas: Ein

Bewusstsein von dem, was fehlt. Uber Glauben, Wissen und den Defätismus der modernen

Vernunft, in: K. Wenzel (Hg.): Die Religionen und die Vernunft. Die Debatte um die

Regensburger Vorlesung des Papstes, Freiburg 2007, 47-56. Der symmetrische Lernprozess,

der die Religion wie die aufgeklärte Vernunft betrifft, fasst er wie folgt zusammen (S.



274 Fulvio Ferrario

Wiederholen wir um der Klarheit willen: Der Diskurs von Habermas
betrifft die «praktische Vernunft»42, ihre Anwendung auf den theoretischen
Diskurs fallt unter die Verantwortung des Schreibenden. Als wichtig unterstreichen

möchte ich dabei die an die säkulare Vernunft gerichtete Forderung, sich einem

Lernprozess zu öffnen, der sie dazu befähigt, einen Diskurs aufzunehmen, der

in religiöser Terminologie formuliert ist. In der postmetaphysischen und
postsäkularen Kultur geht es für die aufgeklärte Vernunft darum, sich selbst zu
relativieren. Wenn dies nicht geschieht, ist die kommunikative Praxis unserer

pluralistischen Gesellschaft ernsthaft in Gefahr. Es ist noch zu früh um sagen

zu können, ob sich diese Einsicht von Habermas im philosophischen Diskurs

gegen den «szientistisch begründeten Säkularismus»43 durchsetzen kann. Die

Theologie wird auf alle Fälle gut daran tun, jede Form von Instrumentalisierung

zu vermeiden. Insofern sie sich als Teil der Kultur der Aufklärung weiss

und insofern sie selbst — gegen die Identifizierung von Aufklärung und szien-

tistischer Metaphysik — für sich einen tiefer durchdachten Begriff des öffentlichen

Gebrauches der Vernunft — sei es im politischen wie im theoretischen

Bereich — beansprucht hat, behauptet die gläubige Reflexion, innerhalb des von
Habermas eröffneten Horizontes einen neuen Ansatz gefunden zu haben, um
den Diskurs anders zu gestalten, als er in den letzten Jahrhunderten vollzogen
worden ist.

Schlussfolgerungen

Aufgeklärte Vernunft und theologisches Denken standen einander aufs Ganze

gesehen feindlich gegenüber. Nicht immer entsprach das der Absicht der

Protagonisten, nicht einmal der eigentlichen Absicht Kants. So aber hat sich

die Entwicklung präsentiert und auf beiden Seiten zu Ergebnissen geführt, die

ich, vorbehaltlos, als katastrophal bezeichnen möchte. Die Theologie war im-

48f.): «Die religiöse Seite muss die Autorität der (natürlichem Vernunft, also die fehlbaren

Ergebnisse der institutionalisierten Wissenschaften und die Grundsätze eines universalistischen

Egalitarismus in Recht und Moral, anerkennen. Umgekehrt darf sich die säkulare

Vernunft nicht zur Richterin über Glaubenswahrheiten aufwerfen, auch wenn sie im
Ergebnis nur das, was sie in ihre eigenen, im Prinzip allgemein zugänglichen Diskurse
übersetzen kann, als vernünftig akzeptiert. Sowenig die eine Voraussetzung aus theologischer
Sicht trivial ist, so wenig ist es die andere aus philosophischer Sicht.»

42 Wie er es im oben genannten Werk Bewusstsein (Anm. 41) festhält.
43 Vgl. Habermas: Religion in der Öffentlichkeit (Anm. 31), 152.



Aufklärung, christlicher Glaube und theologische Vernunft 275

mer zwei symmetrischen Gefahren ausgesetzt, die öfters auch Realität wurden:

Einerseits der Versuchung einer apologetischen Haltung, die sich der Position
der säkularen Gesprächspartner gegenüber so verhält, dass sie schlussendlich

komplexbeladen und unterwürfig wirken kann. Schon Barth kritisierte diese

krankhafte Unterwürfigkeit streng.44 Die Theologie taumelt ins Ungewisse und

rechtfertigt sich stotternd vor dem Forum der Vernunft; dabei hofft sie leise

und scheu auf eine Audienz, die ihr aber meistens verweigert wird und - falls sie

gewährt wird — nur aus eigennützigen Gründen. Andererseits gibt es eine
Tendenz zu einem Diskurs, der in der Absicht, sich selbst treu zu bleiben, schlussendlich

nur noch selbstbezogen ist. Ich glaube nicht, dass Karl Barth die gegen
ihn gerichtete Anschuldigung Bonhoeffers, er vertrete einen Offenbarungspositivismus,

verdient; dieser Vorwurf trifft aber sicher auf viele Barthianer und

viele Theologien zu, die der Herausforderung der Aufklärung aus dem Wege

gehen, anstatt sich ihr mit intellektueller Loyalität zu stellen. Diese zwei

Versuchungen sind zwar einander entgegengesetzt, sind aber Ausdruck des gleichen
neurotischen Verhaltens.

Auch die säkulare Vernunft ist aber nicht unverletzt aus dieser Auseinandersetzung

hervorgegangen. In der Tat bedenkt sie nicht, dass die Verstarrung in
ihren eigenen Szientismus einen Verfall bildet. Im Gegenteil meint der Szientis-

mus aufgeklärten Ursprunges - indem er sich das Prestige der empirischen
Wissenschaften aneignet —, die Bedingungen für den öffentlichen Diskurs diktieren

zu können, sei es im politisch-praktischen oder im theoretischen Bereich. Die
wiederholten Aufrufe zur Vorsicht, die in einigen Episoden der epistemologi-
schen Debatte ihr Echo finden, scheinen nicht genug beachtet worden zu sein.

Aus dieser Perspektive erweist sich die Position Alberts als emblematisch für

das, was man «Dialektik des Fallibilismus» im Popperschen Sinne bezeichnen

könnte, die sich — wie diejenige der Aufklärung in der Analyse der Frankfurter
Lehrer von Habermas — ins Gegenteil verkehrt. Das Falsifizierungsprinzip ist

der Gefahr ausgesetzt, die eigentlichen Gründe ihrer eigenen Kritik preiszugeben,

wenn es sich selbst zum Absoluten macht - eine Dynamik, der nicht einmal

Kant entgehen konnte. Zudem gibt es gröbere Formen eines Szientismus, die

in einer dichten Begrifflichkeit wieder argumentative Strukturen zum Leben

erwecken, die nach der Krise des Positivismus fälschlicherweise als erledigt galten.

44 Man vergleiche die Kapitel III und IV von Barths Protestantische Theologie im 19. Jahrhundert.



276 Fulvio Ferrario

Wenn die hier angebotene Deutung der Gedanken von Habermas nicht

ganz in die Irre führt, kann man zumindest annehmen, dass diese mühevolle

Auseinandersetzung nicht umsonst war. Die vom Philosophen des

kommunikativen Handelns erwünschten epistemischen Prozesse sind zwar nur zum
Teil im Gange,45 haben aber bislang schon Bedeutendes hervorgebracht. In
der christlichen Theologie wurde so wieder mit mehr Mut der Dialog mit dem

säkularen Denken gesucht. Ein Höchstmass an Selbstkritik und intellektueller
Redlichkeit bildet bei dieser Bemühung wesentliche Bedingung für eine Treue

der biblischen Botschaft gegenüber, die gleichzeitig standhaft und gelassen

bleiben will. Das säkulare Denken weiss es nicht, und scheint daran auch nicht
interessiert zu sein, aber die Theologie ist bei diesem Verhalten von einer guten

Nachricht getragen, der der eigenen und besonderen Durchsichtigkeit des

Wortes vom Kreuz. In seiner Torheit ist sie dem Apostel nach Weisheit Gottes.

In dieser Weisheit liegt auch eine Verheissung für die menschliche Vernunft,
die säkulare inbegriffen.

Abstract
The author examines three episodes of the confrontation between enlightened reasoning

and Christian theology: Kant's Conflict of faculties, Hans Albert's work and Jürgen
Habermas's recent observations. If the comparison between thought of an enlightened

origin and theology has been, from a historical point of view, a clash, the perspectives

opened by Habermas may be a sign of a more fruitful time for dialogue. Christian

thought seems to be inclined to take that direction, in spite of significant, worrying
signs of the opposite tendency.

Fulvio Ferrario, Rom

Und zwar, wie ich meine, in den christlichen Kirchen als auch in der aufgeklärten Vernunft.
Dennoch fehlt es auch im Christentum nicht an heftigen Gegenreaktionen, wie Habermas
selber in der Kommentierung der Regensburger Rede des Papstes bemerkt. Vgl. Habermas:

Bewusstsein (Anm. 41), 55f.


	Aufklärung, christlicher Glaube und theologische Vernunft

