Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 3-4

Artikel: Aufklarerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie
Autor: Pfleiderer, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877780

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aufklarerisches Denken in der neueren
protestantischen Theologie

1. Aufklirung und protestantische Theologie - Aspekte einer Umformungsgeschichte

1.1. Anfgeklirter Protestantismius?

Einschligigen qualitativen Studien, etwa der letzten EKD-Erhebung' zufolge
ist das durchschnittliche Christentum im deutschen Sprachraum heute ver-
hiltnismassig aufgeklirt. Der Glaube der normalen volkskirchlichen Chris-
tinnen und Christen in Deutschland oder der Schweiz ist jedenfalls solchen
Religionspraktiken weitestgehend abhold, die der Aufklirung des 18. Jaht-
hunderts ein besonderer Dorn im Auge gewesen wiren, weil sie etwa eine
unkritische, vormoderne Kosmologie voraussetzen. Nur jeweils deutlich we-
niger als 10 Prozent der Kirchenchristen haben laut eigenen Angaben person-
liche Erfahrungen mit «Pendeln/Winschelrutengehen», «Wunderheilern/
Handauflegen/Schamanismus», «Spiritismus/Okkultismus» oder glauben an
«Reinkarnation (Wiedergeburt/Seelenwanderung)».? Lediglich bei «Astro-
logie/Horoskopen» sieht es etwas anders aus; hier geben rund 20 Prozent
Sympathien an. Die Aufgeschlossenheit fiir Irrationales zeigt sich auch noch
an einer anderen Stelle des volkskirchlich-religiosen Vorstellungshaushalts;
immerhin 44 Prozent der Befragten «hatten schon einmal das Gefiihl, dass
ein Schutzengel mir hilft»’. In Ostdeutschland, also im Land der einstmaligen
«gefliigelten Jahresendpuppen»’, sind die Schutzengel sogar noch zwei Pro-
zent beliebter.®

Blickt man in die Regale der Buchhandlungen, sieht das Bild freilich
anders aus. In Buchform konsumiert wird die aufklirungsferne Religionst-

. W. Huber/]. Friedrich/P. Steinacker: Kirche in der Vielfalt der Lebensbeziige. Die vierte
EKD-Erhebung iiber Kirchenmitgliedschaft, Gutersloh 2006.

2 Vgl. 2.a.0. 103.470. Die Bewertungswerte sind noch niedriger, vgl. 471. Die Affinitit etli-
cher Aufklirungsdenker zu philosophischen Formen der Seelenwanderungslehre beruhe
hier einmal auf sich. Vgl. dazu H. Zander: Geschichte der Seclenwanderung in Europa.
Alternative religiose Traditionen von der Antike bis heute, Darmstadt 1999, 343ff.

J Huber / Friedrich / Steinacker: Kirche in der Vielfalt der Lebensbeztge (Anm. 1), 466.

Es macht allerdings offenbar Schwierigkeiten, den schénen Begriff fiir die DDR tatsich-

lich zu belegen; vgl. z.B. http://wwwmdr.de/damals/archiv/6923152.html. (abgerufen

am 13.10.2010).

* Vgl. ebd.

ThZ 3.4/68 (2012) S. 233-254



234 Georg Pfleiderer

radition der Esoterik etc. bekanntlich ganz enorm. Andererseits scheint es
aber auch nach wie vor einen manifesten Bedarf an den klassischen The-
men der Aufklirungstheologie zu geben. Die «Notwendigen Abschiede»,
die Klaus-Peter Jorns inzwischen in fiunfter Auflage fur einen «Weg zu ei-
nem glaubwiirdigen Christentum»® fiir notwendig hilt, lassen sich allesamt
als Aktualisierung von Lieblingsthemen der Aufklirungstheologie verstehen,
so der «Abschied von der Vorstellung, das Christentum sei keine Religion
wie die anderen Religionen»’, «...die Bibel sei unabhingig von den Regeln
menschlicher Wahrnehmung entstanden»®, «...ein einzelner Kanon kénne
die universale Wahrnehmungsgeschichte Gottes ersetzen»’, «Abschied von
Erwihlungs- und Verwerfungsvorstellungen»'’, «...von der Vorstellung ei-
ner wechselseitigen Ebenbildlichkeit von Gott und Menschen», «...von der
Vorstellung, der Tod sei «der Stinde Soldw»', «...vom Verstindnis der Hin-
richtung Jesu als Sithnopfer und von dessen sakramentaler Nutzung in einer
Opfermahlfeier»'. Stirnrunzeln hitte den Aufklirungstheologen lediglich die
Verordnung «Abschied von der Herabwurdigung unserer Mitgeschopfe»™ be-
reitet. Alle anderen Abschiede hatten sie auch schon gegeben.

Wer sich durch dicke theologische Aufklirungsbiicher wie das von Jorns
hindurcharbeitet, durfte vermutlich zum Kreis derer gehoéren, die der Religi-
onsmonitor 2008 der Bertelsmann Stiftung als hochreligios einstuft. Denn
dort wurde die Regel entdeckt: «hochreligiose Menschen denken eher kritisch
Uber ihre Religiositit nach»'’. Kritisches, aufklirungsbereites Denken scheint
also 200, 250 Jahre nach dem Aufklirungszeitalter durchaus nicht im Wider-
spruch zu intensiv gelebter christlicher, namentlich protestantischer Religion
zu stehen, oder anders: Das protestantische Christentum der Normal- und
Hohergebildeten ist insgesamt durchaus aufgeklirt.

6 K.-P. Jorns: Notwendige Abschiede. Auf dem Weg zu einem glaubwiirdigen Christentum,
Gitersloh *2010. Zitate nach der 4. Auflage, Gutetsloh 2006.

! A, 70,

8 A.a.0O.102.

! A.a.O. 154.

1 Aa0. 188,

T Aa.O. 2066.

2 Aa0.286

B AaO. 242,

4 Bertelsmann Stiftung: Religionsmonitor 2008, Dusseldorf 2007, 37.



Aufklarerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 235

Der Erfolg eines Buches wie desjenigen von Klaus-Peter Jorns ist fiir die
hier interessierende Fragestellung noch in anderer Weise illustrativ. Obwohl
in ihm unverkennbar Aufklirungstheologie in einer, wenn man von der inten-
siven Konkretisierungsrhetorik absieht, eher schonend aktualisierten Form
geboten wird, fehlt das einschligige Stichwort («Aufklirungy) im Register
seltsamerweise vOllig. Etwas salopp konnte man daraus ableiten: Wo Aut-
klirungstheologie drin ist, steht heutzutage noch keineswegs Aufklirungs-
theologie drauf. Das ist iibrigens bei einem dhnlichen Buch aus dem angel-
sachsischen Sprachraum, John Shelby Spongs «Warum der alte Glaube neu
geboren werden muss. Ein Bischof bezieht Position»', nicht anders. Gewiss
ist die traditionsvergessene Innovationsrhetorik in beiden Fillen auch dem
Interesse an Verbreitung der eigenen Thesen, womdglich aber auch einem
entsprechenden Bewusstseinsstand der Autoren geschuldet. Ahnliches gilt
fir andere theologische Projekte. Auch emphatische Anknipfungsprojekte

an eine «Kirche der Fretheit!¢

verstehen sich als Aktualisierungen reformato-
rischer, nicht aber aufklarerischer Theologie.

Populire Aufklirungstheologie heute hitte demnach ihren eigenen Tra-
ditionshintergrund weitgehend vergessen — oder verdringt. Aufklirung, so
scheint es, ist en vogue und tberholt zugleich. Anders und priziser gesagt:
Wenn diese Indizien stimmen, dann scheint es eine Aktualitit der Aufkli-
rungstheologie zu geben, die zugleich mit einer eigentiimlichen Aufklarungs-
vergessenheit, ja -verdringung einhergeht. Das genau ist die Vermutung, die
den folgenden Ausfithrungen zugrunde liegt. In ihnen soll die These entfal-
tet werden, dass die jingere deutschsprachige protestantische Theologiege-
schichte auf eine eigentiimlich ambivalente Weise an die Aufklirung gebun-
den ist. Die deutschsprachige Theologie des 20. Jahrhunderts bis hinein in die
Gegenwart, also ins 21. Jahrhundert, ist stirker von der Aufklirung und der
Aufklirungstheologie gepragt, als sie selbst oft zu erkennen gegeben hat. Mit
dieser These soll zugleich eine andere weitergehende These gestiitzt werden,
namlich die von der formativen, niherhin der umformenden Kraft, welche

J.S. Spong: Warum der alte Glaube neu geboren werden muss. Ein Bischof bezieht Posid-
on [2001]. Aus dem Englischen tGbersetzt von G. Klein, Diisseldorf 2006.

' Kirche der Freiheit. Perspektiven fir die Evangelische Kirche im 21. Jahthundert. Ein
Impulspapier des Rats der EKD, 2006 (http:/ /www.ekd.de/download/kirche-der-freiheit.

pdf).



236 Georg Pfleiderer

das Aufklirungsdenken auf das neuzeitliche Christentum ausgetiibt hat und
noch austbt.

Zunichst sei diesen beiden Thesen noch eine theologiegeschichtliche Uber-
legung unterlegt: In der Systematischen Theologie des 20. Jahrhunderts hatte
die Aufklirung zumeist keinen guten Leumund. Seit den Kulturkimpfen in der
Weimarer Republik galt Aufklirungstheologie, liberale Theologie, mit ithrem
vermeintlichen Fortschrittspathos, ithrem Rationalismus, ihrer Abstraktheit,
threm Pragmatismus, ihrem Nitzlichkeitsdenken, ihrem Universalismus, ih-
rem pathetischen Individualismus, ihrer Abhingigkeit vom bourgeoisen Ethos
der damals etablierten Mainstreamtheologie als das Paradigma, das es in der
Theologie zu tiberwinden gelte. An andere Stromungen der Moderne, an den
Pietismus, an die Romantik, die politische zumal, zeitenweise vor allem auch
an das volkische Denken, war man bereit anzukniipfen, aber das aufklirerische
Denken in jenem Sinne und mit jenen Konnotationen war der Inbegriff der-
jenigen Moderne, die es hinter sich zu lassen galt, hatte diese doch, so der weit
verbreitete common sense gerade unter den kritischeren Intellektuellen, zum
Zusammenbruch der europiischen Kultur im Ersten Weltkrieg geftihrt.”” Ja,
der einflussreiche Karl Barth hat selbst noch das Kunststiick vollbracht, den
deutschen Faschismus der 1930er und 1940er Jahre, insbesondere etwa den
nationalsozialistischen Fithrerkult, als Folge fehlgelaufener Modernisierung, als
Folge einer fatalen Dialektik der Aufklirung zu erkliren.”® Mit dieser These
stand er bekanntlich nicht allein. Die Urheber der Kritischen Theorie sahen
es, wenn auch mit anderen Begrindungen, dhnlich.” Aufklirung sei techni-
zistisches, halbiertes, funktionalistisches — bei Barth kommt noch hinzu: sa-
kularistisches — Denken. Darauf kann hier nicht niaher eingegangen werden;
doch kénnte die Hypothese plausibel sein, dass die Muster solcher Aufkla-
rungskritik der romantisierenden Rhetorik eines Deutschen-Sonderweg-Den-

Vgl. dazu z.B. M. Murrmann-Kahl: Theologisches Prinzip und Modernititserfahrung in
Paul Tillichs Christentum und die Gesellschaftsprobleme der Gegenwart (1919), in: Chr. Danz/W.
Schiissler (Hg.): Religion — Kultur — Gesellschaft. Der frithe Tillich im Spiegel neuer Texte
(1919-1920) (Tillich-Studien 20), Betlin/Wien 2008, 137-154.

Vgl. mit einer dhnlichen Analyse bzgl. des Fiihrerkults auch: D. Bonhoeffer: Der Fithrer
und der einzelne in der jungen Generation, in: ders.: Berlin 1932-1933 (Dietrich Bonhoef-
fer, Bonhoeffer Werke 12), Minchen 1997, 242-260.

' M. Horkheimer/Th.W. Adorno: Dialektik der Aufklirung. Philosophische Fragmente
[1944], Frankfurt a.M. 1982.



Aufklirerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 237

kens verpflichtet sind. Auch und gerade bei protestantischen Theologen im 20.
Jahrhundert verdeckt die verbreitete Aufklirungskritik freilich hiufig das po-
sitive Moment im Traditionsverhiltnis zur Aufklirung, Theologie soll keines-
wegs hinter die Aufklirung zurickfallen, sie macht sich vielmehr anheischig,
die Fundamente des Projekts der Aufklirung gleichsam tiefer zu legen. Wenn
Kant vom krummen Holz spricht, aus dem der Mensch gemacht sei,” das sich
gleichwohl durch Vernunftgebrauch — wenn auch immer nur anniherungswei-
se — zum aufrechten Gang selbst erziehen konne, dann méchte ein Theologe
wie Helmut Gollwitzer diese Selbsterziehung als Aufgabe und Folge der genu-
in christlichen Antwort auf die Frage nach dem Sinn des Lebens verstanden
wissen.”! Das Beispiel ist selbst holzschnitthaft, aber typisch fir den Anspruch
protestantischer Theologie nach dem Ende des Liberalismus.

1.2. Umformung des Protestantismus?
«Die Umformung des christlichen Denkens in der Neuzeit» beginnt mit der
Aufklirung, Das ist die These, die Emanuel Hirsch seinem 1938 veréffentlich-
ten Lesebuch zugrunde legte, mit dem er «dem deutschen Theologen ...alles
in die Hand zu geben...» meinte, «...was er zum Verstindnis des Schicksals
christlichen Glaubens und Denkens in der Neuzeit braucht.»? Fiir ihn war sol-
ches Wissen um die Aufklirung und ihre Folgen keineswegs nur ein beliebiger
Teil des historischen Examensstoffes, den er angehenden Pfarrern auf den
Weg zu geben wiinschte, sondern sehr viel mehr: Wer sich durch die Denkge-
schichte von Leibniz bis Kierkegaard hindurchgelesen hatte, sollte aus Hirschs
Sicht verstanden haben, was die «Umformung des christlichen Denkens in der
Neuzeit» bedeutet: nimlich eine kategorial neue Sicht theologischer Wirklich-
keitsdeutung, hinter die keine gegenwirtige Theologie mehr zurtckfallen diirf-
te. Hirschs Umformungsthese ist nicht nur eine historische, sondern als solche
zugleich eine fundamentaltheologische These tiber die Struktur des gegenwiir-
tigen Christentums. Die Aufgabe von Pfarrerinnen und Pfarrern besteht aus

2 Vgl. I. Kant: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht, in: ders.:

Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pidagogik, 1. Teil (Wetke

in zehn Binden, hgv. W. Weischedel, Sonderausg. 9), Darmstadt 1983, 31-50 (41).

H. Gollwitzer: Krummes Holz — aufrechter Gang. Zur Frage nach dem Sinn des Lebens,

Miinchen #1971, vgl. 126.

2 E. Hirsch: Die Umformung des christlichen Denkens in der Neuzeit. Ein Lesebuch, Tii-
bingen 1938, VL.

21



238 Georg Pfleiderer

dieser Perspektive genau in der Vermittlung solchen neuzeitlich umgeformten
Umgangs mit dem Christentum.

Man mag uber Emanuel Hirsch und seinen eigenen Umgang mit der
Theologie und mit ihren politischen und sozialethischen Implikationen den-
ken, was man will, aber diese These verdient auch heute noch Beachtung,
Gewiss, sie ist inzwischen selbst lingst Teil der Theologiegeschichte, aber
es wirde nicht schwer fallen, in der heutigen Theologie Vertreterinnen und
Vertreter zu finden, die sie teilen; starke, explizite Vertreter der These sind
z.B. Falk Wagner, Trutz Rendtorft oder Ulrich Barth.

Wie bei Emanuel Hirsch ist auch bei diesen Theologen die Umformungs-
these theologisch und religionstheoretisch zugleich gemeint, nimlich so, dass
das theologisch reflektierte Christentum in der Moderne eine charakteristi-
sche Verinderung durchgemacht habe, hinter die man nur um den Preis gra-
vierender wissenschaftlicher Erkenntnisverluste und praktisch erheblicher
Verluste hinsichtlich der Deutungs- und Steuerungsleistung der Theologie in
Bezug auf die gelebte Religion zuriickfallen konnte. Die Umformungsthese
ist zugleich eine kulturhistorische und normativ-systematische These. Auf-
klarung ist mehr als eine historische Epoche, die wie jede andere (einschliess-
lich der Reformation) ihre Zeit gehabt hat; Aufklirung ist das Zeitalter der
Entdeckung des auch noch fir unser heutiges Religions- und Theologiever-
stindnis in vielem massgeblichen Denkhorizonts.

Die Umformungsthese ist die fundamentaltheologische Variante der auf
den lebens- und religionspraktischen Umgang mit der Aufklirung geminz-
ten Feststellung, die drei Jahre nach Erscheinen von Hirschs Lesebuch Ru-
dolf Bultmann in seinem berithmten Aufsatz «Neues Testament und Mytho-
logie» formuliert hat: «Man kann nicht elektrisches Licht und Radioapparat
benutzen, in Krankheitsfillen moderne medizinische und klinische Mittel
in Anspruch nehmen und gleichzeitig an die Geister- und Wunderwelt des
Neuen Testaments glauben.»® Wer seinen religiosen Glauben nicht als Ex-
klave seiner sonstigen Bildungswelt, ja seines sonstigen Weltumgangs leben
mochte, wer an einer einheitlichen und ganzheitlichen Sicht der Wirklichkeit
interessiert ist, der muss bestimmte Grundeinsichten der Theologie nach

# R. Bultmann: Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmythologisierung

der neutestamentlichen Verkiindigung, Nachdruck der 1941 erschienenen Fassung hg.v. E.
Jungel, Miinchen 1985, 16.



Aufklirerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 239

der Aufklirung nachvollzichen, sonst bleibt ihm nur eine schizoide geistige
Identitat.

Sowohl Rudolf Bultmann als auch Emanuel Hirsch waren nun ferner zu-
gleich der Meinung, dass der Nachvollzug jener elementaren Umformungs-
leistung, welche die neuzeitliche Theologie dem christlichen Glauben und der
Religion im Allgemeinen angedethen liess, diesem Glauben, seinem Wesen und
seinem Verstandnis, nicht dusserlich sei und ithm dusserlich Gewalt antue. Der
Nachvollzug der Umformung des christlichen Denkens in der Neuzeit zol-
le nicht einfach dusseren Denkanforderungen oder den psychologischen Be-
durfnissen nach kohirenter Identitat Respekt, sondern ermogliche zugleich ein
Verstindnis und eine Fihrung des christlichen Glaubens und eines Lebens
aus ihm, welche dem genuinen Sinn dieses Glaubens entspreche. Aufklirung
ist fir Hirsch wie fir Bultmann — wie auch fir die andern vorhin genannten
Theologen — im Kern christliche Aufklirung, sie hilft dem Christentum, sich
selbst zu entdecken, sich in der Gegenwart adiquat intellektuell und praktisch
auszulegen.

Der Aufklirung als historischer Epoche kommt in dieser Sichtweise fast der
Rang einer zweiten Reformation zu. Jene ist fiir das heutige Christentum von
dhnlich formativer Bedeutung wie diese. Diese Sichtweise folgt der Einschiit-
zung und Selbstdeutung vieler Aufklirungstheologen oder auch der Theologen
und Philosophen des deutschen Idealismus. Es war Ernst Troeltsch, der sie
metakritisch gebrochen und auf ihren historischen Kern reduziert hat. Seine
Unterscheidung von Alt- und Neuprotestantismus — wobei letzterer im we-
sentlichen durch die Aufklirung induziert ist — zielt darauf, das 18. Jahrhun-
dert als formative Phase einer neuen Epoche der christlichen und niherhin
der protestantischen Religionsgeschichte zu erkliren, die zu dhnlich einschnei-
denden Verinderungen fithrte wie die Reformation im 16. Jahrhundert.* Vom
Neuprotestantismus aus betrachtet zeigte sich, so Troeltsch, dass vor allem
Luthers, aber im wesentlichen auch Calvins und Zwinglis Reformation mit
dem mittelalterlichen Katholizismus noch sehr viel mehr gemein hatte, als die

# Neben den einschligigen Passagen in Troeltschs Soziallehren (E. Troeltsch: Die Sozial-
lehren der christlichen Kirchen und Gruppen [GS ], Dritte, photo-mechanisch gedruckte
Auflage Tubingen 1923, 427tf.) sind vor allem zu vergleichen die Arbeiten in: E. Troeltsch:
Schriften zut Bedeutung des Protestantismus fiir die moderne Welt (1906/1913), hg.v. T.
Rendtorff in Zusammenarbeit mit St. Pautler (KGA 8), Berlin/New York 2001.



240 Georg Pfleiderer

Reformatoren selbst, aber auch als der zeitgendssische Protestantismus es in
der Regel zuzugeben bereit waren. Auch schon fiir Troeltsch war diese These,
dhnlich wie spiter fir Hirsch und Bultmann, nicht nur eine historisch-deskrip-
tive, sondern zugleich eine systematisch-normative These: Christentum kann
in der Moderne tiberhaupt nur noch auf einem intellektuell vertretbaren Ni-
veau gelebt werden, wenn es sich bewusst als neuprotestantisches reflektiert
und praktisch entfaltet.

Ernst Troeltschs historische Unterscheidung von Alt- und Neuprotestan-
tismus hat viele Kritiker gefunden; sie ist dadurch relativiert, aber nicht einfach
gesturzt worden.” Der nachfolgenden Theologengeneration kam die Troeltsch-
these gelegen, allerdings aus Griinden, die den systematischen Intentionen, die
ithr Autor mit ihr verbunden hatte, genau gegenlaufig waren. Karl Barth, Fried-
rich Gogarten oder auch Paul Tillich und alle ihnen verwandten und ithnen
folgenden Theologen hielten bekanntlich die Epoche des Neuprotestantismus
seit dem 1. August 1914 fiir abgeschlossen bzw. taten ihrerseits alles, um eine
solche Abgeschlossenheit auch wirkungsgeschichtlich zu exekutieren.

Uberwindung des in der Aufklirung geborenen neuzeitlichen Neuprotes-
tantismus war das Programm. Zuriick zu einem biblischen und reformato-
rischen Christentum sollte, zumindest bei den Dialektischen Theologen, die
Reise gehen; aber dieses «Zurtick» war zugleich nicht historisch gemeint: Zu-
rick zur Bibel und zur Reformation, im Falle Barths auch zur Altprotestanti-
schen Orthodoxie: ja, aber zugleich: kein Zuriick hinter Kant und hinter die
mit seinem Namen verbundenen erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen
Standards moderner Theologie nach der Aufklirung, Also nicht Neoortho-
doxie, sondern — trotz aller Polemik gegen die Aufklirung — eben doch auch
aufgeklirte, kritische biblische, neoreformatorische Theologie. Man kann die
deutschsprachige Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts in ihren markan-
ten Exponenten als den Versuch einer zweiten, einer nachholenden, einer de-
zidiert christlichen Aufklirung deuten. Trutz Rendtorff hat das fir Karl Barth
explizit so getan. Nach seiner einflussreichen Deutung hat Karl Barth mit sei-
ner schroffen, alle theologischen Inhalte auf den Gedanken absoluter gottli-
cher Selbstbestimmung abstimmenden Dialektischen Theologie das aufklireri-

25 Vgl. dazu A. Heit: Alt- und Neuprotestantismus bei Ernst Troeltsch, in: G. Pfleiderer/
A. Heit (Hg): Protestantisches Ethos und moderne Kultur, Zur Aktualitit von Ernst
Troeltschs Protestantismusschrift (Christentum und Kultur 10), Zirich 2008, 55-78.



Aufklarerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 241

sche Projekt einer vom Gedanken der Freiheit bestimmten Wirklichkeitssicht
auf Gott bezogen und damit genuin theologisch zu reproduzieren versucht.
Rendtorffs These, dass Barths Theologie «den Prozel} der Aufklirung noch
einmal aufrollt, aber nicht als historischen, sondern in einem radikalen und sys-
tematischen Sinne»”, hat auch an Barths eigener Auseinandersetzung mit der
Aufklirung und der von ihr inititerten Epoche der Kirchengeschichte Anhalt.
Nach den dusserst kritischen Bezugnahmen aus den 1920er bis 1940er Jahren
macht sich in den spiten 1950er Jahren eine neue Sicht bemerkbar, die ihren
Niederschlag etwa in einem langen Exkurs in der Einleitung zu KD IV/3,
also der Lehre vom Prophetischen Amt Jesu Christi, gefunden hat.”” Ahnliches
gilt fir Friedrich Gogarten, Emil Brunner und Dietrich Bonhoeffer. Alle drei
wandeln sich im Laufe ihrer Auseinandersetzung mit dem autoritiren Natio-
nalsozialismus bzw. im Zuge seiner Aufarbeitung von dezidierten Aufklarungs-
und Modernegegnern, die sie wihrend der Zeit der Weimarer Republik waren,
zu modifizierten Befiirwortern typisch aufklirerisch-moderner Interessen. So
nimmt Emil Brunner in seinem 1943 erschienenen Buch «Gerechtigkeit»® das
moderne, aufklirerische Vertragsrecht in die theologische Sozialethik auf, und
Gogarten und Bonhoeffer entwickelten jeweils neue theologische Sichtweisen
auf die sdkulare Moderne, die deren gesellschaftstheoretischem und -prakti-
schem Grundprinzip der Trennung und relativen Selbstindigkeit der einzelnen
Gesellschaftssphiren Rechnung zu tragen versuchen.”

Allerdings werden alle diese Retraktationen in der Regel nicht als Revisio-
nen der theologischen Bewertung der Epoche der Aufklirung, sondern viel-

% T. Rendtorff: Radikale Autonomie Gottes. Zum Verstindnis der Theologie Karl Barths
und ihrer Folgen, in: ders.: Theorie des Christentums, Giitersloh 1972, 161-181 (164).

7 Vgl KD 1V/3, 18-40. Literarischer Vorliufer dieser neuen Sicht ist bei Barth seine Schrift
«Rechtfertigung und Recht» von 1938, in der das theologische Interesse am Verfassungs-
und Rechtsstaat als eine von der Reformation noch nicht in den Blick genommene, neu-
zeitliche Errungenschaft gewtirdigt wird. Vgl. K. Barth: Rechtfertigung und Recht, in:
ders.: Christengemeinde und Biirgergemeinde (ThSt 104), Zirich 1984, 5-48.

*#  E. Brunner: Gerechtigkeit. Eine Lehre von den Grundgesetzen der Gesellschaftsordnung
[1943], dritte, unverinderte Auflage, mit einer Einleitung von W. Kigi, Ziirich 1981.

¥ Vgl E Gogarten: Verhangnis und Hoffnung der Neuzeit. Die Sikularisierung als theolo-
gisches Problem [1943], Giitersloh 1987. Bei Bonhoeffer sind die berithmten Passagen in
«Widerstand und Ergebung» tber die «miindig gewordene Welts (160) und das zukinftige
weligionslose Christentumy» (135) einschligig. Vgl. D. Bonhoeffer: Widerstand und Erge-
bung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. Hg.v. E. Bethge [1951], Gitersloh 1980,
132-135.158-178.



242 Georg Pfleiderer

mehr der von ihr initiierten Moderne insgesamt vorgenommen. Zu einer kri-
tischen Aufarbeitung der Aufklirungsphilosophie und Aufklirungstheologie
in ihrer Breite und historischen Differenziertheit kommt es kaum. Die Aus-
einandersetzung mit aufklirerischem Denken geschieht in der Theologie des
20. Jahrhunderts pars pro toto als eine solche mit Immanuel Kant. Fir alle
genannten Theologen setzt Kant die Massstibe, denen die Theologie in der
Grundlegung der Systematischen Theologie, also in der dogmatischen Episte-
mologie und in der theologischen Ethik, gerecht zu werden hat. Das beriihmte,
auf einen kurz vor dem Anbruch des 20. Jahrhunderts ver6ffentlichten Auf-
satz von Friedrich Paulsen zuriickgehende Diktum von «Kant als Philosophen
des Protestantismus»® gilt mutatis mutandis auch noch fiir die Theologie des
20. Jahrhunderts. Die Kontinuitit etwa zur neukantianischen Ritschlschule ist
hier sehr viel stirker, als es die Abstossungsrhetoriken und stark differieren-
den theologischen Leitsemantiken auf den ersten Blick erkennen lassen. Al-
len antimodernen Bekundungen zum Trotz ist die Umformungsgeschichte des
christlichen Denkens in der Neuzeit im theologischen 20. Jahrhundert nicht
einfach abgebrochen bzw. konterkariert, sondern auf spezifische Weise fort-
gesetzt worden.

2. Aufgeklirte Theologie. Ein systematisch-theologischer 1/ ersuch in drei |/ ariationen
Zur Stiitzung dieser These soll zunichst ein systematischer Begriff von Aufkla-
rung aufgestellt werden: Aufklirerisches Denken zielt, so sei erstens behauptet,
auf ein verninftiges, wissenschaftlich gesteuertes, nimlich prinzipientheore-
tisch geklirtes, kritisches Wirklichkeitsverhiltnis. Zweitens sei behauptet, dass
dieses aufklirerische Wirklichkeitsverhiltnis drei wesentliche Dimensionen
aufweist, die mit folgenden drei Schlagwortern titulatorisch bezeichnet werden
konnen: (1.) Geschichte, (2.) Geltung, (3.) Gestaltung,

Das Problem der Geschichte ist den Aufklirungsdenkern in einer bestimm-
ten Weise prisent gewesen: namlich als Frage nach der Legitimitit der Geltungs-

3 F Paulsen: Kant der Philosoph des Protestantismus, KaSt 4 (1900) 1-31; vgl. dazu A. Heit:
Versohnte Vernunft. Eine Studie zur systematischen Bedeutung des Rechtfertigungsge-
dankens fiir Kants Religionsphilosophie (FSOTh 115), Gottingen 2006; A. Winter: Der
andere Kant. Zur philosophischen Theologie Immanuel Kants, Hildesheim 2000, 1£f.

' E Wittekind: Geschichtliche Offenbarung und die Wahrheit des Glaubens. Der Zusam-
menhang von Offenbarungstheologie, Geschichtsphilosophie und Ethik bei Albrecht
Ritschl, Julius Kaftan und Karl Barth (1909-1916) (BHTh 113), Tiibingen 2000.



Aufklarerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 243

und Machtanspriiche positiver, vor allem kirchlich-religiser Autoritit. Solchen
Ansprichen begegnet die Aufklirung mit dem von ihr entwickelten Instrument
historischer Kritik. Wo die historische Kritik ihr Werk getan hat, bedarf es zwei-
tens eines Instruments, mit dem Geltungsanspriiche neu begriindet werden
konnen. Das leistet fiir das aufklirerische Denken die Vernunft — seit Kant eine
ihrerseits kritisch gereinigte Vernunft. Die Vernunft muss aber drittens um ihrer
selbst willen praktisch werden; sie darf nicht Geltungsanspriiche einfach nur
kritisch geltend machen, sie muss auch dazu anleiten, sie praktisch umzusetzen,
nimlich als Realisierung verniinftiger, kritischer, mithin gebildeter Freiheit. Von
diesem seinem Telos her lisst sich aufklirerisches Denken auch kurz als das
Projekt der dreidimensional kritischen Bildung des Individuums und vermittels
seiner der Gesellschaft beschreiben, als historisch-kritische, vernunftkritische
und praktisch-kritische Bildung, solchermassen als der «Ausgang des Menschen
aus seiner selbst verschuldeten Unmiindigkeit». Geschichte, Geltung und Ge-
staltung: Nicht also schon in der damit bezeichneten thematischen Breite allein,
sondern allererst in der Reflexion auf die Spannungen und Interferenzen dieser
drei Grossen und in der Einsicht in die Notwendigkeit der Herstellung eines
kohirenten, integralen Zusammenhangs unter thnen durch das Mittel kritischer
Reflexion liegt das Proprium und Programm aufklirerischen Denkens.

An drei theologischen Denkern der jiingeren Vergangenheit und Gegenwart
soll kurz illustriert werden, inwiefern protestantische Theologie in den letzten
gut hundert Jahren tiber alle Briiche und Gegenliufigkeiten hinweg dem so ver-
standenen Projekt der Aufklirung verpflichtet blieb. Die drei hier ausgewihlten
Theologen sind Ernst Troeltsch, Karl Barth und Trutz Rendtorff. Der Ein-
fachheit halber wird bei jedem Autor ein zentraler Text herangezogen. Mit den
genannten Namen verbinden sich drei verschiedene Projekte aufgeklirter, also
historizititsbewusster, vernunftkritischer und praktisch-kritischer Gestaltung
des modernen Christentums. Alle drei Texte sind also zu verstehen als Durch-
fihrung bzw. als Handreichung zur Durchfithrung eines jeweils bestimmten
aufklirerisch-theologischen Bildungsprogramms. Sie erarbeiten nicht nur ein
bestimmtes kritisch-theologisches Wissen, sondern zielen dariiber hinaus auf
dessen praktische Anwendung, Diese Anwendung also ist den Inhalten selbst
nicht dusserlich, sondern integral. Die Fundamentaldifferenz, mit deren kriti-
scher Aufarbeitung sie befasst sind, ist die Differenz von gelebter und gelehrter
Religion. Aufklirungstheologie ist schola pro vita. Man kommt darum in das
Denken des jeweiligen Autors am besten hinein, wenn man fragt, worin aus



244 Georg Pfleiderer

seiner Sicht das zentrale Hindernis fiir einen zeitgemass gebildeten gelebten
christlichen Glauben besteht.

2.1. «Geschichte durch Geschichte iberwinden>. Ernst Troeltschs Absolutheitsschrift
als Medinm anfgeklirter historischer Bildungsreligion
Als zentrales Hindernis christlicher Glaubensgewissheit und ihrer kulturprak-
tischen Gestaltung gilt Ernst Troeltsch die Relativierung theologischer Wahr-
heitsanspriiche durch die historische Kritik. Unter deren Druck hat sich das
Christentum in verschiedene, einander bekimpfende Fraktionen aufgespal-
ten, was seine kulturpraktische Gestaltungskratt stark beeintrichtigt. Mit sei-
ner 1902 ver6ftentlichten Schrift iber die Absolutheit des Christentums® zielt
Troeltsch darum auf die Herstellung eines «praktischen Konsensus beziglich
des Christentums»®. Angestrebt wird ein Pendant zu Adolf von Harnacks
zwel Jahre zuvor veroffentlichten berihmten Vorlesungen tber das «Wesen
des Christentums». Im Unterschied zu diesem hilt Troeltsch jedoch die Lo-
sung der Historismusproblematik durch die Herausschilung eines geschicht-
lich-normativen Wesenskerns des Christentums aus seinen geschichtlichen
Schalen nicht fir einen gangbaren Weg, Sie scheitert aus seiner Sicht nicht
nur an ihrer historischen Undurchfiihrbarkeit, sondern vor allem auch daran,
dass die Differenz von gottunmittelbarer, in gewisser Weise naiver Jesusreli-
gion mit ihrem Kerngedanken des «unendliche[n] Wert[es] der [individuellen]
Menschenseele»* und moderner Reflexionsfrommigkeit ausserhalb seines ei-
genen Begriffs fallt.® Der historisch gebildete moderne Weltumgang bleibt
so letztlich dem christlichen Glauben adussetlich. Christentum wird zur kul-

2 E. Troeltsch: Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte (1902/1912)
mit den Thesen von 1901 und den handschriftlichen Zusitzen hg.v. T. Rendtorff in Zu-
sammenarbeit mit St. Pautler (KGA 5), Berlin/New York 1998. Vgl. zum Folgenden aus-
fuhrlicher: G. Pfleiderer: Glaubensgewissheit im Zeitalter der Wissensgesellschaft. Die in-
dividualititstheoretische Religionstheorie der Absolutheitsschrift von Ernst Troeltsch, in:
R. Bernhardt/G. Pfleiderer (Hg): Christlicher Wahrheitsanspruch — historische Relativitit.
Auseinandersetzungen mit Ernst Troeltschs Absolutheitsschrift im Kontext heutiger Reli-
gionstheologie (Christentum und Kultur 4), Zarich 2004, 281-330.

3 Troeltsch: Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte (Anm. 32), 91.

2 A. von Harnack: Das Wesen des Christentums. Mit einem Geleitwort von W. Trillhaas,
Gitersloh 1977, 50 (u.6.).

% Vgl. dazu E. Troeltsch: Was heisst (Wesen des Christentums»? (1903), in: ders.: Zur religic-
sen Lage, Religionsphilosophie und Ethik (Ges. Schriften 2), Tubingen 1913, 386-451.



Aufklirerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 245

turpraktisch ohnmaichtigen Privatreligion. Das kann sich nur dndern, wenn
die historische Entwicklung des Christentums zum einen als fir sein Wesen,
seinen systematischen Begriff relevant erachtet wird und wenn damit zweitens
die Frage nach dem Verhiltnis des geschichtlichen Christentums zu anderen
geschichtlichen Religionen explizit gestellt und zu beantworten versucht wird.
Der in der Neuzeit klassisch gewordene Ausdruck dieses Problembewusst-
seins ist die Frage nach der Absolutheit des Christentums. Troeltsch kommt
in seiner Schrift bekanntlich zum Ergebnis, dass angesichts der Offenheit der
Geschichte nur von einer relativen Hochstgeltung, aber nicht mehr (wie noch
bei Hegel und den ihm nachfolgenden Theologen und Religionsphilosophen)
von einer definitiven und objektiven Absolutheit des Christentums die Rede
sein konne. Relative Hochstgeltung konne das Christentum unter den Religi-
onen darum fiir sich beanspruchen, weil in ihm die «Lebenswelt der perso-
nalistischen Religion»* urspringlich am relativ klarsten ins Auge gefasst und
im Gang seiner Geschichte am relativ besten zur Darstellung gebracht, resp.
zum Kriterium seiner kritischen Weiterentwicklung gemacht worden sei. Auch
Troeltsch geht also von so etwas wie dem «Gedanke[n| des unendlichen Werts
der Menschenseele» als normativem Kern von Religion tiberhaupt aus; er liegt
damit durchaus nahe bei Harnack. Aber anders als dieser fithrt Troeltsch die-
sen Gedanken nicht als abstrakt-normativen ein und behauptet auch nicht
seine vollkommene historische Realisierung im Ursprungszusammenhang
des Christentums. Vielmehr steht die bewusst etwas unscharfe Rede von der
«Lebenswelt der personalistischen Religion» fiir die Beschreibung eines reli-
giosen Lebensvollzugs, der durch individuelle Kreativitit und zugleich durch
das Wissen darum bestimmt ist. Normative Bedeutung kommt diesem Ge-
danken darum zu, weil er seinerseits nichts anderes als die religiose Deutungs-
variante des wissenschaftlichen Bildungs- und zugleich Deutungsprinzips von
Geschichte Gberhaupt darstellt, insofern Geschichte phinomenologisch auf
dem Prinzip individueller Emergenz und methodologisch auf dem Prinzip
methodisch reflektierter, aber doch letztlich durch einen subjektiven Stand-
punkt bedingter Auswahl empirischer Data beruht. Geschichtliche Existenz
in diesem doppelten Sinne zielt ihrerseits auf eine Begriindung im Absoluten,
weil Freiheit als Moglichkeitsbedingung solcher Existenz im Relativen der Ge-

% Troeltsch: Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte (Anm. 32), 208.



246 Georg Pfleiderer

schichte keinen Halt findet. Als (Neo-)Idealist, der er ist, hat Troeltsch keine
Schwierigkeiten, den Grund fir diese Moglichkeit im absoluten Geist, also in
Gott, festzumachen.

Troeltschs Absolutheitsschrift ist nicht einfach die populirwissenschaftlich
orientierte Aufarbeitung theologischer Religions- und Geschichtsphilosophie
in kritisch-normativer Absicht, sondern der Versuch einer paradigmatischen
Anleitung zum Vollzug eines modernititskonformen Christentums, niamlich
zum Vollzug eines Christentums als historisch-kritischer «Bildungsreligion»®’.
Die einzelnen Schritte der Argumentation beschreiben den Reflexionsweg, den
ein solches praktiziertes gebildetes Christentum im Prinzip zu beschreiten hat.
Die materiale d.osung, die dieser paradigmatische Reflexionsweg bietet, also
die These von der relativen historischen Hochstgeltung des Christentums, ist
als Beschreibung derjenigen Synthese zu verstehen, im Hinblick auf die ein
solcher Bildungsprozess als zu Recht (!) gelungen erfahren werden kann.

Christentum ist bei Troeltsch Bildungsreligion, weil das Leben selbst ange-
sichts des Drucks wissenschaftlicher Forschung als individuell-geschichtliches
gelebt und verstanden werden muss. Christentum ist die religiose Weise, sich
dazu zu verhalten. Die normative Stellungnahme, die es enthilt, ist dem histo-
rischen Bewusstsein selbst nicht dusserlich, sondern dessen recht verstandene
Grundlage; denn ohne entsprechende Wertsetzungen kann Geschichte wissen-
schaftlich gar nicht geschrieben und, analog dazu, individuell-geschichtliches
Leben gar nicht gelebt, kann solches Leben nicht praktisch-ethisch fruchtbar
werden.

«Historische Religiositit»® in diesem Sinne wird zur Méglichkeitsbedin-
gung der Persistenz der Religion. Thr Mitteilungsmedium sind Texte wie der
hier vorgelegte. Sie dienen der reflexiven Selbstvergewisserung des Christen-
tums. Solche theologische Geschichtsdeutung tritt intentional an die Stelle
der klassischen Theologie mit ihrer Aufteilung in Historische, Systematische
und Praktische Theologie; so sucht sie zeitgemisse Hilfestellung zu bieten fiir
den religits-theologischen Orientierungsbedarf des Einzelnen in der Uniiber-
sichtlichkeit der Moderne. Historische Genealogie, Geltungsreflexion und ein

7 E. Troeltsch: Wesen der Religion und der Religionswissenschaft (1909); aus: Kultur der
Gegenwart I, 4, 2. Aufl; in: ders.: Zur religiésen Lage, Religionsphilosophie und Ethik
(Ges. Schriften 2), Tiibingen 1913, 452-499 (469).

¥ Troeltsch: Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte (Anm. 32), 204.



Aufklirerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 247

kritischer Beitrag zum kulturellen Gestaltungsauftrag des Christentums liegen
dabei ineinander. Das Projekt der Aufklirung wird als geschichtstheologisches
verstanden und an bildungswillige Individuen gerichtet. Die Gemeinde solcher
gebildeter Religion besteht aus den Rezipienten (und Produzenten) von Texten
wie Troeltschs Absolutheitsschrift. Ob und wie sich dieser Adressatenkreis mit
dem traditionellen, kirchlichen Christentum rickvermittelt, bleibt weitgehend
offen. Ebenso unverkennbar diirfte sein, dass die Prinzipien jenes gebildeten
Christentums trotz einiger entsprechender Versuche in dieser Richtung letzt-
lich nicht aus diesem selbst und seiner Lebenswelt abgeleitet sind, sondern
vielmehr aus den Prinzipien und Konstitutionsproblemen des historischen
Bewusstseins der Wissenschaft und seiner geltungstheoretischen Begriindung,
Troeltschs Bildungschristentum neigt unverkennbar dazu, eine Extrapolation
seines Wissenschaftsverstindnisses zu sein; die eigenen Bildungsprinzipien
der Religion und insbesondere ihrer Gemeinschaftsbildung scheinen, obwohl
Troeltsch auf diese andernorts intensiv reflektiert hat,*” hier kaum zum Zuge
zu kommen.

2.2. Offenbarung als Anti- und Meta-Geschichte. Karl Barths (weiter)
Rimerbriefkommentar (1922) als Griindungsdokument eines neunen
offenbarungstheologischen Avantgardismus
Auch in Karl Barths zweitem Romerbriefkommentar® ist der aufklirerische
Dreiklang der kritischen Reflexion des Zusammenhangs und Wechselverhilt-
nisses von Geschichte, Geltung und Gestaltung prisent, allerdings in ganz an-
derer Form als in dem zwanzig Jahre ilteren Text von Ernst Troeltsch. Unter
dem Eindruck der vom Ersten Weltkrieg ausgelosten Kulturkrise radikalisiert
der Dialektische Theologe die Geltungsproblematik der Geschichte so sehr,
dass sie als Argument fiir den Ausstieg aus der historischen Reflexion auf die
Urspriinge und die Geschichte des Christentums dient. Setzte Troeltsch die

¥ Vgl z.B. E. Troeltsch: Die Selbstandigkeit der Religion, ZThK 5 (1895) 361-436; ZThK 6
(1896) 71-110.

“ K. Barth: Der Romerbrief (Zweite Fassung) 1922, Ziirich 72005. Eine neue historisch-
kritische Ausgabe des Buches erscheint demniéchst im Rahmen der Werkausgabe. Vgl. zum
Folgenden meine Arbeiten: Karl Barths Praktische Theologie. Zu Genese und Kontext ei-
nes paradigmatischen Entwurfs systematischer Theologie im 20. Jahrhundert (BHTh 115),
Tibingen 2000, 337-376, sowie: Hermeneutik als Dialektik. Eine Lektiire von Karl Barths
Roémerbriefkommentar (1922), ZDT 23 (2007/2) 172-192.



248 Georg Pfleiderer

Aufgabe der Theologie beim Problem der Geschichte an, so konstruiert Barth
sie ganz von der Geltungsproblematik her und ordnet dieser die historischen
und praktischen Aufgaben der Theologie als Implikationen ein bzw. unter.

Ahnlich wie bei Troeltsch wird auch bei Barth die Geltungsproblematik
tber die Frage nach der Erzeugung absoluter Massstibe angesichts allge-
meiner historischer Relativitit eingefithrt. Aber bei Barth dient die skep-
tizistische Feststellung dieses Problems als Legitimierungsinstrument zur
Preisgabe aller Versuche einer historischen Wesenskonstruktion des Chris-
tentums. An deren Stelle tritt eine neue Form spekulativer theologischer Gel-
tungsreflexion, die sich der Logik des Offenbarungsgedankens, respektive
einer bestimmten Deutung desselben, bedient. Als gelernter Kantianer bzw.
Neukantianer ist sich Barth der Problematik eines solchen Unternehmens
durchaus bewusst. Offenbarung, versehen mit dem Anspruch auf autorita-
tive Geltung, ist der klassische theologische Gegenbegriff zum aufklireri-
schen Vernunftbegriff in jedweder Variante, und genau um die Aufstellung
eines solchen Gegenbegriffs geht es Barth in der Tat. Allerdings méchte er,
auch wenn das so im Romerbriefkommentar nicht explizit deutlich gemacht
wird, zeigen, dass ein solchermassen begrindetes theologisches Offenba-
rungsdenken seinerseits genau diejenigen Leistungen erbringt, welche die
Aufklirungsphilosophie sich von der Vernunft versprochen hatte, namlich
einen geklirten Umgang mit den vielen Autoritdtsanspriichen der Geschich-
te auf der Basis einer radikalen Kritik der Erkenntnis- und Vernunftprinzi-
pien und dadurch die Befreiung des Einzelnen zur individuellen Gestaltung
seines Lebens.

Anders als spiter in der Kirchlichen Dogmatik griindet Barth seine Of-
fenbarungstheologie im Rémerbrietkommentar noch nicht auf eine syste-
matische, metatheoretische Reflexion der Struktur seines faktischen Leitbe-
griffs. Der Romerbriefkommentar gibt sich als ein Sttick Bibelauslegung, das
als Interpretation eines Ursprungsdokuments des Christentums zu verstehen
ist. Der Ursprungsbegriff ist dabei charakteristisch zweisinnig: Er bezeich-
net zugleich den geschichtlichen und den geltungstheoretischen Ursprung
des Christentums, der in Jesus Christus festgemacht wird. Der Name «Jesus
Christus» ist dabei ebenfalls charakteristisch aquivok, namlich Bezeichnung
fir die historische Person Jesus von Nazareth und zugleich fiir den Vollzug
gottlicher Selbstoffenbarung in dieser Person. Wie in der spekulativen Tra-
dition des 19. Jahrhunderts deutet Barth den Offenbarungsbegriff strikt als



Aufklirerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 249

Bezeichnung absoluter gottlicher Selbstoffenbarung. «Offenbarungy» steht
fir die Selbstmitteilung Gottes als absoluten Handlungssubjekts, fiir den
Vollzug absoluter Selbstbestimmung,

Im Rémerbrief von 1922 versteht Barth diesen Selbstbestimmungsvollzug
als einen, der sich in Jesus Christus zwar in der endlichen Wirklichkeit ereignet
hat, aber an dieser gleichwohl nur aufweisbar ist, wenn und insofern er als sich
aktualiter selbst reproduzierender verstanden werden kann. Jesus Christus ist
der Titel fir die Selbstaktualisierung der géttlichen Offenbarungserkenntnis
im endlichen Subjekt. Aufgrund dieser autopoietischen Struktur ist theologi-
sche Gotteserkenntnis im Romerbrief von 1922 nur eine negative Moglichkeit,
die dem Menschen in keiner Weise zur Verfiigung steht. Gleichwohl ist die Ein-
sicht in diese Struktur einer theologischen Entfaltung fahig. Diese Entfaltung
gibt Barth in seinem Rémerbriefkommentar, der solchermassen als Aufbau ei-
nes bestimmten, offenbarungstheologischen Wissens verstanden werden kann,
das seinerseits die reflektierte Form und zugleich subjektive Moglichkeitsbe-
dingung endlicher, individueller Freiheit ist. Ahnlich wie in Hegels Phinome-
nologie des Geistes ist fir diesen Aufbau der Gedankengang des Textes von
konstitutiver Bedeutung. Und ahnlich wie in Hegels Religionsphilosophie voll-
zieht sich der Aufbau des kritisch-spekulativen Wissens in Anknipfung an ein
vorkritisches, lebensweltliches Wissem, namlich an das religiose oder christ-
lich-religiése Bewusstsein. Die Dynamik des Textes entsteht dabei konkret
daraus, dass die offenbarungstheologische Kritik des religiosen Bewusstseins
jeweils wieder auf sich selbst angewendet wird. Jede im Gang des Textes jeweils
erreichte negativ-theologische Einsicht in die Konstitution wahren christlichen
Gottesbewusstseins wird ihrerseits sogleich wieder als geschichtlich positivier-
te, als blosse Religion dekonstruiert.

Auf diese scheinbar paradoxe, dialektisch-dialogische Weise baut Barths
Roémerbriefkommentar in fortlaufender autodekonstruktiver Manier ein nega-
tiv-dialektisches theologisches Wissen auf, dessen Inhalt aus nichts anderem als
aus dessen elementaren Strukturen besteht. Genau damit vollzieht sich in dieser
Reflexionsbewegung, respektive in seiner intentionalen Aneignung durch die
Leser, der praktische Aufbau eines kulturellen Trigersubjekts dieses Wissens.
Der Rémerbriefkommentar mochte eine offenbarungstheologische Avantgar-
de erzeugen, die sich selbst als der Triger wahren theologischen Wissens und
der Struktur wahten, individuell-freien Christentums weiss. Allerdings steht
dieses Wissen, wie gesagt, an allen Punkten unter dem Vorbehalt seiner Rei-



250 Georg Pfleiderer

fikation durch Gott. Das offenbarungstheologische Wissen muss durch eine
Vergewisserung implementiert werden, die jenseits seiner selbst liegt. Aber die-
se Wirklichkeit ausserhalb seiner selbst ist trotz der Hinwendung zur Bibel und
zu Kernanschauungen eines kirchlichen Christentums nicht dieses kirchliche
Christentum selbst. Dieses wird vielmehr als Trager eines vorkritischen theo-
logischen Bewusstseins dekonstruiert; kirchliches Christentum ist das Israel
des Apostels Paulus, dessen theologischer Geltung die Romerbriefkapitel 9-11
gewidmet sind. Wie diesem wird dem (im Barthschen Sinne) vorkritischen, ge-
lebten, kirchlichen Christentum zwar eschatologische Geltung zugesprochen,
aber die Griinde dafiir liegen ausschliesslich in jenem kritisch-dialektischen Be-
wusstsein und dessen Erwerb, von dem das empirische Christentum rebus sic
stantibus sich gerade ausschliesst, zu dem es aber durch die persuasive Kraft
des Textes aufgefordert wird.

2.3. Ethische Theologze. Trutg Rendtorffs theologische Ethik als Strukturlebre
eznes gelebten, nenzgeitlich-anfklarerischen Christentums
In seiner 1990 und 1991 in zweiter Auflage verdffentlichten Ethik* hat Trutz
Rendtortf die ethische, ja systematisch-theologische Quintessenz seiner zuvor
in vielen Einzelstudien niedergelegten Theorie des neuzeitlichen Christentums
zu ziehen versucht.*? Als formative Epoche des so verstandenen neuzeitlichen
Christentums spielt die Aufklirung im Denken des Miinchner Systematikers
eine besondere Rolle. Rendtorff ist, wie schon erwihnt, der vielleicht promi-
nenteste unter den Vertretern einer starken, programmatischen Version der
Umformungsthese von Emanuel Hirsch. Rendtorffs Christentumstheorie be-
sagt im Kern, dass das Christentum seit der und durch die Aufklirung in ein
neues Stadium seiner Geschichte trat. Fir alle heutigen Unternehmungen einer
theologischen Reflexion auf das Christentum und seine kulturelle Gestaltung
ist die Besinnung auf seine genuin modernen Strukturen unverzichtbar. Kon-
stitutiv fir die Moderne ist soziologisch die funktionale Ausdifferenzierung
der einzelnen gesellschaftlichen Sphiren oder Subsysteme, die mit deren rela-

" T. Rendtorff: Ethik. Grundelemente, Methodologie und Konkretionen einer ethischen
Theologie, 2 Bde. (ThW 13, 1), 2. iberarbeitete und erw. Aufl. Stuttgart u.a. 1990/91.

2 Vgl. besonders T. Rendtotff: Theorie des Christentums, Giitersloh 1972, sowie ders.:
Theologie in der Moderne. Uber Religion im Prozess der Aufklirung (Troeltsch-Studien
5), Gutersloh 1991, 273-290.



Aufklirerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 251

tiver Eigengesetzlichkeit einhergeht. Im Bereich der Wissenschaft fiihrt diese
Ausdifferenzierung zum Postulat der Freiheit der Wissenschaft, basierend auf
dem Gedanken der Autonomie verniinftiger Reflexion, im Bereich der Reli-
gion zum Gedanken det Individualitit religioser Uberzeugungen, im Bereich
des Politischen zur Ubernahme der Grundiiberzeugungen eines modernen,
rechtsstaatlich-demokratischen Denkens. Basierend auf diesen modernitits-
theoretischen Ubertlegungen gibt Rendtorff Hirschs Umformungsthese die
starke Deutung, dass das Christentum auf dieser Basis in ein neues Stadium
eingetreten sei, das durch die Integration des kritischen Prinzips neuzeitlicher
Wissenschaft, durch die programmatische Freistellung des Individuums von
heteronomistischen Vorgaben und durch die Ausbildung von Institutionen be-
stimmt sei, die seine Partizipation an der modernen Gesellschaft ermdglichten
und zugleich seine Leistungen fiir diese Gesellschaft vermittelten. Rendtorffs
Version der Umformungsthese verdient das Attribut «stark, weil sie nicht nur
als historisch-deskriptive, sondern zugleich als systematisch-theologisch nor-
mative These gemeint ist: Die Modernisierung des Christentums sei zwar his-
torisch nicht ausschliesslich von diesem selbst betrieben worden, sie konne,
ja sie miisse jedoch von ihm selbst akzeptiert werden, weil das tragende Prin-
zip dieser Modernisierung — die Fretheit des Individuums — dem Christentum
selbst entstamme oder von thm zumindest, sofern es sich recht verstehe, bejaht
werden musse.

Wesentlich fur die Struktur des neuzeitlichen Christentums ist aus Rend-
torffs Sicht darum auch die Privalenz des Ethischen gegeniiber dem Dog-
matischen. Ethik wird dabei im Schleiermacherschen Doppelsinne als Struk-
turtheorie moderner Gesellschaft (als Giiterethik) und zugleich als normative
Theorie sittlichen Handelns verstanden. Dogmatik ist wie bei Schleiermacher
Auslegung der Inhalte des christlichen Glaubens, dessen Wahrheitsanspriiche
sich jedoch im Bereich der Ethik entscheiden. Theologie wird darum insge-
samt zur ethischen Theologie, d.h. zur Auslegung der Implikationen der — ethi-
schen — Lebenswirklichkeit des Christentums in der Moderne, wie sie durch die
Aufklirung formativ bestimmt wurde.

Anders als der fiir ihn ansonsten in vielen Hinsichten massgebliche Ernst
Troeltsch setzt Rendtorff darum fundamentaltheologisch nicht bei den me-
thodologischen Problemen der modernen Wissenschaft, namentlich der Ge-
schichtswissenschaft an, aber auch nicht, wie Karl Barth, bei den spezifischen
Geltungsanspriichen der theologischen Wissenschaft. Als gelernter Soziolo-



252 Georg Pfleiderer

ge, der er auch ist, geht Rendtorff vielmehr davon aus, dass an die Stelle des
Ausgangs von der Geschichts- wie der Geltungsreflexion die Reflexion auf
die Strukturen des Gestaltungsraums des christlichen Lebens zu treten habe.
Rendtorffs Ethik ist eine Theorie der Strukturen und Formen christlicher Le-
bensfithrung als der selbstgestalteten Form des christlichen Lebens in der Mo-
derne.

Die Eigenart dieser Strukturen ist es, dass sie selbst als Funktionen und
Vermittlungen der drei Dimensionen aufklirerisch-moderner Reflexion ver-
standen werden konnen. Thre Analyse enthilt darum Antworten auf die
Grundfragen der Geschichts-, der Geltungs-, aber vor allem auch der Gestal-
tungsproblematik des modernen, namentlich des christlich-religiosen Lebens.

Es ist die von Rendtorff in der Grundlegung seiner Ethik eingefiihrte Leh-
re von den «drei Grundelemente|[n] der ethischen Lebenswirklichkeit», die hier
einschligig ist. Diese drei Grundelemente nennt er «DDas Gegebensein des Le-
bens», «Das Geben des Lebens», sowie «Die Reflexivitat des Lebens». Diese
Lehre kann hier nicht weiter rekonstruiert werden. Lediglich ihr Sinn und ihre
Funktion seien benannt: Sie soll die Strukturen einer Lebensfiihrung bestim-
men, deren Ziel die kommunikative Darstellung des «Freiheitssinn|s] individu-
ellen Lebens»*® ist. Eine der Pointen der dialektischen Verschlingung der drei
Strukturen der Lebensfuhrung ist, dass sich solche Freiheit in der verantwortli-
chen Beteiligung am Aufbau von gesellschaftlichen Institutionen vollzieht, die
ihrerseits deren praktische Reproduktionsbedingung darstellen.

3. Noch einmal: Genesis, Geltung und Gestaltung
Trutz Rendtorffs Entwurf einer neuzeitlichen Umformungstheorie des
Christentums ist den beiden anderen Versionen m.E. darin Gberlegen, dass
er das Problem des Verhiltnisses von Theotie und ihrem Gegenstand besser
in den Griff zu bekommen vermag als diese. Der Ansatz beim Gestaltungs-
gedanken erlaubt dieser Theorie die Wahrnehmung der relativen Selbstin-
digkeit des gelebten Lebens gegeniiber seiner wissenschaftlichen Reflexion
durch die Theorie. Damit bearbeitet Rendtorff ohne Zweifel ein zentrales
Problem der Aufklirung und der von ihr initiierten Theologie. Er tut dies
freilich so, dass er das Moment der wissenschaftlichen Reflexion als tragen-

#  Rendtorff: Ethik (Anm. 41), Bd. 1, 66.



Aufklirerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 253

des (ndmlich drittes) Strukturmoment in die lebensweltliche Praxis selbst
eingesetzt denkt. Moderne lebensweltliche Praxis kultureller Gestaltung ist
immer schon reflektierte Praxis, sie ist reflektiert hinsichtlich ihrer Genesis,
aber auch hinsichtlich ihrer Geltung. Man kann, wenn man mochte, beide
Problemdimensionen neuzeitlich-aufkliarerischen Denkens in den beiden
ersten Grundelementen der ethischen Lebenswirklichkeit angezeigt finden.
«Das Gegebensein des Lebens» ist die allgemeine Form, als welche dem In-
dividuum die unhintergehbare Faktizitit, also die geschichtliche Positivitat
seines Lebens prasent ist; «das Geben des Lebens» ist die Quelle, an der un-
ter neuzeitlichen Bedingungen in besonderer Weise alle Reflexionen auf von
Individuen und Gruppen vertretene Geltungsanspriiche anschliessen mis-
sen. Geltungsanspriiche sind Ausdruck der Macht von Subjekten, das Leben
selbst zu gestalten. Eben darum hangt alles an diesem dritten Moment, dem
der Gestaltung. Unter aufklarerisch-modernen Bedingungen hingt am Voll-
zug ethisch-kultureller Gestaltung des Lebens nicht weniger als sein Sinn.
Religitse Wahrheitsanspriiche miissen, das weiss man seit Lessing, ethisch im
Leben bewihrt werden.

Die hier verfolgte Umdeutungsthese wire nun aber nicht sonderlich kon-
sequent gedacht, wenn die als zentral erachteten Einsichten jeweils nur ei-
nem der drei untersuchten Autoren zugeschrieben werden kénnten. Das ist
aber nicht der Fall. Auch Ernst Troeltschs Absolutheitsschrift kann als der
Versuch gelesen werden, mittels geschichtstheoretischer Metareflexion die
Grundelemente geschichtlich-individueller Lebensfihrung, wie sie im Glau-
ben gedeutet werden, zu identifizieren. Und dhnliches gilt mutatis mutan-
dis auch fir den grossen Antitheoretiker theologischer Aufklirung, fir Karl
Barth. Rendtorffs dreigliedrige Theorie der Lebensfuhrung ist von einem
seiner Schiiler, namlich von Reiner Anselm, mit Karl Barths Trinitdtslehre
assozilert worden.* Das ist m.E. sachgemiss. Struktur und Funktion sind
durchaus vergleichbar. Auch Barths Trinititslehre, welche die Epistemik und
den Aufbau seiner vielbindigen Kirchlichen Dogmatik steuert, verbindet die
drei Problemdimensionen aufklirerisch-modernen Denkens. Spitestens seit
1938 tritt bei Barth an die Stelle des epistemologischen Leitbegriffs des Ereig-
nisses der Begriff der Geschichte. Nun ist es die Geschichte Jesu Christi, die

* R. Anselm: Ethische Theologie. Zum ethischen Konzept Trutz Rendtorffs, ZEE 36 (1992)
259-274.



254 Georg Pfleiderer

sich in der Reflexionsgeschichte des von der KD entfalteten theologischen
Denkens vollzieht, in der Genesis, Geltung und Gestaltung des Christentums
zugleich prisent gemacht werden.

Es spricht also doch offenbar einiges fiir die Vermutung, dass die Aufkli-
rung der neueren und gegenwirtigen protestantischen Theologie nahe steht,
vielleicht mitunter niher, als dies einzelnen unter ihren Vertretern lieb oder
auch bewusst sein mag,

Abstract
Das Erbe der Aufklirung ist dem gegenwirtigen Protestantismus in hoherem Masse
prisent, als es vielen seiner Vertreterinnen und Vertreter oft bewusst ist. Prozesse einer
«Umformung des christlichen Denkens in der Neuzeit» (Emanuel Hirsch) durch Ein-
flisse von Aufklirungsdenken sind auch und gerade in der Gegenwart — trotz gegen-
laufiger Tendenzen — gut erkennbar.

Ahnliches lisst sich auch fiir die Theologie des 20. Jahrhunderts sagen: Aufklirung
ist (a) historische Kritik an religiosen Wahrheitsanspriichen, (b) deren kritische Neu-
begriindung durch theologische Reflexion und (c) Auslotung praktisch-kultureller Ge-
staltungspotenziale des aufgeklirten Christentums. An drei klassischen Texten sucht
der Artikel diese Dreitaktigkeit aufgeklirter protestantischer Christlichkeit zu erlautern.
Diese sind E. Troeltschs «Absolutheit des Christentums» (1902), K. Barths Rémer-
briefkommentar von 1922 und Trutz Rendtorffs Ethik (1981/82). Es dominiert jeweils
ein anderes Grundmotiv der aufklirerischen Prinzipientriade: bei Troeltsch die Frage
historischer Genesis, bei Barth die Problematik theologischer Geltung, bei Rendtorff
das Moment kultur-praktischer Gestaltungskraft des Christentums. Alle drei offe-
rieren bleibende Einsichten fiir die gegenwiirtige Selbstauslegung aufgeklirter Religion.

Georg Pfleiderer, Basel



	Aufklärerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie

