
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 3-4

Artikel: Aufklärerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie

Autor: Pfleiderer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aufklärerisches Denken in der neueren
protestantischen Theologie

1. Aufklärung undprotestantische Theologie - Aspekte einer Umformungsgeschichte

1.1. Aufgeklärter Protestantismus?

Einschlägigen qualitativen Studien, etwa der letzten EKD-Erhebung1 zufolge
ist das durchschnittliche Christentum im deutschen Sprachraum heute

verhältnismässig aufgeklärt. Der Glaube der normalen volkskirchlichen
Christinnen und Christen in Deutschland oder der Schweiz ist jedenfalls solchen

Religionspraktiken weitestgehend abhold, die der Aufklärung des 18.

Jahrhunderts ein besonderer Dorn im Auge gewesen wären, weil sie etwa eine

unkritische, vormoderne Kosmologie voraussetzen. Nur jeweils deutlich

weniger als 10 Prozent der Kirchenchristen haben laut eigenen Angaben persönliche

Erfahrungen mit «Pendeln/Wünschelrutengehen», «Wunderheilern/

Handauflegen/Schamanismus», «Spiritismus/Okkultismus» oder glauben an

«Reinkarnation (Wiedergeburt/Seelenwanderung)».2 Lediglich bei

«Astrologie/Horoskopen» sieht es etwas anders aus; hier geben rund 20 Prozent

Sympathien an. Die Aufgeschlossenheit für Irrationales zeigt sich auch noch

an einer anderen Stelle des volkskirchlich-religiösen Vorstellungshaushalts;
immerhin 44 Prozent der Befragten «hatten schon einmal das Gefühl, dass

ein Schutzengel mir hilft»3. In Ostdeutschland, also im Land der einstmaligen

«geflügelten Jahresendpuppen»4, sind die Schutzengel sogar noch zwei Prozent

beliebter.5

Blickt man in die Regale der Buchhandlungen, sieht das Bild freilich
anders aus. In Buchform konsumiert wird die aufklärungsferne Religionst-

1 W Huber/J. Friedrich/P. Steinacker: Kirche in der Vielfalt der Lebensbezüge. Die vierte

EKD-Erhebung über Kirchenmitgliedschaft, Gütersloh 2006.
2 Vgl. a.a.O. 103.470. Die Bewertungswerte sind noch niedriger, vgl. 471. Die Affinität etli¬

cher Aufklärungsdenker zu philosophischen Formen der Seelenwanderungslehre beruhe

hier einmal auf sich. Vgl. dazu H. Zander: Geschichte der Seelenwanderung in Europa.
Alternative religiöse Traditionen von der Antike bis heute, Darmstadt 1999, 343ff.

3 Huber / Friedrich / Steinacker: Kirche in der Vielfalt der Lebensbezüge (Anm. 1), 466.
4 Es macht allerdings offenbar Schwierigkeiten, den schönen Begriff für die DDR tatsäch¬

lich zu belegen; vgl. z.B. http://www.mdr.de/damals/archiv/6923152.html. (abgerufen
am 13.10.2010).

5 Vgl. ebd.

ThZ 3.4/68 (2012) S. 233-254



234 Georg Pfleiderer

radition der Esoterik etc. bekanntlich ganz enorm. Andererseits scheint es

aber auch nach wie vor einen manifesten Bedarf an den klassischen Themen

der Aufklärungstheologie zu geben. Die «Notwendigen Abschiede»,
die Klaus-Peter Jörns inzwischen in fünfter Auflage für einen «Weg zu
einem glaubwürdigen Christentum»6 für notwendig hält, lassen sich allesamt

als Aktualisierung von Lieblingsthemen der Aufklärungstheologie verstehen,

so der «Abschied von der Vorstellung, das Christentum sei keine Religion
wie die anderen Religionen»7, «...die Bibel sei unabhängig von den Regeln
menschlicher Wahrnehmung entstanden»8, «...ein einzelner Kanon könne
die universale Wahrnehmungsgeschichte Gottes ersetzen»9, «Abschied von
Erwählungs- und Verwerfungsvorstellungen»10, «...von der Vorstellung
einer wechselseitigen Ebenbildlichkeit von Gott und Menschen», «...von der

Vorstellung, der Tod sei <der Sünde Sold»)11, «...vom Verständnis der

Hinrichtung Jesu als Sühnopfer und von dessen sakramentaler Nutzung in einer

Opfermahlfeier»12. Stirnrunzeln hätte den Aufklärungstheologen lediglich die

Verordnung «Abschied von der Herabwürdigung unserer Mitgeschöpfe»13
bereitet. Alle anderen Abschiede hatten sie auch schon gegeben.

Wer sich durch dicke theologische Aufklärungsbücher wie das von Jörns
hindurcharbeitet, dürfte vermutlich zum Kreis derer gehören, die der
Religionsmonitor 2008 der Bertelsmann Stiftung als hochreligiös einstuft. Denn
dort wurde die Regel entdeckt: «hochreligiöse Menschen denken eher kritisch
über ihre Religiosität nach»14. Kritisches, aufklärungsbereites Denken scheint

also 200, 250 Jahre nach dem Aufklärungszeitalter durchaus nicht im Widerspruch

zu intensiv gelebter christlicher, namentlich protestantischer Religion
zu stehen, oder anders: Das protestantische Christentum der Normal- und

Höhergebildeten ist insgesamt durchaus aufgeklärt.

6 K.-P. Jörns: Notwendige Abschiede. Auf dem Weg zu einem glaubwürdigen Christentum,
Gütersloh 32010. Zitate nach der 4. Auflage, Gütersloh 2006.

7 A.a.O. 70.
8 A.a.O. 102.
9 A.a.O. 154.
10 A.a.O. 188.
11 A.a.O. 266.
12 A.a.O. 286.
13 A.a.O. 242.
14 Bertelsmann Stiftung: Religionsmonitor 2008, Düsseldorf 2007, 37.



Aufklärerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 235

Der Erfolg eines Buches wie desjenigen von Klaus-Peter Jörns ist für die

hier interessierende Fragestellung noch in anderer Weise illustrativ. Obwohl
in ihm unverkennbar Aufklärungstheologie in einer, wenn man von der intensiven

Konkretisierungsrhetorik absieht, eher schonend aktualisierten Form

geboten wird, fehlt das einschlägige Stichwort («Aufklärung») im Register
seltsamerweise völlig. Etwas salopp könnte man daraus ableiten: Wo

Aufklärungstheologie drin ist, steht heutzutage noch keineswegs Aufklärungstheologie

drauf. Das ist übrigens bei einem ähnlichen Buch aus dem
angelsächsischen Sprachraum, John Shelby Spongs «Warum der alte Glaube neu

geboren werden muss. Ein Bischof bezieht Position»15, nicht anders. Gewiss

ist die traditionsvergessene Innovationsrhetorik in beiden Fällen auch dem

Interesse an Verbreitung der eigenen Thesen, womöglich aber auch einem

entsprechenden Bewusstseinsstand der Autoren geschuldet. Ähnliches gilt
für andere theologische Projekte. Auch emphatische Anknüpfungsprojekte
an eine «Kirche der Freiheit»1' verstehen sich als Aktualisierungen reformatorischer,

nicht aber aufklärerischer Theologie.

Populäre Aufklärungstheologie heute hätte demnach ihren eigenen

Traditionshintergrund weitgehend vergessen — oder verdrängt. Aufklärung, so

scheint es, ist en vogue und überholt zugleich. Anders und präziser gesagt:
Wenn diese Indizien stimmen, dann scheint es eine Aktualität der

Aufklärungstheologie zu geben, die zugleich mit einer eigentümlichen
Aufklärungsvergessenheit, ja -Verdrängung einhergeht. Das genau ist die Vermutung, die

den folgenden Ausführungen zugrunde liegt. In ihnen soll die These entfaltet

werden, dass die jüngere deutschsprachige protestantische Theologiegeschichte

auf eine eigentümlich ambivalente Weise an die Aufklärung gebunden

ist. Die deutschsprachige Theologie des 20. Jahrhunderts bis hinein in die

Gegenwart, also ins 21. Jahrhundert, ist stärker von der Aufklärung und der

Aufklärungstheologie geprägt, als sie selbst oft zu erkennen gegeben hat. Mit
dieser These soll zugleich eine andere weitergehende These gestützt werden,
nämlich die von der formativen, näherhin der umformenden Kraft, welche

15
J.S. Spong: Warum der alte Glaube neu geboren werden muss. Ein Bischof bezieht Positi¬

on [2001]. Aus dem Englischen übersetzt von G. Klein, Düsseldorf 2006.
16 Kirche der Freiheit. Perspektiven für die Evangelische Kirche im 21. Jahrhundert. Ein

Impulspapier des Rats der EKD, 2006 (http://www.ekd.de/download/kirche-der-freiheit.
pdf).



236 Georg Pfleiderer

das Aufklärungsdenken auf das neuzeitliche Christentum ausgeübt hat und
noch ausübt.

Zunächst sei diesen beiden Thesen noch eine theologiegeschichtliche Uber-

legung unterlegt: In der Systematischen Theologie des 20. Jahrhunderts hatte

die Aufklärung zumeist keinen guten Leumund. Seit den Kulturkämpfen in der

Weimarer Republik galt Aufklärungstheologie, liberale Theologie, mit ihrem
vermeintlichen Fortschrittspathos, ihrem Rationalismus, ihrer Abstraktheit,
ihrem Pragmatismus, ihrem Nützlichkeitsdenken, ihrem Universalismus,

ihrem pathetischen Individualismus, ihrer Abhängigkeit vom bourgeoisen Ethos
der damals etablierten Mainstreamtheologie als das Paradigma, das es in der

Theologie zu überwinden gelte. An andere Strömungen der Moderne, an den

Pietismus, an die Romantik, die politische zumal, zeitenweise vor allem auch

an das völkische Denken, war man bereit anzuknüpfen, aber das aufklärerische

Denken in jenem Sinne und mit jenen Konnotationen war der Inbegriff
derjenigen Moderne, die es hinter sich zu lassen galt, hatte diese doch, so der weit
verbreitete common sense gerade unter den kritischeren Intellektuellen, zum
Zusammenbruch der europäischen Kultur im Ersten Weltkrieg geführt.17 Ja,

der einflussreiche Karl Barth hat selbst noch das Kunststück vollbracht, den

deutschen Faschismus der 1930er und 1940er Jahre, insbesondere etwa den

nationalsozialistischen Führerkult, als Folge fehlgelaufener Modernisierung, als

Folge einer fatalen <Dialektik der Aufklärung) zu erklären.18 Mit dieser These

stand er bekanntlich nicht allein. Die Urheber der Kritischen Theorie sahen

es, wenn auch mit anderen Begründungen, ähnlich." Aufklärung sei techni-

zistisches, halbiertes, funktionalistisches — bei Barth kommt noch hinzu: sä-

kularistisches — Denken. Darauf kann hier nicht näher eingegangen werden;
doch könnte die Hypothese plausibel sein, dass die Muster solcher

Aufklärungskritik der romantisierenden Rhetorik eines Deutschen-Sonderweg-Den-

17 Vgl. dazu z.B. M. Murrmann-Kahl: Theologisches Prinzip und Modernitätserfahrung in
Paul Tillichs Christentum und die Gesellschaftsprobleme der Gegenwart (1919), in: Chr. Danz/W.
Schüssler (Hg.): Religion — Kultur - Gesellschaft. Der frühe Tillich im Spiegel neuer Texte

(1919-1920) (Tillich-Studien 20), Berlin/Wien 2008, 137-154.
18 Vgl. mit einer ähnlichen Analyse bzgl. des Führerkults auch: D. Bonhoeffer: Der Führer

und der einzelne in der jungen Generation, in: ders.: Berlin 1932-1933 (Dietrich Bonhoeffer,

Bonhoeffer Werke 12), München 1997, 242-260.
19 M. Horkheimer/Th.W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente

[1944], Frankfurt a.M. 1982.



Aufklärerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 237

kens verpflichtet sind. Auch und gerade bei protestantischen Theologen im 20.

Jahrhundert verdeckt die verbreitete Aufklärungskritik freilich häufig das

positive Moment im Traditionsverhältnis zur Aufklärung. Theologie soll keineswegs

hinter die Aufklärung zurückfallen, sie macht sich vielmehr anheischig,
die Fundamente des Projekts der Aufklärung gleichsam tiefer zu legen. Wenn

Kant vom krummen Holz spricht, aus dem der Mensch gemacht sei,20 das sich

gleichwohl durch Vernunftgebrauch — wenn auch immer nur annäherungsweise

— zum aufrechten Gang selbst erziehen könne, dann möchte ein Theologe
wie Helmut Gollwitzer diese Selbsterziehung als Aufgabe und Folge der genuin

christlichen Antwort auf die Frage nach dem Sinn des Lebens verstanden
wissen.21 Das Beispiel ist selbst holzschnitthaft, aber typisch für den Anspruch
protestantischer Theologie nach dem Ende des Liberalismus.

1.2. Umformung des Protestantismus?

«Die Umformung des christlichen Denkens in der Neuzeit» beginnt mit der

Aufklärung. Das ist die These, die Emanuel Hirsch seinem 1938 veröffentlichten

Lesebuch zugrunde legte, mit dem er «dem deutschen Theologen ...alles

in die Hand zu geben...» meinte, «...was er zum Verständnis des Schicksals

christlichen Glaubens und Denkens in der Neuzeit braucht.»22 Für ihn war
solches Wissen um die Aufklärung und ihre Folgen keineswegs nur ein beliebiger
Teil des historischen Examensstoffes, den er angehenden Pfarrern auf den

Weg zu geben wünschte, sondern sehr viel mehr: Wer sich durch die Denkgeschichte

von Leibniz bis Kierkegaard hindurchgelesen hatte, sollte aus Hirschs
Sicht verstanden haben, was die «Umformung des christlichen Denkens in der

Neuzeit» bedeutet: nämlich eine kategorial neue Sicht theologischer
Wirklichkeitsdeutung, hinter die keine gegenwärtige Theologie mehr zurückfallen dürfte.

Hirschs Umformungsthese ist nicht nur eine historische, sondern als solche

zugleich eine fundamentaltheologische These über die Struktur des gegenwärtigen

Christentums. Die Aufgabe von Pfarrerinnen und Pfarrern besteht aus

20 Vgl. I. Kant: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht, in: ders.:

Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik, 1. Teil (Werke
in zehn Bänden, hg.v. W. Weischedel, Sonderausg. 9), Darmstadt 1983, 31-50 (41).

21 H. Gollwitzer: Krummes Holz - aufrechter Gang. Zur Frage nach dem Sinn des Lebens,
München 21971, vgl. 126.

22 E. Hirsch: Die Umformung des christlichen Denkens in der Neuzeit. Ein Lesebuch, Tü¬

bingen 1938, VI.



238 Georg Pfleiderer

dieser Perspektive genau in der Vermittlung solchen neuzeitlich umgeformten
Umgangs mit dem Christentum.

Man mag über Emanuel Hirsch und seinen eigenen Umgang mit der

Theologie und mit ihren politischen und sozialethischen Implikationen denken,

was man will, aber diese These verdient auch heute noch Beachtung.

Gewiss, sie ist inzwischen selbst längst Teil der Theologiegeschichte, aber

es würde nicht schwer fallen, in der heutigen Theologie Vertreterinnen und
Vertreter zu finden, die sie teilen; starke, explizite Vertreter der These sind

z.B. Falk Wagner, Trutz Rendtorff oder Ulrich Barth.

Wie bei Emanuel Hirsch ist auch bei diesen Theologen die Umformungsthese

theologisch und religionstheoretisch zugleich gemeint, nämlich so, dass

das theologisch reflektierte Christentum in der Moderne eine charakteristische

Veränderung durchgemacht habe, hinter die man nur um den Preis
gravierender wissenschaftlicher Erkenntnisverluste und praktisch erheblicher
Verluste hinsichtlich der Deutungs- und Steuerungsleistung der Theologie in

Bezug auf die gelebte Religion zurückfallen könnte. Die Umformungsthese
ist zugleich eine kulturhistorische und normativ-systematische These.

Aufklärung ist mehr als eine historische Epoche, die wie jede andere (einschliesslich

der Reformation) ihre Zeit gehabt hat; Aufklärung ist das Zeitalter der

Entdeckung des auch noch für unser heutiges Religions- und Theologieverständnis

in vielem massgeblichen Denkhorizonts.
Die Umformungsthese ist die fundamentaltheologische Variante der auf

den lebens- und religionspraktischen Umgang mit der Aufklärung gemünzten

Feststellung, die drei Jahre nach Erscheinen von Hirschs Lesebuch
Rudolf Bultmann in seinem berühmten Aufsatz «Neues Testament und Mythologie»

formuliert hat: «Man kann nicht elektrisches Licht und Radioapparat
benutzen, in Krankheitsfallen moderne medizinische und klinische Mittel
in Anspruch nehmen und gleichzeitig an die Geister- und Wunderwelt des

Neuen Testaments glauben.»23 Wer seinen religiösen Glauben nicht als

Exklave seiner sonstigen Bildungswelt, ja seines sonstigen Weltumgangs leben

möchte, wer an einer einheitlichen und ganzheitlichen Sicht der Wirklichkeit
interessiert ist, der muss bestimmte Grundeinsichten der Theologie nach

23 R. Bultmann: Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmythologisierung
der neutestamentlichen Verkündigung, Nachdruck der 1941 erschienenen Fassung hg.v. E.

Jüngel, München 1985, 16.



Aufklärerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 239

der Aufklärung nachvollziehen, sonst bleibt ihm nur eine schizoide geistige
Identität.

Sowohl Rudolf Bultmann als auch Emanuel Hirsch waren nun ferner

zugleich der Meinung, dass der Nachvollzug jener elementaren Umformungsleistung,

welche die neuzeitliche Theologie dem christlichen Glauben und der

Religion im Allgemeinen angedeihen liess, diesem Glauben, seinem Wesen und

seinem Verständnis, nicht äusserlich sei und ihm äusserlich Gewalt antue. Der

Nachvollzug der Umformung des christlichen Denkens in der Neuzeit zolle

nicht einfach äusseren Denkanforderungen oder den psychologischen
Bedürfnissen nach kohärenter Identität Respekt, sondern ermögliche zugleich ein

Verständnis und eine Führung des christlichen Glaubens und eines Lebens

aus ihm, welche dem genuinen Sinn dieses Glaubens entspreche. Aufklärung
ist für Hirsch wie für Bultmann — wie auch für die andern vorhin genannten
Theologen — im Kern christliche Aufklärung, sie hilft dem Christentum, sich

selbst zu entdecken, sich in der Gegenwart adäquat intellektuell und praktisch
auszulegen.

Der Aufklärung als historischer Epoche kommt in dieser Sichtweise fast der

Rang einer zweiten Reformation zu. Jene ist für das heutige Christentum von
ähnlich formativer Bedeutung wie diese. Diese Sichtweise folgt der Einschätzung

und Selbstdeutung vieler Aufklärungstheologen oder auch der Theologen
und Philosophen des deutschen Idealismus. Es war Ernst Troeltsch, der sie

metakritisch gebrochen und auf ihren historischen Kern reduziert hat. Seine

Unterscheidung von Alt- und Neuprotestantismus — wobei letzterer im
wesentlichen durch die Aufklärung induziert ist — zielt darauf, das 18. Jahrhundert

als formative Phase einer neuen Epoche der christlichen und näherhin

der protestantischen Religionsgeschichte zu erklären, die zu ähnlich einschneidenden

Veränderungen führte wie die Reformation im 16. Jahrhundert.24 Vom

Neuprotestantismus aus betrachtet zeigte sich, so Troeltsch, dass vor allem

Luthers, aber im wesentlichen auch Calvins und Zwingiis Reformation mit
dem mittelalterlichen Katholizismus noch sehr viel mehr gemein hatte, als die

24 Neben den einschlägigen Passagen in Troeltschs Soziallehren (E. Troeltsch: Die Sozial¬

lehren der christlichen Kirchen und Gruppen [GS I], Dritte, photo-mechanisch gedruckte
Auflage Tübingen 1923, 427ff.) sind vor allem zu vergleichen die Arbeiten in: E. Troeltsch:
Schriften zur Bedeutung des Protestantismus für die moderne Welt (1906/1913), hg.v. T.

Rendtorff in Zusammenarbeit mit St. Pautler (KGA 8), Berlin/New York 2001.



240 Georg Pfleiderer

Reformatoren selbst, aber auch als der zeitgenössische Protestantismus es in
der Regel zuzugeben bereit waren. Auch schon für Troeltsch war diese These,

ähnlich wie später für Hirsch und Bultmann, nicht nur eine historisch-deskriptive,

sondern zugleich eine systematisch-normative These: Christentum kann

in der Moderne überhaupt nur noch auf einem intellektuell vertretbaren

Niveau gelebt werden, wenn es sich bewusst als neuprotestantisches reflektiert
und praktisch entfaltet.

Ernst Troeltschs historische Unterscheidung von Alt- und Neuprotestantismus

hat viele Kritiker gefunden; sie ist dadurch relativiert, aber nicht einfach

gestürzt worden.25 Der nachfolgenden Theologengeneration kam die Troeltsch-
these gelegen, allerdings aus Gründen, die den systematischen Intentionen, die

ihr Autor mit ihr verbunden hatte, genau gegenläufig waren. Karl Barth, Friedrich

Gogarten oder auch Paul Tillich und alle ihnen verwandten und ihnen

folgenden Theologen hielten bekanntlich die Epoche des Neuprotestantismus
seit dem 1. August 1914 für abgeschlossen bzw. taten ihrerseits alles, um eine

solche Abgeschlossenheit auch wirkungsgeschichtlich zu exekutieren.

Uberwindung des in der Aufklärung geborenen neuzeitlichen Neuprotestantismus

war das Programm. Zurück zu einem biblischen und reformatorischen

Christentum sollte, zumindest bei den Dialektischen Theologen, die

Reise gehen; aber dieses «Zurück» war zugleich nicht historisch gemeint:
Zurück zur Bibel und zur Reformation, im Falle Barths auch zur Altprotestantischen

Orthodoxie: ja, aber zugleich: kein Zurück hinter Kant und hinter die

mit seinem Namen verbundenen erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen

Standards moderner Theologie nach der Aufklärung. Also nicht Neoortho-
doxie, sondern — trotz aller Polemik gegen die Aufklärung — eben doch auch

aufgeklärte, kritische biblische, neoreformatorische Theologie. Man kann die

deutschsprachige Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts in ihren markanten

Exponenten als den Versuch einer zweiten, einer nachholenden, einer de-

zidiert christlichen Aufklärung deuten. Trutz Rendtorff hat das für Karl Barth

explizit so getan. Nach seiner einflussreichen Deutung hat Karl Barth mit
seiner schroffen, alle theologischen Inhalte auf den Gedanken absoluter göttlicher

Selbstbestimmung abstimmenden Dialektischen Theologie das aufkläreri-

25 Vgl. dazu A. Heit: Alt- und Neuprotestantismus bei Ernst Troeltsch, in: G. Pfleiderer/
A. Heit (Hg.): Protestantisches Ethos und moderne Kultur. Zur Aktualität von Ernst
Troeltschs Protestantismusschrift (Christentum und Kultur 10), Zürich 2008, 55-78.



Aufklärerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 241

sehe Projekt einer vom Gedanken der Freiheit bestimmten Wirklichkeitssicht
auf Gott bezogen und damit genuin theologisch zu reproduzieren versucht.

Rendtorffs These, dass Barths Theologie «den Prozeß der Aufklärung noch

einmal aufrollt, aber nicht als historischen, sondern in einem radikalen und
systematischen Sinne»26, hat auch an Barths eigener Auseinandersetzung mit der

Aufklärung und der von ihr initiierten Epoche der Kirchengeschichte Anhalt.
Nach den äusserst kritischen Bezugnahmen aus den 1920er bis 1940er Jahren
macht sich in den späten 1950er Jahren eine neue Sicht bemerkbar, die ihren

Niederschlag etwa in einem langen Exkurs in der Einleitung zu KD IV/3,
also der Lehre vom Prophetischen Amt Jesu Christi, gefunden hat.27 Ähnliches

gilt für Friedrich Gogarten, Emil Brunner und Dietrich Bonhoeffer. Alle drei

wandeln sich im Laufe ihrer Auseinandersetzung mit dem autoritären
Nationalsozialismus bzw. im Zuge seiner Aufarbeitung von dezidierten Aufklärungsund

Modernegegnern, die sie während der Zeit der Weimarer Republik waren,
zu modifizierten Befürwortern typisch aufklärerisch-moderner Interessen. So

nimmt Emil Brunner in seinem 1943 erschienenen Buch «Gerechtigkeit»28 das

moderne, aufklärerische Vertragsrecht in die theologische Sozialethik auf, und

Gogarten und Bonhoeffer entwickelten jeweils neue theologische Sichtweisen

auf die säkulare Moderne, die deren gesellschaftstheoretischem und -praktischem

Grundprinzip der Trennung und relativen Selbständigkeit der einzelnen

Gesellschaftssphären Rechnung zu tragen versuchen.29

Allerdings werden alle diese Retraktationen in der Regel nicht als Revisionen

der theologischen Bewertung der Epoche der Aufklärung, sondern viel-

26 T. Rendtorff: Radikale Autonomie Gottes. Zum Verständnis der Theologie Karl Barths
und ihrer Folgen, in: ders.: Theorie des Christentums, Gütersloh 1972, 161-181 (164).

27 Vgl. KD IV/3, 18-40. Literarischer Vorläufer dieser neuen Sicht ist bei Barth seine Schrift
«Rechtfertigung und Recht» von 1938, in der das theologische Interesse am Verfassungsund

Rechtsstaat als eine von der Reformation noch nicht in den Blick genommene,
neuzeitliche Errungenschaft gewürdigt wird. Vgl. K. Barth: Rechtfertigung und Recht, in:
ders.: Christengemeinde und Bürgergemeinde (ThSt 104), Zürich '1984, 5-48.

28 E. Brunner: Gerechtigkeit. Eine Lehre von den Grundgesetzen der Gesellschaftsordnung
[1943], dritte, unveränderte Auflage, mit einer Einleitung von W Kägi, Zürich 1981.

25 Vgl. F. Gogarten: Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit. Die Säkularisierung als theolo¬

gisches Problem [1943], Gütersloh 1987. Bei Bonhoeffer sind die berühmten Passagen in
«Widerstand und Ergebung» über die «mündig gewordene Welt» (160) und das zukünftige
«religionslose Christentum» (135) einschlägig. Vgl. D. Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung.

Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. Hg.v. E. Bethge [1951], Gütersloh "1980,
132-135.158-178.



242 Georg Pfleiderer

mehr der von ihr initiierten Moderne insgesamt vorgenommen. Zu einer
kritischen Aufarbeitung der Aufklärungsphilosophie und Aufklärungstheologie
in ihrer Breite und historischen Differenziertheit kommt es kaum. Die

Auseinandersetzung mit aufklärerischem Denken geschieht in der Theologie des

20. Jahrhunderts pars pro toto als eine solche mit Immanuel Kant. Für alle

genannten Theologen setzt Kant die Massstäbe, denen die Theologie in der

Grundlegung der Systematischen Theologie, also in der dogmatischen Episte-
mologie und in der theologischen Ethik, gerecht zu werden hat. Das berühmte,
auf einen kurz vor dem Anbruch des 20. Jahrhunderts veröffentlichten Aufsatz

von Friedrich Paulsen zurückgehende Diktum von «Kant als Philosophen
des Protestantismus»30 gilt mutatis mutandis auch noch für die Theologie des

20. Jahrhunderts. Die Kontinuität etwa zur neukantianischen Ritschischule ist

hier sehr viel stärker, als es die Abstossungsrhetoriken und stark differierenden

theologischen Leitsemantiken auf den ersten Blick erkennen lassen.31 Allen

antimodernen Bekundungen zum Trotz ist die Umformungsgeschichte des

christlichen Denkens in der Neuzeit im theologischen 20. Jahrhundert nicht
einfach abgebrochen bzw. konterkariert, sondern auf spezifische Weise

fortgesetzt worden.

2. Aufgeklärte Theologie. Ein systematisch-theologischer 'Versuch in drei Variationen

Zur Stützung dieser These soll zunächst ein systematischer Begriff von Aufklärung

aufgestellt werden: Aufklärerisches Denken zielt, so sei erstens behauptet,
auf ein vernünftiges, wissenschaftlich gesteuertes, nämlich prinzipientheoretisch

geklärtes, kritisches Wirklichkeitsverhältnis. Zweitens sei behauptet, dass

dieses aufklärerische Wirklichkeitsverhältnis drei wesentliche Dimensionen

aufweist, die mit folgenden drei Schlagwörtern titulatorisch bezeichnet werden

können: (1.) Geschichte, (2.) Geltung, (3.) Gestaltung.
Das Problem der Geschichte ist den Aufklärungsdenkern in einer bestimmten

Weise präsent gewesen: nämlich als Frage nach der Legitimität der Geltungs-

30 F. Paulsen: Kant der Philosoph des Protestantismus, KaSt 4 (1900) 1-31; vgl. dazu A. Heit:
Versöhnte Vernunft. Eine Studie zur systematischen Bedeutung des Rechtfertigungsgedankens

für Kants Religionsphilosophie (FSÖTh 115), Göttingen 2006; A. Winter: Der
andere Kant. Zur philosophischen Theologie Immanuel Kants, Hildesheim 2000, 1 ff.

31 F. Wittekind: Geschichtliche Offenbarung und die Wahrheit des Glaubens. Der Zusam¬

menhang von Offenbarungstheologie, Geschichtsphilosophie und Ethik bei Albrecht
Ritsehl, Julius Kaftan und Karl Barth (1909-1916) (BHTh 113), Tübingen 2000.



Aufklärerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 243

und Machtansprüche positiver, vor allem kirchlich-religiöser Autorität. Solchen

Ansprüchen begegnet die Aufklärung mit dem von ihr entwickelten Instrument
historischer Kritik. Wo die historische Kritik ihr Werk getan hat, bedarf es zweitens

eines Instruments, mit dem Geltungsansprüche neu begründet werden

können. Das leistet für das aufklärerische Denken die Vernunft - seit Kant eine

ihrerseits kritisch gereinigte Vernunft. Die Vernunft muss aber drittens um ihrer
selbst willen praktisch werden; sie darf nicht Geltungsansprüche einfach nur
kritisch geltend machen, sie muss auch dazu anleiten, sie praktisch umzusetzen,
nämlich als Realisierung vernünftiger, kritischer, mithin gebildeter Freiheit. Von
diesem seinem Telos her lässt sich aufklärerisches Denken auch kurz als das

Projekt der dreidimensional kritischen Bildung des Individuums und vermittels
seiner der Gesellschaft beschreiben, als historisch-kritische, vernunftkritische
und praktisch-kritische Bildung, solchermassen als der «Ausgang des Menschen

aus seiner selbst verschuldeten Unmündigkeit». Geschichte, Geltung und

Gestaltung: Nicht also schon in der damit bezeichneten thematischen Breite allein,
sondern allererst in der Reflexion auf die Spannungen und Interferenzen dieser

drei Grössen und in der Einsicht in die Notwendigkeit der Herstellung eines

kohärenten, integralen Zusammenhangs unter ihnen durch das Mittel kritischer

Reflexion liegt das Proprium und Programm aufklärerischen Denkens.

An drei theologischen Denkern der jüngeren Vergangenheit und Gegenwart
soll kurz illustriert werden, inwiefern protestantische Theologie in den letzten

gut hundert Jahren über alle Brüche und Gegenläufigkeiten hinweg dem so

verstandenen Projekt der Aufklärung verpflichtet blieb. Die drei hier ausgewählten

Theologen sind Ernst Troeltsch, Karl Barth und Trutz Rendtorff. Der
Einfachheit halber wird bei jedem Autor ein zentraler Text herangezogen. Mit den

genannten Namen verbinden sich drei verschiedene Projekte aufgeklärter, also

historizitätsbewusster, vernunftkritischer und praktisch-kritischer Gestaltung
des modernen Christentums. Alle drei Texte sind also zu verstehen als

Durchführung bzw. als Handreichung zur Durchführung eines jeweils bestimmten

aufklärerisch-theologischen Bildungsprogramms. Sie erarbeiten nicht nur ein

bestimmtes kritisch-theologisches Wissen, sondern zielen darüber hinaus auf
dessen praktische Anwendung. Diese Anwendung also ist den Inhalten selbst

nicht äusserüch, sondern integral. Die Fundamentaldifferenz, mit deren
kritischer Aufarbeitung sie befasst sind, ist die Differenz von gelebter und gelehrter

Religion. Aufklärungstheologie ist schola pro vita. Man kommt darum in das

Denken des jeweiligen Autors am besten hinein, wenn man fragt, worin aus



244 Georg Pfleiderer

seiner Sicht das zentrale Hindernis für einen zeitgemäss gebildeten gelebten
christlichen Glauben besteht.

2.1. <Geschichte durch Geschichte überwinden>. Ernst Troeltschs Absolutheitsschrift

als Medium aufgeklärter historischer Bildungsreligion

Als zentrales Hindernis christlicher Glaubensgewissheit und ihrer kulturpraktischen

Gestaltung gilt Ernst Troeltsch die Relativierung theologischer
Wahrheitsansprüche durch die historische Kritik. Unter deren Druck hat sich das

Christentum in verschiedene, einander bekämpfende Fraktionen aufgespalten,

was seine kulturpraktische Gestaltungskraft stark beeinträchtigt. Mit seiner

1902 veröffentlichten Schrift über die Absolutheit des Christentums32 zielt

Troeltsch darum auf die Herstellung eines «praktischen Konsensus bezüglich
des Christentums»33. Angestrebt wird ein Pendant zu Adolf von Harnacks

zwei Jahre zuvor veröffentlichten berühmten Vorlesungen über das «Wesen

des Christentums». Im Unterschied zu diesem hält Troeltsch jedoch die

Lösung der Historismusproblematik durch die Herausschälung eines

geschichtlich-normativen Wesenskerns des Christentums aus seinen geschichtlichen
Schalen nicht für einen gangbaren Weg. Sie scheitert aus seiner Sicht nicht

nur an ihrer historischen Undurchführbarkeit, sondern vor allem auch daran,
dass die Differenz von gottunmittelbarer, in gewisser Weise naiver Jesusreligion

mit ihrem Kerngedanken des «unendliche [n] Wert [es] der [individuellen]
Menschenseele»34 und moderner Reflexionsfrömmigkeit ausserhalb seines

eigenen Begriffs fällt.35 Der historisch gebildete moderne Weltumgang bleibt

so letztlich dem christlichen Glauben äusserüch. Christentum wird zur kul-

32 E. Troeltsch: Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte (1902/1912)
mit den Thesen von 1901 und den handschriftlichen Zusätzen hg.v. T. Rendtorff in
Zusammenarbeit mit St. Pauder (KGA 5), Berlin/New York 1998. Vgl. zum Folgenden
ausführlicher: G. Pfleiderer: Glaubensgewissheit im Zeitalter der Wissensgesellschaft. Die in-
dividualitätstheoretische Religionstheorie der Absolutheitsschrift von Ernst Troeltsch, in:
R. Bernhardt/G. Pfleiderer (Hg.): Christlicher Wahrheitsanspruch - historische Relativität.

Auseinandersetzungen mit Ernst Troeltschs Absolutheitsschrift im Kontext heutiger
Religionstheologie (Christentum und Kultur 4), Zürich 2004, 281-330.

33 Troeltsch: Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte (Anm. 32), 91.
34 A. von Harnack: Das Wesen des Christentums. Mit einem Geleitwort von W. Trillhaas,

Gütersloh 1977, 50 (u.ö.).
35 Vgl. dazu E. Troeltsch: Was heisst <Wesen des Christentums)? (1903), in: ders.: Zur religiö¬

sen Lage, Religionsphilosophie und Ethik (Ges. Schriften 2), Tübingen 1913, 386-451.



Aufklärerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 245

turpraktisch ohnmächtigen Privatreligion. Das kann sich nur ändern, wenn
die historische Entwicklung des Christentums zum einen als für sein Wesen,

seinen systematischen Begriff relevant erachtet wird und wenn damit zweitens

die Frage nach dem Verhältnis des geschichtlichen Christentums zu anderen

geschichtlichen Religionen explizit gestellt und zu beantworten versucht wird.
Der in der Neuzeit klassisch gewordene Ausdruck dieses Problembewusst-
seins ist die Frage nach der Absolutheit des Christentums. Troeltsch kommt
in seiner Schrift bekanntlich zum Ergebnis, dass angesichts der Offenheit der

Geschichte nur von einer relativen Höchstgeltung, aber nicht mehr (wie noch

bei Hegel und den ihm nachfolgenden Theologen und Religionsphilosophen)
von einer definitiven und objektiven Absolutheit des Christentums die Rede

sein könne. Relative Höchstgeltung könne das Christentum unter den Religionen

darum für sich beanspruchen, weil in ihm die «Lebenswelt der perso-
nalistischen Religion»36 ursprünglich am relativ klarsten ins Auge gefasst und

im Gang seiner Geschichte am relativ besten zur Darstellung gebracht, resp.

zum Kriterium seiner kritischen Weiterentwicklung gemacht worden sei. Auch
Troeltsch geht also von so etwas wie dem «Gedanke [n] des unendlichen Werts

der Menschenseele» als normativem Kern von Religion überhaupt aus; er liegt
damit durchaus nahe bei Harnack. Aber anders als dieser führt Troeltsch diesen

Gedanken nicht als abstrakt-normativen ein und behauptet auch nicht
seine vollkommene historische Realisierung im Ursprungszusammenhang
des Christentums. Vielmehr steht die bewusst etwas unscharfe Rede von der

«Lebenswelt der personalistischen Religion» für die Beschreibung eines

religiösen Lebensvollzugs, der durch individuelle Kreativität und zugleich durch
das Wissen darum bestimmt ist. Normative Bedeutung kommt diesem
Gedanken darum zu, weil er seinerseits nichts anderes als die religiöse Deutungsvariante

des wissenschaftlichen Bildungs- und zugleich Deutungsprinzips von
Geschichte überhaupt darstellt, insofern Geschichte phänomenologisch auf
dem Prinzip individueller Emergenz und methodologisch auf dem Prinzip
methodisch reflektierter, aber doch letztlich durch einen subjektiven Standpunkt

bedingter Auswahl empirischer Data beruht. Geschichtliche Existenz
in diesem doppelten Sinne zielt ihrerseits auf eine Begründung im Absoluten,
weil Freiheit als Möglichkeitsbedingung solcher Existenz im Relativen der Ge-

36 Troeltsch: Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte (Anm. 32), 208.



246 Georg Pfleiderer

schichte keinen Halt findet. Als (Neo-)Ideaüst, der er ist, hat Troeltsch keine

Schwierigkeiten, den Grund für diese Möglichkeit im absoluten Geist, also in

Gott, festzumachen.

Troeltschs Absolutheitsschrift ist nicht einfach die populärwissenschaftlich
orientierte Aufarbeitung theologischer Religions- und Geschichtsphilosophie
in kritisch-normativer Absicht, sondern der Versuch einer paradigmatischen

Anleitung zum Vollzug eines modernitätskonformen Christentums, nämlich

zum Vollzug eines Christentums als historisch-kritischer «Bildungsreligion»37.

Die einzelnen Schritte der Argumentation beschreiben den Reflexionsweg, den

ein solches praktiziertes gebildetes Christentum im Prinzip zu beschreiten hat.

Die materiale <Lösung>, die dieser paradigmatische Reflexionsweg bietet, also

die These von der relativen historischen Höchstgeltung des Christentums, ist

als Beschreibung derjenigen Synthese zu verstehen, im Hinblick auf die ein

solcher Bildungsprozess als zu Recht gelungen erfahren werden kann.

Christentum ist bei Troeltsch Bildungsreligion, weil das Leben selbst
angesichts des Drucks wissenschaftlicher Forschung als individuell-geschichtliches

gelebt und verstanden werden muss. Christentum ist die religiöse Weise, sich

dazu zu verhalten. Die normative Stellungnahme, die es enthält, ist dem
historischen Bewusstsein selbst nicht äusserlich, sondern dessen recht verstandene

Grundlage; denn ohne entsprechende Wertsetzungen kann Geschichte
wissenschaftlich gar nicht geschrieben und, analog dazu, individuell-geschichtliches
Leben gar nicht gelebt, kann solches Leben nicht praktisch-ethisch fruchtbar
werden.

«Historische Religiosität»38 in diesem Sinne wird zur Möglichkeitsbedingung

der Persistenz der Religion. Ihr Mitteilungsmedium sind Texte wie der

hier vorgelegte. Sie dienen der reflexiven Selbstvergewisserung des Christentums.

Solche theologische Geschichtsdeutung tritt intentional an die Stelle

der klassischen Theologie mit ihrer Aufteilung in Historische, Systematische

und Praktische Theologie; so sucht sie zeitgemässe Hilfestellung zu bieten für
den religiös-theologischen Orientierungsbedarf des Einzelnen in der
Unübersichtlichkeit der Moderne. Historische Genealogie, Geltungsreflexion und ein

37 E. Troeltsch: Wesen der Religion und der Religionswissenschaft (1909); aus: Kultur der

Gegenwart I, 4, 2. Aufl.; in: ders.: Zur religiösen Lage, Religionsphilosophie und Ethik
(Ges. Schriften 2), Tübingen 1913, 452-499 (469).

38 Troeltsch: Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte (Anm. 32), 204.



Aufklärerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 247

kritischer Beitrag zum kulturellen Gestaltungsauftrag des Christentums liegen
dabei ineinander. Das Projekt der Aufklärung wird als geschichtstheologisches
verstanden und an bildungswillige Individuen gerichtet. Die Gemeinde solcher

gebildeter Religion besteht aus den Rezipienten (und Produzenten) von Texten

wie Troeltschs Absolutheitsschrift. Ob und wie sich dieser Adressatenkreis mit
dem traditionellen, kirchlichen Christentum rückvermittelt, bleibt weitgehend
offen. Ebenso unverkennbar dürfte sein, dass die Prinzipien jenes gebildeten
Christentums trotz einiger entsprechender Versuche in dieser Richtung letztlich

nicht aus diesem selbst und seiner Lebenswelt abgeleitet sind, sondern

vielmehr aus den Prinzipien und Konstitutionsproblemen des historischen
Bewusstseins der Wissenschaft und seiner geltungstheoretischen Begründung.
Troeltschs Bildungschristentum neigt unverkennbar dazu, eine Extrapolation
seines Wissenschaftsverständnisses zu sein; die eigenen Bildungsprinzipien
der Religion und insbesondere ihrer Gemeinschaftsbildung scheinen, obwohl
Troeltsch auf diese andernorts intensiv reflektiert hat,39 hier kaum zum Zuge
zu kommen.

2.2. Offenbarung als Anti- und Meta-Geschicbte. Karl Barths fcweiter)

Römerbriefkommentar (1922) als Gründungsdokument eines neuen

offenbarungstheologischen Avantgardismus

Auch in Karl Barths zweitem Römerbriefkommentar40 ist der aufklärerische

Dreiklang der kritischen Reflexion des Zusammenhangs und Wechselverhältnisses

von Geschichte, Geltung und Gestaltung präsent, allerdings in ganz
anderer Form als in dem zwanzig Jahre älteren Text von Ernst Troeltsch. Unter
dem Eindruck der vom Ersten Weltkrieg ausgelösten Kulturkrise radikaüsiert

der Dialektische Theologe die Geltungsproblematik der Geschichte so sehr,

dass sie als Argument für den Ausstieg aus der historischen Reflexion auf die

Ursprünge und die Geschichte des Christentums dient. Setzte Troeltsch die

39 Vgl. z.B. E. Troeltsch: Die Selbständigkeit der Religion, ZThK 5 (1895) 361-436; ZThK 6

(1896) 71-110.
40 K. Barth: Der Römerbrief (Zweite Fassung) 1922, Zürich !72005. Eine neue historisch¬

kritische Ausgabe des Buches erscheint demnächst im Rahmen der Werkausgabe. Vgl. zum
Folgenden meine Arbeiten: Karl Barths Praktische Theologie. Zu Genese und Kontext
eines paradigmatischen Entwurfs systematischer Theologie im 20. Jahrhundert (BFITh 115),

Tübingen 2000, 337-376, sowie: Hermeneutik als Dialektik. Eine Lektüre von Karl Barths
Römerbriefkommentar (1922), ZDT 23 (2007/2) 172-192.



248 Georg Pfleiderer

Aufgabe der Theologie beim Problem der Geschichte an, so konstruiert Barth
sie ganz von der Geltungsproblematik her und ordnet dieser die historischen

und praktischen Aufgaben der Theologie als Implikationen ein bzw. unter.
Ähnlich wie bei Troeltsch wird auch bei Barth die Geltungsproblematik

über die Frage nach der Erzeugung absoluter Massstäbe angesichts
allgemeiner historischer Relativität eingeführt. Aber bei Barth dient die skep-
tizistische Feststellung dieses Problems als Legitimierungsinstrument zur
Preisgabe aller Versuche einer historischen Wesenskonstruktion des

Christentums. An deren Stelle tritt eine neue Form spekulativer theologischer
Geltungsreflexion, die sich der Logik des Offenbarungsgedankens, respektive
einer bestimmten Deutung desselben, bedient. Als gelernter Kantianer bzw.

Neukantianer ist sich Barth der Problematik eines solchen Unternehmens
durchaus bewusst. Offenbarung, versehen mit dem Anspruch auf autoritative

Geltung, ist der klassische theologische Gegenbegriff zum aufklärerischen

Vernunftbegriff in jedweder Variante, und genau um die Aufstellung
eines solchen Gegenbegriffs geht es Barth in der Tat. Allerdings möchte er,
auch wenn das so im Römerbriefkommentar nicht explizit deutlich gemacht
wird, zeigen, dass ein solchermassen begründetes theologisches
Offenbarungsdenken seinerseits genau diejenigen Leistungen erbringt, welche die

Aufklärungsphilosophie sich von der Vernunft versprochen hatte, nämlich
einen geklärten Umgang mit den vielen Autoritätsansprüchen der Geschichte

auf der Basis einer radikalen Kritik der Erkenntnis- und Vernunftprinzipien

und dadurch die Befreiung des Einzelnen zur individuellen Gestaltung
seines Lebens.

Anders als später in der Kirchlichen Dogmatik gründet Barth seine

Offenbarungstheologie im Römerbriefkommentar noch nicht auf eine

systematische, metatheoretische Reflexion der Struktur seines faktischen Leitbegriffs.

Der Römerbriefkommentar gibt sich als ein Stück Bibelauslegung, das

als Interpretation eines Ursprungsdokuments des Christentums zu verstehen

ist. Der Ursprungsbegriff ist dabei charakteristisch zweisinnig: Er bezeichnet

zugleich den geschichtlichen und den geltungstheoretischen Ursprung
des Christentums, der in Jesus Christus festgemacht wird. Der Name «Jesus

Christus» ist dabei ebenfalls charakteristisch äquivok, nämlich Bezeichnung
für die historische Person Jesus von Nazareth und zugleich für den Vollzug
götdicher Selbstoffenbarung in dieser Person. Wie in der spekulativen
Tradition des 19. Jahrhunderts deutet Barth den Offenbarungsbegriff strikt als



Aufklärerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 249

Bezeichnung absoluter göttlicher Selbstoffenbarung. «Offenbarung» steht

für die Selbstmitteilung Gottes als absoluten HandlungsSubjekts, für den

Vollzug absoluter Selbstbestimmung.
Im Römerbrief von 1922 versteht Barth diesen Selbstbestimmungsvollzug

als einen, der sich in Jesus Chrisms zwar in der endlichen Wirklichkeit ereignet

hat, aber an dieser gleichwohl nur aufweisbar ist, wenn und insofern er als sich

aktualiter selbst reproduzierender verstanden werden kann. Jesus Christus ist

der Titel für die Selbstaktualisierung der göttlichen Offenbarungserkenntnis
im endlichen Subjekt. Aufgrund dieser autopoietischen Struktur ist theologische

Gotteserkenntnis im Römerbrief von 1922 nur eine negative Möglichkeit,
die dem Menschen in keiner Weise zur Verfügung steht. Gleichwohl ist die

Einsicht in diese Struktur einer theologischen Entfaltung fähig. Diese Entfaltung
gibt Barth in seinem Römerbriefkommentar, der solchermassen als Aufbau
eines bestimmten, offenbarungstheologischen Wissens verstanden werden kann,
das seinerseits die reflektierte Form und zugleich subjektive Möglichkeitsbedingung

endlicher, individueller Freiheit ist. Ähnlich wie in Hegels Phänomenologie

des Geistes ist für diesen Aufbau der Gedankengang des Textes von
konstitutiver Bedeutung. Und ähnlich wie in Hegels Religionsphilosophie
vollzieht sich der Aufbau des kritisch-spekulativen Wissens in Anknüpfung an ein

vorkritisches, lebensweltliches <Wissen>, nämlich an das religiöse oder

christlich-religiöse Bewusstsein. Die Dynamik des Textes entsteht dabei konkret

daraus, dass die offenbarungstheologische Kritik des religiösen Bewusstseins

jeweils wieder auf sich selbst angewendet wird. Jede im Gang des Textes jeweils
erreichte negativ-theologische Einsicht in die Konstitution wahren christlichen
Gottesbewusstseins wird ihrerseits sogleich wieder als geschichtlich positivier-
te, als blosse Religion dekonstruiert.

Auf diese scheinbar paradoxe, dialektisch-dialogische Weise baut Barths

Römerbriefkommentar in fortlaufender autodekonstruktiver Manier ein
negativ-dialektisches theologisches Wissen auf, dessen Inhalt aus nichts anderem als

aus dessen elementaren Strukturen besteht. Genau damit vollzieht sich in dieser

Reflexionsbewegung, respektive in seiner intentionalen Aneignung durch die

Leser, der praktische Aufbau eines kulturellen Trägersubjekts dieses Wissens.

Der Römerbriefkommentar möchte eine offenbarungstheologische Avantgarde

erzeugen, die sich selbst als der Träger wahren theologischen Wissens und

der Struktur wahren, individuell-freien Christentums weiss. Allerdings steht

dieses Wissen, wie gesagt, an allen Punkten unter dem Vorbehalt seiner Rei-



250 Georg Pfleiderer

fikation durch Gott. Das offenbarungstheologische Wissen muss durch eine

Vergewisserung implementiert werden, die jenseits seiner selbst liegt. Aber diese

Wirklichkeit ausserhalb seiner selbst ist trotz der Hinwendung zur Bibel und

zu Kernanschauungen eines kirchlichen Christentums nicht dieses kirchliche
Christentum selbst. Dieses wird vielmehr als Träger eines vorkritischen
theologischen Bewusstseins dekonstruiert; kirchliches Christentum ist das Israel

des Apostels Paulus, dessen theologischer Geltung die Römerbriefkapitel 9-11

gewidmet sind. Wie diesem wird dem (im Barthschen Sinne) vorkritischen,
gelebten, kirchlichen Christentum zwar eschatologische Geltung zugesprochen,
aber die Gründe dafür liegen ausschliesslich in jenem kritisch-dialektischen Be-

wusstsein und dessen Erwerb, von dem das empirische Christentum rebus sie

stantibus sich gerade ausschliesst, zu dem es aber durch die persuasive Kraft
des Textes aufgefordert wird.

2.3. Ethische Theologie. Trut£ Kendtorffs theologische Ethik als Strukturlehre

eines gelebten, neuzeitlich-aufklärerischen Christentums

In seiner 1990 und 1991 in zweiter Auflage veröffentlichten Ethik41 hat Trutz
Rendtorff die ethische, ja systematisch-theologische Quintessenz seiner zuvor
in vielen Einzelstudien niedergelegten Theorie des neuzeitlichen Christentums

zu ziehen versucht.42 Als formative Epoche des so verstandenen neuzeitlichen

Christentums spielt die Aufklärung im Denken des Münchner Systematikers
eine besondere Rolle. Rendtorff ist, wie schon erwähnt, der vielleicht
prominenteste unter den Vertretern einer starken, programmatischen Version der

Umformungsthese von Emanuel Hirsch. Rendtorffs Christentumstheorie

besagt im Kern, dass das Christentum seit der und durch die Aufklärung in ein

neues Stadium seiner Geschichte trat. Für alle heutigen Unternehmungen einer

theologischen Reflexion auf das Christentum und seine kulturelle Gestaltung
ist die Besinnung auf seine genuin modernen Strukturen unverzichtbar.
Konstitutiv für die Moderne ist soziologisch die funktionale Ausdifferenzierung
der einzelnen gesellschaftlichen Sphären oder Subsysteme, die mit deren rela-

41 T. Rendtorff: Ethik. Grundelemente, Methodologie und Konkretionen einer ethischen

Theologie, 2 Bde. (ThW 13, 1), 2. überarbeitete und erw. Aufl. Stuttgart u.a. 1990/91.
42 Vgl. besonders T. Rendtorff: Theorie des Christentums, Gütersloh 1972, sowie ders.:

Theologie in der Moderne. Uber Religion im Prozess der Aufklärung (Troeltsch-Studien
5), Gütersloh 1991, 273-290.



Aufklärerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 251

tiver Eigengesetzlichkeit einhergeht. Im Bereich der Wissenschaft führt diese

Ausdifferenzierung zum Postulat der Freiheit der Wissenschaft, basierend auf
dem Gedanken der Autonomie vernünftiger Reflexion, im Bereich der Religion

zum Gedanken der Individualität religiöser Überzeugungen, im Bereich

des Politischen zur Übernahme der Grundüberzeugungen eines modernen,
rechtsstaatlich-demokratischen Denkens. Basierend auf diesen
modernitätstheoretischen Überlegungen gibt Rendtorff Hirschs Umformungsthese die

starke Deutung, dass das Christentum auf dieser Basis in ein neues Stadium

eingetreten sei, das durch die Integration des kritischen Prinzips neuzeitlicher

Wissenschaft, durch die programmatische Freistellung des Individuums von
heteronomistischen Vorgaben und durch die Ausbildung von Institutionen
bestimmt sei, die seine Partizipation an der modernen Gesellschaft ermöglichten
und zugleich seine Leistungen für diese Gesellschaft vermittelten. Rendtorffs
Version der Umformungsthese verdient das Attribut <stark>, weil sie nicht nur
als historisch-deskriptive, sondern zugleich als systematisch-theologisch
normative These gemeint ist: Die Modernisierung des Christentums sei zwar
historisch nicht ausschliesslich von diesem selbst betrieben worden, sie könne,

ja sie müsse jedoch von ihm selbst akzeptiert werden, weil das tragende Prinzip

dieser Modernisierung — die Freiheit des Individuums — dem Christentum
selbst entstamme oder von ihm zumindest, sofern es sich recht verstehe, bejaht
werden müsse.

Wesentlich für die Struktur des neuzeitlichen Christentums ist aus Rendtorffs

Sicht darum auch die Prävalenz des Ethischen gegenüber dem
Dogmatischen. Ethik wird dabei im Schleiermacherschen Doppelsinne als

Strukturtheorie moderner Gesellschaft (als Güterethik) und zugleich als normative
Theorie sittlichen Handelns verstanden. Dogmatik ist wie bei Schleiermacher

Auslegung der Inhalte des christlichen Glaubens, dessen Wahrheitsansprüche
sich jedoch im Bereich der Ethik entscheiden. Theologie wird darum insgesamt

zur ethischen Theologie, d.h. zur Auslegung der Implikationen der —

ethischen — Lebenswirklichkeit des Christentums in der Moderne, wie sie durch die

Aufklärung formativ bestimmt wurde.

Anders als der für ihn ansonsten in vielen Hinsichten massgebliche Ernst
Troeltsch setzt Rendtorff darum fundamentaltheologisch nicht bei den

methodologischen Problemen der modernen Wissenschaft, namentlich der
Geschichtswissenschaft an, aber auch nicht, wie Karl Barth, bei den spezifischen

Geltungsansprüchen der theologischen Wissenschaft. Als gelernter Soziolo-



252 Georg Pfleiderer

ge, der er auch ist, geht Rendtorff vielmehr davon aus, dass an die Stelle des

Ausgangs von der Geschichts- wie der Geltungsreflexion die Reflexion auf
die Strukturen des Gestaltungsraums des christlichen Lebens zu treten habe.

Rendtorffs Ethik ist eine Theorie der Strukturen und Formen christlicher

Lebensführung als der selbstgestalteten Form des christlichen Lebens in der
Moderne.

Die Eigenart dieser Strukturen ist es, dass sie selbst als Funktionen und

Vermittlungen der drei Dimensionen aufklärerisch-moderner Reflexion
verstanden werden können. Ihre Analyse enthält darum Antworten auf die

Grundfragen der Geschichts-, der Geltungs-, aber vor allem auch der

Gestaltungsproblematik des modernen, namentlich des christlich-religiösen Lebens.

Es ist die von Rendtorff in der Grundlegung seiner Ethik eingeführte Lehre

von den «drei Grundelemente [n] der ethischen Lebenswirklichkeit», die hier

einschlägig ist. Diese drei Grundelemente nennt er «Das Gegebensein des

Lebens», «Das Geben des Lebens», sowie «Die Reflexivität des Lebens». Diese

Lehre kann hier nicht weiter rekonstruiert werden. Lediglich ihr Sinn und ihre

Funktion seien benannt: Sie soll die Strukturen einer Lebensführung bestimmen,

deren Ziel die kommunikative Darstellung des «Freiheitssinnjs] individuellen

Lebens»43 ist. Eine der Pointen der dialektischen Verschlingung der drei

Strukturen der Lebensführung ist, dass sich solche Freiheit in der verantwortlichen

Beteiligung am Aufbau von gesellschaftlichen Institutionen vollzieht, die

ihrerseits deren praktische Reproduktionsbedingung darstellen.

3. Noch einmal: Genesis, Geltung und Gestaltung

Trutz Rendtorffs Entwurf einer neuzeitlichen Umformungstheorie des

Christentums ist den beiden anderen Versionen m.E. darin überlegen, dass

er das Problem des Verhältnisses von Theorie und ihrem Gegenstand besser

in den Griff zu bekommen vermag als diese. Der Ansatz beim Gestaltungsgedanken

erlaubt dieser Theorie die Wahrnehmung der relativen Selbständigkeit

des gelebten Lebens gegenüber seiner wissenschaftlichen Reflexion

durch die Theorie. Damit bearbeitet Rendtorff ohne Zweifel ein zentrales

Problem der Aufklärung und der von ihr initiierten Theologie. Er tut dies

freilich so, dass er das Moment der wissenschaftlichen Reflexion als tragen-

43 Rendtorff: Ethik (Anm. 41), Bd. I, 66.



Aufklärerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie 253

des (nämlich drittes) Strukturmoment in die lebensweltliche Praxis selbst

eingesetzt denkt. Moderne lebensweltliche Praxis kultureller Gestaltung ist
immer schon reflektierte Praxis, sie ist reflektiert hinsichtlich ihrer Genesis,
aber auch hinsichtlich ihrer Geltung. Man kann, wenn man möchte, beide

Problemdimensionen neuzeitlich-aufklärerischen Denkens in den beiden

ersten Grundelementen der ethischen Lebenswirklichkeit angezeigt finden.
«Das Gegebensein des Lebens» ist die allgemeine Form, als welche dem
Individuum die unhintergehbare Faktizität, also die geschichtliche Positivität
seines Lebens präsent ist; «das Geben des Lebens» ist die Quelle, an der unter

neuzeitlichen Bedingungen in besonderer Weise alle Reflexionen auf von
Individuen und Gruppen vertretene Geltungsansprüche anschliessen müssen.

Geltungsansprüche sind Ausdruck der Macht von Subjekten, das Leben
selbst zu gestalten. Eben darum hängt alles an diesem dritten Moment, dem

der Gestaltung. Unter aufklärerisch-modernen Bedingungen hängt am Vollzug

ethisch-kultureller Gestaltung des Lebens nicht weniger als sein Sinn.

Religiöse Wahrheitsansprüche müssen, das weiss man seit Lessing, ethisch im
Leben bewährt werden.

Die hier verfolgte Umdeutungsthese wäre nun aber nicht sonderlich

konsequent gedacht, wenn die als zentral erachteten Einsichten jeweils nur
einem der drei untersuchten Autoren zugeschrieben werden könnten. Das ist
aber nicht der Fall. Auch Ernst Troeltschs Absolutheitsschrift kann als der

Versuch gelesen werden, mittels geschichtstheoretischer Metareflexion die

Grundelemente geschichtlich-individueller Lebensführung, wie sie im Glauben

gedeutet werden, zu identifizieren. Und ähnliches gilt mutatis mutandis

auch für den grossen Antitheoretiker theologischer Aufklärung, für Karl
Barth. Rendtorffs dreigliedrige Theorie der Lebensführung ist von einem

seiner Schüler, nämlich von Reiner Anselm, mit Karl Barths Trinitätslehre
assoziiert worden.44 Das ist m.E. sachgemäss. Struktur und Funktion sind

durchaus vergleichbar. Auch Barths Trinitätslehre, welche die Epistemik und
den Aufbau seiner vielbändigen Kirchlichen Dogmatik steuert, verbindet die

drei Problemdimensionen aufklärerisch-modernen Denkens. Spätestens seit

1938 tritt bei Barth an die Stelle des epistemologischen Leitbegriffs des Ereignisses

der Begriff der Geschichte. Nun ist es die Geschichte Jesu Christi, die

44 R. Anselm: Ethische Theologie. Zum ethischen Konzept Trutz Rendtorffs, ZEE 36 (1992)
259-274.



254 Georg Pfleiderer

sich in der Reflexionsgeschichte des von der KD entfalteten theologischen
Denkens vollzieht, in der Genesis, Geltung und Gestaltung des Christentums

zugleich präsent gemacht werden.

Es spricht also doch offenbar einiges für die Vermutung, dass die Aufklärung

der neueren und gegenwärtigen protestantischen Theologie nahe steht,

vielleicht mitunter näher, als dies einzelnen unter ihren Vertretern lieb oder

auch bewusst sein mag.

Abstract
Das Erbe der Aufklärung ist dem gegenwärtigen Protestantismus in höherem Masse

präsent, als es vielen seiner Vertreterinnen und Vertreter oft bewusst ist. Prozesse einer

«Umformung des christlichen Denkens in der Neuzeit» (Emanuel Elirsch) durch
Einflüsse von Aufklärungsdenken sind auch und gerade in der Gegenwart — trotz
gegenläufiger Tendenzen — gut erkennbar.

Ähnliches lässt sich auch für die Theologie des 20. Jahrhunderts sagen: Aufklärung
ist (a) historische Kritik an religiösen Wahrheitsansprüchen, (b) deren kritische

Neubegründung durch theologische Reflexion und (c) Auslotung praktisch-kultureller
Gestaltungspotenziale des aufgeklärten Christentums. An drei klassischen Texten sucht
der Artikel diese Dreitaktigkeit aufgeklärter protestantischer Christlichkeit zu erläutern.

Diese sind E. Troeltschs «Absolutheit des Christentums» (1902), K. Barths
Römerbriefkommentar von 1922 und Trutz Rendtorffs Ethik (1981/82). Es dominiert jeweils
ein anderes Grundmotiv der aufklärerischen Prinzipientriade: bei Troeltsch die Frage
historischer Genesis, bei Barth die Problematik theologischer Geltung, bei Rendtorff
das Moment kultur-praktischer Gestaltungskraft des Christentums. Alle drei
offerieren bleibende Einsichten für die gegenwärtige Selbstauslegung aufgeklärter Religion.

Georg Pfleiderer, Basel


	Aufklärerisches Denken in der neueren protestantischen Theologie

