
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 3-4

Artikel: "Aufklärung" aus Sicht waldensischer Zeitschriften zwischen 1870 und
1914

Autor: Vogel, Lothar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Aufklärung» aus Sicht waldensischer Zeitschriften
zwischen 1870 und 1914

1. Rahmenbedingungen

Die Bedeutung der Aufklärung als Epoche und vor allem als philosophischer

Strömung für die Geschichte und Kirchengeschichte Europas und Nordamerikas

kann heute nicht mehr in Frage gestellt werden. Ohne hier auf das schwierige

Problem einer Definition oder der Einheitlichkeit der Aufklärung eingehen zu

können, sei hervorgehoben, dass sie für eine Form philosophischer Reflexion

steht, die beansprucht, die Grundfragen des Lebens ohne dogmatische

Voraussetzungen, d.h. geleitet allein von allgemein als vernünftig teilbaren Kriterien, zu

bedenken — und diese Reflexionen auch erzieherisch einzusetzen, um die

Menschen aus ungerechtfertigten Vorgefasstheiten zu intellektueller Autonomie zu

befreien. Gerade damit aber bedeuteten die Anfragen, welche die Aufklärer in

öffentlichkeitswirksamer Weise an die Theologie richteten, eine Herausforderung,

die im Bereich des Religiösen scheinbare Selbstverständlichkeiten in Zweifel

zog — ein Prozess, der auf Dauer auch mit Konsequenzen für die soziale

Rolle der christlichen Kirchen verbunden war.1 Die Reaktion darauf seitens der

Theologie als universitärer und zugleich kirchlicher Wissenschaft war uneinheitlich.

In der protestantischen Theologie, besonders im französischsprachigen und

deutschsprachigen Bereich, entwickelte sich eine durchaus ernsthafte Rezeption
der Aufklärung. Dies führte — gemeinsam mit einer Neugewichtung der religiösen

Erfahrung — bis hin zur liberalen Theologie oder zum Symbolofideismus mit
seiner kategorialen Unterscheidung von existentieller foi und inhaltlicher croyance.

In Gestalt positivistischer und zum Teil erwecklicher Entgegnungen zieht sich

daneben eine Linie der Abwehr aufklärerischer Anfragen und ihrer theologischen

Rezeption bis in die kirchliche Gegenwart durch. In ihrer Antithese ist diese

Tendenz ihrerseits allerdings von aufklärerischen Voraussetzungen keineswegs frei.2

1 Dazu vgl. A. Beutel: Aufklärung in Deutschland (KIG 4/02), Göttingen 2006, bes.

151-169 und 373-375; H. Schneider: Frühe Neuzeit. Teil B: Der Protestantismus, in: Th.
Kaufmann/R. Kottje (Hg.): Ökumenische Kirchengeschichte, Bd. 2. Vom Hochmittelalter
bis zur frühen Neuzeit, Darmstadt 2008, 514-531.

2 Überblicke bieten A. Encrevé: Das protestantische Denken, in: M. Greschat (Hg.): Die

ThZ 3.4/68 (2012) S. 211-232



212 Lothar Vogel

Die Situation der Waldenserkirche und der in ihr betriebenen Theologie
zeichnete sich durch drei Eigenheiten aus. Zum einen handelte es sich um den

Diskurs einer kleinen Minderheit im Gegenüber zu einer vorherrschenden
katholischen Kirche,3 innerhalb derer sich das Problem der Aufklärung und der

im Laufe des 19. Jahrhunderts aus ihr abgeleiteten Konsequenzen in Gestalt der

Diskussion um den Modernismus stellte.4 Zum andern war die Theologie dieser

kleinen reformierten Kirche entscheidend durch den Genfer BJvei!geprägt,
der sich aus einer Abgrenzung gegen eine von der Aufklärung bestimmte

Haltung der dortigen theologischen Fakultät und der Mehrheit der Pfarrerschaft

entwickelt hatte.3 In Genf war es nämlich nicht nur zur Ausbildung einer er-

wecklich geprägten Freikirchlichkeit, sondern auch zur Gründung der von der

theologischen Fakultät der Genfer Akademie unabhängigen Ecole de théologie

im Oratoire im Jahre 1832 gekommen.6 Wenig später, im Jahre 1847, war auch

in Lausanne — nach Bildung einer staatsunabhängigen erweckten Freikirche —

eine Eaculté libre als Gegenmodell zur staatlichen Akademie eröffnet worden.

Für die Waldenserkirche waren diese Vorgänge bedeutsam, studierten doch vor
Gründung der Scuola teologica in Torre Pellice im Jahre 1855 (deren Bezeichnung
sich am Genfer Vorbild orientierte) die meisten angehenden Waldenserpfarrer
in Genf und Lausanne, und zwar in der Regel am Oratoire bzw. an der Eaculté

libre} Als weiterer für die Frage der Aufklärungsrezeption bedeutsamer Faktor

Geschichte des Christentums 11, Freiburg i.Br. 2010, 40-105.353-411]; J.A. Steiger:
Rationalismus, RGG 7, Tübingen 42004, 49-52.

5 Zur Geschichte der Waldenserkirche im 19. und 20. )ahrhundert vgl. V. Vinay: Storia dei
valdesi 3. Dal movimento evangelico italiano al movimento ecumenico (1848-1978), Turin
1989. Finen statistischen Uberblick über den italienischen Protestantismus bietet G. Spini:
Italia liberale e protestanti, Turin 2002, 85.

4 Vgl. W. Dantine/E. Hultsch: Lehre und Dogmenentwicklung im Römischen Katholizis¬

mus (HDThG 3), Göttingen 1984, 331-337; M. Guasco: Modernismo. I fatti, le idee, i

personaggi, Cinisello Balsamo 1995.
3 G. Spini: Risorgimento e protestanti, Neuausgabe Mailand 1989, 85-105.188-194 (zu

Beckwith); Vinay: Storia (Anm. 3), 27 (Verweis auf den Waldenserpfarrer Amedeo Bert,
der an der Genfer Akademie studiert hatte); U. Gastaldi: Movimenti di risveglio nel mondo

protestante. Dal «Great Awakening» (1720) ai «Revivais» del nostro secolo (PBT 21), Turin
1989, 126-131.

' Vgl. dazu R. Pfister: Kirchengeschichte der Schweiz 3, Zürich 1985, 171-178; Gastaldi:

Movimenti (Anm. 5), 87-106.
7 Vgl. C.-A. Keller: Lausanne, Universität, TRE 20, Berlin/New York 1990, 504.
8 Einen Überblick bietet V. Vinay: Facoltà valdese di teologia 1855-1955, Torre Pellice 1955,



«Aufklärung» aus Sicht waldensischer Zeitschriften 213

ist zu berücksichtigen, dass die Waldenserkirche soziologisch und

mentalitätsgeschichtlich zunehmend ihre Einheitlichkeit verlor. Mit der Gründung des

Comitato di evangeli^a^ione (1860), das bewusst das traditionell als Gottesdienst-

und Theologiesprache gepflegte Französisch hinter sich liess, nahm man das

gerade entstehende Königreich Italien als evangelistischen Wirkungsbereich

an, was zur Entstehung eines Netzes von waldensischer Präsenz vom Piémont
bis nach Sizilien führte.9 Ohne dass die Waldenserkirche in dieser Hinsicht
eine Monopolstellung eingenommen hätte (neben ihr waren methodistische

und baptistische Missionswerke tätig, ferner existierten die verschiedenen

Ausformungen von Chiesa libera10), und ohne dass diese Bemühungen numerisch

übermässige Erfolge gehabt hätten, traten nun neben die vom Réveil geprägte
Kirche der Täler Elemente recht unterschiedlichen Charakters, die teils im
gebildeten Bürgertum, teils aber auch in der Arbeiterschaft oder in der

Landbevölkerung verwurzelt waren."

Ziel dieses Beitrags ist es, die Wahrnehmung der Aufklärung und der

Aufklärungsphilosophie in ausgewählten protestantischen Zeitschriften vornehmlich

waldensischer Provenienz im Zeitraum zwischen 1873 und dem Beginn
des ersten Weltkriegs herauszuarbeiten. Die zeitliche Abgrenzung ergibt sich

zum einen daraus, dass erst seit der Gründung der von der Scuola teologica in
Florenz getragenen Rivista cristiana im Jahre 1873 eine Zeitschrift vorliegt, die

— über Nachrichten und biblische Besinnungen hinaus — theologische
Reflexionen bietet, die für die hier angegangene Fragestellung relevant sind. Zwar

gab es seit 1848 eine zeitweise monatlich, zeitweise wöchentlich erscheinende

Waldenserzeitung mit wechselndem Titel L'Echo des Vallées oder Le Témoin,12

diese Publikationen jedoch beziehen sich, wenn sie denn je kirchengeschichtliche

Themen aufnehmen, allenfalls auf die Reformationszeit zurück und bieten

daher für die hier verfolgte Fragestellung keinen Anhalt. Seit dem Anfang des

Kriegs — und noch mehr mit dem Einsetzen der Dialektischen Theologie und

dem Beginn des Faschismus in den Nachkriegsjahren — öffneten sich dann neue

45-49.
9 Vinay: Storia (Anm. 3), 31-179; Spini: Italia liberale (Anm. 3), 19f.l51-157.
111 Einen Überblick bietet Spini: Italia liberale (Anm. 3), 159-219. Vgl. auch D. Maselli: Tra

risveglio e millennio. Storia delle Chiese cristiane dei fratelli, 1836-1886, Florenz 1974.
11 Vgl. dazu Spini: Italia liberale (Anm. 3), 151-157.
12 Vgl. Spini: Risorgimento (Anm. 5), 278-280; ders.: Italia liberale (Anm. 3), 101-104.



214 Lothar Vogel

und anders gelagerte Problemfelder, die hier ausgeklammert bleiben. Was die

herangezogenen theologischen Zeitschriften betrifft, so liegt der Schwerpunkt
auf der bereits erwähnten Rivista cristiana\ daneben werden die Zeitschriften
Fede e vita (ab 1908, Organ der Federatpone Italiana degli Studentiper la cura religiosa,

die sich als italienischer Zweig des YMCA verstand)13 und Bilychnis (ab 1912,

verantwortet von Ludovico Paschetto und Dexter Gooch Whittinghill, zwei

Dozenten am in Rom eingerichteten baptistischen Seminar)14 in die Überlegungen

einbezogen. Alle drei Zeitschriften sind als Organe zu verstehen, die

sich an eine theologisch und philosophisch gebildete oder zumindest interessierte

Leserschaft richteten. An einen breiteren Leserkreis richtete sich zudem

die italienischsprachige waldensische Wochenzeitung L'Eco délia Verità (1863-

1874)15, der im Jahre 1881 das interdenominationale Projekt F'ltalia evangelica

(bis 1906) folgte. Hinzu kam seit 1903 llRannovamento-, ab 1908 wurden die
beiden Organe zu Fa Face zusammengeführt.16 Für die Frage nach der Wahrnehmung

und Bewertung der Aufklärung bietet diese breitgefächerte Landschaft

an Wochenzeitschriften aber nur sehr begrenzt Material.

Generell fällt auf, dass sich die kirchengeschichtlichen Beiträge in sämtlichen

Organen auf die italienische Reformation und das 17. Jahrhundert mit
seinen Waldenserverfolgungen konzentrieren; in diesem Bereich hat in der RJ-

vista cristiana besonders der Scuola-Professor Emilio Comba, der am Oratoire
studiert hatte und dort Schüler von Jean-Henri Merle d'Aubigné geworden
war,17 Artikel publiziert, die bis heute ihre Bedeutung bewahrt haben.18

Artikel über das 18. Jahrhundert sind hingegen ausgesprochen rar und fehlen

in den erwähnten Wochenzeitschriften praktisch völlig. Entsprechend einem

weitreichenden Konsens der protestantischen Kirchengeschichtsschreibung
des 19. Jahrhunderts erscheint dabei die Reformation durchgehend als Eröff-

13 Spini: Italia liberale (Anm. 3), 320-322.
14 Ebd. 331-335; L. Demofbnti: La Riforma nell'Italia del primo Novecento. Gruppi e riviste

di ispirazione evangelica (Centro alti studi in scienze religiose 1), Roma 2003, 89-148.
15 Spini: Italia liberale (Anm. 3), 141.
16 Dazu vgl. ebd., 315-335.
17 Vgl. Vinay: Storia (Anm. 3), 333.
18 Als Beispiele seien genannt: E. Comba: Baldo Lupetino, RivCr 3 (1875) 5-20.49-70; ders.:

Un sinodo anabattista a Venezia anno 1550, RivCr 13 (1885) 21-24.83-87; ders.: Calvino
a Ferrara, RivCr 13 (1885) 161-170; ders.: Lutero pellegrino a Roma, RivCr NS 2 (1900)
21-29.52-58.94-99.



«Aufklärung» aus Sicht waldensischer Zeitschriften 215

nung jener Neuzeit, der man auch die eigene Gegenwart zuordnet, und als

Epoche, in der Toleranz und geistige Freiheit grundgelegt worden sind.19 Ein
sich wiederholendes Stichwort ist dabei der «libero esame»20, d.h. die italienische

Übertragung des französischen Begriffs «libre examen», durch den die

freie und unvoreingenommene Prüfung eines Gegenstands als Grundbestandteil

protestantischer Identität definiert und historisch — trotz des Mangels an

Belegen für das 16. Jahrhundert — aus der Reformationszeit abgeleitet wird.

Dies war und ist ein vor allem im französischen Protestantismus verbreiteter

Gedankengang.21

In der deutschen Forschung hatte dann um die Wende zum 20. Jahrhundert
die Diskussion zwischen Adolf Flarnack, welcher die traditionelle Lesart der

Reformation im Kern verteidigte, und Ernst Troeltsch, der den Epochencharakter

der Aufklärung als Grundlegung der Modernität hervorhob, das Be-

wusstsein von der historischen Bedeutung des 18. Jahrhunderts erhöht.22 Diese

Debatte findet jedoch vor dem ersten Weltkrieg in Zeitschriften des italienischen

Protestantismus keinen Niederschlag. Kennzeichnend für die

kirchengeschichtliche Wahrnehmung besonders der Rivista cristiana ist zudem eine

emphatisch nationale Perspektive, die der Stimmung des Risorgimento und

der sich daran anschliessenden Jahrzehnte (mit ihrer zum Teil antipäpstlichen

Ausrichtung) entspricht und zugleich die Entscheidung der Waldenserkirche

reflektiert, sich als protestantische Kirche im neuentstandenen italienischen

Nationalstaat zu definieren.23 Für die hier erfolgte Fragestellung ergab sich

daraus das weitere Problem, dass — zumindest nach dem Forschungsstand der

Zeit und bei Ausklammerung des Jansenismus — die italienische Kultur des

18. Jahrhunderts wenig Anknüpfungspunkte zur Darstellung der Aufklärung
bot. Schliesslich ist auch die meist «erweckte Perspektive» der waldensischen

" Vgl. S. Ehrenpreis/U. Lotz-Heumann: Reformation und konfessionelles Zeitalter (Kon¬
troversen um die Geschichte), Darmstadt 2002, 2-6.20f.; U. Köpf: Reformation, RGG 7,

Tübingen 42004, 158.
20 Genannt seien: B. Pons: Brevi cenni (Anm. 25), 372, sowie der Bericht über einen Rous¬

seau-Vortrag des Genfer Pfarrers Frank Thomas von 1912 (dazu s.u. Anm. 43).
21 Zu diesem Motiv vgl. A. Encrevé: Libre examen, Encyclopédie du protestantisme 2, Paris/

Genf 1995, 898f.
22 Vgl. die Zusammenfassung in A. Borgstedt: Das Zeitalter der Aufklärung (Kontroversen

um die Geschichte), Darmstadt 2004, 41 f.
23 Vgl. E. Comba: Ai lettori, RivCr 13 (1885) 3f.; als Zielsetzung der Zeitschrift wird hier

angegeben, das neue Italien auf dem Evangelium Christi zu errichten.



216 Lothar Vogel

Theologenschaft des 19. Jahrhunderts zu berücksichtigen; sie legte es nahe,

sich von den kirchen- und christentumskritischen Elementen der Aufklärung
abzugrenzen.

2. I Pltaire und Rousseau: Zwei Aufklärer in waldensischer Sicht

Die beiden Symbolfiguren für die Darstellung der Aufklärung in den wal-
densischen Zeitschriften sind, entsprechend ihrer insgesamt frankophonen
Orientierung, Jean-Jacques Rousseau und Voltaire. Im Jahre 1878, d.h.

anlässlich des 100. Todestages beider Philosophen, widmete ihnen in der Rivista

cristiana Bartolomeo Pons einen längeren Beitrag. Der Waldenserpfarrer Pons

war überJahrzehnte Direktor des Verlags S.I.R.P.E. ([Société italianaper lepuhbli-

cacfoni religiöse evangeliche), welcher die erwähnten evangelischen Zeitschriften
vertrieb, und Herausgeber von T'Italia evangelical Der Grundton seines Artikels

geht bereits aus den einleitenden Bemerkungen hervor. Diese schliessen

an die Tatsache an, dass dieses Jubiläum in Paris (wo beide im Jahre 1794,
d.h. während der kirchenfeindlichen Phase der Französischen Revolution,
gleichsam als antikirchliche Gegen-Heilige im Panthéon ihre letzte Ruhestätte

gefunden hatten) Anlass zu Festlichkeiten war, die im Falle Voltaires noch
dazu genau auf den Himmelfahrtstag fielen: «So gedachten an genau jenem
Tage, an dem die Christen die Himmelfahrt des Herrn Jesus Christus feiern,
die Ungläubigen und Ihresgleichen des Todes Voltaires.»25 Ziel des Beitrags
sei es, sowohl Rousseau als auch Voltaire so darzustellen, «wie sie waren, und
nicht mehr eingehüllt in die Wolken der Apotheose, die das Heidentum
erfand, um das Laster zu vergrössern und wenige Funken an Tugend in einen

glänzenden Heiligenschein zu verwandeln.»26 Die Hermeneutik des Artikels
ist damit umrissen: Rousseau und Voltaire repräsentieren eine antichristliche
und heidnische Geisteswelt. Der aufklärerische Anspruch des Autors ist es,

ihre irrige Glorifizierung zu destruieren und damit die Wahrheit des christlichen

Glaubens zu verteidigen.

24 Spini: Italia liberale (Anra. 3), 140-142.
25 B. Pons: Brevi cenni sopra Voltaire e Rousseau, RivCr 6 (1878) 369-383.414-427 (369):

«Cosi, nel giorno stesso in cui i Cristiani festeggiano YAscensione del Signor Gesù Cristo,

gl'increduli e simili commemoravano la morte di Voltaire.»
26 Ebd. 370: «affinchè Voltaire e Rousseau ci appariscano quali furono e non più awolti nelle

nubi dell'apoteosi che il paganesimo inventé per aumentare il vizio e trasformare in aureola

di luce poche scintille di virtù.»



«Aufklärung» aus Sicht waldensischer Zeitschriften 217

Die Darstellung Voltaires legt den Akzent auf das «Écrasez l'infâme!», mit
dem der französische Aufklärer zum Kampf gegen die Kirche aufrief. Ferner

wird betont, dass Voltaire und auch die anderen französischen Aufklärer — im

Widerspruch zur späteren Tendenz der katholischen Kirchengeschichtsschreibung,

die Aufklärung aus der Reformation abzuleiten — keineswegs eine

protestantenfreundliche Haltung vertraten.27 Was metaphysische Fragen betrifft,
so schildert Pons Voltaire als Materialisten, der die kategoriale Unterscheidung
zwischen Geist und Materie in Frage stellte, was ihn zu einer emphatischen
Antithese veranlasst: «Ja, der Körper ist Materie; das Denken ist es nicht. Kennen

wir etwa die Beziehungen, die zwischen der Materie und dem Denken

bestehen? Ist das <Ich> des Körpers dasselbe wie das <Ich> des Denkens? Für

uns ist das Denken ein Geheimnis, das wir weder im Geist noch im Körper zu
erfassen vermögen.»28 Die deistischen Aussagen des Philosophen erscheinen

von dort aus als Schutzbehauptungen, mit denen die Geltung der Moral
aufrechterhalten werden soll — was ihm seitens des Waldensertheologen den breit

ausgeführten Vorwurf der Heuchelei («ipocrisia») einträgt.29

Etwas ausgewogener ist die Darstellung Rousseaus, bei dem immerhin
seine reformierte Erziehung in Genf in Rechnung zu stellen war. Der zur
Konversion führende Aufenthalt im Hl.-Geist-Spital in Turin wird von Pons

ambivalent beurteilt: Zum einen gesteht er durchaus zu, dass der Einfluss
katholischer Lehrer bei Rousseau zu einer moralischen Besserung geführt habe,

zum andern freilich führt er auf dieselben (und nicht auf die Genfer Zeit) die

Hinwendung zu einem Deismus zurück, der jede Art «übernatürlicher»

Offenbarung ablehnte.30 Dem bekannt tiefen Einfluss der Aufklärung auf das

Genfer Reformiertentum wird damit keine Rückwirkung auf den Philosophen
zuerkannt; stattdessen idealisiert Pons — von den Kategorien eines Erweckten

des 19. Jahrhunderts aus — implizit das Erbe, das die Stadt Calvins zu Beginn
des 18. Jahrhunderts einem wachen Geist vermitteln konnte. Aufgrund seiner

Wiederentdeckung des Gefühls und der Leidenschaft habe Rousseau sich je-

27 Ebd. 372.
28 Ebd. 378: «Ma il corpo è materia; il pensiero non lo è. Conosciamo noi i rapporti esistenti

tra la materia e il pensiero? Quell'io corpo è egli il medesimo che quell'io pensiero? Il
pensiero è per noi un misterio che non perveniamo a concepire nè nello spirito nè nel corpo».

29 Ebd. 379-382.
30 Ebd. 414. Zum biographischen Hintergrund vgl. G. R. Schmidt: Rousseau, Jean-Jacques

(1712-1778), TRE 29, Berlin/New York 1998, 441.



218 Lothar Vogel

doch zum Antipoden des Rationalisten Voltaire entwickelt.31 Zudem behauptet

Pons, unter Berufung auf Victor Hugo, eine Geistesverwandtschaft
zwischen Rousseaus Idealisierung des barbarischen Urstands des Menschen und

der Gewaltherrschaft Robespierres. Hauptargument ist dabei seine Forderung
einer «religion civile» zur Sicherung der Gesetze und des «contract social» — ein

Gedanke, der nach Pons zutiefst der Gewissensfreiheit widerspricht, da den

Gesetzen gegenüber nicht nur Gehorsam, sondern Glaube gefordert wird, und
der zudem die Vorhebe des Philosophen für den Katholizismus erklärt, «wo
das Individuum in der Masse absorbiert ist.»32

Einerseits erfährt Rousseau aus diesen Gründen eine noch schärfere Zensur
als Voltaire: «Wenn es Voltaire gelang, den Geist zu fälschen, so tat Rousseau

noch Schümmeres, auch wenn er es nicht wollte: Er fälschte das Herz»33.

Andererseits freilich wird ihm ein «Glaube», wenn auch im Sinne der «natürlichen

Religion», durchaus zugestanden. Ein Sinn für die Offenbarung sei bei ihm
freilich nicht festzustellen. Da er aber — im Gegensatz zu Voltaire — die Religion
nicht zu zerstören, sondern für sie zu werben gesucht habe, sei sein Einfluss

auf die Zeitgenossen im Ganzen dennoch positiv zu beurteilen.34 Das Gesamturteil

dieser Studie über zwei führende Vertreter der Aufklärung ist am Ende

aber doch unzweideutig und reflektiert zugleich die theologischen Uberzeugungen

des Autors: «Voltaire und Rousseau haben eine Seele, die von gesunden
und fest geglaubten und entschieden praktizierten Prinzipien entleert ist. Daher

kommt ihr grosser Ruhm. Deshalb verkörpern sie ihr Jahrhundert.»35 Nicht

nur zwei bedeutende Vertreter der Aufklärung, sondern die gesamte Epoche
erscheint damit als eine Phase des Verfalls, der freilich durch die anschliessende

Erweckung (zumindest in religiös elitärem Kontext) überwunden worden ist.

Zumindest Rousseau wurde 34 Jahre später, im Jahre 1912 anlässlich seines

200. Geburtstags, nochmals Gegenstand eines ausführlicheren Artikels der Rj-

vista cristiana, verfasst diesmal von Enrico Meynier. Dieser publizistisch ebenfalls

11 Pons: Brevi cenni (Anm. 25), 415.
32 Ebd. 418: «dove l'individuo è assorbito nella massa.»
33 Ebd. 420: «Se Voltaire riesci a falsar la mente, Rousseau fece peggio, suo malgrado; egli

falsô il cuore.»
34 Ebd. 421-424.
33 Ebd. 426: «Voltaire e Rousseau hanno l'anima vuota di sani principii fermamente creduti

e fermamente praticati. Ecco il perché della lor gran nomea; ecco perché rappresentano il
secolo.»



«Aufklärung» aus Sicht waldensischer Zeitschriften 219

sehr aktive Waldenserpfarrer, der regelmässig in der Rivista cristiana veröffentlichte

und mehrfach vom religiösen Sozialismus bestimmte Zeitschriftenprojekte

auf den Weg zu bringen suchte, brachte in diesen Jahren wiederholt auch

Elemente liberaler Theologie Harnackscher Prägung in die Diskussion ein.36

Es handelt sich bei diesem Beitrag im Wesentlichen um ein Florilegium aus

Rousseau-Zitaten, die darauf zielen, die religiöse Gedankenwelt des

Philosophen zu erläutern. Besonders die Hochschätzung, die Rousseau Jesus als

moralischer Persönlichkeit entgegenbrachte, veranlasst Meynier zu folgender

Bewertung: «Der Deismus Rousseaus ist also nicht so blass und kalt wie jener,

den wir bei Voltaire finden, der trotz seines Glaubens an Gott nicht zögert,
die Ideen Rousseaus lächerlich zu machen.»37 Abschliessend verweist Meynier
noch auf einen späten, erst im Jahre 1858 wieder aufgefundenen Text, in dem

Rousseau kurz vor seinem Tode seine Rückkehr zu einem aus seiner Sicht
«positiven» Christentum erklärt zu haben scheint.38 Im Laufe einer Generation

erfolgt damit eine etwas positivere Bewertung beider Persönlichkeiten; auch

Voltaires Deismus wird nun als historische Gegebenheit anerkannt und nicht
als «ipocrisia» eines reinen Materialisten gebrandmarkt. All dies ändert aber

nichts daran, dass der Massstab auch bei Meynier ein «positives», d.h. auf der

Offenbarung und auf dem Bekenntnis von definierten Glaubensinhalten
beruhendes Christentum bleibt. Weder der Symbolofideismus noch eine liberale

Theologie Harnackschen Typs sind damit im Kern als das theologische Profil
des Autors auszumachen, auch wenn Meynier selbst eine Lesart des

Symbolofideismus zu entwickeln suchte, die mit seinen Auffassungen konvergierte.39

Diese Haltung spiegelt sich auch in einer handbuchartigen Gesamtdarstellung

der Kirchengeschichte, die Meynier im Jahre 1924 veröffentlichte und

deren Vorrede von einem langen Zitat aus Harnacks «Wesen des Christen-

36 Zu Meynier vgl. Spini: Italia liberale (Anm. 3), 315.319£
37 E. Meynier: Le idee religiose di Gian Giacomo Rousseau, RivCr 39 (1912) 118-122 (121):

«Dunque, non è un pallido e freddo deismo quello di Rousseau, come lo vediamo nel

Voltaire, il quale malgrado la sua fede in Dio, non dubita punto di mettere in ridicolo le idee di
Rousseau.»

38 Ebd. 121 f.; das gebotene Zitat findet sich in J.-J. Rousseau: Œuvres et correspondance
inédites, hg.v. M.G. Streckeisen-Moultou, Paris 1861, 185: «il ne fallait que l'entendre une
fois pour être persuadé: on sentait que le langage de la vérité ne lui coûtait rien, parce qu'il
en avait la source en lui-même.»

39 E. Meynier: Il fideismo, RivCr 37 (1910) 233-236.



220 Lothar Vogel

tums» dominiert wird.40 Neben einer Wiederholung der soeben beschriebenen

Interpretation von Voltaire und Rousseau finden wir dort die These, dass die

aufklärerische Kirchenkritik den Protestantismus nur deshalb getroffen habe,

weil man den Katholizismus (dem die Kritik eigentlich hätte gelten müssen)

mit dem Christentum insgesamt verwechselt habe. Die aus dem Geist der

Aufklärung hervorgehende Revolution sei eine notwendige Erneuerung gewesen,
«um die Ideen der Freiheit und Brüderlichkeit in den anderen Ländern Europas

auszubreiten, die nicht der Wohltat der protestantischen Reform teilhaftig

geworden waren.»41 Dieparticula veri der Aufklärung besteht also darin, Aspekte
der Reformation gleichsam in katholischem Kontext nachzuholen. Dem
Protestantismus hat sie daher nichts Substantielles zu sagen. Ernst Troeltschs
kritische Überlegungen zur (Nicht-)Modernität der Reformation erscheinen nicht

einmal in kritischer Abgrenzung. Sie standen offenbar ausserhalb des Focus

seiner Reflexion.

Erwähnt sei, dass die Zeitschrift Biljchnis anlässlich des Jubiläums von 1912

ebenfalls einen Beitrag zu Rousseau druckte, allerdings lediglich die Übersetzung

eines Artikels, den Raoul Allier in der französisch-reformierten Zeitschrift
Le Semeur veröffentlicht hatte. In ihm wurde die positive Bedeutung Rousseaus

für die protestantische Theologie im Sinne der Wiederentdeckung des Gefühls

und einer Vorbereitung der Theologie Schleiermachers und Alexandre Vinets

(und damit implizit auch des Réveil) gewürdigt.42 Angesichts des Programms

von Biljchnis, einer Vielzahl von Positionen eine Plattform zu bieten, konnte

an dieser Stelle eine weniger positive und eher am Symbolofideismus orientiere

Stimme in den italienischen Diskurs Eingang finden. Erwähnt wurde ferner

der Jubiläumsvortrag eines Genfer Pfarrers namens Frank Thomas, dem

zufolge das Prinzip der freien Prüfung im Gewissen aus Rousseau «den

protestantischsten der Protestanten» gemacht hat — dies verbunden mit seinem

berühmten Zitat, in der protestantischen Religion sterben zu wollen.43 Wesentlich

dezidierter als in der in der Waldenserkirche beheimateten Rivista cristiana wird

40 Ders.: Storia del cristianesimo dalle origini fino ai nostri giorni, Florenz 1924.
41 Ebd. 276: «per spandere e rawivare le idee di libertà e di fratellanza negli altri paesi d'Eu-

ropa che non avevano avuto il beneficio délia Riforma protestante.»
42 R. Allier: A proposito di J--J. Rousseau, Bilychnis 1 (1912) 335-337.
43 Ebd. 372-374 (als Text der Redaktion): Die Methode der freien Gewissensprüfung «fa di

lui il più protestante dei protestanti».



«Aufklärung» aus Sicht waldensischer Zeitschriften 221

hier, in einer Zeitschrift mit baptistischer Herausgeberschaft, Rousseau in die

Geschichte des Protestantismus reintegriert.

3. Immanuel Kant aus Sicht des italienischen Protestantismus

In der Rivista cristiana wurde Immanuel Kant erst im Jahre 1909 erstmals

Gegenstand der Betrachtung, zudem in recht indirekter Weise. Ein Beitrag von
Mario Falchi, Direktor des Lyzeums in Torre Pellice,44 über die Entwicklung
der Astronomie als Naturwissenschaft trug den auf den Abschluss der «Kritik
der praktischen Vernunft» anspielenden Titel «Die Augen gerichtet auf den

gestirnten Himmel».45 Nachdem der erste Absatz diesen Bezug ausdrücklich

hergestellt und die in dem Zitat enthaltene Verknüpfung von Ästhetik und Moral

als vorbildlich betont hat, wendet er sich, freilich ohne die philosophische
Dimension zu vertiefen, der naturwissenschaftlichen Themenstellung zu. Erst
im Schlussabschnitt taucht die religiöse Thematik wieder auf — mit der Frage:

«Was bedeutet das alles?». Die Antwort Falchis geht aus von Psalm 19,1 («Die
Himmel erzählen die Ehre Gottes») und stellt auf dieser Basis die Lebendigkeit
der Schöpfung heraus: «Sie erzählen, und in ihnen ist das Leben, denn wer
erzählt, hat Leben. Und die Idee eines skeptischen und trockenen Materialismus

zerbricht an ihnen.»46 Die Rezeption Kants endet also mit einem erwecklichen

Plädoyer gegen den Materialismus, das von den Intentionen des Königsberger
Philosophen sicher weit entfernt ist. Zugleich hatte freilich der Gedanke der

Geistigkeit der geschaffenen Welt inzwischen durch Henri Bergson47 neue

philosophische Aktualität gefunden. In den folgenden Jahren widmeten sich Kant
noch zwei weitere Beiträge der Rivista cristiana. Der Jahrgang 1911 enthielt

unter dem Titel «Von Kant bis Bergson» eine etwas eingehendere Würdigung
des Philosophen, verfasst von Angelo Crespi, der zwar nie formell evangelisch

wurde, dennoch aber in verschiedenen protestantischen Zeitschriften
veröffentlichte.48 Kants Spezifikum war es seines Erachtens, dass er den Bereich der

44 Zu ihm vgl. Spini: Italia liberale (Anm. 3), 282.294-296.322.
45 M. Falchi: Gli occhi aperti sull'universo stellato, RivCr 36 (1909) 54-62.101-108.
46 Ebd. 107: «Narrano, ed è in essi la vita, perché chi narra ha vita: e l'idea di un materialismo

arido e scettico cade infranta davanti ad essi.»
47 Vgl. Gadille: Correnti teologiche e spirituali nel mondo cattolico (Anm. 2), 317-332 (322);

E. Rudolph: Bergson, Henri, RGG 1, Tübingen 41998, 1315f.
48 A. Crespi: Da Kant a Bergson, RivCr 38 (1911) 417-429. Zu Crespi vgl. Spini: Italia liberale

(Anm. 3), 302, mit Anm. 12.



222 Lothar Vogel

(Natur-)Wissenschaften vollständig von dem der Metaphysik trennte - wobei
letzterer zugleich im Sinne moralisch notwendiger, wissenschaftlich aber nicht
verifizierbarer Postulate redefiniert worden sei. Dies habe im Laufe des 19.

Jahrhunderts dazu geführt, dass auch das geistige und geistliche Leben auf
wissenschaftliche Gesetzmässigkeiten und Determinismen reduziert worden sei.

Nach Crespi besteht nun das Verdienst Bergsons darin, diesen Reduktivismus
überwunden und den Boden für eine neue «empirische Metaphysik»49 bereitet

zu haben. Ein Jahr später, 1912, veröffentlichte wiederum Crespi einen Artikel
unter dem Titel «Der moderne Gottesbegriff».50 Ausgehend von der Kernthese,

dass ein Urteil über den metaphysischen Realitätsgehalt der Religion nur
unter Berücksichtigung der religiösen Erfahrung und nicht in Absehung von
ihr möglich sei (also wiederum ein Versuch, die Kantsche Unterscheidung
zwischen erkennendem Subjekt und wissenschaftlich zu erkennendem Objekt zu

überwinden), sucht dieser Text eine Widerlegung von Kants «Kritik der reinen
Vernunft» samt: ihrer Bestreitung der klassischen Gottesbeweise. Ziel Crespis
ist es also, unter Berufung auf neuere philosophische Strömungen (hier vor
allem auf den Radikalempiristen William James51) Kants Destruktion der

philosophischen Metaphysik für überwunden zu erklären und damit letztlich
einem «positiven» christlichen Bekenntnis neue philosophische Legitimation zu
verschaffen.

Dass Crespi mit seinem Ansinnen im italienischen Protestantismus

keineswegs isoliert war, ergibt sich aus der gerade im Jahre 1912 gegründeten
Zeitschrift Bilychnis. Sie öffnete mit einem programmatischen, aus dem
Englischen übersetzten Artikel von James Orr, einem evangeükalen schottischen

Presbyterianer, der an der Konstituierung der schottischen Free Church beteiligt

gewesen war, auch Beiträge zu der Serie The Fundamentals verfasst hatte und
der theologischen Schule Albrecht Ritschis mit heftiger Polemik entgegentrat.52

Entsprechend dem programmatischen Namen der Zeitschrift und ihrem von
Paolo Paschetto entworfenen Signet — einer Öllampe mit zwei Leuchtern, die

Harmonie und Zusammengehörigkeit von Wissenschaft und Glaube symbo-

49 Crespi: a.a.O. 420: «metafisica empirica».
50 Ders.: II concetto moderno di Dio, RivCr 39 (1912) 255-262.
51 Vgl. K. Oehler: James, William, RGG 4, Tübingen 42001, 367.
52 Vgl. G.G. Scorgie: A Call for Continuity. The Theological Contribution of James Orr,

Macon (GA) 1988; ders.: Orr, James, RGG 6, Tübingen 42003, 674f.



«Aufklärung» aus Sicht waldensischer Zeitschriften 223

lisieren sollte — wandte sich auch Orr strikt gegen eine Trennung oder

Entgegensetzung beider Dimensionen. Die Bibel sei das «Gedächtnis der Offenbarung»

und lasse das Christentum als «supranaturales System» entwickeln, in
dem das Wunder notwendig seinen Platz finde; die Wissenschaft hingegen sei

dafür zuständig, das «Naturgesetz» zu ergründen.53 Auf dieser Grundlage vertrat

Orr keineswegs einen strengen Kreationismus, sondern erkannte die

Evolution in ihrem naturwissenschaftlich erarbeiteten Ablauf durchaus an. Sein

Widerspruch gegen Darwin setzt dort an, wo der englische Naturforscher die

kausal beschreibbare Selektion als Motor dieses Prozesses identifizierte; dem

gegenüber betont Orr, dass die Plötzlichkeit und Stufenhaftigkeit der

Veränderungen (als besonders schlagendes Beispiel wird der Übergang von
anorganischen zu organischen Molekülen erwähnt) nur als ein finalisiertes schöpferisches

Eingreifen verstehbar sei.54

Die Polemik gegen den Darwinismus stellt auch in den anderen evangelischen

Zeitschriften einen sich wiederholenden Topos dar.55 Bei Bijychnis ist

jedenfalls gerade das Projekt, Glaube und Naturwissenschaft miteinander ins

Gespräch zu bringen, anfänglich von einem klar antiaufklärerischen Geist
bestimmt. Wenn auch Kant von Orr nicht ausdrücklich erwähnt wird, so ist die

Frontstellung gegen die in der «Kritik der reinen Vernunft» entwickelte

Unterscheidung doch nicht zu übersehen. Bemerkt sei, dass Biljchnis in der

Folgezeit dennoch keinen «fundamentalistischen» Charakter entwickelte, sondern

reichhaltig über religionswissenschaftliche Fragen berichtete. Fest ausgemacht

blieb aber die Gegnerschaft zu Darwin und zu jeder Form von «Materialismus»

sowie die Einschätzung, dass neuere philosophische Strömungen (neben Berg-

53
J. Orr: La scienza e la fede cristiana, Bilychnis 1 (1912) 6-17.

54 Ebd. 16.
55 Als Beispiele seien genannt: G. Weitzecker: La Bibbia e la Scienza di fronte al fatto della

creazione, RivCr 3 (1875) 101-114; B. Lissolo: La teoria darwiniana sulla trasformazione
delle specie, ossia lüomo scimmia, RivCr 4 (1876) 278-286; A. Filalete: II trasformismo

e lüomo primitivo, ebd. 324-329; G. Weitzecker: Lüomo e la scimmia, RivCr 10 (1882)

293-303; A. Vinay: Pensieri di un metafisico, RivCr 25 (1908) 148-150; A. Crespi: II de-

stino deüüomo, RivCr 28 (1911) 312-328 (318); das Thema erscheint auch in den ersten

Jahrgängen von Fede e vita, vgl. [S. Mastrogiovanni,] Carlo Darwin: Fede e vita, Jg. 1, Nr.
5 (August 1909), 192-196 (das Inhaltsverzeichnis gibt als Autor «Red.» an; Salvatore

Mastrogiovanni war zu diesem Zeitpunkt Redakteur); ders.: Evoluzione e Darwinismo, Fede e

vita, Jg. 2, Nr. 1 (Oktober 1909) 20-23.



224 Lothar Vogel

son auch die «Aktionsphilosophie» Maurice Blondels56) zur Überwindung jenes

Denkens beitragen würden, das man heute generell als rational-aufklärerisch

qualifizieren könnte. Das katholische Profil dieser Denker wog dabei weniger
schwer als das Bestreben, eine kausale Entzauberung der Welt zu umgehen.
Dem entspricht, dass die Haltung der protestantischen Zeitschriften zum
Modernismus im Ganzen aufgeschlossen war — sofern nicht der Eindruck
entstand, dass sich hinter der Fassade der Modernisierung reiner «Skeptizismus»

verbarg. In diesem Fall wog die erweckliche Antithese stärker als die Frontstellung

gegen die Hierarchie der römischen Kirche.57

Eine gewisse Sonderstellung nehmen in dieser Hinsicht jedoch einige
Beiträge in Fede e vita ein. Im Jahre 1909 wurde dort der Briefwechsel zwischen

einem Medizinstudenten und einem gewissen Aldo Falconi abgedruckt, hinter
dem sich der seit 1902 an der Scuola teologica lehrende Giovanni Luzzi, der
Direktor der Zeitschrift, verbarg, der zugleich als erster Vertreter liberaler Theologie

an dieser Hochschule gelten kann.58 Der Student drückte sein Leiden

an den Widersprüchen zwischen den biblischen Schöpfungsgeschichten und
den Ergebnissen der naturwissenschaftlichen Forschung aus. Luzzi reagierte
darauf mit einigen grundlegenden Ausführungen zur Literarkritik des Pen-

tateuchs (Unterscheidung von Jahwist und Elohist), unterstrich dann unter

Berufung auf John Stuart Mill, dass die naturwissenschaftliche Erschliessung
der Weltentstehung im Grunde doch einen «intelligenten Plan» voraussetze,
schloss jedoch mit einer klaren Zurückweisung der «armonistica», d.h. all der

Literatur, welche die Bibel mit der Naturwissenschaft harmonisieren wollte.

Ein solcher Versuch, so Falconi, tue beiden Seiten Gewalt an.59 Dieser Gedanke

wurde kurz darauf, wieder in Fede e vita, von Teodoro Longo aufgenommen,
der durch Studien in Leipzig und Heidelberg liberalere Tendenzen der Theologie

kennengelernt hatte und im Jahre 1923 Professor an der nun nach Rom

56 Zu ihm vgl. Gadille: Correnti teologiche e spirituali nel mondo cattolico (Anm. 2), 322f.;
G. Figal: Blondel, Maurice, RGG 1, Tübingen 41998, 1644.

57 Beispiele: U. Janni: Cronaca del movimento religioso, RivCr 25 (1908) 211-218.269-277

(277); V.C. Nitti: «Cose da lasciare e cose da prendere», RivCr 28 (1911) 64-69; E. Bianciar-
di: «L'han giurato!...», ebd. 69-71.

58 Vgl. Vinay: Facoltà (Anm. 8), 109-116; H.-P. Dür-Gademann: Giovanni Luzzi. Traduttore
della Bibbia e teologo ecumenico (Collana délia Facoltà valdese di teologia 19), Turin 1996.

Ebd. 140, zur Auflösung des Pseudonyms.
55 Sprazzi di luce. Pro Fide ac Scientia, Fede e vita, Jg. 2, Nr. 2 (Dezember 1909) 54-57.



«Aufklärung» aus Sicht waldensischer Zeitschriften 225

verlegten Waldenserfakultät werden sollte.60 Unter ausdrücklicher Berufung
auf Luzzi unterstrich Longo als hermeneutischen Grundsatz «den Respekt vor
den Rechten des Glaubens und vor denen der Naturwissenschaft vermittels
der klaren Unterscheidung ihrer jeweiligen Geltungsbereiche».61 Trotz der

gedanklichen Nähe zu dem, was man heute als «intelligent design» klassifizieren

würde, erfolgt hier eine bewusste und theologisch verantwortete Rezeption der

Kantschen Grundunterscheidung zwischen wissenschaftlicher Erkenntnis und

moralisch-religiöser Wahl. In dieser Frage nahm die von Luzzi geleitete Fede e

vita doch eine von Bilychnis deutlich unterscheidbare Position ein.

4. Die Einschätzung der liberalen Theologie und des Sjmbolofideismus

Ein Thema, das in diesem Rahmen nur gestreift werden kann, zum Teil aber

bereits anklang, ist die Wahrnehmung theologischer Entwürfe, die sich einer

positiven Rezeption der Aufklärung verdankten. Im ersten Jahrgang der Rivista

cristiana von 1873 findet sich ein diesbezüglich interessanter Beitrag von Filippo
Perfetti, einem einstigen Priester und Abt, der sich seit den 60er Jahren des 19.

Jahrhunderts als Kirchenkritiker profiliert und im Namen des Risorgimento die

weltliche Herrschaft des Papstes scharf kritisiert hatte, um seine Laufbahn als

Jurist an der Universität Perugia zu beschüessen.62 Dieser würdigte das offene
Vertreten eines Materialismus sogar als Akt aufrichtiger Kritik und Wahrheitssuche

— freilich eher im Sinne einer rhetorischen captatio benevolentiae. Perfettis

eigene Konzeption bestand darin, zu allererst den italienischen Katholizismus
als «dogmatische Religion», d.h. als Unterdrückung der religiösen Individualität
und Aufforderung zur äusserlichen Anpassung, zu definieren.63 Sein positiver
Gegenentwurf bestand darin, den christlichen Glauben «weder als wissen-

60 Zu Longo vgl. Vinay: Facoltà (Anm. 8), 116-118.
61 T. Longo: Alcune riflessioni sul primo capitolo della Genesi, Fede e vita, Jg. 2, Nr. 4 (April

1910) 111-115 (111): «rispetto dei diritti della Fede e di quelli della Scienza, mediante la

distinzione netta dei loro rispettivi dominî», mit Verweis auf G. Luzzi: Se sia o no possibile
riconciliare la Scienza con la Fede, Roma 1906.

62 Vgl. F. Perfetti: Ricordi di Roma, Florenz 1861. Zu ihm vgl. G. Ermini: Storia dellüniver-
sità di Perugia 2, Florenz 1971, 904f.

63 F. Perfetti: L'essenza del cristianesimo, RivCr 1 (1873) 217-227 (218): «La grande arte del

prete in Italia era di deprimere l'individualismo, il subiettivismo nella coscienza religiosa;
era come se avesse detto a ciascuno: Siate incredulo, poco importa, purchè la vostra miscre-
denza non dia troppo scandalo; ma se volete esser credente, dovete esserlo con esso me e

corne sono io.»



226 Lothar Vogel

schaftliche Doktrin noch als mystische Doktrin»64 zu charakterisieren, sondern
als Berührtsein von der Person Jesu: «Unterzieht das Neue Testament allen

Proben der Kritik, verwandelt die Wunder in Gleichnisse, die Geburt, die

Auferstehung und die Himmelfahrt in Symbole: Das, was unveränderlich bleibt

- man kann gleichsam sagen: trotz des Buchstabens und trotz der Kritik —, das

ist ein Mensch und seine absolute Heiligkeit, d.h. das Gleichsein des Menschlichen

und des Göttlichen vom moralischen Gesichtspunkt her.»65

Dies ist ein Ansatz, der die Ergebnisse der historisch-kritischen Methode

akzeptiert und theologisch auf sie antwortet, indem nicht mehr die Heilige
Schrift, sondern das Erlebnis der Person Jesu als zentrales Offenbarungsereignis

definiert wird. Hierin rezipiert Perfetti den im 19. Jahrhundert verbreiteten,
nicht zuletzt bei Wilhelm Dilthey auf Jesus angewandten Gedanken vom
unmittelbaren Eindruck der Persönlichkeit als in sich kohärenter Einheit.66 Diese

Vorstellung kann sich natürlich auf Rousseau berufen; im Grunde genommen
handelt es sich aber um einen nicht direkt aufklärerischen, sondern eher für
die Romantik kennzeichnenden Gedanken. In solchem Geiste hatte im Jahre
1863 Ernest Renan seine Vie de Jésus veröffentlicht,67 die vielleicht ebenfalls als

Inspiration Perfettis in Frage kommen könnte. Erst mehr als 10 Jahre später

goss Wilhelm Herrmann diesen Ansatz seitens der liberalen protestantischen

64 Ebd. 221: «nè come una dottrina scientifica, nè come una dottrina mistica».
65 Ebd. 225: «Sottoponete il Nuovo Testamento a tutti i reattivi della critica, mutate i miracoli

in parabole, la nascita, la risurrezione, l'ascensione in simboli, quel che rimane inalterabile,
si puô quasi dire non ostante la lettera e non ostante la critica, è un uomo e la sua assoluta

santità, cioè l'equazione sotto il punto di vista morale del divino e dell'umano.»
66 Dazu vgl. W Dilthey: Leben Schleiermachers 2. Schleiermachers System als Philoso¬

phie und Theologie, hg.v. M. Redeker (Gesammelte Schriften 14), Göttingen 1985, 486f.:

«Schleiermacher ist erfüllt vom Enthusiasmus für die Macht der Persönlichkeit. Erzogen
in der Herrnhutischen Religiosität, hatte er die Persönlichkeit Christi, wie sie in den christlichen

Überlieferungen fortlebt, als eine Kraft erlebt, die sein Inneres gestaltet hatte. Seine

biblische Kritik führte mit Recht auf die Kraft dieser Persönlichkeit selber auch die

Sagenbildung zurück, die sie umgibt; so schien sie ihm aus dem Kern dieser Persönlichkeit

gleichsam auszustrahlen. Und so führte er nun die geschichtliche Steigerung des

Gottesbewußtseins und des aus ihm folgenden Ideals eines höchsten Gutes in einem universalen

göttlichen Reiche auf die Persönlichkeit Jesu zurück.» Wesentlicher als die Frage nach der

Angemessenheit dieser Schleiermacher-Interpretation ist die sachliche Analogie zwischen
dem Zitat und der Denkweise Perfettis.

67 Vgl. D. Georgi: Leben-Jesu-Theologie/Leben-Jesu-Forschung, TRE 20, Berlin/New York
1990, 566-575 (571).



«Aufklärung» aus Sicht waldensischer Zeitschriften 227

Theologie in der Monographie «Der Verkehr des Christen mit Gott» von 1886

in die Form theologischer Reflexion.68

In der Folgezeit allerdings erscheinen der «Rationalismus» und auch die ka-

tegoriale Unterscheidung zwischen Naturwissenschaft und Religion wiederholt
als Inbilder einer beunruhigenden Fehlentwicklung. In Beiträgen zu Galileo

Galilei wird die Freiheit der Wissenschaft energisch verteidigt — und wenige
Seiten später liest man heftige Beschimpfungen Darwins.69 Im Jahre 1907 fiel

der Waldenserpfarrer Paolo Calvino70 mit aller Härte über das Projekt der

von einigen der «Religionsgeschichtlichen Schule» nahestehenden deutschen

Theologen liberaler Prägung herausgegebenen «Religionsgeschichtliche [n]

Volksbücherjn]»71 her, da es seines Erachtens auf die Negation der Göttlichkeit

Jesu hinauslief. All dies war für ihn zudem Anlass, an diese Polemik eine

Art Katalog von <fundamentals> anzuhängen: «Die Gewissheit einer göttlichen
Offenbarung, die Autorität dieser Offenbarung, deren Fülle in der Person Jesu

Christi, des Gottessohnes und Erlösers der sündigen Menschen, besteht: Diese

Wahrheiten, die uns so einfach, klar und wertvoll erscheinen, haben für diese

Herren ihren Wert verloren.»72 Der folgende Band (Jahrgang 1908) wurde —

anlässlich des 25. Jahrgangs der Zeitschrift — vom damaligen Herausgeber Gio-

('8 W. Herrmann: Der Verkehr des Christen mit Gott. Im Anschluß an Luther dargestellt,

Stuttgart 1886; dazu vgl. J. Röhls: Protestantische Theologie der Neuzeit 1. Die Voraussetzungen

und das 19. Jahrhundert, Tübingen 1997, 793f.
69 Besonders eindrücklich ist dieses Phänomen in RivCr 4 (1876) zu verfolgen. Neben der

in Anm. 55 genannten Polemik gegen Darwin enthält dieser Band auch folgende Beiträge:
A. Revel: Giosuè ha egli fermato il sole, a.a.O. 15-25; ders.: Processo di Galileo, ebd. 313-

324.353-365.
7" Zu Paolo Calvino vgl. Spini: Italia liberale (Anm. 3), 31; A. de Lange: Paolo Calvino (1846-

1931) und das Bild der «Glorreichen Rückkehr» in Deutschland (1870-1889), in: ders./G.
Schwinge (Hg.): Beiträge zur Waldensergeschichtsschreibung, insbesondere zu
deutschsprachigen Waldenserhistorikern des 18. bis 20. Jahrhunderts (Waldenserstudien 1),

Heidelberg u.a. 2003, 75-101.
71 «Religionsgeschichtliche Volksbücher für die deutsche christliche Gegenwart»: zu diesem

Projekt vgl. N. Janssen: Popularisierung der theologischen Forschung. Breitenwirkung
durch Vorträge und «gemeinverständliche» Veröffentlichungen, in: G. Lüdemann/M.
Schröder: Die Religionsgeschichtliche Schule in Göttingen. Eine Dokumentation, Göttingen

1987, 109-136 (113-119).
72 P. Calvino: Pubblicazioni di Teologia liberale in Germania, RivCr 24 (1907) 201-207 (201):

«la certezza di una rivelazione divina, l'autoritä di quella Rivelazione la cui pienezza sta nelle

persona di Cristo Gesù, Figlio di Dio e Salvatore degli uomini peccatori — quelle veritä che

a noi paiono cosi semplici e chiare e preziose - per quei signori han perduto il loro valore.»



228 Lothar Vogel

vanni Luzzi mit einem Katalog von fünf Kriterien eröffnet, die seines Erachtens

«die Basis» darstellen, die «unangetastet und unantastbar» bleiben müsse:

«1.) Ein himmlischer Vater, der gegenüber der Welt jenseitig, gleichzeitig aber in der
Welt gegenwärtig und jedem nahe ist, der ihn anruft.

2.) Die Sünde, nicht in jener Oberflächlichkeit, wie sie die moderne Spekulation er-
fasst, sondern jene tragische Wirklichkeit, die von der Schrift und der Erfahrung
bezeugt wird; die willentliche Rebellion, die das Geschöpf seinem Schöpfer entzieht;
die Schuld, die eine Strafe verdient; die Ansteckung der Unmoral, die auf diese Weise

das menschliche Wesen befleckt und es unfähig werden lässt, sich aus eigener Kraft
moralisch zu erlösen.

3.) Ein persönlicher Heiland, der göttlich und menschlich ist; nicht nur göttlich, da er

uns dann zu fern wäre; nicht nur menschlich, da er dann zu sehr wie wir und deshalb

unfähig wäre, uns zu retten; sondern göttlich und menschlich zugleich, wie es das

Evangelium verkündet.

4.) Ein ewiger Geist, der im Gläubigen das wirksam werden lässt, was Christus durch
sein Leben und seinen Tod potentiell für alle vollbracht hat.

5.) Das eine Wort Gottes, eine fortschreitende Offenbarung, für die die Schriften das

inspirierte Zeugnis sind.»73

In eine Diskussion über die Notwendigkeit positiver Dogmen wurde im Jahre

1909 auch der Waldenserpfarrer und einstige Altkatholik Ugo Janni verwi-

G. Luzzi: L'ora présente e l'orizzonte latino, RivCr 25 (1908) 3-12 (11 f.): «Moite cose si puô
esser disposti a rivedere, a rettificare; ma la base ha da rimanere intatta e intangibile; la base

che Dio ha posta, e che non si puô eliminare senza che crolli tutto quanto l'edificio. E la

base è questa:
1°) Un Padre celeste; trascendente l'universo, ma al tempo istesso immanente nell'universo

e sempre vicino a chiunque lo invoca.

2°) Il peccato; non il fatto superficiale concepito dalla speculazione moderna, ma il fatto

tragico affermato dalla Scrittura e dall'esperienza; la ribellione volontaria, che strappa la

creatura dal suo Creatore; la colpa, che mérita una pena; il virus immorale che cosi inquina
la natura umana, da renderla incapace a redimersi moralmente da sè.

3°) Un Salvatore personale; divino e umano; non divino soltanto, chè sarebbe troppo lon-
tano da noi; non soltanto umano, chè sarebbe troppo come noi, e quindi impotente a

salvarci; ma divino ed umano ad un tempo, come l'Evangelo l'annunzia.

4°) Uno Spirito eterno, che rende effettivo nel credente quel che Cristo ha per tutti virtual-
mente compiuto, con la sua vita e con la sua morte.
5°) Una parola di Dio, una Rivelazione progressiva, di cui le Scritture sono il documento

ispirato.»



«Aufklärung» aus Sicht waldensischer Zeitschriften 229

ekelt, der später in der Ökumene zu einer wichtigen Gestalt wurde.74 In seinem

zwei Jahre zuvor veröffentlichten «Philosophischen Katechismus»75 war Janni
dafür eingetreten, einen Grundbestand an Dogmen als organische Gesamtheit

positiv zu vertreten und nicht ihre Auflösung zuzulassen. Dafür hatte er

Beifall seitens des Philosophen Raffaele Mariano gefunden und dessen Lob
in der Rivista cristiana abdrucken lassen — verbunden mit der Einschätzung,
dass in der Waldenserkirche die «Harnackianer» (gemeint als Chiffre für ein

dogmenkritisches Christentum) eine vernachlässigbare Grösse seien.76 Genau

dies forderte jedoch den heftigen Widerstand seines Kollegen Giovanni Gril-
li77 heraus, der Janni unter dem Titel «Der Modernismus der Alten Kirche»

anklagte, «die Wege der Heiligkeit, die untrüglich zur Gottes schau führen» mit
intellektualistischen Operationen zu verwechseln. Christus und die Gemeinschaft

mit ihm treten — Grilli beruft sich hier auf die ersten Jahrhunderte der

Kirchengeschichte — in einen Gegensatz zur definitorischen Dogmatik.78 Als

eigenen theologisch-intellektuellen Hintergrund enthüllt Grilli dabei einen

Aufenthalt in Berlin, das Studium bei Adolf Harnack sowie den Einfluss
deutscher Theologen des 19. Jahrhunderts: Neben Schleiermacher wird auch der

als Pionier der Frömmigkeitsgeschichte bekannte Kirchengeschichtler August

74 Zu Janni vgl. C. Milaneschi: Ugo Janni, pioniere dell'ecumenismo (1865-1938) (Collana
délia Facoltà valdese di teologia 14), Turin 1979; F. Ferrario: Fermenti «pancristiani», in: G.

Spini: Italia di Mussolini e protestanti, hg.v. S. Gagliano, Turin 2007, 297-310.
75 U. Janni: Catechismo filosofico sulle fondamentali dottrine del Cristianesimo, Florenz

1907.
76 U. Janni (Hg.): Da una lettera di Raffaele Mariano ad Ugo Janni, RivCr 25 (1908) 181-184;

der Verweis Jannis auf die «Harnackianer» befindet sich ebd. 182, Anm. 1. Zu Mariano vgl.
V. Stella: Ideologie del secondo Ottocento, in: A. Balduino (Hg.): Storia letteraria d'Italia.
Nuova edizione 3. L'Ottocento, Padua 1997,1567-1732 (1610£).

77 Giovanni Grilli (geboren am 18.12.1865 in Praü und verstorben am 21.4.1957 in Lugano)
wurde nach Besuch der Lateinschule in Pomaretto und des Collegio in Torre Pellice sowie

nach Theologiestudium an der Scuola teologica in Florenz und der Universität Berlin im
Jahre 1893 zum Pfarrer ordiniert und wirkte bis zu seiner Emeriderung im Jahre 1935 in
den Waldenserkirchen von Mailand (1893-1895), Ancona (1895-1898), Chien und Borrello
(1898-1906), Pisa (1906-1908), Livorno (1908-1913), Florenz - via Manzoni (1913-1915),
Como (1915-1923) und Lugano (ab 1923). Wiederholt wurde er mit Delegationen ins
Ausland, vor allem nach Deutschland und in die Schweiz, betraut. Ich danke Frau Dr. Gabriella
Ballesio, Direktorin des Archivio storico in Torre Pellice, sehr herzlich für diese Auskünfte.

78 G. Grilli: Modernismo del cristianesimo antico, RivCr 26 (1909) 81-92 (84): «surrogheremo
i viali délia santità che ci conducono infallibilmente alla visione di Dio, colle passeggiate ac-

cademiche, colle deambulazioni intellettualistiche che ci menano tra le corna dei dilemmi».



230 Lothar Vogel

Neander mit seiner Formel pectus est, quodfacit theologum angeführt.'9 Daneben

fehlen auch ausdrückliche Bezüge auf den Symbolofideisten Auguste Sabatier

nicht.80 Dieses dezidiert liberale Profil verband sich mit einer überaus positiven

Einschätzung der von ihm in Berlin studierten historischen Jesus-Forschung
als erfüllende Freilegung des «Cristo eterno» nach langer intellektueller Suche

nach Gewissheit.81 Selbst stellt Grilli diese Entdeckung in die Traditionslinie
des Pietismus, Schleiermachers und eben Neanders.82 Die aufklärerische
Destruktion der Metaphysik und die romantische Flervorhebung der Persönlichkeit

und der Emotionalität bilden hier eine für das 19. und frühe 20. Jahrhundert
nicht untypische Synthese, die letztlich von dem mehr als 30 Jahre zuvor
entwickelten Modell Perfettis nicht weit entfernt ist.83

Janni reagierte auf Grilli mit einer Entgegnung, die den eigenen Standpunkt
nochmals hervorhob und ihn auf die Formel von der «Tatsache Christus»
verdichtete.84 Einen Beitrag ähnlichen Inhalts veröffentlichte er kurz darauf auch

in Fede e vita, wo er sich polemisch vom Symbolofideismus absetzte und
erklärte: «Christus, der reale Christus, der historische und lebendige Chrisms — die

Tatsache Chrisms — ist Gegenstand des Glaubens.»85 In diesem Sinne sprach

79 Ebd. 88f. (wo Neanders Satz mit «il cuore fa il teologo» übersetzt ist). Zu Grillis Studien
in Berlin vgl. auch B. Lovisa: Italienische Waldenser und das protestantische Deutschland
1655 bis 1989 (KiKonf 35), Göttingen 1994, 74 (wonach Grilli in Berlin sogar promovierte).

Zu Neander vgl. N. Heutger: Neander, August, BBKL 6, Bad Herzberg 1993, 518-520.
80 Grilli: Modernismo (Anm. 78), 87, Anm. 1.
81 Ebd. 88.
82 Ebd. 88f.
83 Vgl. auch G. Grilli: Tattica di lavoro nell'ambiente studentesco. Discorso pronunciato il

17 Novembre 1906 al Convegno degli Studend Cristiani sedente a Firenze (Federazione
Italiana degli Studend per la Cultura Religiosa), Firenze 1907, 7, wo bei aller legitimen
historischen Kritik die Begegnung mit dem Genius Jesu als Kern christlicher Erfahrung
postuliert wird. Interessant ist freilich auch, dass Grilli (ebd. 13) dort für die Arbeit mit
Studenten ein nach Zielgruppen differenziertes Vorgehen fordert: Jene mit bereits evangelischen

Studenten müsse einen «carattere esclusivamente positivo, espositivo ed apologeti-
co» haben, für die Masse der anderen hingegen einen «carattere critico» mit Verweisen auf
Harnack, die Symbolofideisten und die Modernisten, und zwar um ihre religiöse «apatia»

zu überwinden. Wenige Jahre vor der Auseinandersetzung mit Janni erscheint damit auch

bei Grilli die liberale Theologie noch als pädagogisches Mittel, nicht als bewusst vertretenes

Konzept.
84 U. Janni: II cristianesimo integrale. Risposta al Dott. Giovanni Grilli, RivCr 26 (1909) 121-

132: «il fatto Cristo».
85 U. Janni: L'«oggetto» della fede. Pensieri, Fede e vita, Jg. 2, Nr. 3 (Februar 1910) 79-84,



«Aufklärung» aus Sicht waldensischer Zeitschriften 231

Janni von einer «objektiven Realität der Offenbarung und der Gnade».86

Immerhin veranlasste dies Luzzi im folgenden Heft dazu, einen eigenen Beitrag

zur Bedeutung positiver Glaubensbekenntnisse zu veröffentlichen, in dem er
einen Mittelweg aufzuzeigen suchte: Das Bekenntnis sei stets dem Evangelium
untergeordnet, es sei nicht dazu da, persönliche geistliche Bedürfnisse zu

befriedigen, sondern entspreche kirchlichen und intellektuellen Erfordernissen.87

Ohne also dem «positiven» Geist Jannis direkt zu widersprechen, nahm Luzzi
damit eine Grenzbestimmung hinsichtlich der Bedeutsamkeit solcher Texte für
die persönliche Spiritualität vor. Dennoch blieben «liberale» Stimmen in der

waldensischen Theologie der Vorkriegsphase letztlich doch ein Minderheitenphänomen.

5. Rückblick

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die Epoche und die Gedankenwelt

der Aufklärung in den protestantischen Publikationsorganen zwischen

Risorgimento und erstem Weltkrieg nur eine geringe Rolle gespielt haben. Wo

Vertreter aufklärerischer Philosophie erscheinen, tun sie das im Grunde als

Repräsentanten einer bereits überwundenen Epoche. Dem entspricht, dass

nirgends der positive Begriff «Aufklärung» auf sie angewandt wird. Hier ist
allerdings zu beachten, dass die Aufklärung im englisch- und französischsprachigen
Diskurs grundsätzlich nicht als epochaler Einschnitt wahrgenommen wurde
und wird.88 Eine Entsprechung findet der Befund zur Aufklärungsrezeption
freilich darin, dass die Zahl theologischer Veröffentlichungen mit dezidiert
liberalem Profil überschaubar ist. Ins Auge fielen hier, mit generationsbedingten
Unterschieden, der Jurist Filippo Perfetti und die Pfarrer Giovanni Grilli und

Enrico Meynier, ferner die Professoren Giovanni Luzzi und Teodoro Longo.
Obwohl sich die waldensische Pfarrerschaft längst nicht mehr geschlossen aus

den Tälern rekrutierte,89 blieb in dem behandelten Zeitraum der Geist des

Réveil doch theologisch beherrschend. Viel leichter als die Rezeption der Aufklä-

hier 83: «Per noi cristiani positivi [...] l'oggetto délia fede è Cristo, il Cristo reale, il Cristo
storico e vivente: il fatto Cristo.»; Sperrungen im Original fett.

86 Ebd.: «realtà obiettiva della rivelazione e della grazia».
87 G. Luzzi: Problemi scottanti, Fede e vita, Jg. 2, Nr. 5-6 (Juli 1910) 133-140. Hierin spiegeln

sich Argumentationsmuster des gleichzeitigen Apostolikumsstreits in Deutschland.
88 Vgl. Beutel: Aufklärung (Anm. 1), 153.
89 Vgl. Spini: Italia liberale (Anm. 3), 322.



232 Lothar Vogel

rung und der liberalen Theologie fielen im übrigen im gleichen Zeitraum die

Annäherung an den laizistischen Geist des Freimaurertums90 und die Aufnahme

von Gedanken des religiösen Sozialismus, die sich in zahlreichen Beiträgen
und auch in eigens initiierten Zeitschriftenprojekten äusserten.91

Für ein vertieftes Verständnis dieses Befundes wäre es notwendig, die

behandelten italienischen Zeitschriften mit der protestantischen Publizistik
in Frankreich, an der sich die Waldenserzeitschriften häufig orientierten, in
Deutschland92, in der Schweiz und in Grossbritannien in Beziehung zu setzen.

Dies allerdings ist ein Forschungsprojekt, das über den Rahmen dieser Überlegungen

weit hinausginge.

Abstract
This article summarizes the view of the Enlightenment held in the various academic

journals of Italian Protestantism between 1870 and 1914. In general, publications such

as «Rivista cristiana», «Fede e vita» and «Bilychnis» do not bestow much space on the

Enlightenment; when the theme is treated, the judgment is usually rather negative. The

Enlightenment is treated, inside a theology dominated by the ideas of the Réveil, as a

movement that can defy and weaken Christian faith. The way in which the philosophy
of that period radicated in Roman Catholic context (Bergson, Blondel) viewed the

Enlightenment, however, was claimed to have overcome enlightened criticism of religion.
Some single articles, however, show also an opening towards the Enlightenment and

its reception into liberal theology.

Lothar Vogel, Rom

1,0 Vgl. ebd. 221-227; A. Comba: I valdesi e la massoneria prima e dopo l'Unità, in: G.P. Ro-

magnani (Hg.): La Bibbia, la coccarda e i tricolore. I valdesi fra due Emancipazioni (1798-
1848). Atti del XXXVII e del XXXVIII Convegno di studi sulla Riforma e sui movimenti
religiosi in Italia (T°tre Pelüce, 31 agosto-2 settembre 1997 e 30 agosto - 1° settembre

1998) (Collana délia Società di Studi Valdesi 18), Turin 2001, 493-504.
91 II Rinnovamento. Periodico Politico Religioso Sociale, hg.v. E. Meynierin Rom, 1903-1907,

und L'Avanguardia dei cristiani d'Italia preoccupati del dovere sociale, hg.v. G.E. Meille
in Neapel, 1908-1910. Gerade die beiden genannten Herausgeber veröffentlichten in der
Rivista cristiana, in Bilychnis und in Fede e vita zahlreiche Beiträge mit religiös-sozialistischen
Gedanken.

92 Vgl. in dieser Hinsicht: G. Mehnert (Hg.): Programme evangelischer Kirchenzeitungen im
19. Jahrhundert (Evangelische Presseforschung 2), Witten 1972, sowie die reichhaltigen
Informationen in K. Nowak: Geschichte des Christentums in Deutschland. Religion, Politik
und Gesellschaft vom Ende der Aufklärung bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts, München
1995.


	"Aufklärung" aus Sicht waldensischer Zeitschriften zwischen 1870 und 1914

