Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 3-4

Artikel: "Aufklarung" aus Sicht waldensischer Zeitschriften zwischen 1870 und
1914

Autor: Vogel, Lothar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877779

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Aufklirungy aus Sicht waldensischer Zeitschriften
zwischen 1870 und 1914

1. Rabmenbedingungen

Die Bedeutung der Aufklirung als Epoche und vor allem als philosophischer
Stromung fiir die Geschichte und Kirchengeschichte Europas und Nordamerikas
kann heute nicht mehr in Frage gestellt werden. Ohne hier auf das schwierige
Problem einer Definition oder der Einheitlichkeit der Aufklirung eingehen zu
kénnen, sei hervorgehoben, dass sie fiir eine Form philosophischer Reflexion
steht, die beansprucht, die Grundfragen des Lebens ohne dogmatische Voraus-
setzungen, d.h. geleitet allein von allgemein als verniinftig teilbaren Kriterien, zu
bedenken — und diese Reflexionen auch erzieherisch einzusetzen, um die Men-
schen aus ungerechtfertigten Vorgefasstheiten zu intellektueller Autonomie zu
befreien. Gerade damit aber bedeuteten die Anfragen, welche die Aufklirer in
offentlichkeitswirksamer Weise an die Theologie richteten, eine Herausforde-
rung, die im Bereich des Religiosen scheinbare Selbstverstindlichkeiten in Zwei-
fel zog — ein Prozess, der auf Dauer auch mit Konsequenzen fiir die soziale
Rolle der christlichen Kirchen verbunden war.! Die Reaktion darauf seitens der
Theologie als universitirer und zugleich kirchlicher Wissenschaft war uneinheit-
lich. In der protestantischen Theologie, besonders im franzésischsprachigen und
deutschsprachigen Bereich, entwickelte sich eine durchaus ernsthafte Rezeption
der Aufklirung. Dies fithrte — gemeinsam mit einer Neugewichtung der religio-
sen Erfahrung — bis hin zur liberalen Theologie oder zum Symbolofideismus mit
seiner kategorialen Unterscheidung von existentieller fo: und inhaltlicher croyance.
In Gestalt positivistischer und zum Teil erwecklicher Entgegnungen zieht sich
daneben eine Linie der Abwehr aufklirerischer Anfragen und ihrer theologischen
Rezeption bis in die kirchliche Gegenwart durch. In ihrer Antithese ist diese Ten-
denz ihrerseits allerdings von aufklirerischen Voraussetzungen keineswegs frei.”

! Dazu vgl. A. Beutel: Aufklirung in Deutschland (KIG 4/02), Goéttingen 2006, bes.
151-169 und 373-375; H. Schneider: Frithe Neuzeit. Teil B: Der Protestantismus, in: Th.
Kaufmann/R. Kottje (Hg.): Okumenische Kirchengeschichte, Bd. 2. Vom Hochmittelalter
bis zur frithen Neuzeit, Darmstadt 2008, 514-531.

2 Uberblicke bieten A. Encrevé: Das protestantische Denken, in: M. Greschat (Hg): Die

ThZ 3.4/68 (2012) S. 211-232



212 Lothar Vogel

Die Situation der Waldenserkirche und der in ihr betriebenen Theologie
zeichnete sich durch drei Eigenheiten aus. Zum einen handelte es sich um den
Diskurs einer kleinen Minderheit im Gegeniiber zu einer vorherrschenden ka-
tholischen Kirche,® innerhalb derer sich das Problem der Aufklirung und der
im Laufe des 19. Jahrhunderts aus ihr abgeleiteten Konsequenzen in Gestalt der
Diskussion um den Modernismus stellte.* Zum andern war die Theologie die-
ser kleinen reformierten Kirche entscheidend durch den Genfer Révei/ geprigt,
der sich aus einer Abgrenzung gegen eine von der Aufklirung bestimmte Hal-
tung der dortigen theologischen Fakultit und der Mehrheit der Pfarrerschaft
entwickelt hatte.” In Genf war es nimlich nicht nur zur Ausbildung einer er-
wecklich geprigten Freikirchlichkeit, sondern auch zur Grindung der von der
theologischen Fakultit der Genfer Akademie unabhingigen Ecole de théologie
im Oratoire im Jahre 1832 gekommen.® Wenig spiter, im Jahre 1847, war auch
in Lausanne — nach Bildung einer staatsunabhingigen erweckten Freikirche —
eine Faculté libre als Gegenmodell zur staatlichen Akademie er6ffnet worden.’
Fir die Waldenserkirche waren diese Vorginge bedeutsam, studierten doch vor
Grindung der Sexola teologica in Torre Pellice im Jahre 1855 (deren Bezeichnung
sich am Genfer Vorbild orientierte) die meisten angehenden Waldenserpfarrer
in Genf und Lausanne, und zwar in der Regel am Oratoire bzw. an der Faculté
libre.® Als weiterer fur die Frage der Aufklirungsrezeption bedeutsamer Faktor

Geschichte des Christentums 11, Freiburg 1.Br. 2010, 40-105.353-411]; J.A. Steiger: Ratio-
nalismus, RGG 7, Tubingen 2004, 49-52.

3 Zur Geschichte der Waldenserkirche im 19. und 20. Jahrhundert vgl. V. Vinay: Storia dei
valdesi 3. Dal movimento evangelico italiano al movimento ecumenico (1848-1978), Turin
1989. Einen statistischen Uberblick iiber den italienischen Protestantismus bietet G. Spini:
Italia liberale e protestanti, Turin 2002, 85.

K Vgl. W. Dantine/E. Hultsch: Lehre und Dogmenentwicklung im Rémischen Katholizis-
mus (HDThG 3), Gottingen 1984, 331-337; M. Guasco: Modernismo. 1 fatti, le idee, i
petsonaggi, Cinisello Balsamo 1995.

> G. Spini: Risorgimento e protestanti, Neuausgabe Mailand 1989, 85-105.188-194 (zu
Beckwith); Vinay: Storia (Anm. 3), 27 (Verweis auf den Waldenserpfarrer Amedeo Bert,
der an der Genfer Akademie studiert hatte); U. Gastaldi: Movimenti di risveglio nel mondo
protestante. Dal «Great Awakeningy» (1720) ai «Revivals» del nostro secolo (PBT 21), Turin
1989, 126-131.

2 Vel. dazu R. Pfister: Kirchengeschichte der Schweiz 3, Zirich 1985, 171-178; Gastaldi:
Movimenti (Anm. 5), 87-106.

! Vgl. C.-A. Keller: Lausanne, Universitit, TRE 20, Berlin/New York 1990, 504.

8 Einen Uberblick bictet V. Vinay: Facolta valdese di teologia 1855-1955, Torre Pellice 1955,



«Aufklirungy aus Sicht waldensischer Zeitschriften 213

ist zu bertcksichtigen, dass die Waldenserkirche soziologisch und mentalitits-
geschichtlich zunehmend ihre Einheitlichkeit verlor. Mit der Grindung des
Comitato di evangelizzazione (1860), das bewusst das traditionell als Gottesdienst-
und Theologiesprache gepflegte Franzosisch hinter sich liess, nahm man das
gerade entstechende Konigreich Italien als evangelistischen Wirkungsbereich
an, was zur Entstehung eines Netzes von waldensischer Prisenz vom Piemont
bis nach Sizilien fuhrte.” Ohne dass die Waldenserkirche in dieser Hinsicht
eine Monopolstellung eingenommen hitte (neben ihr waren methodistische
und baptistische Missionswerke titig, ferner existierten die verschiedenen Aus-
formungen von Chiesa libera’), und ohne dass diese Bemihungen numerisch
Gbermissige Erfolge gehabt hitten, traten nun neben die vom Révei/ geprigte
Kirche der Tiler Elemente recht unterschiedlichen Charakters, die teils im ge-
bildeten Biirgertum, teils aber auch in der Arbeiterschaft oder in der Landbe-
volkerung verwurzelt waren.'

Ziel dieses Beitrags ist es, die Wahrnehmung der Aufklirung und der Auf-
klirungsphilosophie in ausgewihlten protestantischen Zeitschriften vornehm-
lich waldensischer Provenienz im Zeitraum zwischen 1873 und dem Beginn
des ersten Weltkriegs herauszuarbeiten. Die zeitliche Abgrenzung ergibt sich
zum einen daraus, dass erst seit der Grindung der von der Secxola teologica in
Florenz getragenen Rivista cristiana im Jahre 1873 eine Zeitschrift vorliegt, die
— uber Nachrichten und biblische Besinnungen hinaus — theologische Refle-
xionen bietet, die fur die hier angegangene Fragestellung relevant sind. Zwar
gab es seit 1848 eine zeitweise monatlich, zeitweise wochentlich erscheinende
Waldenserzeitung mit wechselndem Titel L’Echo des Vallées oder Le Témoin,"?
diese Publikationen jedoch beziehen sich, wenn sie denn je kirchengeschichtli-
che Themen aufnehmen, allenfalls auf die Reformationszeit zuriick und bieten
daher fiir die hier verfolgte Fragestellung keinen Anhalt. Seit dem Anfang des
Kriegs — und noch mehr mit dem Einsetzen der Dialektischen Theologie und
dem Beginn des Faschismus in den Nachkriegsjahren — 6ffneten sich dann neue

45-49.

z Vinay: Storia (Anm. 3), 31-179; Spini: Italia liberale (Anm. 3), 19£.151-157.

' Einen Uberblick bietet Spini: Italia liberale (Anm. 3), 159-219. Vgl. auch D. Maselli: Tra
risveglio e millennio. Storia delle Chiese cristiane dei fratelli, 1836-1886, Florenz 1974.

" Vgl. dazu Spini: Italia liberale (Anm. 3), 151-157.

2 Vgl Spini: Risorgimento (Anm. 5), 278-280; ders.: Italia liberale (Anm. 3), 101-104.



214 Lothar Vogel

und anders gelagerte Problemfelder, die hier ausgeklammert bleiben. Was die
herangezogenen theologischen Zeitschriften betrifft, so liegt der Schwerpunkt
auf der bereits erwihnten Rzvista cristiana, daneben werden die Zeitschriften
Fede e vita (ab 1908, Organ der Federazione Italiana degli Studenti per la cura religiosa,
die sich als italienischer Zweig des YMCA verstand)" und Béhchnis (ab 1912,
verantwortet von Ludovico Paschetto und Dexter Gooch Whittinghill, zwei
Dozenten am in Rom eingerichteten baptistischen Seminar)' in die Uberle-
gungen einbezogen. Alle drei Zeitschriften sind als Organe zu verstehen, die
sich an eine theologisch und philosophisch gebildete oder zumindest interes-
sierte Leserschaft richteten. An einen breiteren Leserkrets richtete sich zudem
die italienischsprachige waldensische Wochenzeitung I.'Eco della 1/erita (1863-
1874)", der im Jahre 1881 das interdenominationale Projekt I 'Italia evangelica
(bis 19006) folgte. Hinzu kam seit 1903 I/ Rinnovamento; ab 1908 wurden die bei-
den Otrgane zu La Luce zusammengefihrt.'® Fir die Frage nach der Wahrneh-
mung und Bewertung der Aufklirung bietet diese breitgeficherte Landschaft
an Wochenzeitschriften aber nur sehr begrenzt Material.

Generell fillt auf, dass sich die kirchengeschichtlichen Beitrige in simtli-
chen Organen auf die italienische Reformation und das 17. Jahrhundert mit
seinen Waldenserverfolgungen konzentrieren; in diesem Bereich hat in der Ri-
vista cristiana besonders der Scuola-Professor Emilio Comba, der am Oratoire
studiert hatte und dort Schiler von Jean-Henri Merle d’Aubigné geworden
war,!” Artikel publiziert, die bis heute ihre Bedeutung bewahrt haben.' Ar-
tikel iiber das 18. Jahrhundert sind hingegen ausgesprochen rar und fehlen
in den erwihnten Wochenzeitschriften praktisch vollig. Entsprechend einem
weitreichenden Konsens der protestantischen Kirchengeschichtsschreibung
des 19. Jahrhunderts erscheint dabei die Reformation durchgehend als Eroff-

3 Spini: Italia liberale (Anm. 3), 320-322.

' Ebd. 331-335; L. Demofonti: La Riforma nell’Italia del primo Novecento. Gruppi e riviste
di ispirazione evangelica (Centro alti studi in scienze religiose 1), Roma 2003, 89-148.

'*  Spini: Italia liberale (Anm. 3), 141.

16 Dazu vgl. ebd., 315-335.

7 Vgl. Vinay: Storia (Anm. 3), 333.

' Als Beispiele seien genannt: E. Comba: Baldo Lupetino, RivCr 3 (1875) 5-20.49-70; ders.:
Un sinodo anabattista a Venezia anno 1550, RivCr 13 (1885) 21-24.83-87; ders.: Calvino
a Ferrara, RivCr 13 (1885) 161-170; ders.: Lutero pellegrino a Roma, RivCr NS 2 (1900)
21-29.52-58.94-99.



«Aufklirungy» aus Sicht waldensischer Zeitschriften 215

nung jener Neuzeit, der man auch die eigene Gegenwart zuordnet, und als
Epoche, in der Toleranz und geistige Freiheit grundgelegt worden sind."” Ein
sich wiederholendes Stichwort ist dabei der «libero esame»®, d.h. die italieni-
sche Ubertragung des franzésischen Begriffs «libre exameny», dutch den die
freie und unvoreingenommene Prifung eines Gegenstands als Grundbestand-
teil protestantischer Identitit definiert und historisch — trotz des Mangels an
Belegen fur das 16. Jahrhundert — aus der Reformationszeit abgeleitet wird.
Dies war und ist ein vor allem im franzosischen Protestantismus verbreiteter
Gedankengang.”

In der deutschen Forschung hatte dann um die Wende zum 20. Jahrhundert
die Diskussion zwischen Adolf Harnack, welcher die traditionelle Lesart der
Reformation im Kern verteidigte, und Ernst Troeltsch, der den Epochencha-
rakter der Aufklirung als Grundlegung der Modernitit hervorhob, das Be-
wusstsein von der histotischen Bedeutung des 18. Jahrhunderts erhéht.?? Diese
Debatte findet jedoch vor dem ersten Weltkrieg in Zeitschriften des italieni-
schen Protestantismus keinen Niederschlag, Kennzeichnend fiir die kirchen-
geschichtliche Wahrnehmung besonders der Rivista cristiana ist zudem eine
emphatisch nationale Perspektive, die der Stimmung des Risorgimento und
der sich daran anschliessenden Jahrzehnte (mit ihrer zum Teil antipipstlichen
Ausrichtung) entspricht und zugleich die Entscheidung der Waldenserkirche
reflektiert, sich als protestantische Kirche im neuentstandenen italienischen
Nationalstaat zu definieren.” Fur die hier erfolgte Fragestellung ergab sich da-
raus das weitere Problem, dass — zumindest nach dem Forschungsstand der
Zeit und bei Ausklammerung des Jansenismus — die italienische Kultur des
18. Jahthunderts wenig Ankniipfungspunkte zur Darstellung der Aufklirung
bot. Schliesslich ist auch die meist «erweckte Perspektive» der waldensischen

Vgl. S. Ehtenpreis/U. Lotz-Heumann: Reformation und konfessionelles Zeitalter (Kon-
troversen um die Geschichte), Darmstadt 2002, 2-6.20f,; U. K6pf: Reformation, RGG 7,
Tubingen ‘2004, 158.

4 Genannt seien: B. Pons: Brevi cenni (Anm. 25), 372, sowie der Bericht uiber einen Rous-
seau-Vortrag des Genfer Pfarrers Frank Thomas von 1912 (dazu s.u. Anm. 43),

Zu diesem Motiv vgl. A. Encrevé: Libre examen, Encyclopédie du protestantisme 2, Paris/
Genf 1995, 898f.

Vgl. die Zusammenfassung in A. Borgstedt: Das Zeitalter der Aufklirung (Kontroversen
um die Geschichte), Darmstadt 2004, 41f.

% Vgl E. Comba: Ai lettori, RivCr 13 (1885) 3f; als Zielsetzung der Zeitschrift wird hier
angegeben, das neue Italien auf dem Evangelium Christi zu errichten.

21

22



216 Lothar Vogel

Theologenschaft des 19. Jahrhunderts zu berticksichtigen; sie legte es nahe,
sich von den kirchen- und christentumskritischen Elementen der Aufklirung
abzugrenzen.

2. Voltaire und Roussean: Zwei Aufklarer in waldensischer Sicht

Die beiden Symbolfiguren fir die Darstellung der Aufklirung in den wal-
densischen Zeitschriften sind, entsprechend ihrer insgesamt frankophonen
Orientierung, Jean-Jacques Rousseau und Voltaire. Im Jahre 1878, d.h. an-
lasslich des 100. Todestages beider Philosophen, widmete ihnen in der Ripista
cristiana Bartolomeo Pons einen langeren Beitrag, Der Waldenserpfarrer Pons
war iber Jahrzehnte Direktor des Verlags SI.R.PE. (Soceta itakiana per le pubbli-
cagioni religiose evangeliche), welcher die erwihnten evangelischen Zeitschriften
vertrieb, und Herausgeber von 1. '[1alia evangelica®* Der Grundton seines Arti-
kels geht bereits aus den einleitenden Bemerkungen hervor. Diese schliessen
an die Tatsache an, dass dieses Jubildum in Paris (wo beide im Jahre 1794,
d.h. wihrend der kirchenfeindlichen Phase der Franzosischen Revolution,
gleichsam als antikirchliche Gegen-Heilige im Panthéon ihre letzte Ruhestit-
te gefunden hatten) Anlass zu Festlichkeiten war, die im Falle Voltaires noch
dazu genau auf den Himmelfahrtstag fielen: «So gedachten an genau jenem
Tage, an dem die Christen die Himmelfahrt des Herrn Jesus Christus feiern,
die Ungliubigen und Thresgleichen des Todes Voltaires»” Ziel des Beitrags
sel es, sowohl Rousseau als auch Voltaire so darzustellen, «wie sie waren, und
nicht mehr eingehullt in die Wolken der Apotheose, die das Heidentum er-
fand, um das Laster zu vergrossern und wenige Funken an Tugend in einen
glinzenden Heiligenschein zu verwandeln.»* Die Hermeneutik des Artikels
ist damit umrissen: Rousseau und Voltaire reprisentieren eine antichristliche
und heidnische Geisteswelt. Der aufklirerische Anspruch des Autors ist es,
thre irrige Glorifizierung zu destruieren und damit die Wahrheit des christli-
chen Glaubens zu verteidigen.

#  Spini: Italia liberale (Anm. 3), 140-142.

»  B. Pons: Brevi cenni sopra Voltaite e Rousseau, RivCr 6 (1878) 369-383.414-427 (369):
«Cosi, nel giorno stesso in cui i Cristiani festeggiano 1" Ascensione del Signor Gesu Cristo,
gl’increduli e simili commemoravano la mworte di Voltaire.»

< Ebd. 370: «affinché Voltaire e Rousseau ci appariscano quali furono e non piu avvolti nelle
nubi dell’apoteosi che il paganesimo invento per aumentare il vizio e trasformare in aureola
di luce poche scintille di virta.»



«Aufklarungy aus Sicht waldensischer Zeitschriften 217

Die Darstellung Voltaires legt den Akzent auf das «Ecrasez Pinfamel», mit
dem der franzosische Aufklirer zum Kampf gegen die Kirche aufrief. Ferner
wird betont, dass Voltaire und auch die anderen franzdsischen Aufklirer — im
Widerspruch zur spiteren Tendenz der katholischen Kirchengeschichtsschrei-
bung, die Aufklirung aus der Reformation abzuleiten — keineswegs eine pro-
testantenfreundliche Haltung vertraten.”” Was metaphysische Fragen betrifft,
so schildert Pons Voltaire als Materialisten, der die kategoriale Unterscheidung
zwischen Geist und Matetie in Frage stellte, was ihn zu einer emphatischen
Antithese veranlasst: «Ja, der Korper ist Materie; das Denken ist es nicht. Ken-
nen wir etwa die Beziechungen, die zwischen der Materie und dem Denken
bestehen? Ist das dch> des Korpers dasselbe wie das dchy des Denkens? Fiir
uns ist das Denken ein Geheimnis, das wir weder im Geist noch im Kérper zu
erfassen vermogen»™ Die deistischen Aussagen des Philosophen erscheinen
von dort aus als Schutzbehauptungen, mit denen die Geltung der Moral auf-
rechterhalten werden soll — was ihm seitens des Waldensertheologen den breit
ausgefithrten Vorwurf der Heuchelei («dpocrisia») eintrigt.”

Etwas ausgewogener ist die Darstellung Rousseaus, bei dem immerhin
seine reformierte Erziehung in Genf in Rechnung zu stellen war. Der zur
Konversion fithrende Aufenthalt im HL-Geist-Spital in Turin wird von Pons
ambivalent beurteilt: Zum einen gesteht er durchaus zu, dass der Einfluss ka-
tholischer Lehrer bei Rousseau zu einer moralischen Besserung gefiihrt habe,
zum andern freilich fihrt er auf dieselben (und nicht aut die Genfer Zeit) die
Hinwendung zu einem Deismus zurtck, der jede Art «ibernatiirlicher» Of-
fenbarung ablehnte.”” Dem bekannt tiefen Einfluss der Aufklirung auf das
Genfer Reformiertentum wird damit keine Riickwirkung auf den Philosophen
zuerkannt; stattdessen idealisiert Pons — von den Kategorien eines Erweckten
des 19. Jahrhunderts aus — implizit das Erbe, das die Stadt Calvins zu Beginn
des 18. Jahrhunderts einem wachen Geist vermitteln konnte. Aufgrund seiner
Wiederentdeckung des Gefihls und der Leidenschaft habe Rousseau sich je-

7 Ebd. 372.
#  Ebd. 378: «Ma il corpo & materia; il pensiero non lo & Conosciamo noi i rapporti esistenti
tra la materia e il pensiero? Quell’io corpo ¢ egli il medesimo che quell’io pensiero? Il pen-
siero ¢ per noi un misterio che non perveniamo a concepire neé nello spirito né nel corpo».
¥ Ebd. 379-382.

i Ebd. 414. Zum biographischen Hintergrund vgl. G. R. Schmidt: Rousseau, Jean-Jacques

(1712-1778), TRE 29, Berlin/New York 1998, 441.



218 Lothar Vogel

doch zum Antipoden des Rationalisten Voltaire entwickelt.”® Zudem behaup-
tet Pons, unter Berufung auf Victor Hugo, eine Geistesverwandtschaft zwi-
schen Rousseaus Idealisierung des barbarischen Urstands des Menschen und
der Gewaltherrschaft Robespierres. Hauptargument ist dabei seine Forderung
einer «religion civile» zur Sicherung der Gesetze und des «contract social» — ein
Gedanke, der nach Pons zutiefst der Gewissensfreiheit widerspricht, da den
Gesetzen gegeniiber nicht nur Gehorsam, sondern Glaube gefordert wird, und
der zudem die Vorliebe des Philosophen fir den Katholizismus erklirt, «wo
das Individuum in der Masse absorbiert ist.»*

Einerseits erfahrt Rousseau aus diesen Grinden eine noch schirfere Zensur
als Voltaire: «Wenn es Voltaire gelang, den Geist zu filschen, so tat Rousseau
noch Schlimmeres, auch wenn er es nicht wollte: Er filschte das Herz»*. An-
dererseits freilich wird ihm ein «Glaube», wenn auch im Sinne der «natiirlichen
Religion», durchaus zugestanden. Ein Sinn fir die Offenbarung sei bei ihm
freilich nicht festzustellen. Da er aber — im Gegensatz zu Voltaire — die Religion
nicht zu zerstoren, sondern fiir sie zu werben gesucht habe, sei sein Einfluss
auf die Zeitgenossen im Ganzen dennoch positiv zu beurteilen.** Das Gesamt-
urteil dieser Studie tber zwei fithrende Vertreter der Aufklirung ist am Ende
aber doch unzweideutig und reflektiert zugleich die theologischen Uberzeu-
gungen des Autors: «Voltaire und Rousseau haben eine Seele, die von gesunden
und fest geglaubten und entschieden praktizierten Prinzipien entleert ist. Da-
her kommt ihr grosser Ruhm. Deshalb verkérpern sie ihr Jahrhundert»® Nicht
nur zwei bedeutende Vertreter der Aufklirung, sondern die gesamte Epoche
erscheint damit als eine Phase des Verfalls, der freilich durch die anschliessende
Erweckung (zumindest in religios elitirem Kontext) iberwunden worden ist.

Zumindest Rousseau wurde 34 Jahre spiter, im Jahre 1912 anlisslich seines
200. Geburtstags, nochmals Gegenstand eines ausflihrlicheren Artikels der Ri-
vista cristiana, verfasst diesmal von Enrico Meynier. Dieser publizistisch ebenfalls

' Pons: Brevi cenni (Anm. 25), 415.
2 Ebd. 418: «dove I'individuo ¢ assorbito nella massa.»
»  Ebd. 420: «Se Voltaire riesci a falsar la mente, Rousseau fece peggio, suo malgrado; egli

falso il cuore.»
*  Ebd. 421-424.
% Ebd. 426: «Voltaire ¢ Rousseau hanno 'anima vuota di sani principii fermamente creduti
e fermamente praticati. Ecco il perche della lor gran nomea; ecco perche rappresentano il

secolo.y



«Aufklirungy aus Sicht waldensischer Zeitschriften 219

sehr aktive Waldenserpfarrer, der regelmassig in der Revista cristiana verdftent-
lichte und mehrfach vom religiésen Sozialismus bestimmte Zeitschriftenpro-
jekte auf den Weg zu bringen suchte, brachte in diesen Jahren wiederholt auch
Elemente liberaler Theologie Harnackscher Prigung in die Diskussion ein.*
Es handelt sich bei diesem Beitrag im Wesentlichen um ein Florilegium aus
Rousseau-Zitaten, die darauf zielen, die religise Gedankenwelt des Philo-
sophen zu erldutern. Besonders die Hochschitzung, die Rousseau Jesus als
moralischer Personlichkeit entgegenbrachte, veranlasst Meynier zu folgender
Bewertung: «Der Deismus Rousseaus ist also nicht so blass und kalt wie jener,
den wir bei Voltaire finden, der trotz seines Glaubens an Gott nicht zogert,
die Ideen Rousseaus licherlich zu machen.»®” Abschliessend verweist Meynier
noch auf einen spiten, erst im Jahre 1858 wieder aufgefundenen Text, in dem
Rousseau kurz vor seinem Tode seine Riickkehr zu einem aus seiner Sicht «po-
sitiven» Christentum erklirt zu haben scheint.”® Im TLaufe einer Generation
erfolgt damit eine etwas positivere Bewertung beider Personlichkeiten; auch
Voltaires Deismus wird nun als historische Gegebenheit anerkannt und nicht
als «ipocrisia» eines reinen Materialisten gebrandmarkt. All dies dndert aber
nichts daran, dass der Massstab auch bei Meynier ein «positives», d.h. auf der
Offenbarung und auf dem Bekenntnis von definierten Glaubensinhalten be-
ruhendes Christentum bleibt. Weder der Symbolofideismus noch eine liberale
Theologie Harnackschen Typs sind damit im Kern als das theologische Profil
des Autors auszumachen, auch wenn Meynier selbst eine Lesart des Symbo-
lofideismus zu entwickeln suchte, die mit seinen Auffassungen konvergierte.”

Diese Haltung spiegelt sich auch in einer handbuchartigen Gesamtdarstel-
lung der Kirchengeschichte, die Meynier im Jahre 1924 verdffentlichte und
deren Vorrede von einem langen Zitat aus Harnacks «Wesen des Christen-

% Zu Meynier vgl. Spini: Italia liberale (Anm. 3), 315.319f,

7 E. Meynier: Le idee religiose di Gian Giacomo Rousseau, RivCr 39 (1912) 118-122 (121):
«Dunque, non ¢ un pallido e freddo deismo quello di Rousseau, come lo vediamo nel Vol-
taite, il quale malgrado la sua fede in Dio, non dubita punto di mettere in ridicolo le idee di
Rousseaun

#  Ebd. 121f; das gebotene Zitat findet sich in ].-]. Rousseau: (Euvres et correspondance
inédites, hg.v. M.G. Streckeisen-Moultou, Paris 1861, 185: «il ne fallait que I'entendre une
fois pour étre persuadé: on sentait que le langage de la vérité ne lui cottait rien, parce qu’il

en avait la source en lui-méme»
¥ E. Meynier: Il fideismo, RivCr 37 (1910) 233-236.



220 Lothar Vogel

tums» dominiert wird.*

Neben einer Wiederholung der soeben beschriebenen
Interpretation von Voltaire und Rousseau finden wir dort die These, dass die
aufklirerische Kirchenkritik den Protestantismus nur deshalb getrotfen habe,
weil man den Katholizismus (dem die Kritik eigentlich hatte gelten miussen)
mit dem Christentum insgesamt verwechselt habe. Die aus dem Geist der Auf-
klirung hervorgehende Revolution sei eine notwendige Erneuerung gewesen,
«um die Ideen der Freiheit und Briderlichkeit in den anderen Lindern Euro-
pas auszubreiten, die nicht der Wohltat der protestantischen Reform teilhaftig
geworden waren»*' Die particula veri der Aufklirung besteht also darin, Aspekte
der Reformation gleichsam in katholischem Kontext nachzuholen. Dem Pro-
testantismus hat sie daher nichts Substantielles zu sagen. Ernst Troeltschs kri-
tische Ubetlegungen zur (Nicht-)Modernitit der Reformation erscheinen nicht
einmal in kritischer Abgrenzung. Sie standen offenbar ausserhalb des Focus
seiner Reflexion.

Erwihnt sei, dass die Zeitschrift Bi/ychnis anlisslich des Jubilaums von 1912
ebenfalls einen Beitrag zu Rousseau druckte, allerdings lediglich die Uberset-
zung eines Artikels, den Raoul Allier in der franzosisch-reformierten Zeitschrift
Le Semenr veroffentlicht hatte. In thm wurde die positive Bedeutung Rousseaus
fur die protestantische Theologie im Sinne der Wiederentdeckung des Gefiihls
und einer Vorbereitung der Theologie Schleiermachers und Alexandre Vinets
(und damit implizit auch des Réveil) gewirdigt.*” Angesichts des Programms
von Bilychnis, einer Vielzahl von Positionen eine Plattform zu bieten, konnte
an dieser Stelle eine weniger positive und eher am Symbolofideismus orientiere
Stimme in den italienischen Diskurs Eingang finden. Erwihnt wurde ferner
der Jubiliumsvortrag eines Genfer Pfarrers namens Frank Thomas, dem zu-
folge das Prinzip der freien Prifung im Gewissen aus Rousseau «den protes-
tantischsten der Protestanten» gemacht hat — dies verbunden mit seinem be-
rihmten Zitat, in der protestantischen Religion sterben zu wollen.* Wesentlich
dezidierter als in der in der Waldenserkirche beheimateten Rzvista cristiana wird

et Ders.: Storia del cristianesimo dalle origini fino ai nostri giorni, Florenz 1924.

Ebd. 276: «per spandere e ravvivare le idee di liberta e di fratellanza negli altri paesi d’Fu-
ropa che non avevano avuto il beneficio della Riforma protestante.»

2 R. Allier: A proposito di J.-]. Rousseau, Bilychnis 1 (1912) 335-337.

“ Ebd. 372-374 (als Text der Redaktion): Die Methode der freien Gewissenspriifung «fa di
lui il pit protestante dei protestanti».

41



«Aufklirungy» aus Sicht waldensischer Zeitschriften 221

hier, in einer Zeitschrift mit baptistischer Herausgeberschaft, Rousseau in die
Geschichte des Protestantismus reintegriert.

3. Immannel Kant aus Sicht des italienischen Protestantismus
In der Rivista cristiana wurde Immanuel Kant erst im Jahre 1909 erstmals Ge-
genstand der Betrachtung, zudem in recht indirekter Weise. Ein Beitrag von
Mario Falchi, Direktor des Lyzeums in Torre Pellice,* Uber die Entwicklung
der Astronomie als Naturwissenschaft trug den auf den Abschluss der «Kritik
der praktischen Vernunft» anspielenden Titel «Die Augen gerichtet auf den
gestirnten Himmel».* Nachdem der erste Absatz diesen Bezug ausdriicklich
hergestellt und die in dem Zitat enthaltene Verkniipfung von Asthetik und Mo-
ral als vorbildlich betont hat, wendet er sich, freilich ohne die philosophische
Dimension zu vertiefen, der naturwissenschaftlichen Themenstellung zu. Erst
im Schlussabschnitt taucht die religise Thematik wieder auf — mit der Frage:
«Was bedeutet das alles?». Die Antwort Falchis geht aus von Psalm 19,1 («Die
Himmel erzihlen die Ehre Gottesy) und stellt auf dieser Basis die Lebendigkeit
der Schopfung heraus: «Sie erzihlen, und in ithnen ist das Leben, denn wer er-
zihlt, hat Leben. Und die Idee eines skeptischen und trockenen Materialismus
zerbricht an ihnen.»* Die Rezeption Kants endet also mit einem erwecklichen
Plidoyer gegen den Materialismus, das von den Intentionen des Konigsberger
Philosophen sicher weit entfernt ist. Zugleich hatte freilich der Gedanke der
Geistigkeit der geschaffenen Welt inzwischen durch Henri Bergson*” neue phi-
losophische Aktualitat gefunden. In den folgenden Jahren widmeten sich Kant
noch zwei weitere Beitrige der Rivista cristiana. Der Jahrgang 1911 enthielt
unter dem Titel «Von Kant bis Bergson» eine etwas eingehendere Wiirdigung
des Philosophen, verfasst von Angelo Crespi, der zwar nie formell evangelisch
wurde, dennoch aber in verschiedenen protestantischen Zeitschriften ver6t-
fentlichte.® Kants Spezifikum war es seines Erachtens, dass er den Bereich der

# Zuihm vgl. Spini: Italia liberale (Anm. 3), 282.294-296.322.

¥ M. Falchi: Gli occhi aperti sull’universo stellato, RivCr 36 (1909) 54-62.101-108.

4 Ebd. 107: «Narrano, ed ¢ in essi la vita, perche chi narra ha vita: e 'idea di un materialismo
arido e scettico cade infranta davanti ad essi»

4 Vel. Gadille: Correnti teologiche e spirituali nel mondo cattolico (Anm. 2), 317-332 (322);
E. Rudolph: Bergson, Henri, RGG 1, Tibingen ‘1998, 1315f.

# A, Crespi: Da Kant a Bergson, RivCr 38 (1911) 417-429. Zu Crespi vgl. Spini: Italia liberale
(Anm. 3), 302, mit Anm. 12.



222 Lothar Vogel

(Natur-)Wissenschaften vollstindig von dem der Metaphysik trennte — wobei
letzterer zugleich im Sinne moralisch notwendiger, wissenschaftlich aber nicht
verifizierbarer Postulate redefiniert worden sei. Dies habe im ILaufe des 19.
Jahrhunderts dazu gefiihrt, dass auch das geistige und geistliche Leben auf wis-
senschaftliche Gesetzmissigkeiten und Determinismen reduziert worden sei.
Nach Crespi besteht nun das Verdienst Bergsons darin, diesen Reduktivismus
tiberwunden und den Boden fiir eine neue «empirische Metaphysik»* bereitet
zu haben. Ein Jahr spiter, 1912, ver6ffentlichte wiederum Crespi einen Artikel
unter dem Titel «Der moderne Gottesbegtiff».” Ausgehend von der Kernthe-
se, dass ein Urteil iber den metaphysischen Realititsgehalt der Religion nut
unter Berticksichtigung der religiosen Erfahrung und nicht in Absehung von
ihr moglich sei (also wiederum ein Versuch, die Kantsche Unterscheidung zwi-
schen erkennendem Subjekt und wissenschaftlich zu erkennendem Objekt zu
liberwinden), sucht dieser Text eine Widerlegung von Kants «Kritik der reinen
Vernunft» samt ihrer Bestreitung der klassischen Gottesbeweise. Ziel Crespis
ist es also, unter Berufung auf neuere philosophische Strémungen (hier vor
allem auf den Radikalempiristen William James') Kants Destruktion der phi-
losophischen Metaphysik fiir iberwunden zu erkliren und damit letztlich ei-
nem «positiven» christlichen Bekenntnis neue philosophische Legitimation zu
verschaffen.

Dass Crespi mit seinem Ansinnen im italienischen Protestantismus kei-
neswegs isoliert war, ergibt sich aus der gerade im Jahre 1912 gegriindeten
Zeitschrift Bifychnis. Sie 6ffnete mit einem programmatischen, aus dem Eng-
lischen tbersetzten Artikel von James Orr, einem evangelikalen schottischen
Presbyterianer, der an der Konstituierung der schottischen Free Church beteiligt
gewesen war, auch Beitrige zu der Setie The Fundamentals verfasst hatte und
der theologischen Schule Albrecht Ritschls mit heftiger Polemik entgegentrat.™
Entsprechend dem programmatischen Namen der Zeitschrift und ihrem von
Paolo Paschetto entworfenen Signet — einer Oﬂampe mit zwei Leuchtern, die
Harmonie und Zusammengehérigkeit von Wissenschaft und Glaube symbo-

4 Crespi: a.a.0. 420: «metafisica empitica».

** Ders.: Il concetto moderno di Dio, RivCr 39 (1912) 255-262.

1 Vgl K. Oehler: James, William, RGG 4, Ttbingen *2001, 367.

2 Vgl G.G. Scorgie: A Call for Continuity. The Theological Contribution of James Orr,
Macon (GA) 1988; ders.: Orr, James, RGG 6, Tubingen 2003, 674£.



«Aufklarungy aus Sicht waldensischer Zeitschriften 223

lisieren sollte — wandte sich auch Orr strikt gegen eine Trennung oder Entge-
gensetzung beider Dimensionen. Die Bibel sei das «Gedichtnis der Offenba-
rung» und lasse das Christentum als «supranaturales System» entwickeln, in
dem das Wunder notwendig seinen Platz finde; die Wissenschaft hingegen sei
dafiir zustindig, das «Naturgesetz» zu ergriinden.” Auf dieser Grundlage ver-
trat Orr keineswegs einen strengen Kreationismus, sondern erkannte die Evo-
lution in ihrem naturwissenschaftlich erarbeiteten Ablauf durchaus an. Sein
Widerspruch gegen Darwin setzt dort an, wo der englische Naturforscher die
kausal beschreibbare Selektion als Motor dieses Prozesses identifizierte; dem
gegentiber betont Ort, dass die Plétzlichkeit und Stufenhaftigkeit der Verin-
derungen (als besonders schlagendes Beispiel wird der Ubergang von anorga-
nischen zu organischen Molekiilen erwihnt) nur als ein finalisiertes schopferi-
sches Eingreifen verstehbar sei.™*

Die Polemik gegen den Darwinismus stellt auch in den anderen evange-
lischen Zeitschriften einen sich wiederholenden Topos dar.”> Bei Bifychnis ist
jedenfalls gerade das Projekt, Glaube und Naturwissenschaft miteinander ins
Gesprich zu bringen, anfinglich von einem klar antiaufklirerischen Geist be-
stimmt. Wenn auch Kant von Orr nicht ausdriicklich erwihnt wird, so ist die
Frontstellung gegen die in der «Kiritik der reinen Vernunft» entwickelte Un-
terscheidung doch nicht zu Ubersehen. Bemerkt sei, dass Bijchnis in der Fol-
gezeit dennoch keinen «fundamentalistischen» Charakter entwickelte, sondern
reichhaltig iber religionswissenschaftliche Fragen berichtete. Fest ausgemacht
blieb aber die Gegnerschaft zu Darwin und zu jeder Form von «Materialismus»
sowie die Einschitzung, dass neuere philosophische Stromungen (neben Berg-

% ]. Orr: La scienza e la fede cristiana, Bilychnis 1 (1912) 6-17.

> Ebd. 16.

% Als Beispiele seien genannt: G. Weitzecker: La Bibbia e la Scienza di fronte al fatto della
creazione, RivCr 3 (1875) 101-114; B. Lissolo: La teoria darwiniana sulla trasformazione
delle specie, ossia 'uomo scimmia, RivCr 4 (1876) 278-286; A. Filalete: 11 trasformismo
e 'uomo primitivo, ebd. 324-329; G. Weitzecker: L'uomo e la scimmia, RivCr 10 (1882)
293-303; A. Vinay: Pensieri di un metafisico, RivCr 25 (1908) 148-150; A. Crespi: 11 de-
stino dell'uvomo, RivCr 28 (1911) 312-328 (318); das Thema erscheint auch in den ersten
Jahrgingen von Fede ¢ vita, vgl. [S. Mastrogiovanni,] Carlo Darwin: Fede e vita, Jg. 1, Nr.
5 (August 1909), 192-196 (das Inhaltsverzeichnis gibt als Autor «Red.» an; Salvatore Ma-
strogiovanni war zu diesem Zeitpunke Redakteur); ders.: Evoluzione e Darwinismo, Fede e
vita, Jg 2, Nt. 1 (Oktober 1909) 20-23.



224 Lothar Vogel

son auch die «Aktionsphilosophie» Maurice Blondels™) zur Uberwindung jenes
Denkens beitragen wiirden, das man heute generell als rational-aufklirerisch
qualifizieren kénnte. Das katholische Profil dieser Denker wog dabei weniger
schwer als das Bestreben, eine kausale Entzauberung der Welt zu umgehen.
Dem entspricht, dass die Haltung der protestantischen Zeitschriften zum Mo-
dernismus im Ganzen aufgeschlossen war — sofern nicht der Eindruck ent-
stand, dass sich hinter der Fassade der Modernisierung reiner «Skeptizismus»
verbarg, In diesem Fall wog die erweckliche Antithese starker als die Frontstel-
lung gegen die Hierarchie der romischen Kirche.”

Eine gewisse Sonderstellung nehmen in dieser Hinsicht jedoch einige Bei-
trige in Fede ¢ vita ein. Im Jahre 1909 wurde dort der Briefwechsel zwischen
einem Medizinstudenten und einem gewissen Aldo Falconi abgedruckt, hinter
dem sich der seit 1902 an der Seuola teologica lehrende Giovanni Luzzi, der Di-
rektor der Zeitschrift, verbarg, der zugleich als erster Vertreter liberaler Theo-
logie an dieser Hochschule gelten kann.”® Der Student driickte sein Leiden
an den Widerspriichen zwischen den biblischen Schépfungsgeschichten und
den Ergebnissen der naturwissenschaftlichen Forschung aus. Luzzi reagierte
darauf mit einigen grundlegenden Ausfiihrungen zur Literarkritik des Pen-
tateuchs (Unterscheidung von Jahwist und Elohist), unterstrich dann unter
Berufung auf John Stuart Mill, dass die naturwissenschaftliche Erschliessung
der Weltentstehung im Grunde doch einen «wntelligenten Plan» voraussetze,
schloss jedoch mit einer klaren Zuriickweisung der «armonistica», d.h. all der
Literatur, welche die Bibel mit der Naturwissenschaft harmonisieren wollte.
Ein solcher Versuch, so Falconi, tue beiden Seiten Gewalt an.” Dieser Gedan-
ke wurde kurz darauf, wieder in Fede e vita, von Teodoro Longo aufgenommen,
der durch Studien in Leipzig und Heidelberg liberalere Tendenzen der Theo-
logie kennengelernt hatte und im Jahre 1923 Professor an der nun nach Rom

36 Zu ihm vgl. Gadille: Correnti teologiche e spirituali nel mondo cattolico (Anm. 2), 322f;
G. Figal: Blondel, Maurice, RGG 1, Ttbingen ‘1998, 1644.

7 Beispiele: U. Janni: Cronaca del movimento religioso, RivCr 25 (1908) 211-218.269-277
(277); V.C. Nitti: «Cose da lasciare e cose da prendere», RivCr 28 (1911) 64-69; E. Bianciar-
di: «I.’han giuratol...», ebd. 69-71.

Vgl Vinay: Facolta (Anm. 8), 109-116; H.-P. Dur-Gademann: Giovanni Luzzi. Traduttore
della Bibbia e teologo ecumenico (Collana della Facolta valdese di teologia 19), Turin 1996.
Ebd. 140, zur Auflosung des Pseudonyms.

% Sprazzi di luce. Pro Fide ac Scientia, Fede e vita, Jg. 2, Nr. 2 (Dezember 1909) 54-57.



«Aufklirungy aus Sicht waldensischer Zeitschriften 225

vetlegten Waldenserfakultit werden sollte.”” Unter ausdriicklicher Berufung
auf Luzzi unterstrich Longo als hermeneutischen Grundsatz «den Respekt vor
den Rechten des Glaubens und vor denen der Naturwissenschaft vermittels
der klaren Unterscheidung ihrer jeweiligen Geltungsbereiche».® Trotz der ge-
danklichen Nihe zu dem, was man heute als «ntelligent design» klassifizieren
wiirde, erfolgt hier eine bewusste und theologisch verantwortete Rezeption der
Kantschen Grundunterscheidung zwischen wissenschaftlicher Erkenntnis und
moralisch-religioser Wahl. In dieser Frage nahm die von Luzzi geleitete Fede ¢
vita doch eine von Bilychnis deutlich unterscheidbare Position ein.

4. Die Einschatzung der liberalen Theologie und des Symbolofideismus
Ein Thema, das in diesem Rahmen nur gestreift werden kann, zum Teil aber
bereits anklang, ist die Wahrnehmung theologischer Entwiirfe, die sich einer
positiven Rezeption der Aufklirung verdankten. Im ersten Jahrgang der Rivista
cristiana von 1873 findet sich ein diesbeziiglich interessanter Beitrag von Filippo
Perfetti, einem einstigen Priester und Abt, der sich seit den 60er Jahren des 19.
Jahrhunderts als Kirchenkritiker profiliert und im Namen des Risorgimento die
weltliche Herrschaft des Papstes scharf kritisiert hatte, um seine Laufbahn als
Jurist an der Universitit Perugia zu beschliessen.® Dieser wiirdigte das offene
Vertreten eines Materialismus sogar als Akt aufrichtiger Kritik und Wahrheits-
suche — freilich eher im Sinne einer rhetorischen captatio benevolentiae. Perfettis
eigene Konzeption bestand darin, zu allererst den italienischen Katholizismus
als «dogmatische Religion», d.h. als Unterdriickung der religiosen Individualitit
und Aufforderung zur dussetlichen Anpassung, zu definieren.®® Sein positiver
Gegenentwurf bestand darin, den christlichen Glauben «weder als wissen-

©  Zu Longo vgl. Vinay: Facolta (Anm. 8), 116-118.

¢ T. Longo: Alcune riflessioni sul primo capitolo della Genesi, Fede e vita, Jg. 2, Nr. 4 (April
1910) 111-115 (111): «ispetto dei diritti della Fede e di quelli della Scienza, mediante la
distinzione netta dei loro rispettivi domini», mit Verweis auf G. Luzzi: Se sia o no possibile
riconciliare la Scienza con la Fede, Roma 1906.

2 Vgl. E Perfetti: Ricordi di Roma, Florenz 1861. Zu ihm vgl. G. Ermini: Storia dell’'univer-
sita di Perugia 2, Florenz 1971, 904f.

6 F Perfetti: L’essenza del cristianesimo, RivCr 1 (1873) 217-227 (218): «LLa grande arte del
prete in Italia era di deprimere I'individualismo, il subiettivismo nella coscienza religiosa;
era come se avesse detto a ciascuno: Siate incredulo, poco importa, purcheé la vostra miscre-
denza non dia troppo scandalo; ma se volete esser credente, dovete esserlo con esso me e
come sono io.»



226 Lothar Vogel

schaftliche Doktrin noch als mystische Doktrin»® zu charakterisieren, sondern
als Bertihrtsein von der Person Jesu: «Unterzieht das Neue Testament allen
Proben der Kritik, verwandelt die Wunder in Gleichnisse, die Geburt, die Auf-
erstehung und die Himmelfahrt in Symbole: Das, was unverinderlich bleibt
— man kann gleichsam sagen: trotz des Buchstabens und trotz der Kritik —, das
ist ein Mensch und seine absolute Heiligkeit, d.h. das Gleichsein des Menschli-
chen und des Gottlichen vom moralischen Gesichtspunkt her»®

Dies ist ein Ansatz, der die Ergebnisse der historisch-kritischen Methode
akzeptiert und theologisch auf sie antwortet, indem nicht mehr die Heilige
Schrift, sondern das Erlebnis der Person Jesu als zentrales Offenbarungsereig-
nis definiert wird. Hierin rezipiert Perfetti den im 19. Jahrhundert verbreiteten,
nicht zuletzt bei Wilhelm Dilthey auf Jesus angewandten Gedanken vom un-
mittelbaren Eindruck der Personlichkeit als in sich kohirenter Einheit.® Diese
Vorstellung kann sich natiirlich auf Rousseau berufen; im Grunde genommen
handelt es sich aber um einen nicht direkt aufklirerischen, sondern eher fur
die Romantik kennzeichnenden Gedanken. In solchem Geiste hatte im Jahre
1863 Ernest Renan seine 17 de Jésus veroffentlicht,’” die vielleicht ebenfalls als
Inspiration Perfettis in Frage kommen konnte. Erst mehr als 10 Jahre spiter
goss Wilhelm Herrmann diesen Ansatz seitens der liberalen protestantischen

o4 Ebd. 221: «né come una dottrina scientifica, né come una dottrina mistica».

Ebd. 225: «Sottoponete il Nuovo Testamento a tutti i reattivi della critica, mutate 1 miracoli
in parabole, la nascita, la risurrezione, I'ascensione in simboli, quel che rimane inalterabile,

65

sl puo quasi dire non ostante la lettera e non ostante la critica, ¢ un uomo e la sua assoluta
santita, cio¢ 'equazione sotto il punto di vista morale del divino e dell’'umano.»

6 Dazu vgl. W Dilthey: Leben Schleiermachers 2. Schleiermachers System als Philoso-
phie und Theologie, hgv. M. Redeker (Gesammelte Schriften 14), Goéttingen 1985, 486f.:
«Schleiermacher ist erfillt vom Enthusiasmus fir die Macht der Persénlichkeit. Erzogen
in der Herrnhutischen Religiositit, hatte er die Personlichkeit Christi, wie sie in den christ-
lichen Uberlieferungen fortlebt, als eine Kraft erlebt, die sein Inneres gestaltet hatte. Seine
biblische Kritik fihrte mit Recht auf die Kraft dieser Personlichkeit selber auch die Sa-
genbildung zurtick, die sie umgibt; so schien sie ihm aus dem Kern dieser Persénlichkeit
gleichsam auszustrahlen. Und so fihrte er nun die geschichtliche Steigerung des Gottes-
bewuBtseins und des aus thm folgenden Ideals eines héchsten Gutes in einem universalen
gottlichen Reiche auf die Personlichkeit Jesu zuriick.» Wesentlicher als die Frage nach der
Angemessenheit dieser Schleiermacher-Interpretation ist die sachliche Analogie zwischen
dem Zitat und der Denkweise Perfettis.

7 Vgl. D. Georgi: Leben-Jesu-Theologie/Leben-Jesu-Forschung, TRE 20, Betlin/New York
1990, 566-575 (571).



«Aufklirungy» aus Sicht waldensischer Zeitschriften 227

Theologie in der Monographie «Der Verkehr des Christen mit Gott» von 1886
in die Form theologischer Reflexion.®

In der Folgezeit allerdings erscheinen der «Rationalismus» und auch die ka-
tegoriale Unterscheidung zwischen Naturwissenschaft und Religion wiederholt
als Inbilder einer beunruhigenden Fehlentwicklung. In Beitrigen zu Galileo
Galilei wird die Freiheit der Wissenschaft energisch verteidigt — und wenige
Seiten spiter liest man heftige Beschimpfungen Darwins.*” Im Jahre 1907 fiel
der Waldenserpfarrer Paolo Calvino™ mit aller Hirte Uber das Projekt der
von einigen der «Religionsgeschichtlichen Schule» nahestehenden deutschen
Theologen liberaler Pragung herausgegebenen «Religionsgeschichtliche[n]
Volksbiichet[n]»"! her, da es seines Erachtens auf die Negation der Gottlich-
keit Jesu hinauslief. All dies war fir ihn zudem Anlass, an diese Polemik eine
Art Katalog von «fundamentals; anzuhingen: «Die Gewissheit einer géttlichen
Offenbarung, die Autoritit dieser Offenbarung, deren Fiille in der Person Jesu
Christi, des Gottessohnes und Erl6sers der stindigen Menschen, besteht: Diese
Wahrheiten, die uns so einfach, klar und wertvoll erscheinen, haben fir diese
Herren ihren Wert vetloren.»™ Der folgende Band (Jahrgang 1908) wurde —
anlasslich des 25. Jahrgangs der Zeitschrift — vom damaligen Herausgeber Gio-

% W. Herrmann: Der Verkehr des Christen mit Gott. Im Anschlufl an Luther dargestellt,
Stuttgart 1886; dazu vgl. J. Rohls: Protestantische Theologie der Neuzeit 1. Die Vorausset-
zungen und das 19. Jahrhundert, Ttbingen 1997, 793f.

Besonders eindriicklich ist dieses Phidnomen in RivCr 4 (1876) zu verfolgen. Neben der
in Anm. 55 genannten Polemik gegen Darwin enthilt dieser Band auch folgende Beitrige:
A. Revel: Giosue ha egli fermato il sole, a.a.0. 15-25; ders.: Processo di Galileo, ebd. 313-
324.353-365.

0 Zu Paolo Calvino vgl. Spini: Italia liberale (Anm. 3), 31; A. de Lange: Paolo Calvino (1846-

1931) und das Bild der «Glorreichen Riickkehm in Deutschland (1870-1889), in: ders./G.

Schwinge (Hg.): Beittidge zur Waldensergeschichtsschreibung, insbesondere zu deutsch-

sprachigen Waldenserhistorikern des 18. bis 20. Jahrhunderts (Waldenserstudien 1), Hei-

delberg u.a. 2003, 75-101.

«Religionsgeschichtliche Volksbiicher fiir die deutsche christliche Gegenwart: zu diesem

Projekt vgl. N. Janssen: Popularisierung der theologischen Forschung. Breitenwirkung

durch Vortrige und «gemeinverstindliche» Veréffentlichungen, in: G. Lidemann/M.

Schréder: Die Religionsgeschichtliche Schule in Goéttingen. Eine Dokumentation, Gottin-

gen 1987, 109-136 (113-119).

2 P. Calvino: Pubblicazioni di Teologia liberale in Germania, RivCr 24 (1907) 201-207 (201):
«la certezza di una rivelazione divina, I'autorita di quella Rivelazione la cui pienezza sta nelle
persona di Cristo Gesu, Figlio di Dio e Salvatore degli uomini peccatori — quelle verita che
4 noi paiono cosi semplici e chiare e preziose — per quei signoti han perduto il loro valorex»

s



228 Lothar Vogel

vanni Luzzi mit einem Katalog von finf Kriterien eroffnet, die seines Erach-
tens «die Basis» darstellen, die «unangetastet und unantastbarm bleiben miisse:

«1.) Ein himmlischer Vater, der gegentiber der Welt jenseitig, gleichzeitig aber in der
Welt gegenwirtig und jedem nahe ist, der ihn anruft.

2.) Die Stnde, nicht in jener Oberflichlichkeit, wie sie die moderne Spekulation er-
fasst, sondern jene tragische Wirklichkeit, die von der Schrift und der Erfahrung be-
zeugt wird; die willentliche Rebellion, die das Geschépf seinem Schopfer entzieht;
die Schuld, die eine Strafe verdient; die Ansteckung der Unmoral, die auf diese Weise
das menschliche Wesen befleckt und es unfihig werden lisst, sich aus eigener Kraft
moralisch zu erlésen.

3.) Ein personlicher Heiland, der géttlich und menschlich ist; nicht nur géttlich, da er
uns dann zu fern wire; nicht nur menschlich, da er dann zu sehr wie wir und deshalb
unfihig wire, uns zu retten; sondern gottlich und menschlich zugleich, wie es das
Evangelium verkiindet.

4)) Ein ewiger Geist, der im Glidubigen das wirksam werden ldsst, was Christus durch
sein Leben und seinen Tod potentiell fiir alle vollbracht hat.

5.) Das eine Wort Gottes, eine fortschreitende Offenbarung, fir die die Schriften das
inspirierte Zeugnis sind.»”

In eine Diskussion tiber die Notwendigkeit positiver Dogmen wurde im Jah-
re 1909 auch der Waldenserpfarrer und einstige Altkatholik Ugo Janni verwi-

7 G. Luzzi: Dora presente e 'orizzonte latino, RivCr 25 (1908) 3-12 (11£.): «Molte cose si pud
esser disposti a rivedere, a rettificare; ma la base ha da rimanere intatta e intangibile; la base
che Dio ha posta, e che non si puo eliminare senza che crolli tutto quanto I'edificio. E la
base ¢ questa:
1°) Un Padre celeste; trascendente 'universo, ma al tempo istesso immanente nell’'universo
e sempre vicino a chiunque lo invoca.
2°) 1l peccato; non il fatto superficiale concepito dalla speculazione moderna, ma il fatto
tragico affermato dalla Scrittura e dall’esperienza; la ribellione volontaria, che strappa la
creatura dal suo Creatore; la colpa, che metita una pena; il virus immorale che cosi inquina
la natura umana, da renderla incapace a redimersi moralmente da se.
3°%) Un Salvatore personale; divino e umano; non divino soltanto, che sarebbe troppo lon-
tano da noi; non soltanto umano, ché sarebbe troppo come noi, e quindi impotente a
salvarci; ma divino ed umano ad un tempo, come 'Evangelo I'annunzia.
4°) Uno Spirito eterno, che rende effettivo nel credente quel che Cristo ha per tutti virtual-
mente compiuto, con la sua vita e con la sua morte.
5°) Una parola di Dio, una Rivelazione progressiva, di cui le Scritture sono il documento
ispirato.»



«Aufklirungy aus Sicht waldensischer Zeitschriften 229

ckelt, der spiter in der Okumene zu einer wichtigen Gestalt wurde.” In seinem
zwei Jahre zuvor veroffentlichten «Philosophischen Katechismus»™ war Janni
dafiir eingetreten, einen Grundbestand an Dogmen als organische Gesamt-
heit positiv zu vertreten und nicht ithre Auflésung zuzulassen. Dafiir hatte er
Beifall seitens des Philosophen Raffaele Mariano gefunden und dessen Lob
in der Rivista cristiana abdrucken lassen — verbunden mit der Einschitzung,
dass in der Waldenserkirche die «Harnackianem (gemeint als Chiffre fir ein
dogmenkritisches Christentum) eine vernachlissigbare Grosse seien.”® Genau
dies forderte jedoch den heftigen Widerstand seines Kollegen Giovanni Gril-
li” heraus, der Janni unter dem Titel «Der Modernismus der Alten Kirche»
anklagte, «die Wege der Heiligkeit, die untriiglich zur Gottesschau fithren» mit
intellektualistischen Operationen zu verwechseln. Christus und die Gemein-
schaft mit ihm treten — Grilli beruft sich hier auf die ersten Jahrhunderte der
Kirchengeschichte — in einen Gegensatz zur definitorischen Dogmatik.”® Als
eigenen theologisch-intellektuellen Hintergrund enthillt Grilli dabei einen
Aufenthalt in Berlin, das Studium bei Adolf Harnack sowie den Einfluss deut-
scher Theologen des 19. Jahrhunderts: Neben Schleiermacher wird auch der
als Pionier der Frommigkeitsgeschichte bekannte Kirchengeschichtler August

# Zu Janni vgl. C. Milaneschi: Ugo Janni, pioniere del’ecumenismo (1865-1938) (Collana
della Facolta valdese di teologia 14), Turin 1979; E Ferrario: Fermenti «panctistiani», in: G.
Spini: Italia di Mussolini e protestanti, hg.v. S. Gagliano, Turin 2007, 297-310.

5 U. Janni: Catechismo filosofico sulle fondamentali dottrine del Cristianesimo, Florenz
1907.

¢ U. Janni (Hg): Da una lettera di Raffacle Mariano ad Ugo Janni, RivCr 25 (1908) 181-184;
der Verweis Jannis auf die «Harnackianem befindet sich ebd. 182, Anm. 1. Zu Mariano vgl.
V. Stella: Ideologie del secondo Ottocento, in: A. Balduino (Hg,.): Storia letteraria d’Italia.
Nuova edizione 3. I’Ottocento, Padua 1997, 1567-1732 (1610f.).

7 Giovanni Grilli (geboren am 18.12.1865 in Prali und verstorben am 21.4.1957 in Lugano)
wurde nach Besuch der Lateinschule in Pomaretto und des Collegio in Torre Pellice sowie
nach Theologiestudium an der Scuola teologica in Florenz und der Universitit Berlin im
Jahre 1893 zum Pfarrer ordiniert und wirkte bis zu seiner Emeritierung im Jahre 1935 in
den Waldenserkirchen von Mailand (1893-1895), Ancona (1895-1898), Chieti und Borrello
(1898-19006), Pisa (1906-1908), Livorno (1908-1913), Florenz — via Manzoni (1913-1915),
Como (1915-1923) und Lugano (ab 1923). Wiederholt wurde er mit Delegationen ins Aus-
land, vor allem nach Deutschland und in die Schweiz, betraut. Ich danke Frau Dr. Gabriella
Ballesio, Direktorin des Archivio storico in Torre Pellice, sehr herzlich fir diese Auskinfte.

®  G. Grilli: Modernismo del ctistianesimo antico, RivCr 26 (1909) 81-92 (84): «surrogheremo
i viali della santita che ci conducono infallibilmente alla visione di Dio, colle passeggiate ac-
cademiche, colle deambulazioni intellettualistiche che ci menano tra le corna dei dilemmi».



230 Lothar Vogel

Neander mit seiner Formel pectus est, guod facit theologum angefihrt.” Daneben
fehlen auch ausdruckliche Beziige auf den Symbolofideisten Auguste Sabatier
nicht.* Dieses dezidiert liberale Profil verband sich mit einer tiberaus positiven
Einschitzung der von ihm in Berlin studierten historischen Jesus-Forschung
als erfullende Freilegung des «Cristo eterno» nach langer intellektueller Suche
nach Gewissheit.®' Selbst stellt Grilli diese Entdeckung in die Traditionslinie
des Pietismus, Schleiermachers und eben Neanders.*” Die aufklirerische Dest-
ruktion der Metaphysik und die romantische Hervorhebung der Personlichkeit
und der Emotionalitit bilden hier eine fir das 19. und frithe 20. Jahrhundert
nicht untypische Synthese, die letztlich von dem mehr als 30 Jahre zuvor ent-
wickelten Modell Perfettis nicht weit entfernt ist.*’

Janni reagierte auf Grilli mit einer Entgegnung, die den eigenen Standpunkt
nochmals hervorhob und ihn auf die Formel von der «Tatsache Christus» vet-
dichtete.* Einen Beitrag ahnlichen Inhalts veroffentlichte er kurz darauf auch
in Fede ¢ vita, wo er sich polemisch vom Symbolofideismus absetzte und er-
klirte: «Christus, der reale Christus, der historische und lebendige Christus — die
Tatsache Christus — ist Gegenstand des Glaubens»® In diesem Sinne sprach

”  Ebd. 88f. (wo Neanders Satz mit «il cuore fa il teologo» Ubersetzt ist). Zu Grillis Studien
in Betlin vgl. auch B. Lovisa: Italienische Waldenser und das protestantische Deutschland
1655 bis 1989 (KiKonf 35), Gottingen 1994, 74 (wonach Grilli in Berlin sogar promovier-
te). Zu Neander vgl. N. Heutger: Neander, August, BBKL 6, Bad Herzberg 1993, 518-520.

80 Grilli: Modetnismo (Anm. 78), 87, Anm. 1.

. Ebd. 88.

%2 Ebd. 88f.

% Vgl auch G. Grilli: Tattica di lavoro nell’ambiente studentesco. Discorso pronunciato il
17 Novembre 1906 al Convegno degli Studenti Cristiani sedente a Firenze (Federazione
Ttaliana degli Studenti per la Cultura Religiosa), Firenze 1907, 7, wo bei aller legitimen
historischen Kritik die Begegnung mit dem Genius Jesu als Kern christlicher Erfahrung
postuliert wird. Interessant ist freilich auch, dass Grilli (ebd. 13) dort fiir die Arbeit mit
Studenten ein nach Zielgruppen differenziertes Vorgehen fordert: Jene mit bereits evange-
lischen Studenten miisse einen «carattere esclusivamente positivo, espositivo ed apologeti-
co» haben, fur die Masse der anderen hingegen einen «carattere critico» mit Verweisen auf
Harnack, die Symbolofideisten und die Modernisten, und zwar um ihre religidse «apatia»
zu Uberwinden. Wenige Jahre vor der Auseinandersetzung mit Janni erscheint damit auch
bei Grilli die liberale Theologie noch als pidagogisches Mittel, nicht als bewusst vertrete-
nes Konzept.

# U Janni: Il cristianesimo integrale. Risposta al Dott. Giovanni Grilli, RivCr 26 (1909) 121-
132: «l fatto Cristo.

& U. Janni: L«oggettor della fede. Pensieri, Fede e vita, Jg. 2, Nr. 3 (Februar 1910) 79-84,



«Aufklirungy aus Sicht waldensischer Zeitschriften 231

Janni von einer «objektiven Realitit der Offenbarung und der Gnade».® Im-
merhin veranlasste dies Luzzi im folgenden Heft dazu, einen eigenen Beitrag
zur Bedeutung positiver Glaubensbekenntnisse zu veroffentlichen, in dem er
einen Mittelweg aufzuzeigen suchte: Das Bekenntnis sei stets dem Evangelium
untergeordnet, es sei nicht dazu da, personliche geistliche Bediirfnisse zu be-
friedigen, sondern entspreche kirchlichen und intellektuellen Erfordernissen.”’
Ohne also dem «positiven» Geist Jannis direkt zu widersprechen, nahm Luzzi
damit eine Grenzbestimmung hinsichtlich der Bedeutsamkeit solcher Texte fiir
die personliche Spiritualitit vor. Dennoch blieben «iberale» Stimmen in der
waldensischen Theologie der Vorkriegsphase letztlich doch ein Minderheiten-
phinomen.

5. Riickblick
Zusammenfassend lasst sich festhalten, dass die Epoche und die Gedanken-
welt der Aufklirung in den protestantischen Publikationsorganen zwischen
Risorgimento und erstem Weltkrieg nur eine geringe Rolle gespielt haben. Wo
Vertreter aufklirerischer Philosophie erscheinen, tun sie das im Grunde als
Reprisentanten einer bereits iiberwundenen Epoche. Dem entspricht, dass nir-
gends der positive Begriff «Aufklirung» auf sie angewandt wird. Hier ist aller-
dings zu beachten, dass die Aufklarung im englisch- und franzésischsprachigen
Diskurs grundsitzlich nicht als epochaler Einschnitt wahrgenommen wurde
und wird.*® Eine Entsprechung findet der Befund zur Aufklirungsrezeption
treilich darin, dass die Zahl theologischer Veroffentlichungen mit dezidiert li-
beralem Profil iiberschaubar ist. Ins Auge fielen hier, mit generationsbedingten
Unterschieden, der Jurist Filippo Perfetti und die Pfarrer Giovanni Grilli und
Enrico Meynier, ferner die Professoren Giovanni Luzzi und Teodoro Longo.
Obwohl sich die waldensische Pfarrerschaft lingst nicht mehr geschlossen aus
den Tilern rekrutierte,®” blieb in dem behandelten Zeitraum der Geist des Ré-
vez/ doch theologisch beherrschend. Viel leichter als die Rezeption der Aufkli-

hier 83: «Per noi cristiani positivi [...] 'oggetto della fede ¢ Cristo, il Cristo reale, il Cristo

storico e vivente: il fatto Cristo.; Sperrungen im Original fett.

Ebd.: «realta obiettiva della rivelazione e della grazia».

¥ G. Luzzi: Problemi scottanti, Fede e vita, Jg. 2, Nr. 5-6 (Juli 1910) 133-140. Hierin spiegeln
sich Argumentationsmuster des gleichzeitigen Apostolikumsstreits in Deutschland.

8 Vgl. Beutel: Aufklirung (Anm. 1), 153.

¥ Vgl. Spini: Italia liberale (Anm. 3), 322.

86



232 Lothar Vogel

rung und der liberalen Theologie fielen im Ubrigen im gleichen Zeitraum die
Anniherung an den laizistischen Geist des Freimaurertums® und die Aufnah-
me von Gedanken des religiosen Sozialismus, die sich in zahlreichen Beitrigen
und auch in eigens initiierten Zeitschriftenprojekten dusserten.”

Fir ein vertieftes Verstindnis dieses Befundes wire es notwendig, die
behandelten italienischen Zeitschriften mit der protestantischen Publizistik
in Frankreich, an der sich die Waldenserzeitschriften hiufig orientierten, in
Deutschland™, in der Schweiz und in Grossbritannien in Beziehung zu setzen.
Dies allerdings ist ein Forschungsprojekt, das iiber den Rahmen dieser Uberle-
gungen weit hinausginge.

Abstract

This article summarizes the view of the Enlightenment held in the various academic
journals of Italian Protestantism between 1870 and 1914. In general, publications such
as «Rivista cristiana», «Fede e vita» and «Bilychnis» do not bestow much space on the
Enlightenment; when the theme is treated, the judgment is usually rather negative. The
Enlightenment is treated, inside a theology dominated by the ideas of the Réveil, as a
movement that can defy and weaken Christian faith. The way in which the philosophy
of that period radicated in Roman Catholic context (Bergson, Blondel) viewed the En-
lightenment, however, was claimed to have overcome enlightened criticism of religion.
Some single articles, however, show also an opening towards the Enlightenment and
its reception into liberal theology.

Lothar 1'ogel, Rom

" Vgl ebd. 221-227; A. Comba: I valdesi e la massoneria prima e dopo I'Unita, in: G.P> Ro-
magnani (Hg,): La Bibbia, la coccarda e i tricolore. T valdesi fra due Emancipazioni (1798-
1848). Atti del XXXVII e del XXXVIII Convegno di studi sulla Riforma e sui movimenti
religiosi in Italia (Torre Pellice, 31 agosto-2 settembre 1997 e 30 agosto - 1° settembre
1998) (Collana della Societa di Studi Valdesi 18), Turin 2001, 493-504.

Il Rinnovamento. Periodico Politico Religioso Sociale, hg.v. E. Meynier in Rom, 1903-1907,
und L’Avanguardia dei cristiani d’Ttalia preoccupati del dovere sociale, hg.v. G.E. Meille
in Neapel, 1908-1910. Gerade die beiden genannten Herausgeber veroffentlichten in der
Rivista cristiana, in Bifychnis und in Fede ¢ vita zahlreiche Beitrige mit religios-sozialistischen
Gedanken.

Vgl. in dieser Hinsicht: G. Mehnert (Hg.): Programme evangelischer Kirchenzeitungen im
19. Jahrhundert (Evangelische Presseforschung 2), Witten 1972, sowie die reichhaltigen In-
formationen in K. Nowak: Geschichte des Christentums in Deutschland. Religion, Politik
und Gesellschaft vom Ende der Aufklirung bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts, Minchen
1995.

9

92



	"Aufklärung" aus Sicht waldensischer Zeitschriften zwischen 1870 und 1914

