Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 3-4

Artikel: Emanzipation von der Theologie? : Kirchengeschichte von Gottfried
Arnold bis Franz Overbeck

Autor: Wallraff, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877778

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Emanzipation von der Theologie?

Kirchengeschichte von Gottfried Arnold bis Franz Overbeck

Wie nihert sich ein Kirchenhistoriker dem Thema «Protestantismus und Auf-
klarung»? Am einfachsten auf historische Weise, also indem er die Geschichte
seiner eigenen Disziplin in den Blick nimmt. Wenn ich also zunichst die Ge-
schichte der Disziplin von Gottfried Arnold bis Franz Overbeck verfolge, so
lege ich damit den denkbar weitesten Aufklirungsbegritf zugrunde: von den
Anfingen der Frithaufklirung um 1700 bis zu den radikalen Ausprigungen der
liberalen Theologie um 1900, also etwa 200 Jahre. In diesen 200 Jahren hat sich
das geformt, was heute das Fach Kirchengeschichte ist und ausmacht. Dabei
spielt das Thema «Protestantismusy eine oft eher implizite, darum aber nicht
weniger wichtige Hintergrundrolle — ja es wird sich zeigen, dass das spezifisch
Protestantische im Fach heute oft eher von der Aufklirung als von der Refor-
mation gepragt ist.

Der Begriff «Aufklirungy hat eine doppelte Bedeutung: Er bezeichnet so-
wohl eine historische Epoche, deren Hohepunkt tiblicherweise im 18. Jahrhun-
dert gesehen wird, als auch ein sachlich-inhaltliches Programm, das an keine
Zeit gebunden ist. Beides mochte ich im Blick behalten, und indem ich die
Geschichte der Kirchengeschichte in der Aufklirungszeit verfolge, soll zu-
gleich ein sachlich-inhaltliches Interesse im Hintergrund stehen und erkennbar
bleiben. Dieses mochte ich im ausfithrlichen Schlussabschnitt aufnehmen und
dabei 1n emnigen Thesen nach Konsequenzen fiir das Fach heute fragen. Da-
bei werden natiitlich die unterschiedlichen gesellschaftlichen und kirchlichen
Randbedingungen eine wichtige Rolle spielen. Der Haupttitel «Emanzipation
von der Theologier» soll eine Art Leitfrage darstellen, auf die ich zum Schluss
zuriickkomme, wenn es unter anderem darum geht, ob und inwieweit das Fach
heute als eine theologische Disziplin gelten kann.

Der erste und lingere Teil betrachtet also die Geschichte der Disziplin Kir-
chengeschichte. Vorab sei gesagt, dass diese keineswegs ein «Kind der Aufkla-
rungy ist, wie das etwa von der Praktischen Theologie gesagt werden kann'.
Die Kirchengeschichte ist erheblich dlter. Ob man nun gar bis zum lukanischen

i Vgl. dazu den Beitrag von Albrecht Grozinger im vorliegenden Hefr.

ThZ 3.4/68 (2012) S. 194-210



Emanzipation von der Theologie? 195

Doppelwerk, insbesondere der Apostelgeschichte zuriickgehen méchte, ist bis
zu einem gewissen Grad Geschmackssache (man wird dort sowohl Gemeinsam-
keiten als auch Unterschiede zu spiterer «Kirchengeschichte» finden — letztlich
vielleicht doch mehr Unterschiede)’. Jedenfalls aber geniesst Euseb von Kai-
sareia den bis heute unbestrittenen Ruhm, «Vater der Kirchengeschichte» zu
sein. Das gilt schon rein sprachlich, denn die Junktur €ékkAnclacTiky ictopia
ist zuerst bei ihm belegt; es gilt aber auch sachlich, denn tatsichlich hat er mit
seinem epochalen Werk eine Tradition begriindet’, die als literarische Gattung
und als theologisches Sachanliegen in Kontinuitat steht mit moderner Kirchen-
geschichte. Freilich ist es eine Kontinuitit mit Lochern, genauer: einem gross-
en Loch von fast 1000 Jahren, nimlich vom Ausgang der Spitantike bis in
die Reformationszeit. Das Mittelalter, zumindest das lateinische Mittelalter, hat
seine historisch-theologischen Reflexionen in ein anderes Gewand, in andere
literarische Gattungen gekleidet.*

Wenn nun die Reformation die Gattung ecclesiastica bistoria wieder aut-
nimmt, so geschieht die Ankniupfung an Fuseb und seine spitantiken Fort-
setzer durchaus bewusst und gewollt. Das epochale und monumentale pro-
testantische Geschichtswerk, die Magdeburger Zenturien, haben einen langen
und programmatischen Titel, der eben mit «ecclesiastica historia» beginnt®. Das

z Vgl. dazu zuletzt J. Frey/C.K. Rothschild/]. Schréter (Hgg): Die Apostelgeschichte im
Kontext antiker und frithchristlicher Historiographie (BZNW 162), Berlin 2009, insbeson-
dere den Beitrag von R. Kany: Warum fand die Apostelgeschichte keine Fortsetzung in der
Antike? Elf Thesen zu einem ungeldsten Problem, 327-348.

Aus der reichen Literatur vgl. D. Timpe: Rémische Geschichte und Heilsgeschichte (Hans-
Lietzmann-Vorlesung 5), Berlin 2001, bes. 87-115.

* Vegl. dazu M. Wallraff: Von der antiken Historie zur mittelalterlichen Chronik. Die Entste-
hung christlicher Universalgeschichtsschreibung, in: Welt-Zeit. Christliche Weltchronistik
aus zwei Jahrtausenden in Bestinden der Thiringer Universitits- und Landesbibliothek
Jena, hg.v. ders., Berlin 2005, 1-19 sowie ders.: Protologie und Eschatologie als Horizonte
der Kirchengeschichte? Das Erbe christlicher Universalgeschichte, in: Historiographie und
Theologie. Kirchen- und Theologiegeschichte im Spannungsfeld von geschichtswissen-
schaftlicher Methode und theologischem Anspruch, hgv. W. Kinzig/V. Leppin/G. Wat-
tenberg (Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 15), Leipzig 2004, 153-167.

Der vollstindige Titel des Werkes lautet: Ecclesiastica Historia integram ecclesiae Christi
ideam, quantum ad Locum, Propagationem, Persecutionem, Tranquillitatem, Doctrinam,
Haereses, Ceremonias, Gubernationem, Schismata, Synodos, Personas, Miracula, Martyria,
Religiones extra Ecclesiam, et statum Imperij politicum attinet, secundum singulas Centu-
rias, perspicuo ordine complectens: singulati diligentia et fide ex vetustissimis et optimis
historicis, patribus et aliis scriptoribus congesta: per aliquot studiosos et pios viros in urbe



196 Martin Wallraff

hat mit Aufklirung im technischen Sinne noch nicht viel zu tun, doch findet
sich in den Magdeburger Zenturien bzw. in den Schriften ihres spiritus rector,
des Matthias Flacius Illyricus, bereits ein Motiv, das fiir alle protestantische
Kirchengeschichtsschreibung typisch werden und insbesondere in der Aufkli-
rung stark hervortreten sollte. Es ist die Rede vom «Dekadenzmotivy, mithin
der Vorstellung, dass Kirchengeschichte im wesentlichen Verfallsgeschichte ist,
oder genauer: dass der mainstrears der Kirchengeschichte den rechten Glauben
verraten hat. Das einschligige Hauptwerk des Matthias Flacius trigt den Titel
Catalogus testium veritatis (1556) und postuliert eine Art «apostolische Sukzessi-
on» mit umgekehrtem Vorzeichen. Als programmatisches Zitat steht der Satz
von den Siebentausend, die ihr Knie vor Baal nicht beugten (I Koén 19,18),
auf dem Titelblatt. Das Konzept ist also, dass die Kirchengeschichte ## #ot0 in
Verfall begriffen ist und dass zu jeder Zeit nur eine kleine Minoritit den wah-
ren Glauben bewahrt hat, eben die im Titel genannten «Wahrheitszeugen». In
genau diese Tradition stellt Flacius sich selbst und die lutherische Reformation.
Es ist evident, dass in diesem Geschichtsbild den Waldensern eine sehr wich-
tige Rolle zukommt. Im Cazalegns findet sich denn auch ein langer Traktat von
mehr als 50 Seiten tber die Valdenses.

Das Geschichtsbild des Flacius liegt, wie gesagt, dem monumentalen Un-
ternehmen der Magdeburger Zenturien zugrunde. Was das in der konkreten
Darstellung fir die Geschichte der Waldenser bedeutete, wissen wir nicht,
denn die gedruckten Binde der Zenturien reichen nicht bis ins 12. Jahrhundert,
und die handschriftlich vorliegenden Materialien liegen bis heute unverdtfent-
licht in Wolfenbiittel.

Obwohl alles dies noch gar nicht im strengen Sinne zu unserem Thema ge-
hort, habe ich so relativ ausfiihrlich dariiber gehandelt, weil Gottfried Arnold
mit seiner berihmten «Unparteyische[n] Kirchen- und Ketzerhistorie» genau
hier ankntipfte, allerdings die Gedanken in einer bestimmten Form radikalisier-
te. Das Werk erschien zuerst 1699/1700 und léste sofort einen Sturm des Pro-
testes und des Entsetzens aus’. Auch fiir Arnold ist ein massives Dekadenzmo-

Magdeburgica, 13 Zenturien in 11 Binden, Basel 1559-74.

¢ Matthias Flacius Illyricus: Catalogus testium veritatis, qui ante nostram aetatem reclama-
runt Papae, Basel 1556; der lange Traktat iber die Waldenser (S. 704-761) wirde eine
eigene Beschiftigung lohnen.

L Gottfried Arnold: Unparteyische Kirchen- und Ketzerhistorie. Vom Anfang des Neuen



Emanzipation von der Theologie? 197

tiv grundlegend. In einem friheren Werk hatte er die Dekadenz bei Konstantin
einsetzen lassen (auch dies typisch protestantisch — bis heute). Die Kirche war
also in den ersten drei Jahrhunderten rein und unverdorben, danach wurde
sie durch Macht und Geld korrumpiert®. In der Kirchen- und Ketzerhistorie
radikalisiert er den Gedanken: Der Verfall setzt direkt nach der apostolischen
Generation ein; die Kirchengeschichte ist also 7z fo0 Verfallsgeschichte’. An-
ders als bei Flacius steht diesem Verfall nicht eine Tradition aufrechter Beken-
ner gegeniiber, und damit erklirt sich der Protest, den das Werk ausloste. Denn
das Dekadenzmotiv dient hier nicht mehr der Legitimierung einer eigenen
kirchlichen Tradition, sondern hat eine radikal kritische, geradezu destruktive
Funktion: Jede Form der «Verkirchlichungy, der Verfestigung des Glaubens in
kirchlichen Institutionen, ist von Ubel, einschliesslich der des Protestantismus.
Gerade dies ist ein Motiv, das als typisch aufklirerisch bezeichnet werden kann
und den gesamten Weg bis zu dem 200 Jahre spiter schreibenden Overbeck
begleiten sollte. Wenn unter «Theologie» eine spezifisch kirchlich-christliche
Glaubensreflexion verstanden wird, dient Kirchengeschichte hier tatsichlich
der Emanzipation von der Theologie.

Freilich dient Arnolds Geschichtsbild indirekt und implizit doch det Selbst-
legitimation einer bestimmten Form und Ausdrucksweise des christlichen
Glaubens, namlich der des radikalen Pietismus. Bekanntlich verzichtete Arnold
auf seinen GieBener Lehrstuhl, um sich selbst nicht institutionell zu korrum-
pieren. Damit stellte und stilisierte er sich selbst als Vertreter der «Ketzem und
Verfolgten. Das Ideal des «Unparteiischen», das bereits im Titel auftaucht, pra-
figuriert das spitere Ideal der «Objektivitit» und Toleranz in der Aufklirung,
Bei Arnold ist freilich zunichst die Absage an die tiberbordende Konfessions-

Testaments bif auf das Jahr 1688, 2 Bde., Frankfurt 1699/1700.

§ Gottfried Arnold: Die erste Liebe. Das ist wahre Abbildung der Ersten Christen, nach ih-
rem lebendigen Glauben und heiligen Leben, aus der iltesten und bewihrtesten Kirchen-
Scribenten eigenen Zeugnissen, Exempeln und Reden ..., als in einer niitzlichen Kitchen-
Historie treulich und unparteyisch entworfen, 2 Bde., Altona *1722-23 (zuerst Frankfurt
1696), vgl. bes. den Beginn des achten Buches: «Von dem Verfall des Christenthums, vot-
nehmlich unter und nach Constantino M. von der ersten Lauterkeit», 815-832.

¢ Das Motiv tritt im Nachwort («Beschluf3 dieser Kirchen- und Kitzer-historie») noch deut-
licher hervor als zu Beginn, vgl. insbesondere unter Nr. 2 (Kirchen- und Ketzerhistorie
[Anm. 7], Bd. 2, 693): «Man kan nicht leugnen, dal} die sogenannte Kirche in so viel tau-
send Stiicke gleichsam oder Partheyen und Secten vom Anfang her zerrissen und zertren-
net worden.» — und das Folgende.



198 Martin Wallraff

polemik der protestantischen Orthodoxie gemeint und die Propagierung eines
neuen, kirchenfernen Ideals der Frommigkeit. Ahnliche Gedanken tauchen iib-
rigens schon in der Spatantike auf: Der Kirchenhistoriker Sokrates, der Mitte
des flinften Jahrhunderts auf die ermiidende Phase der trinititstheologischen
Streitigkeiten zurtuickblickte, wollte gleichfalls Kirchengeschichte in diesem Sin-
ne «iiberparteilich» schreiben'.

Die Waldenser erscheinen bei Gottfried Arnold in positivem Licht; doch
auch sie konnten sich mit den ibrigen reformatorischen Kirchen dem allge-
meinen Niedergang nicht entziehen. Eine interessante Bemerkung am Rande:
Arnold weiss auch von den beiden waldensischen Gesandten, die schon 1530
(unter anderem) nach Basel geschickt wurden und die den Anschluss an die
Reformation vorbereiteten'.

Das kritisch-destruktive Moment bei Arnold kann als typisch fiir die
Geschichtstheorie der Aufklirung gelten; paradoxerweise gilt aber auch das
genaue Gegenteil: Neben dem Dekadenzmotiv findet sich in ihr auch die Fort-
schrittsidee, diese sogar haufig mit betrichtlichem Nachdruck und Pathos vor-
getragen. Besonders klar und eindriicklich tritt dies bei Johann Salomo Semler
vor Augen. Das kritische Element bleibt auch bei thm bestehen; er ist sich
bewusst, dass die Beschiftigung mit der Geschichte zur Kritik an tberlieferten
Glaubensformen und Glaubenssitzen fiihrt. Indessen fehlt bei ihm vollig die
aetas anrea, das goldene Zeitalter, das fiir spiter als normativ wirkt und von
dem aus der Abstieg stattfindet. Weder das vorkonstantinische noch das apo-
stolische noch das jesuanische Zeitalter werden idealisiert und als Massstab
an spitere Entwicklungen angelegt. «Es ist ein grosses, altes Prijudiz, es ist
aber weiter nichts als ein Prijudiz, dass die erste Kirche, die apostolische Kir-
che, zugleich das allervollkommenste Muster, die gottliche Vorschrift enthalte
und darstelle, von der richtigsten Erkenntniss und Anwendung der christlichen
Religion.»'* Weiter: «Die Summe der drey ersten Jahrhunderte, ist und bleibt
gar sehr klein und unansehnlich.»” Einheit der Kirche war in keiner Phase

' Vgl. Sokrates, h.e. 1,18,14-16. Der Gegenstandsbereich der Kirchengeschichte ist fiir ihn
Td KAt T0G EKKAnGiog (Plurall) yevopeva.

1 Arnold: Kirchen- und Ketzerhistorie (Anm. 7), Bd. 2, 74.

Johann Salomo Semler: Neue Versuche die Kirchenhistorie der ersten Jahrhunderte mehr

aufzukliren, Leipzig 1788, 1131,

13 Semler ebd., 10.



Emanzipation von der Theologie? 199

der Geschichte gegeben, auch nicht an ithrem Anfang, und sie ist auch in der
Gegenwart nicht anzustreben: «Ich bin am wenigsten auf der Seite derjenigen
Gelerten oder eifrigen Christen, welche sich so leicht eine Kirchenvereinigung
nicht nur einbilden, sondern auch sie als etwas vorziigliches, als eine grosse
Beforderung des wahren Christenthums, betrachten wollen.»'

Wenn nun gleichwohl die Geschichte als sinnhaft, ja sogar als Aufwirts-
bewegung erfahren wird, so liegt dies an der Mdoglichkeit der immer weiter
gehenden Befreiung von einengenden Normen und Hindernissen. Man kann
einen gnostisierenden Zug darin erkennen, dass gerade dieser Fortschritt und
diese Befreiung durch immer weiter voranschreitende Erkenntnis gewonnen
wird. Es mag tbertrieben und daher verfilschend sein, wenn man das Pro-
gramm auf die Formel bringen wollte: «Erlosung durch Kirchengeschichte»,
doch ganz falsch ist es auch nicht. Semlers grosstes Verdienst liegt vielleicht
darin, die Standpunktgebundenheit des Betrachters bei jeder Art von Historio-
graphie klar erkannt und benannt zu haben. Es klingt beinahe postmodern-
konstruktivistisch, wenn er schreibt: «Alle Histotie ist eine Erzahlung, Darstel-
lung, Sammlung solcher Begebenheiten, welche ihr Urheber fiir merkwiirdig,
fir nitzlich, auch wohl selbst, was thn betrifft, flir wahr hilt.»'® Diese Einsicht
fithrt bei Semler freilich nicht zu einem generellen Relativismus, sondern mun-
det in den Optimismus immer besserer Erkenntnismoglichkeiten ein. Er weiss
sich selbst meilenweit Gber einen Euseb von Kaisareia erhaben, und gerade
darin liegt die Grundlage fiir die Anndherung an das wahre moralische Chris-
tentum.

Aller Historiographie der Aufklirungszeit gemeinsam ist die Uberzeugung,
dass dieses wahre Christentum nicht nur nicht in der oder einer verfassten
Kirche zu suchen sei, sondern tiiberhaupt nicht mit dem tbetlieferten Lehrbe-
stand der akademischen Theologie zu identifizieren oder daraus zu gewinnen
sei. Gleichwohl galt der Entwicklung dieses Lehrgebiudes grosses Interesse.
Aus dieser doppelten Voraussetzung ist der aussergewohnliche Aufstieg der
Disziplin und literarischen Gattung der Dogmengeschichte zu erkliren. Auf
diesem Gebiet fand die historische Theologie des gesamten 19. Jahrhunderts
ihren wichtigsten Ausdruck; sie fithrte zu einer einzigartigen Bliite, die wichtige

' Johann Salomo Semler: Versuch eines fruchtbaren Auszugs der Kitchengeschichte, 3 Bde.,
Halle 1773-78, Bd. 2, b5 (a).
5 Semler: Neue Versuche (Anm. 12), 3f.



200 Martin Wallraff

Nachwirkungen bis heute hat. In zeitgendssischer Diktion (von Isaak August
Dorner): «Besonders die verhiltniBmiig neue Wissenschaft der Dogmen-
geschichte [hat] sich des fleiligsten Anbaues sowohl monographischer als um-
fassenderer Art zu erfreuen gehabt.»'® Es ist nicht iibertrieben zu sagen, dass
dieser fleissige Anbau auf dem Boden des 18. Jahrhunderts erfolgt ist — selbst
dort, wo es nicht bewusst und unbeabsichtigt geschah. Dogmengeschichte als
theologische Disziplin ist eine Frucht der Aufklarung,

Das historiographische Ideal, dem sich die ersten Autoren in diesem Ge-
biet kurz vor 1800 verpflichtet wussten, nannten sie selbst «pragmatische Ge-
schichtsschreibung». Gemeint war in den Worten des didnischen Theologen
Friedrich Minter Folgendes: «Die pragmatische Geschichte erzahlt nicht allein
Begebenheiten, sie gibt auch zugleich die bekannten Ursachen an, wodurch
sie veranla3t wurden. Die Dogmen-Geschichte mull daher die nimliche Vor-
tragsweise befolgen.»'” Die Ursachen fiir die Entwicklung der Dogmen werden
zumeist in nicht-theologischen Faktoren erblickt, etwa politischen, sozialen
oder 6konomischen Randbedingungen. Indem die Bedeutung dieser Fakto-
ren herausgestellt wird, wichst die Einsicht in die Kontingenz des Dogmas.
Auf dieser Basis erscheint Dogmengeschichte von vorneherein nicht als sach-
gemisse Explikation von etwas im Evangelium Angelegtem. Bekannt ist das
Diktum von Wilhelm Minscher, die Dogmen hitten «oft eben so schnell als
die Moden der Frauenzimmer» gewechselt’®. Das dogmenkritische Moment
ist der Dogmengeschichte von Anfang an eingepflanzt gewesen, und sollte es
auch bleiben. Auch wenn im Laufe des 19. Jahrhunderts teilweise ganz andere
und neue Ansitze das Feld beherrschten, blieb dieser Aspekt immer wie eine
nicht abgestreifte Eierschale an der Disziplin hingen, bald latent, bald an der
Oberfliche erkennbar. Klar und radikal hat es David Friedrich Straull Mitte des
Jahrhunderts auf den Punkt gebracht: «Die wahre Kritik des Dogma ist seine
Geschichtex»"”

I[saak] Alugust] Dorner: Geschichte der protestantischen Theologie besonders in Deutsch-
land, nach ihrer principiellen Bewegung, Minchen 1867, 864.

Friedrich Munter: Handbuch der dltesten Christlichen Dogmen-Geschichte, mit Zusitzen
des Verfassers vermehrt, und Deutsch herausgegeben von Johann Philipp Gustav Ewers,
2 Bde., Géttingen 1802-06, 191,

" Wilhelm Munscher: Handbuch der christlichen Dogmengeschichte, Bd. 1, Marburg 1797,

46.
" David Friedrich Strauf: Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Entwick-

17



Emanzipation von der Theologie? 201

Es wire jetzt ausfihrlich von einem neuen Ansatz der Kirchen- und
Dogmengeschichte zu sprechen, der m.E. bislang zu wenig untersucht ist.
Gemeint sind die Konsequenzen fiir das Fach, die von der kopernikanischen
Wende ausgingen, die Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher fiir die Theolo-
gie bedeutete. Nicht dass zu Schleiermacher insgesamt wenig gearbeitet wiir-
de — im Gegenteil: Seit einigen Jahrzehnten scheint eine Schleiermacher-Re-
naissance naht- und bruchlos in die nachste Gberzugehen. Dabet wird freilich
kaum danach gefragt, wie sich Schleiermachers Theologie in der Kirchen-
geschichtsschreibung auswirkt. Dieses Desinteresse geht vielleicht teilweise
auf Schleiermacher selbst zurlck, der es nicht fur lohnend hielt, etwa auf
der Basis seiner Vorlesungen auch auf diesem Gebiet publizistisch aktiv zu
werden, obgleich natiirlich die Hinwendung zum frommen Subjekt auch hier
grundstiirzende Konsequenzen hatte. Immerhin ist seit einigen Jahren sei-
ne Kirchengeschichtsvorlesung aus dem Jahr 1821/22 (in Berlin bedeutsame
Jahre!) publiziert® — und zwar auf der Basis der Mitschrift eines jungen be-
gabten Schiilers. Das Manuskript liegt in der Universititsbibliothek Basel; der
Schiiler wurde spiter (wenig spiter!) hier Professor, gewollt und geholt von
Wilhelm Martin Leberecht de Wette. Es handelt sich um Karl Rudolf Hagen-
bach, dessen Buste im Garten des Frey-Grynaeischen Instituts steht. Er war
sein Leben lang von seinen Betliner Lehrern stark geprigt; es gibt in der Uni-
versitatsbibliothek noch eine weitere Mitschrift aus der Berliner Zeit, mit der
sich eine ausfiihrlichere Beschiftigung lohnte, namlich eine Vorlesung Dog-
mengeschichte bei August Neander im akademischen Jahr 1822/23. Diese ist
zweifellos von grossem Interesse, denn Neander hat diese Vorlesung zwar
mehrfach gehalten, doch nicht selbst publiziert. Erst posthum erschien ein
Pastiche aus eigenen Aufzeichnungen und diversen fremden Mitschriften®.

Das inhaltliche Interesse, das dieser Vorlesung zukommt, griindet in der
besonderen Bedeutung Neanders fiir die kirchliche Historiographie. Aufgrund
des Mottos, das er seiner vielbindigen Kirchengeschichte® vorangestellt hat,

lung und im Kampfe mit der modernen Wissenschaft dargestellt, 2 Bde., Tibingen 1840-
41,Bd. 1, 71.

2 J. Boekels: Schleiermacher als Kirchenhistoriker. Mit Edition der Nachschrift Karl Rudolf
Hagenbachs von 1821/22 (Schleiermacher-Archiv 13), Berlin 1994.

2 August Neander: Christliche Dogmengeschichte, 2 Bde., hg.v. J[ustus] L[udwig] Jacobi,
Betlin 1857.

*  August Neander: Allgemeine Geschichte der christlichen Religion und Kitche, 11 Teile in



202 Martin Wallraff

«Pectus est quod theologum facit, wurde er gelegentlich als «Pektoraltheolo-
ge» belachelt. Des ungeachtet stellt dieses Werk einen epochalen Neuansatz
dar. Es schreibt Kirchengeschichte nicht mit besonderer Konzentration auf
die externen Einflisse (wie bei der pragmatischen Geschichtsschreibung),
sondern gerade umgekehrt konsequent aus einer Binnenperspektive. Kir-
chengeschichte erscheint als Entwicklung frommer Gemitszustainde. Wenn
man Einzelheiten in dem Werk liest — als Beispiel nehme man etwa das aus-
fuhrliche Kapitel tiber den Gottesdienst des vierten Jahrhunderts® — scheint
es einem haufig Einsichten moderner Frommigkeits- und Mentalititenge-
schichte vorwegzunehmen. Neander selbst wusste sich mit seinem Zugriff
von den Geschichtsmodellen der Aufklirung denkbar weit entfernt. Davon
und von der anschliessenden Neuentdeckung der Geschichte im Geist von
Romantik und Idealismus spricht er in harschen Tonen: «Eine flache, geist-
und herzlose Aufklirung, deren Motto es war: <Wie wit’s zuletzt so herrlich
weit gebrachty welche im dem Diinkel einer sich spreizenden Armseligkeit
das Grofite und Herrlichste friherer Jahrhunderte verachten liel3, sie war
durch das Leben und die Wissenschaft gerichtet»* Trotz dieser deutlichen
Abgrenzung war natiirlich auch Neander von der Geschichtsschreibung der
Aufklirung geprigt; das gilt insbesondere fir die Hochschitzung der indi-
viduellen Frommigkeit (und damit verbunden fiir ein gewisses kirchenkriti-
sches Moment).

Ahnliches liesse sich nun auch bei August Tholuck zeigen, der 1826 gegen
den erklirten Willen der Fakultit nach Halle berufen wurde. Der Gegen-
satz ruhrte von unterschiedlichen Profilen her: Wahrend die Fakultit vom
Rationalismus gepragt war, kam Tholuck aus der Erweckungsbewegung, Er
hat im Wintersemester 27/28 eine Vorlesung tber «Dogmengeschichte und
wissenschaftliche Dogmatik» gehalten. Schon die Zusammenstellung des Ti-
tels macht deutlich, dass Dogmengeschichte hier nicht mehr ausschliesslich
als Dogmenkritik verstanden wird, sondern in die Darstellung der Dogmatik
selbst tiberleitet. Diese Vorlesung ist in einer Mitschrift erhalten, die Gbrigens

6 Bde., Berlin 1825-52, auf der Widmungsseite des ersten Bandes (nach der Titelei) das
Motto.

2 «Der christliche Cultusy, ebd. Bd. 2,2, 398-493.

* August Neander: Der heilige Bernhard und sein Zeitalter. Ein historisches Gemilde, Ham-
burg *1848, XI1.



Emanzipation von der Theologie? 203

in Rom liegt und die ich dort vor einigen Jahren entdeckt habe. Zumindest
eine Teiledition lohnte sich gewiss.”

Es wire lohnend, weiter im Umfeld Schleiermachers und der Erweckungs-
theologie zu verweilen; dort sind noch manche Schitze zu heben, doch im
Interesse des tiberblickshaften Gesamtthemas eile ich mit Siebenmeilenstie-
feln weiter. Auch die wichtigen Impulse, die die Kirchengeschichte durch die
Hegelschule empfing, kénnen hier nur gestreift werden. Insbesondere wire
Ferdinand Christian Baur zu nennen, der Hegels Ansatz in konkrete Kirchen-
geschichtsschreibung umgemiinzt hat. Es mag manchmal etwas mechanisch,
geradezu evolutionistisch wirken, wie er in jedem Stadium der Geschichte eine
Aufwirtsbewegung durch die jeweilige «Aufhebung» der Gegensitze erblickt.
Das ausgeprigte Fortschrittsmotiv steht im Zentrum der Geschichtsdeutung,
doch anders als bei Semler steht hier als Ziel nicht ein individuelles moralisches
Christentum in ungewisser Zukunft, sondern etwas Konkretes und Prisentes:
der Protestantismus mit spekulativer Pragung, um nicht rundheraus zu sagen:
die Tubinger theologische Fakultit bzw. Baur selbst. Bei Hegel wie auch bei
Baur ist es schwer sich vorzustellen, dass und wie es nach dem jeweils schrei-
benden Autor noch weitergehen kénnte. Der Ansatz ist nicht explizit konfessi-
onalistisch, doch er ist es faktisch. Man sieht im Verlauf der Geschichte jeweils
tote Aste der Evolution rechts und links am Wegesrand niederfallen: das Juden-
christentum, das sich Uberlebt hat, die Kirchen des Ostens, der Katholizismus
und schliesslich die protestantische Orthodoxie®.

In der Hegelschule ist die Kirchengeschichte ganz ins Zentrum der Theolo-
gie geriickt, freilich um den hohen Preis, dass die eigentliche Quellenkritik und
-analyse zuriicktreten zugunsten des spekulativen Gesamtprogramms. «Uberall
ist es daher dieselbe Aufgabe der geschichtlichen Betrachtung, in dem Ge-
schehen nicht blos ein zufilliges Aggregat zeitlich und rdumlich verbundener

»  Vor kurzer Zeit habe ich auf das Manuskript und dieses Desiderat in einer Publikati-
on hingewiesen. Vgl. M. Wallraff: Evangelium und Dogma. Zu den Anfingen der Gat-
tung Dogmengeschichte (bis 1850), in: Biblische Theologie und historisches Denken.
Wissenschaftsgeschichtliche Studien aus Anlass det 50. Wiederkehr der Basler Promotion
von Rudolf Smend, hg.v. M. Kessler/M. Wallraff (Studien zur Geschichte der Wissen-
schaften in Basel. Neue Folge 5), Basel 2008, 256-278 (270-273).

% Vgl. Ferdinand Christian Baur: Lehrbuch der christlichen Dogmengeschichte, Stuttgart 1847
(Tubingen *1858, Leipzig '1867, mehrere Nachdrucke) sowie ders.: Vorlesungen uber die
christliche Dogmengeschichte, 3 Bde., hg.v. Ferd[inand] Prfiedrich] Baur, Leipzig 1865-67.



204 Martin Wallraff

Ereignisse zu sehen, sondern auch in den innern Zusammenhang einzudringen
und vor allem die Punkte in’s Auge zu fassen, in welchen sich uns in dem dus-
serlich Geschehenen auch die innerlich bewegenden Michte, das Allgemeine,
das dem Besonderen zu Grunde liegt, die das Ganze beherrschenden Ideen zu
erkennen geben. Dies ist aber keineswegs nur eine rein abstrakte Geschichts-
anschauung, eine einseitige Hervorhebung des Allgemeinen, in welchem das
Einzelne und Besondere, das Individuelle und Personliche vollig bedeutungs-
los wird...»"".

Harnack hat einmal gesagt, dass Baur zwei Generationen von Gelehrten
beschiftigt habe, die eine, um seine Anregungen aufzunehmen und sein Pro-
gramm durchzufithren, und die andere, um ihn zu widerlegen und sich von

thm zu distanzieren?

. Harnack selbst gehorte wohl der zweiten Generation an,
denn seine Geschichtstheorie geht ganz andere Wege; sie nihert sich auf tber-
raschende Weise wieder der der Aufklirung an. Mit ihm und Overbeck méch-
te ich den kurzen Uberblick schliessen, um dann einige Schlussfolgerungen
zu ziehen, Overbeck und Harnack sind gewiss ein ungleiches Paar; der erste
hat den zweiten immer als eine Art Ubervater und Konkurrenten empfunden.
Wenn im Folgenden dennoch beinahe mehr Gber den Basler als Giber den Bet-
liner Gelehrten die Rede ist, so deshalb, weil bei Overbeck viele Ziige, die sich
auch bei Harnack finden, viel schirfer, fast karikaturhaft deutlich hervortreten,
damit zugleich freilich auch die Aporien.

Das Dekadenzmotiv, das wir als Eigenart schon der reformatorischen
Geschichtsschreibung kennengelernt haben und das bei Arnold zum beherr-
schenden Motiv wird, erscheint bei Overbeck ins Extrem gesteigert. Es greift
umfassend Raum — nichts mehr ist vor ihm sicher, anders gesagt: Kaum begon-
nen, ist die Kirchengeschichte schon im Verfall begriffen. Eine davon unbe-
rihrte aetas aurea gibt es nicht meht, schon Paulus begriindet den Abstieg, die
Banalisierung und Anbiederung an die Welt. Gegeniiber Overbeck nochmals
radikalisiert hat sein Freund Nietzsche den Gedanken ausgesprochen und den

" Ferdinand Christian Baur: Die Tubinger Schule und ihre Stellung zur Gegenwart, Tubin-
gen 1859, 71.

#®  Zidert nach P. Meinhold: Geschichte der kirchlichen Historiographie, Bd. 2, Freiburg
1967, 170. Vgl. zum Verhiltnis beider E. Troeltsch: Adolf von Harnack und Ferdinand
Christian Baur, in: Festgabe von Fachgenossen und Freunden A. v. Harnack ... darge-

bracht, Tubingen 1921, 282-291.



Emanzipation von der Theologie? 205

Abstieg schon am Kreuz beginnen lassen. Wenn er iiber die «Geschichte des
Christentums» spricht, sagt er: «Das Wort schon «Christentuny ist ein Missver-
stindnis —, im Grunde gab es nur Einen Christen, und der starb am Kreuz. Das
Evangelium» starb am Kreuz. Was von diesem Augenblick an <Evangelium»
heisst, war bereits der Gegensatz dessen, was er gelebt: eine «chlimme Bot-
schaft, ein Dysangelium.»®

Gerade in dieser Extremform wird deutlich, was im Grunde auch fiir Har-
nack gilt: Das Dekadenzmotiv setzt einen vollig irrationalen «Jesuanismus» vor-
aus, der sich jeder historischen Kritik entzieht. «Evangeliumy ist nicht mehr
eine literarische Gattung oder historische Quelle, sondern in fast karikaturhaf-
ter Weise theologisches Prinzip, ein Prinzip namlich, das sich keiner Verifika-
tion mehr stellen muss. In letzter Instanz liegt es auch Harnacks berithmter
«Hellenisierungshypothese» zugrunde. Wenn er sagt: «Das Dogma ist in sei-
ner Konzeption und in seinem Ausbau ein Werk des griechischen Geistes aut
dem Boden des Evangeliums»*, dann erscheint das Evangelium nicht nur als
Gegensatz zur hellenistischen Welt (und man konnte schon hier fragen, wie
sinnvoll das historisch ist), sondern geradezu als metahistorische Grosse, die
ohne Anhalt in den Quellen bleibt. Harnack hat diese Grundlage nicht davon
abgehalten, die Prozesse der Dogmenbildung in den ersten Jahrhunderten in
allen ihren Veristelungen so detailliert zu studieren und zu beschreiben wie
kaum jemand vor und nach ihm. Es ist erstaunlich, mit wie grossem Elan und
Fleiss er sich dieser Aufgabe hingibt, obwohl doch der Gesamtprozess der
Dogmengeschichte im Grunde von der humanistischen Religion des Evan-
geliums nur weiter wegfithrte. Dennoch war gerade dies der Kern des Faches:
«Der Schwerpunkt des Faches der Kirchengeschichte liegt in der Kirchen- und
Dogmengeschichte der ersten sechs Jahrhunderte» Es sei gestattet, hier noch
etwas weiter zu zitieren: «Ich habe daher stets den Standpunkt ... vertreten,
dass zum Kirchenhistoriker — namentlich wo nur Einer an einer Fakultit vor-
handen ist — nur ein solcher Gelehrter tauglich ist, der die alte Kirchenge-
schichte beherrscht.»”!

#  Antichrist 39 (Bd. XVII, S. 215 f). Vgl. dazu A.U. Sommer: Friedrich Nietzsches «Der
Antichrist». Ein philosophisch-historischer Kommentar (Beitrdge zu Friedrich Nietzsche
2), Basel 2000, 356-366.

% Adolf Harnack: Lehtbuch der Dogmengeschichte, 3 Bde., Tubingen *1909-10, Bd. 1, 20.

al Denkschrift vom 27. September 1888, zitiert nach A. von Zahn-Harnack: Adolf von Har-



206 Martin Wallraff

Zugleich begleitete Harnacks ganzes Leben latent das Motiv der alten «Ket-
zerhistorie» Arnoldscher Prigung. Seine erste und seine letzte grosse wissen-
schaftliche Arbeit war dem Ur-Ketzer Markion gewidmet™, der als die grosse
Alternative zum faktisch eingetretenen Verfall stilisiert wird und dem nachzu-
eifern auch im 20. Jahrhundert noch lohnt. Aus der Distanz eines Jahrhunderts
konnen wir heute leichter erkennen, wie sehr Harnack auch hier Kind seiner
Zeit war und uns ein Markion-Bild vor Augen stellt, das implizit vom liberalen
Christentum wilhelminischer Zeit gepragt war.

Ein solches Leitbild fehlt bei Overbeck — und muss es. Wihrend bei Gott-
fried Arnold die Kirchengeschichte der Legitimation seines, des radikal-pietis-
tischen Christentums dient, kommt beir Overbeck eine Legitimierungsfunktion
zu jedweder Form des Christentums nicht mehr in Betracht. Daraus resultiert
die bekannte Forderung nach einer «profanen Kirchengeschichte», die keiner
Theologie mehr dient oder verpflichtet ist und die auch tatsichlich nur zur Auf-
16sung von Theologie und Kirche beitragen konnte. «In diesem Sinne kiindigt
der Gedanke, das Christentum rezz auf Historie zu stellen, nur den Anbruch
des Zeitalters an, wo das Christentum zu seinem Ende kommt und davon Ab-
schied zu nehmen ist.»*

Der vorliegende Beitrag ist itberschrieben mit «Emanzipation von der Theo-
logie» — mit Fragezeichen. Hier, bei Overbeck, kann man das Fragezeichen ge-
trost weglassen. In dem, was man als die radikalste Form der aufkldrerischen
Geschichtsschreibung bezeichnen kann, ist die Konsequenz einer Emanzipati-
on bis hin zum radikalen Bruch unausweichlich. Gleichwohl stellten Overbecks
(Buvre und Biographie sowohl die Stirke als auch die Aporien dieses radikalen
Ansatzes vor Augen. Ich méchte abschliessend in teilweise lockerer Ankniip-
fung an das Ausgefthrte einige Thesen formulieren zur Kirchengeschichte als
theologischer Disziplin heute.

nack, Berlin 21951, 129.

Adolf Harnack: Marcion. Der moderne Glaubige des 2. Jahrhunderts, der erste Reforma-
tor. Die Dorpater Preisschrift (1870), kritische Edition des handschriftlichen Exemplars
mit einem Anhang hg.v. E Steck (TU 149), Berlin 2003 sowie Adolf von Harnack: Marci-
on. Das Evangelium vom fremden Gott. Eine Monographie zur Geschichte der Grundle-
gung der katholischen Kirche (TU 45), Leipzig 1921 (#1924, diverse Nachdrucke).

# Franz Overbeck: Christentum und Kultur, in: dets.: Werke und NachlaB, Bd. 6,1, hg.v. B.

von Reibnitz, Stuttgart 1996, 41 (Hervorhebung im Original).

32



Emanzipation von der Theologie? 207

1. Das historische Paradigma als solches ist als Frucht der Aufklirung an-
zusprechen. Wenn heute manchmal das Stichwort vom «Paradigmenwechsel»**
inflationdr gebraucht wird und jede zweite Doktorarbeit einen solchen Wechsel
herbeifithren mochte, so ist es doch hier gerechtfertigt. «Alles ist Geschich-
te» — diesem Satz kann niemand und auf keine Weise mehr ausweichen, auch
nicht im Bereich von Theologie und Religion. Einen metahistorischen «archi-
medischen Punko» gibt es nicht (mehr) und kann es auch nicht geben. Gerade
der von allem losgeloste Jesuanismus und die Hypostasierung des Evangeli-
ums bei Harnack und Overbeck haben die Apotien eindrucksvoll vor Augen
gestellt. In ganz anderer Weise und mit ganz anderem Vorzeichen liesse sich
Ahnliches zeigen beim grossten Basler Kirchenvater des 20. Jahrhunderts, Karl
Barth. Diese radikale Historisierung hat im Bereich der Theologie zuerst im
Protestantismus Raum gegriffen, und es ist vielleicht kein Zufall, dass dat-
um gerade bei der Bibel und beim historischen Jesus die sensibelsten Debat-
ten gefiihrt wurden. Mit grosser Zeitverzogerung und mit etwas anderer T6-
nung haben sich dhnliche Prozesse im Katholizismus im Zusammenhang des
Modernismus-Streites abgespielt. Auch dabei wurde nur nochmals und von
einer anderen Seite her deutlich, dass es kein Zurlick hinter das historische Pa-
radigma gibt. Um nochmals das Modell von Thomas S. Kuhn zu bemiihen: Es
ist nattrlich nicht gesagt, dass dieses Paradigmensystem das letzte fiir immer
bleiben muss, doch ein anderes gibt es derzeit nicht und einen Weg zurtick mit
Sicherheit erst recht nicht. An dieser Uberzeugung ist auch im Gegeniiber zu
allen Neo-Fundamentalismen und vormodernen Spielarten des Christentums
festzuhalten. Das bedeutet auch, dass christliche Theologie wesentlich als his-
torische Theologie zu betreiben ist.

2. Grossere Schwierigkeiten hat heutige Theologie mit den seit der Aufkli-
rung (und im Grunde schon vorher) dem christlichen Geschichtsdenken inhi-
renten Dekadenz- und Fortschrittsmodellen. Die Rede vom «Ende der grossen
Erzihlungen», von der «Geschichte im Fragment, von der «Zerbrechenden
Zeit» macht das Unbehagen gegentiber solchen tbergreifenden Deutungsmo-
dellen deutlich®. Auch die systematische Theologie hat einen ausgeprigten Wi-

3 Nach Th.S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt 21976 (zuerst
englisch, Chicago 1962).

Das «Ende der grossen Erzihlungen» nimmt Jean-Frangois Lyotard auf (La Condition
postmoderne. Rapport sur le savoir, Paris 1979), die anderen beiden Wendungen sind ein-

35



208 Martin Wallraff

derwillen gegen solche Modelle entwickelt. Das zeigt sich etwa an den heute
tberwiegend ablehnenden Reaktionen auf eine Geschichtstheologie vom Typ
Wolfhart Pannenbergs. Ahnliches gilt fiir die noch vor einer Generation so
beliebte Kategorie der «Heilsgeschichte»; ich nenne nur den Namen von Oscar
Cullmann®, aber auch grosse Teile der katholischen Theologie zur Konzilszeit.
Hier ist der Lack definitiv ab. In den genannten Fillen liegt im Grunde ein Auf-
stiegsschema zugrunde, doch daran liegt es nicht: Auch das Gegenteil erfreut
sich heute nicht grosser Beliebtheit. Das Schema des positiven Jesusbezuges
und der negativ besetzten Kirchengeschichte findet sich zwar in vielen po-
puliren Abschattungen, doch entwickelt es keinetlei intellektuelle Strahlkraft.
Meine These lautet nun, dass christliche Geschichtsreflexion nicht erst seit der
Aufklirung, aber vielleicht durch sie in besonders hervorgehobener Weise den-
noch einen solchen Zug ins Universale hat und notwendigerweise haben muss.
«Daf} wir aber tiberhaupt die Geschichte im ganzen auf Sinn und Unsinn hin
befragen, ist selbst schon geschichtlich bedingt: jidisches und christliches Den-
ken haben diese mafllose Frage ins Leben gerufen.»’” Dieser Satz von Karl Lo-
with bleibt giiltig, und er verlangt auch heute nach neuen Realisierungen. Es ist
bezeichnend, dass die Historiographie der Aufklirung einerseits eine gewisse
Emanzipation von der Theologie bewirkt hat, aber andererseits gerade deutlich
gemacht hat, wie sehr die Geschichte als universale Deutekategorie nach reli-
gioser Sinngebung verlangt. Jorn Riisen spricht von einer «offenen Flanke» der
Universalgeschichte fur Religion®.

3. Alles dies scheint véllig wirklichkeitsfremd und bar jeder Realitit zu
sein, wenn man an die konkrete Realitit des Faches heute denkt, und zwar
sowohl innerhalb als auch ausserhalb von theologischen Fakultiten. Dass Kit-

schligige Buchtitel jiingerer Zeit: ]. Riisen: Zerbrechende Zeit. Uber den Sinn der Ge-
schichte, K6ln 2001; K. Grimmer: Geschichte im Fragment (Forum Systematik 7), Stutt-
gart 2000.
% Vgl. etwa O. Cullmann: Heil als Geschichte. Heilsgeschichtliche Existenz im Neuen Testa-
ment, Tubingen 1965 (*1967) sowie ders.: Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und
Geschichtsauffassung, Zollikon 1946 (Zirich 71962).
K. Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen der
Geschichtsphilosophie, Stuttgart #1990, 13. Das Werk ist zuerst englisch publiziert unter
dem Titel «Meaning in History» (Chicago 1949, deutsch zuerst Stuttgart 1953).
In einem Vortrag tiber «Transzendentaler Durchbruch und sikulare Immanenz. Ideen zu
einer Universalgeschichte im Anschluss an Karl Jaspers», gehalten auf einem Studientag
tiber «Religion und Universalgeschichte» am 21. August 2009 in Basel.

37

38



Emanzipation von der Theologie? 209

chengeschichte im Einzelnen sehr gut in véllig verschiedenen institutionellen
Kontexten betrieben werden kann, lasst sich nicht bestreiten: sowohl an einer
rein staatlichen Facolta di lettere als auch an einer kirchlichen Hochschule wie
der Waldenserfakultit als auch an einer semikonfessionellen oder strikt kon-
fessionellen theologischen Fakultit im Rahmen einer staatlichen Universitit.
Versuche, eznen solchen Kontext absolut zu setzen, haben nicht selten universi-
tatspolitische Hintergriinde und tragen daher das Odium einer Argumentation
pro domo an sich. Ein explizit theologischer Kontext scheint fir das Fach
also entbehrlich zu sein. Er ist es auch, insofern als tatsichlich die christliche
Theologie keinen Exklusivititsanspruch auf ihre Gegenstinde mehr geltend
machen kann. Dass Lutherforschung oder Augustinforschung, ja selbst Pau-
lusforschung lingst nicht mehr nur Theologen beschiftigt, ist eine Selbstver-
stindlichkeit. Gerade darum wird aber in den letzten Jahren verstirkt das theo-
logische Proprium deutlich. Objektive Geschichtsschreibung gibt es nicht. Der
«aufklarerischste» unter allen genannten Gewahrsminnern, dem vielleicht am
chesten das Streben nach reiner Objektivitit zuzutrauen wire, nimlich Johann
Salomo Semler, hat nachdriicklich daran erinnert, wie sehr jede Geschichts-
schreibung standpunktgebunden ist und wie sehr jeder Historiograph darauf
angewiesen ist, sich selbst und anderen Uber die seiner Arbeit zugrundelie-
genden Voraussetzungen Rechenschaft abzulegen. Gerade die immer weiter
fortschreitende Sektorialisierung des Faches konnte die Hlusion niahren, dass
heute im Kleinkampt des Mikropositivismus eine solche Selbstversicherung
kaum noch nétig ist. Die Frage der Echtheit oder Unechtheit eines bestimmten
Africanus-Fragmentes kann man in der Tat ohne Miihe diskutieren ohne Be-
zug auf die lutherischen Bekenntnisschriften oder den Mythos der va/li valdes:.
Gleichwohl wire es kurzsichtig, nur die Antwort auf die Frage und nicht auch
den Hintergrund der Fragestellung zu bedenken. Warum sich mir gerade diese
oder jene Frage stellt, dieses oder jenes Problem als «nteressant» erweist, kurz:
welche erkenntnisleitenden Interessen meiner Arbeit zugrunde liegen, ist Teil
der wissenschaftlichen Reflexion selbst. Oberflichlich gesehen mag es sein,
dass Kirchengeschichte die Theologie als Kontext nicht braucht. Sie kann sehr
gut ohne diesen Kontext leben. Doch wenn sie es auf Dauer tite, wiirde sich
zeigen, dass ihr eine wesentliche Facette fehlt. Kirchengeschichte ist nicht nur,
aber auch historische Selbstvergewisserung des christlichen Glaubens.

Eine letzte Bemerkung zum Generalthema «Aufklirung und Protestantis-
mus»: Ist all dies nun etwas spezifisch Protestantisches? Im Grunde Nein. Es



210 Martin Wallraff

sind Fragen, die sich in jeder Spielart des Christentums in der Moderne stellen
und woméglich auch dariiber hinaus. Dennoch stand der Protestantismus in
dieser Diskussion seit etwa 300 Jahren immer nah an der Frontlinie, und er
hat deshalb die Verantwortung und die Chance, in der Debatte weiter eine
entscheidende Rolle zu spielen. Gerade in den religiosen Herausforderungen
unserer Zeit ist das mit Sicherheit keine verschwendete Miihe.

Abstract

The contribution traces the genre of Church history back to its early developments
in the period of the Enlightenment. Particular attention is given to motifs of decline
and ascent, and hence to the overall theological interpretation of history. Especially
in Protestant historiography there is a tendency to see at some point a fundamental
decline in history (beginning with Constantine, with the post-apostolic generation, or
somewhere else). This is sometimes counterbalanced by the postulate of a small group
of «steadfast who did not bow their knee to Baal» (Flacius). On the other hand, the
enlightened view of history is marked by a fundamentally optimistic approach, oc-
casionally with almost gnostic traits (progress based on better insight, Semler). In the
19th century, the new discipline of the history of dogma lead to a (sometimes radical)
criticism of dogma, and ultimately to an almost totally isolated «Jesuanismpy.

In the conclusion, it is argued that on the one hand the modern «historical para-
digmy is influenced by Christian ways of conceiving history, on the other Church his-
tory itself is highly emancipated from its theological roots in its methods and imple-
mentation. At the same time, theology continues to be an essential «ntellectual motom
for this sort of research.

Martin Wallraff, Basel



	Emanzipation von der Theologie? : Kirchengeschichte von Gottfried Arnold bis Franz Overbeck

