
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 3-4

Artikel: Emanzipation von der Theologie? : Kirchengeschichte von Gottfried
Arnold bis Franz Overbeck

Autor: Wallraff, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Emanzipation von der Theologie?

Kirchengeschichte von Gottfried Arnold bis Franz Overbeck

Wie nähert sich ein Kirchenhistoriker dem Thema «Protestantismus und
Aufklärung»? Am einfachsten auf historische Weise, also indem er die Geschichte

seiner eigenen Disziplin in den Blick nimmt. Wenn ich also zunächst die

Geschichte der Disziplin von Gottfried Arnold bis Franz Overbeck verfolge, so

lege ich damit den denkbar weitesten Aufklärungsbegriff zugrunde: von den

Anfängen der Frühaufklärung um 1700 bis zu den radikalen Ausprägungen der

liberalen Theologie um 1900, also etwa 200 Jahre. In diesen 200 Jahren hat sich

das geformt, was heute das Fach Kirchengeschichte ist und ausmacht. Dabei

spielt das Thema «Protestantismus» eine oft eher implizite, darum aber nicht

weniger wichtige Hintergrundrolle — ja es wird sich zeigen, dass das spezifisch
Protestantische im Fach heute oft eher von der Aufklärung als von der
Reformation geprägt ist.

Der Begriff «Aufklärung» hat eine doppelte Bedeutung: Er bezeichnet
sowohl eine historische Epoche, deren Höhepunkt üblicherweise im 18. Jahrhundert

gesehen wird, als auch ein sachlich-inhaltliches Programm, das an keine

Zeit gebunden ist. Beides möchte ich im Blick behalten, und indem ich die

Geschichte der Kirchengeschichte in der Aufklärungszeit verfolge, soll

zugleich ein sachlich-inhaltliches Interesse im Hintergrund stehen und erkennbar

bleiben. Dieses möchte ich im ausführlichen Schlussabschnitt aufnehmen und
dabei in einigen Thesen nach Konsequenzen für das Fach heute fragen. Dabei

werden natürlich die unterschiedlichen gesellschaftlichen und kirchlichen

Randbedingungen eine wichtige Rolle spielen. Der Haupttitel «Emanzipation

von der Theologie?» soll eine Art Leitfrage darstellen, auf die ich zum Schluss

zurückkomme, wenn es unter anderem darum geht, ob und inwieweit das Fach

heute als eine theologische Disziplin gelten kann.

Der erste und längere Teil betrachtet also die Geschichte der Disziplin
Kirchengeschichte. Vorab sei gesagt, dass diese keineswegs ein «Kind der Aufklärung»

ist, wie das etwa von der Praktischen Theologie gesagt werden kann1.

Die Kirchengeschichte ist erheblich älter. Ob man nun gar bis zum lukanischen

1

Vgl. dazu den Beitrag von Albrecht Grözinger im vorliegenden Heft.

ThZ 3.4/68 (2012) S. 194-210



Emanzipation von der Theologie? 195

Doppelwerk, insbesondere der Apostelgeschichte zurückgehen möchte, ist bis

zu einem gewissen Grad Geschmackssache (man wird dort sowohl Gemeinsamkeiten

als auch Unterschiede zu späterer «Kirchengeschichte» finden - letztlich
vielleicht doch mehr Unterschiede)2. Jedenfalls aber geniesst Euseb von Kai-
sareia den bis heute unbestrittenen Ruhm, «Vater der Kirchengeschichte» zu
sein. Das gilt schon rein sprachlich, denn die Junktur 8KKÀ.r|oiaoTiKf) ioxopia
ist zuerst bei ihm belegt; es gilt aber auch sachlich, denn tatsächlich hat er mit
seinem epochalen Werk eine Tradition begründet3, die als literarische Gattung
und als theologisches Sachanliegen in Kontinuität steht mit moderner
Kirchengeschichte. Freilich ist es eine Kontinuität mit Löchern, genauer: einem grossen

Loch von fast 1000 Jahren, nämlich vom Ausgang der Spätantike bis in
die Reformationszeit. Das Mittelalter, zumindest das lateinische Mittelalter, hat

seine historisch-theologischen Reflexionen in ein anderes Gewand, in andere

literarische Gattungen gekleidet.4

Wenn nun die Reformation die Gattung ecclesiastica historia wieder

aufnimmt, so geschieht die Anknüpfung an Euseb und seine spätantiken
Fortsetzer durchaus bewusst und gewollt. Das epochale und monumentale
protestantische Geschichtswerk, die Magdeburger Zenturien, haben einen langen
und programmatischen Titel, der eben mit «ecclesiastica historian beginnt5. Das

2 Vgl. dazu zuletzt J. Frey/C.K. Rothschild/J. Schröter (Hgg.): Die Apostelgeschichte im
Kontext antiker und frühchristlicher Historiographie (BZNW 162), Berlin 2009, insbesondere

den Beitrag von R. Kany: Warum fand die Apostelgeschichte keine Fortsetzung in der

Antike? Elf Thesen zu einem ungelösten Problem, 327-348.
1 Aus der reichen Literatur vgl. D. Timpe: Römische Geschichte und Heilsgeschichte (Hans-

Lietzmann-Vorlesung 5), Berlin 2001, bes. 87-115.
4 Vgl. dazu M. Wallraff: Von der antiken Historie zur mittelalterlichen Chronik. Die Entste¬

hung christlicher Universalgeschichtsschreibung, in: Welt-Zeit. Christliche Weltchronistik
aus zwei Jahrtausenden in Beständen der Thüringer Universitäts- und Landesbibliothek

Jena, hg.v. ders., Berlin 2005, 1-19 sowie ders.: Protologie und Eschatologie als Horizonte
der Kirchengeschichte? Das Erbe christlicher Universalgeschichte, in: Historiographie und

Theologie. Kirchen- und Theologiegeschichte im Spannungsfeld von geschichtswissenschaftlicher

Methode und theologischem Anspruch, hg.v. W Kinzig/V. Leppin/G.
Wartenberg (Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 15), Leipzig 2004, 153-167.

5 Der vollständige Titel des Werkes lautet: Ecclesiastica Historia integram ecclesiae Christi
ideam, quantum ad Locum, Propagationem, Persecutionem, Tranquillitatem, Doctrinam,
Haereses, Ceremonias, Gubernationem, Schismata, Synodos, Personas, Miracula, Martyria,
Religiones extra Ecclesiam, et statum Imperij politicum attinet, secundum singulas Centu-

rias, perspicuo ordine complectens: singulari diligentia et fide ex vetustissimis et optimis
historicis, patribus et aliis scriptoribus congesta: per aliquot studiosos et pios viros in urbe



196 Martin Wallraff

hat mit Aufklärung im technischen Sinne noch nicht viel zu tun, doch findet
sich in den Magdeburger Zenturien bzw. in den Schriften ihres Spiritus rector.,

des Matthias Flacius Illyricus, bereits ein Motiv, das für alle protestantische

Kirchengeschichtsschreibung typisch werden und insbesondere in der Aufklärung

stark hervortreten sollte. Es ist die Rede vom «Dekadenzmotiv», mithin
der Vorstellung, dass Kirchengeschichte im wesentlichen Verfallsgeschichte ist,

oder genauer: dass der mainstream der Kirchengeschichte den rechten Glauben

verraten hat. Das einschlägige Hauptwerk des Matthias Flacius trägt den Titel
Catalogus testium veritatis (1556) und postuliert eine Art «apostolische Sukzession»

mit umgekehrtem Vorzeichen. Als programmatisches Zitat steht der Satz

von den Siebentausend, die ihr Knie vor Baal nicht beugten (I Kön 19,18),

auf dem Titelblatt. Das Konzept ist also, dass die Kirchengeschichte in toto in
Verfall begriffen ist und dass zu jeder Zeit nur eine kleine Minorität den wahren

Glauben bewahrt hat, eben die im Titel genannten «Wahrheitszeugen». In

genau diese Tradition stellt Flacius sich selbst und die lutherische Reformation.
Es ist evident, dass in diesem Geschichtsbild den Waldensern eine sehr wichtige

Rolle zukommt. Im Catalogus findet sich denn auch ein langer Traktat von
mehr als 50 Seiten über die ValdenseP.

Das Geschichtsbild des Flacius liegt, wie gesagt, dem monumentalen
Unternehmen der Magdeburger Zenturien zugrunde. Was das in der konkreten

Darstellung für die Geschichte der Waldenser bedeutete, wissen wir nicht,
denn die gedruckten Bände der Zenturien reichen nicht bis ins 12. Jahrhundert,
und die handschriftlich vorliegenden Materialien Hegen bis heute unveröffent-
Hcht in Wolfenbüttel.

Obwohl aUes dies noch gar nicht im strengen Sinne zu unserem Thema

gehört, habe ich so relativ ausführhch darüber gehandelt, weil Gottfried Arnold
mit seiner berühmten «Unparteyische[n] Kirchen- und Ketzerhistorie» genau
hier anknüpfte, allerdings die Gedanken in einer bestimmten Form radikaüsier-

te. Das Werk erschien zuerst 1699/1700 und löste sofort einen Sturm des

Protestes und des Entsetzens aus7. Auch für Arnold ist ein massives Dekadenzmo-

Magdeburgica, 13 Zenturien in 11 Bänden, Basel 1559-74.
6 Matthias Flacius Illyricus: Catalogus testium veritatis, qui ante nostram aetatem reclama-

runt Papae, Basel 1556; der lange Traktat über die Waldenser (S. 704-761) würde eine

eigene Beschäftigung lohnen.
7 Gottfried Arnold: Unparteyische Kirchen- und Ketzerhistorie. Vom Anfang des Neuen



Emanzipation von der Theologie? 197

tiv grundlegend. In einem früheren Werk hatte er die Dekadenz bei Konstantin
einsetzen lassen (auch dies typisch protestantisch — bis heute). Die Kirche war
also in den ersten drei Jahrhunderten rein und unverdorben, danach wurde
sie durch Macht und Geld korrumpiert8. In der Kirchen- und Ketzerhistorie
radikalisiert er den Gedanken: Der Verfall setzt direkt nach der apostolischen
Generation ein; die Kirchengeschichte ist also in toto Verfallsgeschichte9.
Anders als bei Flacius steht diesem Verfall nicht eine Tradition aufrechter Bekenner

gegenüber, und damit erklärt sich der Protest, den das Werk auslöste. Denn
das Dekadenzmotiv dient hier nicht mehr der Legitimierung einer eigenen
kirchlichen Tradition, sondern hat eine radikal kritische, geradezu destruktive

Funktion: Jede Form der «Verkirchlichung», der Verfestigung des Glaubens in
kirchlichen Institutionen, ist von Übel, einschliesslich der des Protestantismus.

Gerade dies ist ein Motiv, das als typisch aufklärerisch bezeichnet werden kann

und den gesamten Weg bis zu dem 200 Jahre später schreibenden Overbeck

begleiten sollte. Wenn unter «Theologie» eine spezifisch kirchlich-christliche
Glaubensreflexion verstanden wird, dient Kirchengeschichte hier tatsächlich

der Emanzipation von der Theologie.
Freilich dient Arnolds Geschichtsbild indirekt und implizit doch der

Selbstlegitimation einer bestimmten Form und Ausdrucksweise des christlichen

Glaubens, nämlich der des radikalen Pietismus. Bekanntlich verzichtete Arnold
auf seinen Gießener Lehrstuhl, um sich selbst nicht institutionell zu korrumpieren.

Damit stellte und stilisierte er sich selbst als Vertreter der «Ketzer» und

Verfolgten. Das Ideal des «Unparteiischen», das bereits im Titel auftaucht,
präfiguriert das spätere Ideal der «Objektivität» und Toleranz in der Aufklärung.
Bei Arnold ist freilich zunächst die Absage an die überbordende Konfessions-

Testaments biß auf das Jahr 1688, 2 Bde., Frankfurt 1699/1700.
8 Gottfried Arnold: Die erste Liebe. Das ist wahre Abbildung der Ersten Christen, nach ih¬

rem lebendigen Glauben und heiligen Leben, aus der ältesten und bewährtesten Kirchen-
Scribenten eigenen Zeugnissen, Exempeln und Reden als in einer nützlichen Kirchen-
Historie treulich und unparteyisch entworfen, 2 Bde., Altona 31722-23 (zuerst Frankfurt
1696), vgl. bes. den Beginn des achten Buches: «Von dem Verfall des Christenthums,
vornehmlich unter und nach Constantino M. von der ersten Lauterkeit», 815-832.

9 Das Motiv tritt im Nachwort («Beschluß dieser Kirchen- und Kätzer-historie») noch deut¬

licher hervor als zu Beginn, vgl. insbesondere unter Nr. 2 (Kirchen- und Ketzerhistorie
[Anm. 7], Bd. 2, 693): «Man kan nicht leugnen, daß die sogenannte Kirche in so viel
tausend Stücke gleichsam oder Partheyen und Secten vom Anfang her zerrissen und zertrennet

worden.» — und das Folgende.



198 Martin Wallraff

polemik der protestantischen Orthodoxie gemeint und die Propagierung eines

neuen, kirchenfernen Ideals der Frömmigkeit. Ähnliche Gedanken tauchen

übrigens schon in der Spätantike auf: Der Kirchenhistoriker Sokrates, der Mitte
des fünften Jahrhunderts auf die ermüdende Phase der trinitätstheologischen
Streitigkeiten zurückblickte, wollte gleichfalls Kirchengeschichte in diesem Sinne

«überparteilich» schreiben10.

Die Waldenser erscheinen bei Gottfried Arnold in positivem Licht; doch

auch sie konnten sich mit den übrigen reformatorischen Kirchen dem
allgemeinen Niedergang nicht entziehen. Eine interessante Bemerkung am Rande:

Arnold weiss auch von den beiden waldensischen Gesandten, die schon 1530

(unter anderem) nach Basel geschickt wurden und die den Anschluss an die

Reformation vorbereiteten11.

Das kritisch-destruktive Moment bei Arnold kann als typisch für die

Geschichtstheorie der Aufklärung gelten; paradoxerweise gilt aber auch das

genaue Gegenteil: Neben dem Dekadenzmotiv findet sich in ihr auch die

Fortschrittsidee, diese sogar häufig mit beträchtlichem Nachdruck und Pathos

vorgetragen. Besonders klar und eindrücklich tritt dies bei Johann Salomo Semler

vor Augen. Das kritische Element bleibt auch bei ihm bestehen; er ist sich

bewusst, dass die Beschäftigung mit der Geschichte zur Kritik an überlieferten

Glaubensformen und Glaubenssätzen führt. Indessen fehlt bei ihm völlig die

aetas aurea, das goldene Zeitalter, das für später als normativ wirkt und von
dem aus der Abstieg stattfindet. Weder das vorkonstantinische noch das

apostolische noch das jesuanische Zeitalter werden idealisiert und als Massstab

an spätere Entwicklungen angelegt. «Es ist ein grosses, altes Präjudiz, es ist
aber weiter nichts als ein Präjudiz, dass die erste Kirche, die apostolische Kirche,

zugleich das allervollkommenste Muster, die göttliche Vorschrift enthalte

und darstelle, von der richtigsten Erkenntniss und Anwendung der christlichen

Religion.»12 Weiter: «Die Summe der drey ersten Jahrhunderte, ist und bleibt

gar sehr klein und unansehnlich.»13 Einheit der Kirche war in keiner Phase

10 Vgl. Sokrates, h.e. 1,18,14-16. Der Gegenstandsbereich der Kirchengeschichte ist für ihn
xct Kara xàç èKKXticjiaç (Plural!) yevôpeva.

11 Arnold: Kirchen- und Ketzerhistorie (Anm. 7), Bd. 2, 74.
12 Johann Salomo Semler: Neue Versuche die Kirchenhistorie der ersten Jahrhunderte mehr

aufzuklären, Leipzig 1788, 113f.
13 Semler ebd., 10.



Emanzipation von der Theologie? 199

der Geschichte gegeben, auch nicht an ihrem Anfang, und sie ist auch in der

Gegenwart nicht anzustreben: «Ich bin am wenigsten auf der Seite derjenigen
Gelerten oder eifrigen Christen, welche sich so leicht eine Kirchenvereinigung
nicht nur einbilden, sondern auch sie als etwas vorzügliches, als eine grosse

Beförderung des wahren Christenthums, betrachten wollen.»14

Wenn nun gleichwohl die Geschichte als sinnhaft, ja sogar als

Aufwärtsbewegung erfahren wird, so liegt dies an der Möglichkeit der immer weiter

gehenden Befreiung von einengenden Normen und Hindernissen. Man kann

einen gnostisierenden Zug darin erkennen, dass gerade dieser Fortschritt und

diese Befreiung durch immer weiter voranschreitende Erkenntnis gewonnen
wird. Es mag übertrieben und daher verfälschend sein, wenn man das

Programm auf die Formel bringen wollte: «Erlösung durch Kirchengeschichte»,
doch ganz falsch ist es auch nicht. Semlers grösstes Verdienst liegt vielleicht

darin, die Standpunktgebundenheit des Betrachters bei jeder Art von Historiographie

klar erkannt und benannt zu haben. Es klingt beinahe postmodern-
konstruktivistisch, wenn er schreibt: «Alle Historie ist eine Erzählung, Darstellung,

Sammlung solcher Begebenheiten, welche ihr Urheber für merkwürdig,
für nützlich, auch wohl selbst, was ihn betrifft, für wahr hält.»15 Diese Einsicht
führt bei Semler freilich nicht zu einem generellen Relativismus, sondern mündet

in den Optimismus immer besserer Erkenntnismöglichkeiten ein. Er weiss

sich selbst meilenweit über einen Euseb von Kaisareia erhaben, und gerade

darin liegt die Grundlage für die Annäherung an das wahre moralische

Christentum.

Aller Historiographie der Aufklärungszeit gemeinsam ist die Überzeugung,
dass dieses wahre Christentum nicht nur nicht in der oder einer verfassten

Kirche zu suchen sei, sondern überhaupt nicht mit dem überlieferten Lehrbestand

der akademischen Theologie zu identifizieren oder daraus zu gewinnen
sei. Gleichwohl galt der Entwicklung dieses Lehrgebäudes grosses Interesse.

Aus dieser doppelten Voraussetzung ist der aussergewöhnliche Aufstieg der

Disziplin und literarischen Gattung der Dogmengeschichte zu erklären. Auf
diesem Gebiet fand die historische Theologie des gesamten 19. Jahrhunderts
ihren wichtigsten Ausdruck; sie führte zu einer einzigartigen Blüte, die wichtige

14 Johann Salomo Semler: Versuch eines fruchtbaren Auszugs der Kirchengeschichte, 3 Bde.,
Halle 1773-78, Bd. 2, b5 (a).

15 Semler: Neue Versuche (Anm. 12), 3f.



200 Martin Wallraff

Nachwirkungen bis heute hat. In zeitgenössischer Diktion (von Isaak August

Dorner): «Besonders die verhältnißmäßig neue Wissenschaft der

Dogmengeschichte [hat] sich des fleißigsten Anbaues sowohl monographischer als

umfassenderer Art zu erfreuen gehabt.»16 Es ist nicht übertrieben zu sagen, dass

dieser fleissige Anbau auf dem Boden des 18. Jahrhunderts erfolgt ist — selbst

dort, wo es nicht bewusst und unbeabsichtigt geschah. Dogmengeschichte als

theologische Disziplin ist eine Frucht der Aufklärung.
Das historiographische Ideal, dem sich die ersten Autoren in diesem

Gebiet kurz vor 1800 verpflichtet wussten, nannten sie selbst «pragmatische

Geschichtsschreibung». Gemeint war in den Worten des dänischen Theologen
Friedrich Münter Folgendes: «Die pragmatische Geschichte erzählt nicht allein

Begebenheiten, sie gibt auch zugleich die bekannten Ursachen an, wodurch
sie veranlaßt wurden. Die Dogmen-Geschichte muß daher die nämliche

Vortragsweise befolgen.»17 Die Ursachen für die Entwicklung der Dogmen werden

zumeist in nicht-theologischen Faktoren erblickt, etwa politischen, sozialen

oder ökonomischen Randbedingungen. Indem die Bedeutung dieser Faktoren

herausgestellt wird, wächst die Einsicht in die Kontingenz des Dogmas.
Auf dieser Basis erscheint Dogmengeschichte von vorneherein nicht als sach-

gemässe Explikation von etwas im Evangelium Angelegtem. Bekannt ist das

Diktum von Wilhelm Münscher, die Dogmen hätten «oft eben so schnell als

die Moden der Frauenzimmer» gewechselt18. Das dogmenkritische Moment
ist der Dogmengeschichte von Anfang an eingepflanzt gewesen, und sollte es

auch bleiben. Auch wenn im Laufe des 19. Jahrhunderts teilweise ganz andere

und neue Ansätze das Feld beherrschten, blieb dieser Aspekt immer wie eine

nicht abgestreifte Eierschale an der Disziplin hängen, bald latent, bald an der

Oberfläche erkennbar. Klar und radikal hat es David Friedrich Strauß Mitte des

Jahrhunderts auf den Punkt gebracht: «Die wahre Kritik des Dogma ist seine

Geschichte.»19

16 I[saak] A[ugust] Dorner: Geschichte der protestantischen Theologie besonders in Deutsch¬

land, nach ihrer principiellen Bewegung, München 1867, 864.
17 Friedrich Münter: Handbuch der ältesten Christlichen Dogmen-Geschichte, mit Zusätzen

des Verfassers vermehrt, und Deutsch herausgegeben von Johann Philipp Gustav Ewers,
2 Bde., Göttingen 1802-06, 19f.

18 Wilhelm Münscher: Handbuch der christlichen Dogmengeschichte, Bd. 1, Marburg 1797,

46.
19 David Friedrich Strauß: Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Entwick-



Emanzipation von der Theologie? 201

Es wäre jetzt ausführlich von einem neuen Ansatz der Kirchen- und

Dogmengeschichte zu sprechen, der m.E. bislang zu wenig untersucht ist.

Gemeint sind die Konsequenzen für das Fach, die von der kopernikanischen
Wende ausgingen, die Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher für die Theologie

bedeutete. Nicht dass zu Schleiermacher insgesamt wenig gearbeitet würde

— im Gegenteil: Seit einigen Jahrzehnten scheint eine Schleiermacher-Re-

naissance naht- und bruchlos in die nächste überzugehen. Dabei wird freilich
kaum danach gefragt, wie sich Schleiermachers Theologie in der

Kirchengeschichtsschreibung auswirkt. Dieses Desinteresse geht vielleicht teilweise

auf Schleiermacher selbst zurück, der es nicht für lohnend hielt, etwa auf
der Basis seiner Vorlesungen auch auf diesem Gebiet publizistisch aktiv zu
werden, obgleich natürlich die Hinwendung zum frommen Subjekt auch hier

grundstürzende Konsequenzen hatte. Immerhin ist seit einigen Jahren seine

Kirchengeschichtsvorlesung aus dem Jahr 1821/22 (in Berlin bedeutsame

Jahre!) publiziert20 — und zwar auf der Basis der Mitschrift eines jungen
begabten Schülers. Das Manuskript liegt in der Universitätsbibliothek Basel; der

Schüler wurde später (wenig später!) hier Professor, gewollt und geholt von
Wilhelm Martin Leberecht de Wette. Es handelt sich um Karl Rudolf Hagenbach,

dessen Büste im Garten des Frey-Grynaeischen Instituts steht. Er war
sein Leben lang von seinen Berliner Lehrern stark geprägt; es gibt in der
Universitätsbibliothek noch eine weitere Mitschrift aus der Berliner Zeit, mit der

sich eine ausführlichere Beschäftigung lohnte, nämlich eine Vorlesung
Dogmengeschichte bei August Neander im akademischen Jahr 1822/23. Diese ist
zweifellos von grossem Interesse, denn Neander hat diese Vorlesung zwar
mehrfach gehalten, doch nicht selbst publiziert. Erst posthum erschien ein

Pastiche aus eigenen Aufzeichnungen und diversen fremden Mitschriften21.

Das inhaltliche Interesse, das dieser Vorlesung zukommt, gründet in der
besonderen Bedeutung Neanders für die kirchliche Historiographie. Aufgrund
des Mottos, das er seiner vielbändigen Kirchengeschichte22 vorangestellt hat,

lung und im Kampfe mit der modernen Wissenschaft dargestellt, 2 Bde., Tübingen 1840-

41, Bd. 1,71.
20

J. Boekels: Schleiermacher als Kirchenhistoriker. Mit Edition der Nachschrift Karl Rudolf
Hagenbachs von 1821/22 (Schleiermacher-Archiv 13), Berlin 1994.

21 August Neander: Christliche Dogmengeschichte, 2 Bde., hg.v. J[ustus] L[udwig] Jacobi,
Berlin 1857.

22 August Neander: Allgemeine Geschichte der christlichen Religion und Kirche, 11 Teile in



202 Martin Wallraff

«Pectus est quod theologum facit», wurde er gelegentlich als «Pektoraltheolo-

ge» belächelt. Des ungeachtet stellt dieses Werk einen epochalen Neuansatz
dar. Es schreibt Kirchengeschichte nicht mit besonderer Konzentration auf
die externen Einflüsse (wie bei der pragmatischen Geschichtsschreibung),
sondern gerade umgekehrt konsequent aus einer Binnenperspektive.
Kirchengeschichte erscheint als Entwicklung frommer Gemütszustände. Wenn

man Einzelheiten in dem Werk liest — als Beispiel nehme man etwa das

ausführliche Kapitel über den Gottesdienst des vierten Jahrhunderts23 - scheint

es einem häufig Einsichten moderner Frömmigkeits- und Mentalitätengeschichte

vorwegzunehmen. Neander selbst wusste sich mit seinem Zugriff
von den Geschichtsmodellen der Aufklärung denkbar weit entfernt. Davon
und von der anschliessenden Neuentdeckung der Geschichte im Geist von
Romantik und Idealismus spricht er in harschen Tönen: «Eine flache, geist-
und herzlose Aufklärung, deren Motto es war: <Wie wir's zuletzt so herrlich
weit gebracht,) welche im dem Dünkel einer sich spreizenden Armseligkeit
das Größte und Herrlichste früherer Jahrhunderte verachten ließ, sie war
durch das Leben und die Wissenschaft gerichtet.»24 Trotz dieser deutlichen

Abgrenzung war natürlich auch Neander von der Geschichtsschreibung der

Aufklärung geprägt; das gilt insbesondere für die Hochschätzung der
individuellen Frömmigkeit (und damit verbunden für ein gewisses kirchenkritisches

Moment).
Ähnliches liesse sich nun auch bei August Tholuck zeigen, der 1826 gegen

den erklärten Willen der Fakultät nach Halle berufen wurde. Der Gegensatz

rührte von unterschiedlichen Profilen her: Während die Fakultät vom
Rationalismus geprägt war, kam Tholuck aus der Erweckungsbewegung. Er
hat im Wintersemester 27/28 eine Vorlesung über «Dogmengeschichte und

wissenschaftliche Dogmatik» gehalten. Schon die Zusammenstellung des

Titels macht deutlich, dass Dogmengeschichte hier nicht mehr ausschliesslich

als Dogmenkritik verstanden wird, sondern in die Darstellung der Dogmatik
selbst überleitet. Diese Vorlesung ist in einer Mitschrift erhalten, die übrigens

6 Bde., Berlin 1825-52, auf der Widmungsseite des ersten Bandes (nach der Titelei) das

Motto.
23 «Der christliche Cultus», ebd. Bd. 2,2, 398-493.
24 August Neander: Der heilige Bernhard und sein Zeitalter. Ein historisches Gemälde, Ham¬

burg 21848, XII.



Emanzipation von der Theologie? 203

in Rom liegt und die ich dort vor einigen Jahren entdeckt habe. Zumindest
eine Teiledition lohnte sich gewiss.25

Es wäre lohnend, weiter im Umfeld Schleiermachers und der Erweckungs-

theologie zu verweilen; dort sind noch manche Schätze zu heben, doch im
Interesse des Überblickshaften Gesamtthemas eile ich mit Siebenmeilenstiefeln

weiter. Auch die wichtigen Impulse, die die Kirchengeschichte durch die

Hegelschule empfing, können hier nur gestreift werden. Insbesondere wäre

Ferdinand Christian Baur zu nennen, der Hegels Ansatz in konkrete

Kirchengeschichtsschreibung umgemünzt hat. Es mag manchmal etwas mechanisch,

geradezu evolutionistisch wirken, wie er in jedem Stadium der Geschichte eine

Aufwärtsbewegung durch die jeweilige «Aufhebung» der Gegensätze erblickt.

Das ausgeprägte Fortschrittsmotiv steht im Zentrum der Geschichtsdeutung,
doch anders als bei Semler steht hier als Ziel nicht ein individuelles moralisches

Christentum in ungewisser Zukunft, sondern etwas Konkretes und Präsentes:

der Protestantismus mit spekulativer Prägung, um nicht rundheraus zu sagen:
die Tübinger theologische Fakultät bzw. Baur selbst. Bei Hegel wie auch bei

Baur ist es schwer sich vorzustellen, dass und wie es nach dem jeweils
schreibenden Autor noch weitergehen könnte. Der Ansatz ist nicht explizit konfessi-

onalistisch, doch er ist es faktisch. Man sieht im Verlauf der Geschichte jeweils

tote Äste der Evolution rechts und links am Wegesrand niederfallen: das

Judenchristentum, das sich überlebt hat, die Kirchen des Ostens, der Katholizismus
und schliesslich die protestantische Orthodoxie26.

In der Hegelschule ist die Kirchengeschichte ganz ins Zentrum der Theologie

gerückt, freilich um den hohen Preis, dass die eigentliche Quellenkritik und

-analyse zurücktreten zugunsten des spekulativen Gesamtprogramms. «Überall

ist es daher dieselbe Aufgabe der geschichtlichen Betrachtung, in dem
Geschehen nicht blos ein zufälliges Aggregat zeitlich und räumlich verbundener

25 Vor kurzer Zeit habe ich auf das Manuskript und dieses Desiderat in einer Publikati¬

on hingewiesen. Vgl. M. Wallraff: Evangelium und Dogma. Zu den Anfangen der

Gattung Dogmengeschichte (bis 1850), in: Biblische Theologie und historisches Denken.

Wissenschaftsgeschichtliche Studien aus Anlass der 50. Wiederkehr der Basler Promotion
von Rudolf Smend, hg.v. M. Kessler/M. Wallraff (Studien zur Geschichte der
Wissenschaften in Basel. Neue Folge 5), Basel 2008, 256-278 (270-273).

26 Vgl. Ferdinand Christian Baur: Lehrbuch der christlichen Dogmengeschichte, Stuttgart 1847

(Tübingen 21858, Leipzig '1867, mehrere Nachdrucke) sowie ders.: Vorlesungen über die

christliche Dogmengeschichte, 3 Bde., hg.v. Ferdinand] Friedrich] Baur, Leipzig 1865-67.



204 Martin Wallraff

Ereignisse zu sehen, sondern auch in den innern Zusammenhang einzudringen
und vor allem die Punkte in's Auge zu fassen, in welchen sich uns in dem äus-

serlich Geschehenen auch die innerlich bewegenden Mächte, das Allgemeine,
das dem Besonderen zu Grunde liegt, die das Ganze beherrschenden Ideen zu

erkennen geben. Dies ist aber keineswegs nur eine rein abstrakte

Geschichtsanschauung, eine einseitige Hervorhebung des Allgemeinen, in welchem das

Einzelne und Besondere, das Individuelle und Persönliche völlig bedeutungslos

wird.. .»27.

Harnack hat einmal gesagt, dass Baur zwei Generationen von Gelehrten

beschäftigt habe, die eine, um seine Anregungen aufzunehmen und sein

Programm durchzuführen, und die andere, um ihn zu widerlegen und sich von
ihm zu distanzieren28. Harnack selbst gehörte wohl der zweiten Generation an,
denn seine Geschichtstheorie geht ganz andere Wege; sie nähert sich auf
überraschende Weise wieder der der Aufklärung an. Mit ihm und Overbeck möchte

ich den kurzen Uberblick schliessen, um dann einige Schlussfolgerungen

zu ziehen. Overbeck und Harnack sind gewiss ein ungleiches Paar; der erste

hat den zweiten immer als eine Art Übervater und Konkurrenten empfunden.
Wenn im Folgenden dennoch beinahe mehr über den Basler als über den
Berliner Gelehrten die Rede ist, so deshalb, weil bei Overbeck viele Züge, die sich

auch bei Harnack finden, viel schärfer, fast karikaturhaft deutlich hervortreten,
damit zugleich freilich auch die Aporien.

Das Dekadenzmotiv, das wir als Eigenart schon der reformatorischen

Geschichtsschreibung kennengelernt haben und das bei Arnold zum
beherrschenden Motiv wird, erscheint bei Overbeck ins Extrem gesteigert. Es greift
umfassend Raum — nichts mehr ist vor ihm sicher, anders gesagt: Kaum begonnen,

ist die Kirchengeschichte schon im Verfall begriffen. Eine davon
unberührte aetas aurea gibt es nicht mehr, schon Paulus begründet den Abstieg, die

Banalisierung und Anbiederung an die Welt. Gegenüber Overbeck nochmals

radikalisiert hat sein Freund Nietzsche den Gedanken ausgesprochen und den

27 Ferdinand Christian Baur: Die Tübinger Schule und ihre Stellung zur Gegenwart, Tübin¬

gen 1859, 7 f.
28 Zitiert nach P. Meinhold: Geschichte der kirchlichen Historiographie, Bd. 2, Freiburg

1967, 170. Vgl. zum Verhältnis beider E. Troeltsch: Adolf von Harnack und Ferdinand
Christian Baur, in: Festgabe von Fachgenossen und Freunden A. v. Harnack
dargebracht, Tübingen 1921, 282-291.



Emanzipation von der Theologie? 205

Abstieg schon am Kreuz beginnen lassen. Wenn er über die «Geschichte des

Christentums» spricht, sagt er: «Das Wort schon <Christentum> ist ein Missverständnis

—, im Grunde gab es nur Einen Christen, und der starb am Kreuz. Das

<Evangeüum> starb am Kreuz. Was von diesem Augenblick an <Evangelium>

heisst, war bereits der Gegensatz dessen, was er gelebt: eine (schlimme

Botschaft), ein Dysangelium.»29
Gerade in dieser Extremform wird deutlich, was im Grunde auch für Har-

nack gilt: Das Dekadenzmotiv setzt einen völlig irrationalen «Jesuanismus» voraus,

der sich jeder historischen Kritik entzieht. «Evangelium» ist nicht mehr
eine literarische Gattung oder historische Quelle, sondern in fast karikaturhafter

Weise theologisches Prinzip, ein Prinzip nämlich, das sich keiner Verifikation

mehr stellen muss. In letzter Instanz liegt es auch Harnacks berühmter

«Hellenisierungshypothese» zugrunde. Wenn er sagt: «Das Dogma ist in
seiner Konzeption und in seinem Ausbau ein Werk des griechischen Geistes auf
dem Boden des Evangeliums»30, dann erscheint das Evangelium nicht nur als

Gegensatz zur hellenistischen Welt (und man könnte schon hier fragen, wie

sinnvoll das historisch ist), sondern geradezu als metahistorische Grösse, die

ohne Anhalt in den Quellen bleibt. Harnack hat diese Grundlage nicht davon

abgehalten, die Prozesse der Dogmenbildung in den ersten Jahrhunderten in
allen ihren Verästelungen so detailliert zu studieren und zu beschreiben wie

kaum jemand vor und nach ihm. Es ist erstaunlich, mit wie grossem Elan und

Fleiss er sich dieser Aufgabe hingibt, obwohl doch der Gesamtprozess der

Dogmengeschichte im Grunde von der humanistischen Religion des

Evangeliums nur weiter wegführte. Dennoch war gerade dies der Kern des Faches:

«Der Schwerpunkt des Faches der Kirchengeschichte liegt in der Kirchen- und

Dogmengeschichte der ersten sechs Jahrhunderte.» Es sei gestattet, hier noch

etwas weiter zu zitieren: «Ich habe daher stets den Standpunkt vertreten,
dass zum Kirchenhistoriker — namentlich wo nur Einer an einer Fakultät
vorhanden ist — nur ein solcher Gelehrter tauglich ist, der die alte Kirchengeschichte

beherrscht.»31

29 Antichrist 39 (Bd. XVII, S. 215 f.). Vgl. dazu A.U. Sommer: Friedrich Nietzsches «Der
Antichrist». Ein philosophisch-historischer Kommentar (Beiträge zu Friedrich Nietzsche

2), Basel 2000, 356-366.
311 Adolf Harnack: Lehrbuch der Dogmengeschichte, 3 Bde., Tübingen 41909-10, Bd. 1, 20.
31 Denkschrift vom 27. September 1888, zitiert nach A. von Zahn-Harnack: Adolf von Har-



206 Martin Wallraff

Zugleich begleitete Harnacks ganzes Leben latent das Motiv der alten

«Ketzerhistorie» Arnoldscher Prägung. Seine erste und seine letzte grosse
wissenschaftliche Arbeit war dem Ur-Ketzer Markion gewidmet12, der als die grosse
Alternative zum faktisch eingetretenen Verfall stilisiert wird und dem nachzueifern

auch im 20. Jahrhundert noch lohnt. Aus der Distanz eines Jahrhunderts
können wir heute leichter erkennen, wie sehr Harnack auch hier Kind seiner

Zeit war und uns ein Markion-Bild vor Augen stellt, das implizit vom liberalen

Christentum wilhelminischer Zeit geprägt war.

Ein solches Leitbild fehlt bei Overbeck — und muss es. Während bei Gottfried

Arnold die Kirchengeschichte der Legitimation seines, des radikal-pietistischen

Christentums dient, kommt bei Overbeck eine Legitimierungsfunktion
zu jedweder Form des Christentums nicht mehr in Betracht. Daraus resultiert
die bekannte Forderung nach einer «profanen Kirchengeschichte», die keiner

Theologie mehr dient oder verpflichtet ist und die auch tatsächlich nur zur
Auflösung von Theologie und Kirche beitragen könnte. «In diesem Sinne kündigt
der Gedanke, das Christentum rein auf Historie zu stellen, nur den Anbruch
des Zeitalters an, wo das Christentum zu seinem Ende kommt und davon
Abschied zu nehmen ist.»13

Der vorliegende Beitrag ist überschrieben mit «Emanzipation von der Theologie»

— mit Fragezeichen. Hier, bei Overbeck, kann man das Fragezeichen
getrost weglassen. In dem, was man als die radikalste Form der aufklärerischen

Geschichtsschreibung bezeichnen kann, ist die Konsequenz einer Emanzipation

bis hin zum radikalen Bruch unausweichlich. Gleichwohl stellten Overbecks

Œuvre und Biographie sowohl die Stärke als auch die Aporien dieses radikalen

Ansatzes vor Augen. Ich möchte abschliessend in teilweise lockerer Anknüpfung

an das Ausgeführte einige Thesen formulieren zur Kirchengeschichte als

theologischer Disziplin heute.

nack, Berlin 21951, 129.

Adolf Harnack: Marcion. Der moderne Gläubige des 2. Jahrhunderts, der erste Reformator.

Die Dorpater Preisschrift (1870), kritische Edition des handschriftlichen Exemplars
mit einem Anhang hg.v. F. Steck (TU 149), Berlin 2003 sowie Adolf von Harnack: Marcion.

Das Evangelium vom fremden Gott. Eine Monographie zur Geschichte der Grundlegung

der katholischen Kirche (TU 45), Leipzig 1921 (H924, diverse Nachdrucke).
Franz Overbeck: Christentum und Kultur, in: ders.: Werke und Nachlaß, Bd. 6,1, hg.v. B.

von Reibnitz, Stuttgart 1996, 41 (Hervorhebung im Original).



Emanzipation von der Theologie? 207

1. Das historische Paradigma als solches ist als Frucht der Aufklärung
anzusprechen. Wenn heute manchmal das Stichwort vom «Paradigmenwechsel»34

inflationär gebraucht wird und jede zweite Doktorarbeit einen solchen Wechsel

herbeiführen möchte, so ist es doch hier gerechtfertigt. «Alles ist Geschichte»

— diesem Satz kann niemand und auf keine Weise mehr ausweichen, auch

nicht im Bereich von Theologie und Religion. Einen metahistorischen
«archimedischen Punkt» gibt es nicht (mehr) und kann es auch nicht geben. Gerade

der von allem losgelöste Jesuanismus und die Hypostasierung des Evangeliums

bei Elarnack und Overbeck haben die Aporien eindrucksvoll vor Augen

gestellt. In ganz anderer Weise und mit ganz anderem Vorzeichen Hesse sich

Ähnhches zeigen beim grössten Basler Kirchenvater des 20. Jahrhunderts, Karl
Barth. Diese radikale Historisierung hat im Bereich der Theologie zuerst im
Protestantismus Raum gegriffen, und es ist vieüeicht kein ZufaH, dass darum

gerade bei der Bibel und beim historischen Jesus die sensibelsten Debatten

geführt wurden. Mit grosser Zeitverzögerung und mit etwas anderer

Tönung haben sich ähnHche Prozesse im KathoHzismus im Zusammenhang des

Modernismus-Streites abgespielt. Auch dabei wurde nur nochmals und von
einer anderen Seite her deudich, dass es kein Zurück hinter das historische

Paradigma gibt. Um nochmals das Modell von Thomas S. Kuhn zu bemühen: Es

ist natürkch nicht gesagt, dass dieses Paradigmensystem das letzte für immer
bleiben muss, doch ein anderes gibt es derzeit nicht und einen Weg zurück mit
Sicherheit erst recht nicht. An dieser Uberzeugung ist auch im Gegenüber zu
allen Neo-FundamentaHsmen und vormodernen Spielarten des Christentums

festzuhalten. Das bedeutet auch, dass chrisdiche Theologie wesentlich als

historische Theologie zu betreiben ist.

2. Grössere Schwierigkeiten hat heutige Theologie mit den seit der Aufklärung

(und im Grunde schon vorher) dem christlichen Geschichtsdenken

inhärenten Dekadenz- und Fortschrittsmodellen. Die Rede vom «Ende der grossen
Erzählungen», von der «Geschichte im Fragment», von der «Zerbrechenden

Zeit» macht das Unbehagen gegenüber solchen übergreifenden Deutungsmodellen

deutlich35. Auch die systematische Theologie hat einen ausgeprägten Wi-

34 Nach Th.S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt 21976 (zuerst

englisch, Chicago 1962).
35 Das «Ende der grossen Erzählungen» nimmt Jean-François Lyotard auf (La Condition

postmoderne. Rapport sur le savoir, Paris 1979), die anderen beiden Wendungen sind ein-



208 Martin Wallraff

derwillen gegen solche Modelle entwickelt. Das zeigt sich etwa an den heute

überwiegend ablehnenden Reaktionen auf eine Geschichtstheologie vom Typ
Wolfhart Pannenbergs. Ähnliches gilt für die noch vor einer Generation so

beliebte Kategorie der «Heilsgeschichte»; ich nenne nur den Namen von Oscar

Cullmann36, aber auch grosse Teile der katholischen Theologie zur Konzilszeit.
Hier ist der Lack definitiv ab. In den genannten Fällen liegt im Grunde ein

Aufstiegsschema zugrunde, doch daran liegt es nicht: Auch das Gegenteil erfreut
sich heute nicht grosser Beliebtheit. Das Schema des positiven Jesusbezuges

und der negativ besetzten Kirchengeschichte findet sich zwar in vielen

populären Abschattungen, doch entwickelt es keinerlei intellektuelle Strahlkraft.
Meine These lautet nun, dass christliche Geschichtsreflexion nicht erst seit der

Aufklärung, aber vielleicht durch sie in besonders hervorgehobener Weise
dennoch einen solchen Zug ins Universale hat und notwendigerweise haben muss.
«Daß wir aber überhaupt die Geschichte im ganzen auf Sinn und Unsinn hin

befragen, ist selbst schon geschichtlich bedingt: jüdisches und christliches Denken

haben diese maßlose Frage ins Leben gerufen.»37 Dieser Satz von Karl
Löwith bleibt gültig, und er verlangt auch heute nach neuen Realisierungen. Es ist

bezeichnend, dass die Historiographie der Aufklärung einerseits eine gewisse

Emanzipation von der Theologie bewirkt hat, aber andererseits gerade deutlich

gemacht hat, wie sehr die Geschichte als universale Deutekategorie nach

religiöser Sinngebung verlangt. Jörn Rüsen spricht von einer «offenen Flanke» der

Universalgeschichte für Religion38.

3. Alles dies scheint völlig wirklichkeitsfremd und bar jeder Realität zu

sein, wenn man an die konkrete Realität des Faches heute denkt, und zwar
sowohl innerhalb als auch ausserhalb von theologischen Fakultäten. Dass Kir-

schlägige Buchtitel jüngerer Zeit: J. Rüsen: Zerbrechende Zeit. Uber den Sinn der
Geschichte, Köln 2001; K. Grimmer: Geschichte im Fragment (Forum Systematik 7), Stuttgart

2000.
36 Vgl. etwa O. Cullmann: Heil als Geschichte. Heilsgeschichtliche Existenz im Neuen Testa¬

ment, Tübingen 1965 (21967) sowie ders.: Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und

Geschichtsauffassung, Zollikon 1946 (Zürich 31962).
37 K. Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen der

Geschichtsphilosophie, Stuttgart 81990, 13. Das Werk ist zuerst englisch publiziert unter
dem Titel «Meaning in History» (Chicago 1949, deutsch zuerst Stuttgart 1953).

38 In einem Vortrag über «Transzendentaler Durchbruch und säkulare Immanenz. Ideen zu
einer Universalgeschichte im Anschluss an Karl Jaspers», gehalten auf einem Studientag
über «Religion und Universalgeschichte» am 21. August 2009 in Basel.



Emanzipation von der Theologie? 209

chengeschichte im Einzelnen sehr gut in völlig verschiedenen institutionellen
Kontexten betrieben werden kann, lässt sich nicht bestreiten: sowohl an einer

rein staatlichen Facoltà di lettere als auch an einer kirchlichen Hochschule wie

der Waldenserfakultät als auch an einer semikonfessionellen oder strikt
konfessionellen theologischen Fakultät im Rahmen einer staatlichen Universität.

Versuche, einen solchen Kontext absolut zu setzen, haben nicht selten

universitätspolitische Hintergründe und tragen daher das Odium einer Argumentation

pro domo an sich. Ein explizit theologischer Kontext scheint für das Fach

also entbehrlich zu sein. Er ist es auch, insofern als tatsächlich die christliche

Theologie keinen Exklusivitätsanspruch auf ihre Gegenstände mehr geltend
machen kann. Dass Lutherforschung oder Augustinforschung, ja selbst

Paulusforschung längst nicht mehr nur Theologen beschäftigt, ist eine

Selbstverständlichkeit. Gerade darum wird aber in den letzten Jahren verstärkt das

theologische Proprium deutlich. Objektive Geschichtsschreibung gibt es nicht. Der
«aufklärerischste» unter allen genannten Gewährsmännern, dem vielleicht am
ehesten das Streben nach reiner Objektivität zuzutrauen wäre, nämlich Johann
Salomo Semler, hat nachdrücklich daran erinnert, wie sehr jede Geschichtsschreibung

standpunktgebunden ist und wie sehr jeder Historiograph darauf

angewiesen ist, sich selbst und anderen über die seiner Arbeit zugrundeliegenden

Voraussetzungen Rechenschaft abzulegen. Gerade die immer weiter
fortschreitende Sektorialisierung des Faches könnte die Illusion nähren, dass

heute im Kleinkampf des Mikropositivismus eine solche Selbstversicherung
kaum noch nötig ist. Die Frage der Echtheit oder Unechtheit eines bestimmten

Africanus-Fragmentes kann man in der Tat ohne Mühe diskutieren ohne

Bezug auf die lutherischen Bekenntnisschriften oder den Mythos der valli valdesi.

Gleichwohl wäre es kurzsichtig, nur die Antwort auf die Frage und nicht auch

den Hintergrund der Fragestellung zu bedenken. Warum sich mir gerade diese

oder jene Frage stellt, dieses oder jenes Problem als «interessant» erweist, kurz:

welche erkenntnisleitenden Interessen meiner Arbeit zugrunde liegen, ist Teil
der wissenschaftlichen Reflexion selbst. Oberflächlich gesehen mag es sein,

dass Kirchengeschichte die Theologie als Kontext nicht braucht. Sie kann sehr

gut ohne diesen Kontext leben. Doch wenn sie es auf Dauer täte, würde sich

zeigen, dass ihr eine wesentliche Facette fehlt. Kirchengeschichte ist nicht nur,
aber auch historische Selbstvergewisserung des christlichen Glaubens.

Eine letzte Bemerkung zum Generalthema «Aufklärung und Protestantismus»:

Ist all dies nun etwas spezifisch Protestantisches? Im Grunde Nein. Es



210 Martin Wallraff

sind Fragen, die sich in jeder Spielart des Christentums in der Moderne stellen

und womöglich auch darüber hinaus. Dennoch stand der Protestantismus in
dieser Diskussion seit etwa 300 Jahren immer nah an der Frontlinie, und er

hat deshalb die Verantwortung und die Chance, in der Debatte weiter eine

entscheidende Rolle zu spielen. Gerade in den religiösen Herausforderungen
unserer Zeit ist das mit Sicherheit keine verschwendete Mühe.

Abstract
The contribution traces the genre of Church history back to its early developments
in the period of the Enlightenment. Particular attention is given to motifs of decline
and ascent, and hence to the overall theological interpretation of history. Especially
in Protestant historiography there is a tendency to see at some point a fundamental
decline in history (beginning with Constantine, with the post-apostolic generation, or
somewhere else). This is sometimes counterbalanced by the postulate of a small group
of «steadfast who did not bow their knee to Baal» (Flacius). On the other hand, the

enlightened view of history is marked by a fundamentally optimistic approach,
occasionally with almost gnostic traits (progress based on better insight, Semler). In the

19th century, the new discipline of the history of dogma lead to a (sometimes radical)
criticism of dogma, and ultimately to an almost totally isolated «Jesuanism».

In the conclusion, it is argued that on the one hand the modern «historical
paradigm» is influenced by Christian ways of conceiving history, on the other Church

history itself is highly emancipated from its theological roots in its methods and
implementation. At the same time, theology continues to be an essential «intellectual motor»
for this sort of research.

Martin Wallraff, Basel


	Emanzipation von der Theologie? : Kirchengeschichte von Gottfried Arnold bis Franz Overbeck

