
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

BibleWorks 8 (8.0.001a).
Software for Biblical Exegesis and Research. DVD version 1.0. BibleWorks LLC, Norfolk

2008.

349,95 t
Computerprogramme mit Bibeltexten unterscheiden sich zuerst in solche, die entweder

unter der Betriebssystemarchitektur von Microsoft Windows) oder der von Apple laufen.

Des Weiteren unterscheiden sie sich in kleine Programme, die das Lesen, Durchsuchen

sowie Kopieren von einem oder von einigen wenigen Bibeltexten erlauben, und
in umfangreiche Programme, die mehrere dutzend Bibeltexte - auch antike Bibelübersetzungen

- sowie weitere antike Texte und moderne Wörterbücher, Enzyklopädien,
Bibelkommentare und weitere elektronische Ressourcen enthalten. Letztere erlauben

lexikalische und morphologische Suche in Texten in biblischen Sprachen, gleichzeitige
Suche in mehreren Versionen, Vergleiche zwischen verschiedenen Texten und weitere

Anwendungen. BibleWorks gehört zu dieser zweiten Kategorie von Bibelprogrammen.
Da BibleWorks, das nun in achter Version vorliegt, zu den leistungsstärksten Programmen
gehört und eine kaum überblickbare Vielzahl von Anwendungen bietet, werden hier nur
die wichtigsten Funktionen beschrieben.

Das Programm läuft unter Windows. Wie in früheren Versionen besteht das

Programmfenster aus drei Bereichen: Such-, Navigations- und Analysefenster (search, browse,

analysis window, die Programmmenüsprache ist Englisch).
Im Navigationsfenster, das in der Mitte des Programmfensters liegt, werden die zu

studierenden Texte angezeigt. Die Anzeige geschieht in zwei Modi, zwischen denen
gewechselt werden kann: im Einzeltextmodus, bei dem der fortlaufende Text einer
Bibelversion angezeigt wird, und im Versionenmodus, bei dem ein Bibelvers in beliebig vielen

Ubersetzungen angezeigt wird, deren Anzahl und Reihenfolge angepasst werden kann.

Die verfügbaren Bibelversionen sind 1) Originaltexte und 2) ihre antiken sowie
modernen Übersetzungen. BibleWorks 8 bietet moderne Bibelübersetzungen in 37 Sprachen,
und für viele Sprachen sind mehrere Übersetzungen vorhanden. Für deutschsprachige
Benutzer kann die Auflistung der vorhandenen deutschen Bibelübersetzungen interessant

sein: Luther 1545 in moderner Orthographie, Luther 1912, unrevidierte Elberfelder
(1905), Schlachter (1951 und 2000), Einheitsübersetzung (1980), revidierte Elberfelder

(1993), Münchner NT (1998), Bibelübersetzung aus dem Herder Bibelkommentar

(2005), Zürcher Bibel (2007/2008). Die Lutherbibel in der Revision des Jahres 1984 ist

gegenüber der Programmversion 7 in BibleWorks 8 nicht mehr enthalten, offensichtlich

wegen Problemen mit Lizenzrechten.

Die Erwähnung der vorhandenen antiken Bibeltexte erscheint hier angebracht,
denn ihre digitale Erschliessung ist das, wodurch ein Bibelprogramm für den akade-



164

mischen Gebrauch erst interessant wird. Der Text der Hebräischen Bibel wird nach

einer elektronischen Version des Textes des Kodex Leningradensis dargeboten (The

Westminster Leningrad Codex, s. weiter unten). Er lässt sich als reiner Konsonantentext,
als Konsonantentext mit Vokalen und als Text mit Vokalen und Akzenten anzeigen.

Der Text der Septuaginta liegt in der Ausgabe von A. Rahlfs vor. Der griechische
Text des Neuen Testaments ist in acht Versionen vorhanden: nach E. Nesde & K.
Aland (27. Auflage, 1993) bzw. nach dem identischen Text der Ausgabe der United Bible

Sorietier, nach Robert Estienne («Stephanus», 1550), nach EH.A. Scrivener (1894), nach

K. Tischendorf (8. Auflage, 1869-1872), nach B.E Westcott & F.J.A. Hort (1881), nach

H. von Soden (1902-1910, 1913), nach der Textform der Griechischen Orthodoxen
Kirche sowie in der byzantinischen Textform nach der Ausgabe von M.A. Robinson

& W.G. Pierpont (2005). Die Vulgata liegt in der unter der Herausgeberschaft von R.

Fischer bei der Deutschen Bibelgesellschaft erschienenen Version (1983) vor. Targume
hegen in mehreren Versionen vor: Targum Onkelos und Prophetentargum, Targum
Pseudo-Jonathan, Targum Neofiti (mit den Marginalia der einzigen Handschrift dieses

Targumes) sowie Targumfragmente aus der Kairoer Geniza. Die syrische Übersetzung
des NT wird in folgenden Versionen aufgenommen: Kodex Sinaiticus der Evangelien,

«Curetonian Gospels», Peschitta in der Ausgabe der British and Foreign Bible Society

(1905), sowie dieselbe Ausgabe gesetzt in hebräischen Buchstaben mit und ohne
Vokalzeichen. Für Septuaginta, Targum und Peschitta gibt es englische Übersetzungen.

Neben den Bibelversionen lassen sich im Navigationsfenster morphologische
Analysen hebräischer, aramäischer (Targum) und griechischer Texte anzeigen. Die
morphologische Analyse und lexikalische Bedeutung eines Wortes wird ausserdem in
einem pop-up dann angezeigt, wenn der Cursor über ihm stehen bleibt.

Ausser den Bibelversionen enthält das Programm folgende antike Texte: griechische

Apokryphen zum AT (mit morphologischer Analyse) und in englischer Übersetzung;

apostolische Väter auf Griechisch (mit morphologischer Analyse), auf Latein
und in englischer Übersetzung; Werke von Philo und Josephus auf Griechisch und in
englischer Übersetzung.

Alle in diesem Fenster angezeigten Texte lassen sich kopieren und für weitere

Bearbeitung in ein Textprogramm übertragen. BibkWorks 8 erlaubt, gleichzeitig in zwölf
Navigationsfenstern mit jeweils unterschiedlichen Kombinationen von Bibelversionen

zu arbeiten. Es ist auch möglich, das ganze Programmfenster zu duplizieren, bzw.

gleichzeitig in mehreren Programmfenstern zu arbeiten.

Das links vom Navigationsfenster hegende Suchfenster enthält eine Suchzeile
(command line) für die Angabe eines gesuchten Wortes bzw. einer Buchstaben- oder

Wortgruppe. Mit Hilfe von Platzhaltern (wildcards) zur Festlegung der Suchparameter kann
eine Suche nichtspezifizierte Zeichen berücksichtigen. Es kann auch eingesteht werden,

ob die Suche im vokahsierten oder nicht hebräischen Text sowie im akzentuierten
oder nicht hebräischen bzw. griechischen Text durchgeführt werden soll. In dieser Zeile

geschieht auch die morphologische Suche in den Texten, die morphologisch
aufgeschlüsselt sind (Biblisch-Hebräisch, [Jüdisch-JAramäisch, Griechisch). Der Umfang des



165

abgesuchten Textes kann bestimmt werden (gesamtes AT/NT oder einzelne Bücher);
auch das Einbeziehen der Ketib/Qere-Varianten des hebräischen Textes in die Suche

kann angepasst werden.
Das Analysefenster liegt rechts vom Navigations fenster. Es enthält folgende zehn

Unterbereiche: lexikalische Analyse der Wörter der im Navigations fenster aktivierten
Bibelversion; Ressourcenbereich mit Wörterbüchern (3 hebräischen und 6 griechischen),

Grammatiken (3 hebräischen und 6 griechischen), Kommentaren und weiteren

Nachschlagewerken; Anmerkungs- und Texteditor; Parallelstellenbereich mit
Stellenangaben aus verschiedenen Bibelübersetzungen; Statistik zur Distribution eines
gesuchten Wortes in biblischen Büchern; Wortbereich mit alphabetischer Auflistung aller

belegten graphischen Formen in einer durchsuchten Bibelversion; Kontextbereich mit
der Auflistung der Wörter der Perikope, des Kapitels und des Buches zum im
Navigationsfenster angezeigten Vers; bibliographische Information zur angezeigten
Bibelversion; browse-Bereich, in dem der Inhalt des Navigationsfensters dupliziert wird, und
das zur Orientierung im Text dient, ohne dass man im Text des Navigationsfensters
«blättern» muss.

Das Erforschen der Möglichkeiten von BibleWorks 8 — wie von jedem grossen
Computerprogramm - sowie das Erlernen seiner Bedienung erfordert Zeit; wenn man
aber über eine längere Zeit damit arbeitet, wird man es schätzen lernen aufgrund des

Umfanges der zugänglichen Texte, aufgrund der Vielfalt der Suchmöglichkeiten und

Schnelligkeit der Suchvorgänge, sowie aufgrund der Vielzahl zusätzlicher Funktionen
wie etwa dem Modul zur parallelen Präsentation von Texten aus der Hebräischer Bibel
und aus der Septuaginta, dem Landkartenmodul, dem Diagrammmodul für die syntaktische

Analyse von biblischen Texten sowie dem Wortlernkartenmodul. Die Tatsache,
dass viele Originaltexte, Bibelübersetzungen, Wörterbücher, Grammatiken, Nachschlagewerke

und weitere Textressourcen schon in der Grundversion des Programms
enthalten sind und nicht dazugekauft werden müssen, macht BibleWorks zum leistungsstärksten

und gleichzeitig günstigsten Bibelprogramm für den akademischen Gebrauch.
Weitere Module und Texte können dazugekauft oder vom Benutzer erstellt werden.

Der Rezensent schlägt Verbesserungen bei folgenden Programmfunktionen vor. Im
Textdarstellungsmenü werden die aramäischen — auch die syrischen — Texte unter der

Uberschrift Hebrew angeführt, während die russische und die ukrainische Bibelübersetzung

unter Cyrillic zu finden sind. Die Herausgeber haben hier bei der Anordnung der

Textversionen graphemisch gedacht (so auch in früheren Versionen des Programms);
allerdings brächte eine stringente Auflistung der Texte nach Sprachen mehr Übersichtlichkeit

in die Fülle der im Programm vorhandenen Texte.

Unpraktisch ist, dass das Zeichen Sof pasuq verschwindet, wenn man den hebräischen

Text in den akzentlosen Anzeigemodus umschaltet. Wenn der Text dann kopiert
und in ein Schreibprogramm übertragen wird, muss das Zeichen von Hand gesetzt
werden, damit das Versende kenntlich wird. Es wäre besser, wenn Sof pasuq auch beim
vokalisierten akzentlosen Text angezeigt werden könnte - und nicht nur beim vokal-
sowie akzentlosen bzw. akzentuierten Text.



166

Die pausale Form des hebräischen suffigierten Pronomens der zweiten Person

Maskulin läk wird in den morphologischen Analysen mechanisch als (nichtpausale)
feminine Form gedeutet wegen der morphologischen Identität der beiden Formen. Um
diese maskuline Form als solche anzuzeigen, müsste im Lexikon für jedes Vorkommen
des Pronomens das Geschlecht des Bezugswortes angegeben werden, was wohl
unmöglich ist. Offensichtlich gibt es Grenzen, innerhalb derer ein Programm gedruckte
Texte aufbereiten kann.

Der Umstand, dass heute viele Computerprogramme mit elektronisch erschlossenen

geisteswissenschaftlichen Ressourcen vorliegen, lädt zum Nachdenken über die Art
und Weise der Produktion von elektronischen Texten und den Umgang mit ihnen sowie

über die inhaltliche Verlässlichkeit dieser Texte ein. Der Vorteil elektronischer Texte ist

ihr kleines physisches Volumen und ihre Durchsuchbarkeit, was leichten Transport und
schnelle Erschliessung des Inhaltes von riesigen Textmengen mit sich bringt. Gleichzeitig

sind die Inhalte elektronischer Texte erst dann richtig durchsuchbar, wenn eine

gezielte, also die Inhalte schon teilweise vorwegnehmende Suche durchgeführt wird.
Der Text als Ganzes - im Gegensatz zu einem analog vorliegenden Text - ist dabei

nicht vor Augen, so dass bestimmte Informationen wie Textumfang und -gliederung,
Positionierung und Ausrichtung des Textes auf dem Schriftträger, Abstand zwischen
den Textelementen, Glossen etc. unzureichend oder gar nicht wahrgenommen werden
können. Es erübrigt sich zu sagen, dass eine elektronische Suche nach solchen Inhalten
nicht möglich ist (es sei denn, die Glossen eines Textes, wie z.B. die Marginalien des

Targum Neofiti in BibleWorks, wurden in den elektronischen Text eingearbeitet).

Gleichzeitig muss - da Texte in Computerprogrammen Digitalisierungen von
handgeschriebenen bzw. gedruckten Texten darstellen — immer bedacht werden, dass bei der

Vorbereitung elektronischer Versionen die Ausgangstexte insoweit verändert werden

(können), als ihre Fehler korrigiert werden oder neue Fehler hinzukommen. Da es sich

bei BibleWorks 8 um eine riesige Textmenge handelt, haben sich in die Texte einige Fehler

eingeschlichen.
Im Text der russischen Bibelübersetzung werden die durch Ubersetzer der

Verständlichkeit wegen ergänzten Wörter nicht richtig dargestellt. Diese Wörter, die im

gedruckten Text kursiv gesetzt sind, werden in BibleWorks 8 auf zweierlei Weise behandelt:

Entweder erscheinen sie in einfacher Schrift oder sie fehlen gänzlich. In beiden
Fällen wird dem Benutzer ein Text präsentiert, den keine russische Bibel aufweist. Im
ersten Fall ist das Problem noch nicht gross, da der Text inhaltlich intakt bleibt. Im
zweiten Fall aber wird der Text u.U. bis zur Unverständlichkeit entstellt, wenn z.B. wie

am Anfang des letzten Satzes in Jos 9,21 vier Wörter fehlen. Ausserdem ist aus den

bibliographischen Angaben nicht ersichtlich, welche Ausgabe der sogenannten «Synodalen»

russischen Bibel in BibleWorks 8 verwendet wird. Der Rez. kennt vier inhaltlich
verschiedene moderne Auflagen dieser Übersetzung, und keine stimmt mit dem Text in
BibleWorks 8 überein.

Neben den zu studierenden Texten enthält das Programm eigene Texte wie z.B.

die Programmhilfe. Auch dort können Textfehler vorkommen, z.B. im Hilfeab-



167

schnitt 11, The Browse Window > The Browse Window Options Button > Toggle Version Notes

Hilfeabschnitt 22, Analysis Window: The Browse Tab > The Browse Tab Options Button >
Toggle Version Note); für «potion of these notes» lies «portion of these notes».

Ein besonderes Problem stellt die elektronische Aufbereitung des hebräischen Bibeltextes

dar. Der Text der Hebräischen Bibel in BibleWorks ist — wie schon erwähnt — eine

elektronische Version des Textes des Kodex Leningradensis, die von Richard Whitaker, H.

van Parunak, Robert Kraft und Alan Groves am Westminster Theological Seminary, Philadelphia,

erstellt wurde (The Westminster Teningrad Codex [4.14], weiter WTC, zu finden unter

http://tanach.us/Tanach.xml#Home). Zuerst wurde der hebräische Text digitalisiert, wie

er in der Ausgabe Biblia Hebraica Stuttgartensia (Stuttgart 1983) vorliegt. In der Beschreibung
des Projektes unter http://www.wts.edu/resources/alangroves/grovesprojects.html wird
ausgeführt: «the text has been modified in many hundreds of places to conform to the

photo-facsimile of the Leningrad Codex, Firkovich B19A.» Offensichtlich ist gemeint,
dass dieser elektronische Text dem Text der Faksimile-Ausgabe von D.N. Freedman (ed.),

The Teningrad Codex. A Facsimile Edition (Grand Rapids/Leiden 1998) angepasst wurde.

Allerdings entspricht der elektronische Text an einigen Stellen nicht dem Text der

Handschrift, was zur Folge hat, dass auch der hebräische Bibeltext von BibleWorks 8 nicht
mit dem Text des Kodex Leningradensis identisch ist. Dem Rezensenten ist eine
Anzahl von Stellen aufgefallen, an denen der IKLC-Text Dagesch-Zeichen enthält, die in
der Handschrift fehlen. Dieses Phänomen wird beschrieben von A. Dotan im Aufsatz
«Deviation in Gemination in the Tiberian Vocalization.» Tstudios masoréticos (V congreso de la

IOMS). Dedicados a Harry M. Orlinsky, ed. E. Fernandez Tejero (Madrid 1983), 63-77

(nachgedruckt mit Angabe von weiteren Stellen in Dotan, Biblia Hebraica Teningradensia. Prepared

according to the Vocalisation, Accents, and Masora oj Aaron ben Moses ben Asher in the Teningrad
Codex [Peabody, MA: 2001], 1243-1251). Im Folgenden stelle ich einer Lesart von WTC/
BibleWorks 8 die Lesart der Handschrift gegenüber und verweise auf diese Publikationen.

Dotan zeigt, dass bei den Buchstaben T, £3, % b, 13, 3, 0, 3», p, 0 und 2? in folgenden

grammatikalischen Kategorien eine zu erwartende Konsonantenlängung unterbleiben

kann bzw. kein Dagesch conjunctivum/Dechiq gesetzt wird: 1. nach der Fragepartikel mä; 2.

nach der Präposition mi(n)-; 3. nach dem Artikel; 4. im Yod des IHw-Imperfekts 3. M. Sg.;

5. an einigen Stellen vor oder nach einer Konsonantenlängung.
Kein Dechiq/Dagesch conjunctivum-. •'rwpTip // die Handschrift hat TTlpTIO Ps 39,8;

n^rrrnn // Trro-nn Qoh 8,7; 10,14 (vgl. Dotan 1983:67; 2001:1245fi).
Kein Dagesch nach der Präposition mi(ti)~ in Tamed. 'p^P // die Handschrift hat 'zbß

Num 24,13; ia^p // iabn Thr 3,33; ina'pp // ^nabn Ez 13,17; in Mem]ilipni // ]iuppi
Jer 25,30; in Samech isapn // iaapp Jer 4,7; in Tgade. D^SO // O'psp Hi 5,5; ]i»SI3 //
Jes 2,3; Jer 9,18; Am 1,2; Mi 4,2; Ps 14,7; 20,3; 50,2; 53,7; 110,2; 128,5; 134,3; 135,21; in
Schirr. "Htöp // mon Jes 13,6; Hi 24,1; 27,13; Vjopi // nopi Hi 29,17; THnaip // Timon
Qoh 5,4 (vgl. Dotan 1983:69; 2001:1247).

Kein Dagesch nach dem Artikel in Mem-. TTpST // die Handschrift hat TiltänT
Lev 14,25; TSOpn] // fOppT] Jes 28,20; in Nun: DTH3rn // OmTiTI Jes 27,13; K33T

// K33T I Chr 25,2 (vielleicht auch in V. 3); DT<a3n // D^am Jer 23,16; 27,15.16;



168

29,21; Ez 38,17; I Chr 25,1; D*333p // D*a33p I Kön 5,30 und 9,23; in T^ade. 733p //
733H Lev 14,53; ]I»3n // ]1"3P II Kön 23,17; p*133i // p*p33 Gen 18,25; 0*p*p3p //
*P*P3P Ps 125,3b und Qoh 8,14; in Schirr, na©p // nam Ex 16,29; 20,8.11; 31,15;

35,3; Dt 5,12.15; II Chr 23,4.8bis; Neh 13,17.19(1+3).22; naïia // natfa Neh 13,21;
D^aön // D^açn Gen 41,7(2); n^aœfa // n^aça Ru 2,2; rtïîïin // nfçn Ex 28,10;

D^Œfnp // ,aœna Jos 3,1; m^ïïa // Dl^Ça Mi 7,3 (Dotan 1983:71; 2001:1248).
Kein Dagesch in Yod des IPha'-Imperfekts vor einer Konsonantenlängung: an1?') / /

die Handschrift hat an1?*! Ri 11,20; Cp'p'l // Dn^l I Sam 14,47;' I Kön 20,1; //
Ri 1,5; II Sam 21,15; xbû'l // xbp*] Ez 10,4; inXEI") // IIX©*! Num 11,26;

"I'?)') // "t'pvn Num 26,60; ]p"l // ]p*l Gen 24,53; Ex 18,25; Lev 8,24; 13p'l_ // 13p

*1 Lev 10,1; S3») // bsn Gen 50,1; 7na*_l_ // ma)) Jos 10,35; 013)1 // 013)1 Ri 20,47;
Xfc!"l // Xfe*l Ps 106,26; Tip*) // rtp*l_ Lev 8,29; Jos 11,16; Est 6,11; IXtip») // lN7p*l
Est 8,9; bpa'l // Spa*] Ri 20,41; IHN(£H // IPXfcl*) II Sam 6,4 (Dotan 1983:71;
2001:1249).'

Kein Dagesch im ersten Radikal des Imperfekts Nifal: 100*1 // die Handschrift
hat 100*1 Ri 15,14; bei Primae-Nun-Verberi im Imperfekt Pdai 13*123)1 // 13*123)1 Ex 14,9

und im Perfekt Hitpdet. 1X3371 // 1X3371 Jer 23,13 (Dotan 1983:71 f.; 2001:1249).
Weitere Fälle, wo ein Nebeneinander von zwei Konsonantenlängungen vermieden

wird: 17P-T17 // die Handschrift hat 17PT33 I Chr 27,25; 171)133 // I71*x-Tiî II Chr 26,21 (ohne
zweites Dagesch-Zeichen); einmal ohne beide Dagesch-Zeichen in 171)133 // 1P)T3J

II Chr 26,3; "[inoan // )17IOan Jes 36,4; (Dotan 1983:71£; 2001:1249); 7011371 //
naran Ez 43,22;213i?2ÏÏO // llStlia II Kön 6,11 (Dotan 1983:69, 76 Anm. 5; 2001:1245

Anm. 4, 1249). Zwei besondere Fälle sind in)pi // in)pi Jes 40,16 und *313 // *313

Zeph 3,10 (Dotan, a.a.O.).

Da die Fälle, in denen ein zu erwartender Dagesch nicht markiert wird, eine klare

morphophonologische Distribution aufweisen (cf. Dotan 1983:72-75; 2001:1250£),
kann hier nicht von Fehlern in der Handschrift gesprochen werden. Vielmehr liegt
hier eine Vokalisierungsweise des Hebräischen vor, die sich von der herkömmlichen
tiberiensischen in einigen Aspekten unterscheidet (s. Dotan, a.a.O.), was sie für die

Geschichte der hebräischen Sprache interessant macht. Diese Vokalisierungsnuancen
sollten in einer Textausgabe nicht unterschlagen werden. Es ist schade, dass so viele

Jahre nach dem Erscheinen der ersten Studie von Dotan die von ihm präsentierten
Erkenntnisse noch immer keine Beachtung finden. All diese Fehler in der Darstellung
des Textbestandes des Kodex Leningradensis hegen auch in den aktuellen gedruckten
Auflagen der Biblia Hebraica Stuttgartensia vor (ausser Qoh 10,14 7I*71"tC"7IB).

Zu den von Dotan angezeigten Formen kommt noch P)133 Am 1,1, wo die Handschrift

ri)T33 hat, und naain // naitip Ps 92,1.

Sic, ohne die beiden Dagesch-Punkte!
Dotan 2001:1245 listet die Form ohne Dagesch in Mem und in Bet. Die Handschrift hat

Dagesch in Mem.



169

Neben diesen Fällen gibt es noch folgende weitere, in denen es im Kodex Lenin-
gradensis anders als im WLG/Bib/eWorks <?-Text und in der Biblia Hebraica Stuttgartensia

kein Dagesch gibt: in Mem von Gen 26,1, in Heb von Dmbn Gen 34,28 und
in Tgade von Gen 45,6. Der Rez. prüfte diese Stellen am Original in der Russischen

Nationalbibliothek in Sankt-Petersburg am 4. Februar 2011. Es handelt sich an
diesen Stellen um braune Flecken, die zwar in der Mitte eines Buchstabens erscheinen,
die aber zur Beschaffenheit der Pergamentoberfläche gehören und anders aussehen

als die mit schwarzer Tinte geschriebenen Textzeichen. Auf einem schwarz-weissen

Fotobild ist der Unterschied zwischen den beiden Arten von Punkten nicht sichtbar.

Des Weiteren wurde im IHLC-Text und in BibleWorks 8 in Prov 6,13 die Lesart VTU3

aufgenommen, während im Kodex Leningradensis dieses Wort ohne das zweite Yod

geschrieben ist.

Die Entwickler von Bibelprogrammen müssen zwar die Nuancen hebräischer Vo-

kalisierung und Orthographie in den Handschriften nicht kennen, und sie geben eine

von den Bibelwissenschaftlern edierte Textform wieder. Da aber der elektronische
Text leichter kopiert, weitergegeben und vervielfältigt werden kann als der gedruckte,
wodurch eine Textform in Umlauf kommt und vervielfältigt wird, die mit dem Text
der handschriftlichen Quelle nicht identisch ist, ist beim Erstellen von digitalen Texten
besondere Sorgfalt geboten. Fehler im digitalen Text sind schwer zu entdecken, weil
die Wahrnehmung eines digital aufbereiteten Textes anders funktioniert als die eines

gedruckten.
Viktor Golinets, Basel

Manfred Oeming und Walter Boës (Hg.), Alttestamentliche Wissenschaft und kirchliche

Praxis. Festschrift Jürgen Kegler, Beiträge zum Verstehen der Bibel 18, LIT-
Verlag, Münster/Berlin 2009.

386 S., ISBN 978-3-643-10336-9, 39.90.

28 Beiträge ehren den 65. Geburtstag von Jürgen Kegler, der sich gleichermassen

um die alttestamentliche Wissenschaft, die Kirchenleitung und die Pfarrerausbildung
verdient gemacht hat. Dem entsprechend decken die Aufsätze ein weites Feld
unterschiedlicher Gebiete ab: Hermeneutik, Homiletik, Liturgik, Seelsorge, Religionspädagogik,

(politische) Ethik und schliesslich praktische Beispiele von Predigten und
Meditationen.

Im begrenzten Rahmen dieser Besprechung kann nur eine Auswahl von Beiträgen

vorgestellt werden. Reizvoll ist, wie einerseits der Neutestamentier Gerd Theissen
den «Eigenwert des Alten Testaments» beschreibt, und andrerseits der Alttestamentler
Christof Hardmeier die neutestamentüche Verklärungserzählung in einer Predigt auslegt

und von ihren alttestamentlichen Wurzeln her versteht. Die Praktologin Ingrid
Schoberth zeigt in eindrücklicher Weise, wie das vierte Gottesknechtslied (Jes 52,13-

53,12) in der Schul-Katechese fruchtbar für das Verständnis des Passionsgeschehens



170

(vgl. Apg 8 und Lk 24) gemacht werden kann: Sie arbeitet befreiungstheologisch an

den spezifischen Sprachformen, welche sowohl das stellvertretende Handeln Christi
als auch die Stellvertretungsbedürftigkeit des Menschen erschliessen helfen. Mit der

Sprache des Schmerzes eröffnet der Text einen Sprachgewinn, der junge Menschen
schlussendlich auch für Ostern sprachfahig machen kann. Auf andere Weise eindrücklich

sind die Ausführungen der Seelsorge-Dozentin Dagmar Zobel über «Scham in
der Seelsorge» im Zusammenhang mit Schuld und Vergebung. Im aaronitischen Segen

(Num 6) findet sie einen offenen Raum für den Selbstwert des Menschen, dem Gottes
Zuwendung zugesprochen wird.

Für die übrigen Beiträge ist hier nur eine Erwähnung im Telegramm-Stil möglich:
Biographische Reminiszenzen (G. Rau); apokalyptischer Paulus (E. Stegemann); Theorie

kirchlicher Praxis anhand von Gen 18 (M. Mühling); Wirkungsgeschichte der

Joseferzählung (M. Nüchtern); zur Predigt des Alten Testaments (M. Oeming, F. Lienhard,
Walter Boës, H. Schwier); die grosse Zeit der Heidelberger Fakultät (C. Möller);
Wiedergewinnung des verstummten Psalters (G. Lämmlin); Psalmen im Hauptgottesdienst
(J. Vette); der alttestamentüche Gnadenzuspruch im Gottesdienst (M. Treiber);
Schriftauslegung und Seelsorge (W. Drechsel); Schöpfungstexte im Unterricht (H. Rupp);
biblische Geschichten erzählen (G. Vicktor); Ethos der Arbeit (J.C. Gertz); Pinehas und
Terrorismus (M. Augustin); Lust und Gewinn des Bibellesens (U. Fischer, G. Liedke);
Predigten und Meditationen (R. Albertz, F. Crüsemann, C. Schneider-Harpprecht, J.

Stockmeier, R. Landau).
Zu fragen ist, was der Sammelband eigentlich unter «kirchlicher Praxis» versteht.

Es fallt auf, dass unter den 26 Männern und zwei Frauen einzig Rudolf Landau lebenslang

Gemeindepfarrer geblieben ist. Für manche andere war dies ein Durchgangsstadium

zu einem universitären oder übergemeindlichen Amt; viele Autoren kamen jedoch
ohne diese Erfahrung zu ihrer jetzigen Aufgabe. Ohne die Beiträge des Sammelbandes

abwerten zu wollen, ist doch daran zu erinnern, dass kirchliche Praxis kaum ohne die

konkreten Erfahrungen innerhalb der Kirchgemeinden bedacht werden kann.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Walter Dietrich, Samuel. Teilband 1: lSam 1-12. Biblischer Kommentar Altes Testament

VIII/1, Neukirchener Verlag, Neukirchen 2011.

74* und 567 S., ISBN 978-3-7887-2500-6.

Der emeritierte Berner Ordinarius legt hier den ersten Teilband seiner ausführlichen

Kommentierung der Samuelbücher vor, nachdem Teillieferungen kontinuierlich seit

2003 erschienen sind. Den Einleitungsfragen und der allgemeinen Bibliographie sind

74 Seiten gewidmet. Noch breiter ist die eigentliche Kommentierung der zwölf Kapitel
auf 559 Seiten. Gegenüber dem bislang jüngsten grossen deutschen Kommentar von
H.J. Stoebe (1973) fällt auf, wie breit die Methodik der Exegese — über den klassischen



171

historisch-kritischen Zugang hinaus — geworden ist. Dietrich kombiniert bewusst und

mit Geschick die diachrone mit der synchronen Sichtweise, und er gibt zudem der über

zweitausendjährigen Wirkungsgeschichte ein besonderes Gewicht.

Bei der diachronen Betrachtung fällt eine selbstkritische Zurückhaltung gegenüber
literarhistorischen Fesdegungen auf. Häufig begnügt sich Dietrich mit der Scheidung
zwischen einer früheren und einer späteren Stimme. Mit Vorsicht verortet werden die

dem deuteronomistischen Milieu zugewiesenen Passagen, ebenso der vor-dtr
«Höfische Erzähler», den Dietrich bereits in seinen früheren Arbeiten für die Zeit nach

dem Untergang des Nordreichs postuliert hat. Bei noch älteren Traditionen steigt
die Vorsicht entsprechend stärker. Er nimmt u.a. einen «Samuel-Saul-Erzähler» an

(irgendwann zwischen 926 und 722), der das Königtum durch den Königsmacher
Samuel legitimiert, wogegen in I Sam 9,1-10,16 ein ursprünglich namenloser Prophet
auftritt. Königskritischer stellt der Höfische Erzähler Samuel in I Sam 13f. dar. Noch
der wohl exilische DtrH zeigt eine ambivalente Haltung zum Königtum (S. 331 zu I
Sam 7: Samuels Regime kann den Staat entweder überflüssig machen oder vorbereiten).

Im Unterschied zu DtrH (siehe auch 8,1-6.9b. 19-22) lehnt der frühnachexilische

DtrN alle religiösen Fremdeinflüsse rigide ab (z.B. 8,7-9a.l8; 10,18-19a; 12).

Widersprüchliche Wertungen des Königtums werden häufig, aber nicht immer literar- oder

traditionsgeschichtlich aufgelöst; «dass die Charaktere nicht schwarz oder weiss

gezeichnet werden, macht die Samuelbücher zur spannenden Lektüre» (S. 459). In der

Beurteilung der Historizität des Berichteten bleibt der Verfasser auf alle Seiten hin

vorsichtig offen.
Dietrichs synchrone Betrachtungsweise achtet vermehrt auf Chiasmen, Leitwörter

und -motive, Wortspiele, Gestaltung von Szenen und Charakterschilderungen.
Sorgfältig bedacht werden die Gewichte von direkter Rede und Erzähler-Referat,
Kontraste zwischen Erzählzeit und erzählter Zeit, ebenso die feinen Unterschiede

bei narrativen Wiederholungen. Es ist verdienstvoll, wie hier Formales auf inhaltliche
Relevanz hin befragt wird. Mit einem Reichtum von subtilen Beobachtungen am Text
erweist Dietrich sich als nachdenklicher und menschlich sensibler Exeget, der sich

auch von der geistlichen Dimension dieser Literatur berühren lässt. Trotz seines

kritischen Bemühens, den Text nicht zu überlasten, füllt er narrative Leerstellen öfters auf
mit Psychologisierungen, deren Berechtigung zumindest auf der historischen Ebene

fraglich bleibt.
Bei der Darstellung der jüdischen und christlichen Wirkungsgeschichte trägt Dietrich

exemplarische und eindrückliche Textzitate sowie bildnerische Darstellungen aus

verschiedensten Jahrhunderten zusammen und kommentiert sie. Die hier häufig zu
beobachtenden moralisierenden Züge bringen neue Aspekte, die den biblischen Texten

wohl ferner liegen als dem Kommentator, der sich einem europäischen Humanismus

verpflichtet fühlt. Während er sich in I Sam an irritierenden Aussagen über einen

willkürlich (oder vielleicht gar ohnmächtig) erscheinenden JHWH persönlich wund
reiben kann, bleibt solches in der Darstellung der Wirkungsgeschichte ihm und uns

weitgehend erspart.



172

Ein Kommentarschreiber mit einer so breitgefächerten Fragestellung kann
verständlicherweise nicht über alles den Uberblick haben; ausserhalb seines eigentlichen
Fachgebiets ist er darum vielfach auf eher zufallige Lesefrüchte angewiesen. Dies führt
unvermeidlicherweise zu Defiziten: Bei der sonst eindrücklichen Erklärung von I Sam

2,4-8 sähe man die apodiktische Bemerkung, dass die bewusste Gegenüberstellung

von negativem und positivem Gotteshandeln nur alttestamentlich belegt sei, gerne
konfrontiert mit der Diskussion entsprechender Marduk-Hymnen (Ugarit; ferner die

Eröffnung der berühmten Dichtung «Ludlul bel nëmeqi»). Oder zu I Sam 1: Dietrich
(S. 57) ist sich offenbar nicht bewusst, in welch grossem Ausmass Familienmitglieder
aus den unterschiedlichsten Motiven an die altorientalischen Heiligtümer übergeben
bzw. geschenkt wurden (vgl. etwa die Wörterbücher zu sirku und selütu). Und in der

Wirkungsgeschichte scheint er die oblatio von Kindern (so z.B. von Thomas v. Aquin)
an ein Kloster nicht zu kennen. Diese durchs ganze Mittelalter verbreitete Institution
berief sich auf I Sam 1-3 und galt lebenslang; sie ermöglichte das Heranziehen von
Klosternachwuchs und damit die Heranbildung einer geistigen Elite. Soweit einige
(ebenfalls zufällig gefundene) Ergänzungen des Rezensenten.

Der Kommentar erweist sich als eine reichhaltige Fundgrube für unterschiedlichst
interessierte Benutzer; die zahlreichen Wiederholungen erleichtern die Lesbarkeit
einzelner Abschnitte und wirken darum kaum störend. Zudem macht Dietrichs feiner und
kritischer Humor die Lektüre häufig zu einem besonderen Vergnügen.

Edgar Ke/lenberger, Oberwil

Peter-Ben Smit, Fellowship and Food in the Kingdom. Eschatological Meals and

Scenes of Utopian Abundance in the New Testament. WUNT 2. Reihe 234, Mohr
Siebeck, Tübingen 2008.

496 S., ISBN 978-3-16-149271-6, 79.

Diese Studie ist die revidierte Version der Dissertation, die Peter-Ben Smit im Winter
2005 an der Christ-Katholischen und Evangelisch-Reformierten Fakultät Bern verteidigte,

um den Doktorgrad zu erwerben. Der Weg des Verfassers (geb. 1979) führte ihn

an verschiedene Orte: Amsterdam, Sheffield, Utrecht, Bern, New York, und ermöglichte
ihm eine internationale Orientierung in der wissenschaftlichen Theologie und in der

Vorbereitung auf das Priesteramt in der Christ-Katholischen Kirche.
Die Studie von Smit verdient sowohl wegen der äusseren (vgl. den Umfang!) wie

wegen der inneren Proportionen Respekt. Die Bedeutung des Themas ist klar. Häufig
wird im NT über Mahlzeiten gesprochen, in historischem und symbolischem Sinn. Die

Vorstellungen bilden ein buntes Mosaik, einen farbigen Teppich, in dem viele Fäden

zusammengeknüpft sind: Metaphern, die in verschiedener Weise miteinander kombiniert

werden. Es gilt diese Fäden einzeln und dann in ihren wechselnden Verbindungen
zu betrachten. Allerlei Aspekte wollen beleuchtet werden: der Anlass Hochzeit oder



173

etwas anderes) und der Charakter der Mahlzeit (Gemeinschaft), die einladende Person

(König, Messias, Bräutigam), die Personen der Eingeladenen (Jünger, Leiter und
Mitglieder des Volkes, Reiche, Arme und Marginalisierte) und ihre Reaktionen, einschliesslich

der Frage, ob das, was die Mahlzeit an Gutem bringt, für die Gegenwart oder für die

Zukunft, für die Zeit oder für die Ewigkeit oder für beide bestimmt ist. Das zweite Bild,
das oft mit dem der Mahlzeit einhergeht, aber auch einen selbständigen «Status» hat, ist
das der <Speisung in Fülle>, das Erinnerungen an die wunderbare Speisung des Volkes
Israel in der Wüste und weiter zurück an die paradiesische Fruchtbarkeit und Fülle im
Garten von Eden, an den Reichtum der Schöpfung in sich aufgenommen hat. Beide Bilder

verweisen auf das Heil des Reiches Gottes, auf den umfassenden Schalom, in dem

alles, was das Leben bedroht, Hunger, Armut, Ungerechtigkeit, Unfreiheit, besiegt und

beseitigt wird. Diese frohmachende Perspektive dominiert. Nicht von ungefähr ist im

ganzen NT nur von einem destruktiven eschatologischen Mahl die Rede (Apk 19,17£).
Die Freude ist freilich nicht ohne Ernst. Die Verheissung sucht Antwort und

Verantwortung. Die Berichte, Erzählungen, Gleichnisse über Feste und Einladungen sind

selbst eine Einladung, sich zu öffnen. Aber deren Skopus und die eigentliche Kraft der

Erwartung ist doch jeweils die (Vor)freude.
Es ist nicht erstaunlich, dass die Forschung sich extensiv wie intensiv stark mit der

Thematik befasst hat. Die ausführliche Bibliographie in diesem Buch vermittelt davon
ein eindrückliches Bild. Mit Recht erwähnt Smit Albert Schweitzer als denjenigen, der

dieser Forschung wichtige Impulse gegeben hat, indem er die Bedeutung des

eschatologischen Mahls in der Verkündigung Jesu hervorhob. Die Breite der Thematik macht
natürlich eine sorgfältige Klassifikation notwendig. Smit schlägt eine Typologie vor, die

grundsätzlich mit der übereinstimmt, welche Billerbeck seinerzeit bot. Dieser verteilt
die Texte, die das Bild der eschatologischen Mahlzeit benutzen, auf eine Kategorie, die

eine reiche Fülle andeutet, und eine zweite, welche die eschatologische Gemeinschaft
der Gerechten mit einander und mit Gott zum Ausdruck bringt (5). Ausgehend von
dieser Zweiteilung nimmt Smit einleuchtende und hilfreiche Unterteilungen vor, wobei
die Begriffe, die im Untertitel vorkommen, genau umschrieben werden.

In seiner Untersuchung konzentriert sich Smit auf die neutestamentlichen Texte;
ihr Schwerpunkt liegt dabei auf den Texten, die von eschatologischen Mahlzeiten - im
Sinne von: Mahlzeiten, die im Eschaton stattfinden — sprechen; dabei werden freilich
auch Gesichtspunkte in den Beschreibungen von anderen Mahlzeiten berücksichtigt.
Inhaltlich haben viele von ihnen ja auch eine zumindest indirekte eschatologische
Ausrichtung. Ich habe den Eindruck, dass auch Smit im Grunde keine scharfe Trennung
vertritt.

Die Behandlung der Texte in den kanonischen Evangelien und in der
Johannesapokalypse ist systematisch aufgebaut. Smit beleuchtet jeweils die sozio-kulturellen, die

traditionsgeschichtlichen und motivgeschichtlichen Aspekte. In diesem Rahmen verarbeitet

er auch Texte aus dem AT, dem frühen Judentum, sowie griechische, römische
und hellenistische Texte; so beleuchtet er etwa die Motive der Hochzeitsfeier und der

Speise von Eden (Baum des Lebens, Wasser des Lebens und Manna, vgl. 19f£). Auf



174

dieser Basis gibt er dann jeweils eine ebenso gründliche wie klare Interpretation. Die

Behandlung der einschlägigen Texte umfasst die Teile II bis VI. Im Schlussteil VII
finden sich die Schlussfolgerungen («Conclusions») und die sehr ausführliche Bibliographie

mit den Indizes.

In den «Conclusions» werden die zentralen Facetten zusammengefasst. Wichtig ist
die Bedeutung einer Mahlzeit für die Gemeinschaft. Die Mahlzeit, die Gemeinschaft
stiftet (vgl. 14), markiert zugleich die Grenzen einer solchen Gemeinschaft. Sie beinhaltet

«inclusion» und «exclusion». Darum ist es möglich, das Motiv der Mahlzeit in ganz
verschiedenen Kontexten zu verwenden, wie die Evangelien zeigen, wobei der jeweilige
Skopus mit der Situation und Reaktion zusammenhängt: Es geht um Einladung, Trost,
auch um Ermahnung und Warnung (384).

Der Verfasser legt dar, dass der Unterschied zwischen primär sozial-orientierten
Texten und ernährung-orientierten Texten, also zwischen Gemeinschaft und
wunderbarer Speisung (15), keine Trennung beinhaltet. Sie bilden die beiden Seiten einer

Münze, reflektieren zwei komplementäre Bilder einer gerechte(re)n Welt! Es gibt, wie
Smit darlegt, eine enge Verbindung zwischen der idealen Tischgemeinschaft als einem
Mikrokosmos und dem Gedanken einer idealen, gerechten Gesellschaft. Mikrokosmos
und Makrokosmos sind auch in der eschatologischen Perspektive miteinander verbunden!

Im Zusammenhang damit ist zu berücksichtigen, dass in der damaligen Welt die

Nahrungsbeschaffung als Aufgabe des Königs betrachtet wurde (394fi).
Der Verfasser hat im Gespräch mit der umfangreichen Literatur einen eigenen Weg

gesucht und gefunden. Er versteht die Kunst, sorgfältig zu interpretieren und zu

argumentieren. Seine Urteile und Entscheidungen in oft schweren Fragen sind

ausgewogen und besonnen. Das zeigt sich z.B. in seinen Bemerkungen über die Beziehung
der einschlägigen Traditionen zum historischem Jesus wie auch über deren Beziehung
zum Abendmahlfeiern in der christlichen Gemeinde. Was letzteres betrifft, stellt er fest,
dass durch die Jahrhunderte hindurch die Eucharistie einen eschatologischen «outlook»
bewahrt hat, aber im allgemeinen nicht mit dem Mahl im Reich Gottes identifiziert
worden ist (252).

Die Ziele, die Smit verfolgt, umschreibt er am Anfang. Es geht ihm um eine sach-

gemässe Klassifikation der einschlägigen Texte, um die Beziehungen zwischen ihnen,
um ihre literarische Funktion und ihren Sitz im Leben, auch um die Einordnung dieser

Traditionen in die Religionsgeschichte (12). Am Ende kommt er darauf zurück (379).
Wer das Buch studiert, wird nach der Lektüre bezeugen, dass sein Verfasser dieses

Ziel tatsächlich erreicht hat!

Die Untersuchung Smits hilft auch dabei, die Eigenart der verschiedenen Evangelien

schärfer zu profilieren. So bietet er im Kapitel, das dem Johannesevangelium
gewidmet ist, etwa in den Ausführungen über die Hochzeit in Kana, das lebendige Wasser

und die Wirkung des Geistes diesbezüglich wertvolle Erläuterungen und Hinweise.
Mehrmals stösst man auf überraschende Details. So weist Smit darauf hin, dass in dem
Bericht von Joh 6,1-15 das erste Gebot, das die Jünger empfangen, anders als in Mk
6,37parr. nicht ist, die Menge zu ernähren, sondern die übrig gebliebenen Brocken zu



175

sammeln. Es darf nichts «verloren gehen» (a7iöA.r|T0u) (6,12). Dazu schreibt Smit: Dieses

Wort suggeriert nicht nur das Sammeln des Brotes, sondern auch des Volkes. «This is

relevant for Jn.'s theology of ministry» (304).
Es wäre sonst noch allerlei zu nennen. Ich verweise nur noch auf die Bemerkungen

zu Lk 16,19-31. Interessant ist, dass Smit eine Parallele zwischen diesem Abschnitt und
Lk 15,11-32 zieht. Die missliche Lage von Lazarus erinnert an die Situation des verlorenen

Sohnes, ebenso wie das Leben in Luxus des reichen Mannes an den Lebensstil
dieses Sohnes erinnert, bevor er verkam. Sowie der Vater in Lk 15,11-32, so ist es hier

Abraham, der souverän die Szene beherrscht. Auffällig ist, dass beim reichen Mann
nicht über Sünde, bei Lazarus nicht über Frömmigkeit gesprochen wird. Es geht darum,
dass der früher reiche Mann von der Seligkeit ausgeschlossen wird, die der früher arme
Lazarus geniesst. Zugleich muss in dem, was folgt, der Hinweis auf das Gesetz und
die Propheten beachtet werden. Er ist, so Smit, kein Moralismus, der in die Erzählung
durch die Hintertür hineinschleicht - es wird immer noch nichts über die Frömmigkeit
von Lazarus gesagt! —, vielmehr erklingt hier ein kräftiger Appell, auf die fundamentale

Ungerechtigkeit aufzumerken, welche in der Armut liegt, und zu erkennen, dass die

Reichen sich bekehren müssen; ihnen wird keine andere «pastorale Behandlung» als den

Armen zuteil: Das Gesetz und die Propheten sollen genügen (vgl. 173-177).
Auf eine Frage, vor die dieser Abschnitt stellt, habe ich auch bei Smit keine Antwort

gefunden: Mit welchem Grund wird er als Gleichnis angesehen? Die für die Gattung
der Gleichnisse charakteristischen Einleitungsworte fehlen, und die namentliche
Erwähnung einer Person, die in Gleichnissen nie vorkommt, spricht m.E. gegen diese

Einordnung.
Wie schon bemerkt, hat Smit eine erstaunlich grosse Zahl an exegetischen und

religionsgeschichtlichen Veröffentlichungen nicht nur genannt, sondern auch verarbeitet.
Bei mir kam die Frage auf, die nicht speziell Smit gilt, aber allgemein gemeint ist: Kann
es nicht fruchtbar sein, in solchen Publikationen auch auf Beiträge aus anderen
theologischen Fachbereichen und sonstigen Disziplinen Bezug zu nehmen? Im konkreten Fall
ist z.B. etwa an E.Schillebeeckx und E.Drewermann zu denken.

Jan Veenhof, Gunten

Matthias Konradt, Kainer Christoph Schivinges (Hg.), Juden in ihrer Umwelt. Akkulturati-
on des Judentums in Antike und Mittelalter, Schwabe Verlag, Basel 2009.

283 S., ISBN 978-3-7965-2424-0, SFr. 52.00.

Die Beiträge des vorliegenden Sammelbandes gehen zurück auf die Ringvorlesung
«Juden in ihrer Umwelt», die im Wintersemester 2005/06 von der neu eingerichteten

Interfakultären Forschungsstellefür]udaistik (Antike und Mittelalter) der Universität Bern
ausgerichtet wurde. «Getragen von der Theologischen Fakultät sowie der Philosophi-



176

schen-historischen Fakultät der Universität Bern bemüht sich die Forschungsstelle, ju-
daistische Forschung und Lehre im weitesten Sinne vor allem in den Epochen Antike
und Mittelalter zu pflegen» (ix; vgl. http://www.theol.unibe.ch/judaistik/interfakulta-
ere_forschungsstelle.html). Die Beiträge gehen der Frage nach, welchen Weg Juden in
der Antike und im Mittelalter - umgeben von einer nichtjüdischen Mehrheit — gegangen

sind und welche Wege ihnen überhaupt offenstanden. In diesen Epochen haben
die Juden einerseits in vielerlei Flinsicht Leid und Elend erlebt, andererseits gilt auch:

«Aber Antike und Mittelalter stehen in der Geschichte auch für eine bemerkenswerte

jüdische Kreativität, die oft im Austausch mit der nichtjüdischen Umwelt eine grosse
Zahl von Beiträgen in Wissenschaft, Literatur, Kunst und Handel ermöglichte. Nicht
selten haben Juden, in der Diaspora immer eine Minderheit, die nichtjüdische Umwelt
auf fruchtbare Weise mitprägen können» (vii).

In der «Einführung» (1-5) skizzieren die Herausgeber Matthias Konradt und Rainer

Christoph Schwinges (beide Universität Bern) auf einer Seite knapp die Fragestellung
und führen in die Anordnung des Bandes sowie die einzelnen Beiträge ein. Als eine

Gruppe mit auffallend andersartiger Kultur von oft überlegenem Niveau waren Juden
in der Antike und im Mittelalter als Sondergruppe ausgegrenzt und eingebunden
zugleich. Dies sicherte ihre Identität, wurde aber auch als befremdend wahrgenommen.
Neben den Formen der Sonderkultur «standen jene des Eingebundenseins, Gemein-
und Mischformen, die die Juden klar als Teil der orientalisch, hellenistisch-römisch
oder christlich geprägten Kultur auswiesen» (1). Akkulturation schien Normalität zu
sein. (Eine ausführlichere methodische Diskussion der Bedeutung von Akkulturation
in Theologie und Humanwissenschaften fehlt). «Gleichwohl lässt sich eine kulturelle

Abgleichung von Juden und Nichtjuden nur als Prozess in grösster Bandbreite begreifen.

Die ständige Gegensätzlichkeit der eingebundenen Sonder- oder gar Randexistenz
Hess nichts anderes zu und hatte auch gefährhche und verhängnisvolle Seiten, die den
Prozess immer wieder zum Anhalten zwangen» (1).

Der jüdische Akkulturationsprozess kann an verschiedenen Positionen unter vier
verschiedenen Aspekten wahrgenommen werden:

— Teil eins beleuchtet den Aspekt der Selbstvergewisserung und beinhaltet W. Dietrich,

«Israel und die Völker in der Hebräischen Bibel» (7-27); G. OberhänsU-Widmer,
«Wie sich die Rabbinen Gott dachten: Spekulationen über die Gründe sich wandelnder

Gottesvorstellungen» (29-48) und C. Thoma, «Die Schekhina als zentraler jüdischer
Glaubensinhalt» (49-55).

- Teil SQi'ei behandelt Aspekte bestimmter Formen kultureller und interkultureller
Existenz in der Antike: R. Bloch, «Von Szene zu Szene: Das jüdische Theater in der
Antike» (57-86); M. Konradt, «Tora und Naturgesetz: Interpretatiograeca und universaler

Geltungsanspruch der Mosetora bei Philo von Alexandrien» (87-112) und C. Gerber,
«Von Jerusalem nach Rom: Flavius Josephus als Mittler zwischen den Kulturen» (113-
36). Spannend wäre in diesem Teil auch ein Aufsatz zur Frage gewesen, wie interkulturelle

Existenz und Interaktion von den judenchristlichen Autoren des Neuen Testaments

selbst beschrieben werden.



177

- Teil drei widmet sich Formen kultureller und interkultureller Existenz im
Mittelalter in Gemeinde, Stadt und Universität: M. Toch, «Macht und Machtausübung in
der jüdischen Gemeinde des Mittelalters» (137-55); H.-J. Gilomen, «Kooperation und

Konfrontation: Juden und Christen in den spätmittelalterlichen Städten im Gebiet der

heutigen Schweiz» (157-227) und R.C. Schwinges, «Zugang für alle? Jüdische Studenten

und die mittelalterliche Universität» (229-53).
— Der vierte Teil gilt der Bedeutung des erinnerten Platzes des «Alten» (5). Der

Aspekt wird von J. Picard in «Skepsis und Numinosität. Imaginationen des <Alten> in der

amerikanisch-jüdischen Gegenwart» (255-74) behandelt.

Anschriften der Autorinnen und Autoren (275), Orts- und Personenregister (277-

83) und Abbildungsverzeichnis schliessen den anregenden Band ab.

Christoph Stenschke, Bergneustadt

Michael Tait, Teter Oaks (ed.), Torah in the New Testament. Papers Delivered at the

Manchester-Lausanne Seminar of June 2008. London, UK: T & T Clark, 2009.

Pp. xvii+278, ISBN 978-0-567-00673-8, $ 130.00.

A volume of the LNTS series (formerly the JSNTS), and a volume of the 2008
Manchester-Lausanne Colloquium on the Torah in the New Testament, the book consists

of fifteen articles. These articles, no matter in which genre divisions I. Gospels, pp.8-
95; II. Acts, pp.98-140; III. Letters, pp.143-193; IV. other texts, pp.196-238), discuss the

Torah in its broadest sense and in its literary, theological and social/cultural contexts.
Torah in its semantic range and literary context is above all noticed and discussed

by several contributors: Torah in relation to customs/decrees/codes (D. Marguerat),
the parabiblical/rewritten Torah (G.J. Brooke), the Messianic Torah or the eschatologi-
cal Torah (M. Tait), and the tabernacle and the Temple as key elements of the Torah

(A. Conway-Jones).
Four articles contribute to Jesus' understanding of the Torah. Markan Jesus is

described as Law observant. Mk 7,19 in its broader literary context should be understood
as «all foods permitted in the Law are clean.» (J. Crossley) Mk 10 and 12 reflect that the

Torah has a salvific significance for the Markan Jesus (A. Ermakov). In John, Christ
and the law are presented as «two potentially incompatible elements,» (88) and by the

«dissociative rhetorical strategies» (S.F. Winter) the Torah is preserved but re-construed

(88). The silence of the Q source on the issue of Torah reflects the validity of the law

in Jewish Christianity (A. Dettwiler).
Paul's understanding of Torah and his further development of the idea is not only

reflected in his Epistles, the Markan version of the Apostolic council also gives a version

of it. Recent scholarship on the law in Galatians is reevaluated by two contributors.
The law is discussed in relation to God, Christ and the Spirit, the universe and its
inhabitants, and salvation and time (P. Oaks). The «unfulfillability» reading of Gal 3,10-14



178

proposed by many scholars is reevaluated and harmonized by the emphasis on human

inability (R.B. Madock). Pauline soteriology based upon the observance of the decree

is also reflected in Acts. The four abstinences of Acts 15 are considered as «identity
markers and ontological features» (118) of the people of God (S. Butticaz), and the

decree that governs the behavior of the Pagano-Christians or specific ritual practice
(E. Steffeck).

The other three articles compare the NT teaching of the Torah or the concept of
Messiah with those of Philo, Josephus, the wider 1st century world, and Judaism in
the Hellenistic and Roman periods. In a broader literary context, these articles expose
how the Jewish tradition shaped Christianity. «Jewish law in shaping Christian practice»
(215) calls for new laws and a new approach to law, and the law has been embodied
in a particular culture (R. Tomes). The law is also considered as community building
practices, or legislation proposed as social engineering (EG. Downing). The triple son-

ship of Jesus and the two Messiahs in Judaism are discussed in the construction of the

Messiahship of Jesus (T. Römer & J. Rückl).
The volume contributes considerably to the construction of the concept of Torah

in its different time dispensations. The recent scholarship on traditional understanding
of the Torah exposed and developed by Jesus and the Apostle Paul is analyzed from
several original approaches by these contributors. The scholarly constructs presented
in these papers definitely broaden the comprehension of this particular research field,
however, the social/cultural dimensions of torah can be better explained within the

framework of the development of Judaism in its historical context. Moreover, it is

inappropriate that the «internalisation of law» in society (220) articulated by Aristotle
is discussed among Philo and Josephus. The same is true for the use of the reference

from Talmud (66) for the source of the two messiahs (a certain rabbi Dosa in the
2nd century AD) among other pseudepigrapha and church fathers, even though this

perhaps is the only reference for the origin of the concept.
The book is recommendable to the academic audience in general.

Mary Y. Wang, Orleans ON

Sänke Finnern, Narratologie und biblische Exegese. Eine integrative Methode der

Erzählanalyse und ihr Ertrag am Beispiel von Matthäus 28, WUNT 2. Reihe 285, Mohr
Siebeck, Tübingen 2010.

624 S., ISBN 978-3-16-150381-8, 99.00.

Bei diesem Band der zweiten Reihe von WUNT handelt es sich um die gekürzte
Fassung der Tübinger Dissertation von Sönke Finnern, die das ambitionierte Ziel
verfolgt, «ein neues, umfassendes Konzept für eine Analyse von Erzählungen
vorzustellen], das sich am heutigen interdisziplinären Stand der Forschung orientiert,
und es am Beispiel des letzten Kapitels des Matthäusevangeliums [erprobt].» (1).



179

Der Verfasser legt in der von Jörg Frey betreuten Arbeit ein ausgearbeitetes narrato-
logisches Konzept vor und versucht dieses auch in den bisherigen Methodenkanon
der biblischen Exegese zu integrieren. Die Monographie besteht — neben einem
Vorwort, einem Verzeichnis von Tabellen und Abbildungen sowie den üblichen Literatur-,

Stellen-, Namen- und Sachregistern — aus vier Hauptteilen: einer Einführung zu

«Erzählungen im Methodenstreit», einem Kapitel zu «Theorie und Methode in der

Erzählanalyse», einem Kapitel zu «Praxis der Erzählanalyse: Matthäus 28,1-20» und
einer Auswertung.

Die Einführung (1-22) gibt einen Überblick über den heutigen Stand der
exegetischen Forschung bezüglich des Zusammenhangs verschiedener exegetischer
Perspektiven, besonders von sgn. «synchronen» und «diachronen» Ansätzen; der Autor
gelangt in ihr zur Einsicht, dass für eine wirkliche Integration sämtlicher Ansätze
eine übergreifende Verstehenstheorie eine Voraussetzung ist. Eine solche Theorie
soll nun in der Verstehenstheorie, so wie sie sich im Rahmen des «cognitive turn» in
der Literaturwissenschaft entwickelt hat, gefunden werden (22). Im zweiten Kapitel
(23-246) gibt Finnern zunächst einen forschungsgeschichtlichen Überblick über die

Narratologie, wobei er die «kognitive Wende» in der Narratologie (das Miteinbeziehen

des Verstehensprozesses und dessen Bedingungen und Voraussetzungen bei der

Erzählanalyse) sowie die «kulturelle Wende», die er als eine «logische Folge» des

«cognitive turn» versteht (45), besonders berücksichtigt. Beiden «Wenden» schliesst er
sich dann auch an. Anschliessend wendet sich der Verfasser den Aspekten der
«Kommunikation durch Erzählungen» zu und diskutiert Fragen der Erzählebenen und der
Fiktionalität sowie verschiedene methodologische Aspekte der Erzählanalyse. Diese

Überlegungen münden in eine theoretische Ausarbeitung verschiedener Elemente
der Erzählanalyse: die «Umweltanalyse» (das heisst, dass «man untersucht, in welcher
Weise sich die Rezipienten die Erzählung gemäß der Autorintention inhaltlich
vorzustellen und ausmalen können» [273, Kursiviering im Original], die «Handlungsanalyse»,

die «Figurenanalyse», die «Perspektivenanalyse» und die «Rezeptionsanalyse».
Die theoretische Ausarbeitung stellt das Instrumenatarium für die Analyse des

gewählten Beispieltextes dar, die im dritten Hauptteil erfolgt. In der gleichen Reihenfolge

wird das Konzept der Erzählanalyse am 28. Kapitel des Matthäusevangeliums
(in den soeben erwähnten Schritten) erprobt. In einem letzten Schritt wertet Finnern
seinen eigenen narratologischen Ansatz aus und vergleicht ihn mit der
«althergebrachten» historisch-kritischen Exegese von Mt 28 (439-488).

Durch die Zusammenstellung bisheriger narratologischer Ansätze (bzw. deren

Rezeption in der Exegese) und den Entwurf eines eigenen Ansatzes hat der Autor
mit seiner Systematisierung der verschiedenen Aspekte der Erzählanalyse — wie auch

aus der Würdigung durch Rezensionen in den einschlägigen Fachorgangen hervorgeht

— Beachtliches geleistet. Dass literaturwissenschaftliche Einsichten in der Exegese

rezipiert werden, ist ja weiterhin in manchen Kontexten entweder ein Desiderat
oder geschieht eher oberflächlich, und die Arbeit Finnerns leistet einen wichtigen
Beitrag zur Lösung dieses Problems.



180

Dennoch seien zur vorliegenden Arbeit auch einige kritische Anmerkungen
gestattet, die mit dem von Finnern so stark betonten «cognitive turn» und «cultural

turn» zu tun haben. Für den Verfasser ist der Rezipient (d.h. der intendierte, reale

[ErstJRezipient in seinem kulturellen Kontext) von grosser Bedeutung (s. z.B. S.

393f£). Ein Problem, das dabei m.E. immer wieder auftaucht, ist, dass der Vf. sehr

genau zu wissen scheint, wer der intendierte [Erst] Rezipient ist und was dieser fühlt
und was er denkt, ohne dass dies wirklich abgesichert ist. So heisst es beispielsweise:
«Wichtig ist für den Rezipienten auch der Inhalt des Auftrags Jesu (V. 18-20), über
den er ausführlich nachdenkt.» (S. 333) Solche Einblicke in die Innenwelt des

Rezipienten überzeugen nicht immer, da unklar bleibt, wie Finnern zu diesem Wissen
kommt. Zudem lässt sich bei der Analyse der Rolle der Frauen fragen, ob der Vf.
gender-sensitive Ansätze in der Exegese ausreichend rezipiert (die auf S. 278 gestellte
Frage: «Warum kommen gerade die Frauen zum Grab und nicht die [männlichen]
Jünger?» bleibt m.E. weitgehend unbeantwortet); es lässt sich auch fragen, ob ein
Seitenhieb wie «Der Rezipient ist wahrscheinlich — so ärgerlich das heute sein mag -
nicht primär an ihnen (sc. den Frauen) interessiert, sondern mehr an Jesus und den

Jüngern [...]» (S. 353) nötig ist. Solche Bemerkungen lassen auch nach der Nähe
zwischen dem intendierten Rezipienten und dem Vf. fragen, da es durchaus sein

könnte, dass der Exeget, in diesem Falle Finnern, sich den (Erst)Rezipienten doch
stark nach dem eigenen Bild und Gleichnis ausmalt (sgn. «autobiographische»
Bibelforschung reflektiert diese Problematik eingehend). Zum Versuch, «herkömmliche»

(sprich: historisch-kritische) und narratologische Exegese am Schluss der Arbeit zu

integrieren, lassen sich auch Fragen stellen, z.B. inwiefern die auf S. 482 vorgestellte
Liste von exegetischen Schritten auch tatsächlich eine methodische Abfolge ist (es

liesse sich dann z.B. fragen, warum die Textkritik erst an zweiter Stelle kommt, nach

der historischen Frage «was ist geschehen?»). Solche Fragen sollen aber dazu dienen,
einen vielversprechenden Ansatz weiter im Gespräch zu behalten, denn dass der Vf.
Wichtiges geleistet hat, kann kaum bestritten werden.

Peter-Ben Smit, Amsterdam

Volker Hampel, Rudolph Weth (Hg.), Für uns gestorben. Sühne - Opfer - Stellvertretung,

Neukirchener Verlag, Neukirchen 2010.

262 S., ISBN 978-3-7887-2436-8, 19.90.

Dieser Aufsatzband bietet eine der umfassendsten Auseinandersetzungen mit Klaus-
Peter Jörns' Kritik an der Sühnopfertheologie des Neuen Testaments und der Dogmen-

und Liturgiegeschichte in «Notwendige Abschiede». Dabei geht es den Autoren
nicht um eine blosse apologetische Frontstellung gegen Jörns' religionswissenschaftlichen

Ansatz, sondern um eine begründete Neuformulierung des Sühnetodgedankens
als eines wesentlichen Interpretaments des Kreuzestodes Jesu. Weil Klärung und Er-



181

klärung durch Jörns' radikale Kritik angestossen und notwendig wurde, ist natürlich
im «Begleitton» das Gespräch mit Jörns nicht zu verkennen. Zu Wort kommen Exege-
ten (Michael Wolter; Ulrich Wilckens, Walter Klaiber, Klaus Haacker, Bernd Janows-
ki, Volker Hampel, Gisela Kittel, Thomas Knöppler), Systematiker (Ulrich Eibach,
Karl-Heinz Menke), Theologen mit prakt.-theol. bzw. liturgischer Ausrichtung (Rainer

Stuhlmann, Rudolf Weth, Peter Bukowski). Eine Orientierung versucht am Schluss die

EKHN (Evangelische Kirche in Hessen und Nassau) ihren Pfarrerinnen und Pfarrern

zu geben.
Im exegetischen Teil (1-154) wird betont, dass das Kreuz Teil des hingebenden

Lebens Jesu sei und von daher auch als Hingabe «für uns» zu verstehen sei (Wolter,
Klaiber, Janowski). Darüber hinaus wird das Kreuz als Kristallisationspunkt der Liebe

Gottes auf dem Weg seiner Heilsgeschichte gesehen (Wilckens, Klaiber).
Dass Jesus selbst im Laufe seines Wirkens seinen bevorstehenden Tod im Sinne

eines «Offenbarungsfortschritts» als Sühnetod verstanden habe, erwägt interessanterweise

Hampel unter Zugrundelegung von Mk 10,45 und der Hoheitstitel <Messias> und
(Menschensohn) als ipsissima vox.

Es wird aber auch auf andere biblische Deutungen des Todes Jesu aufmerksam

gemacht. Die Sühnevorstellung sei zwar zentral, aber nicht «der einzig legitime
Verständigungszugang zum Tod Jesu» (Janowski). Auch die jLösegeldmetaphorik stehe als

Deutungsmuster zur Verfügung (Haacker). Dass es sich bei den Deutungen des Kreuzes

weitgehend um Kultmetapborik handelt, erörtert Janowski unter besonderer

Berücksichtigung von kapporet/hilasterion (Rom 3,25).
Immer wieder ist zu lesen, dass die Liebe Gottes darin bestehe, dass er das Böse

schon immer ^um Guten gewendet habe für Opfer und Täter durch das Gericht hindurch

(Josephnovelle, Davidsgeschichte, Jes 53) (Kittel), so auch im systematischen Teil (155-

222) (Eibach, Menke): Das gelte auch für die Kreuzigung Jesu in besonderem Masse,

weil sie als Sühnegeschehen zugleich inklusive Stellvertretung beinhalte (Kittel).
Auch Jörns' Opfertheorie, Gott fordere ein Menschenopfer, steht auf dem Prüfstand

und wird sowohl vom NT (Knöppler) als auch von der systematischen Theologie her

(Eibach, Menke) als unangemessen abgelehnt.
Der Transfer in den praktisch-theologischen Bereich (223-250) stellt die Wandlung

vom victim cptm sacrifice durch die Auferweckung als Verstehensgrundlage von Predigt
und Abendmahl heraus (Stuhlmann) und lehnt den Ersatz durch ein opferfreies
Liebesmahl als Verkürzung und Verfälschung ab (Weth). Eine Bildmeditation von
Bukowski über eine Skizze von Picasso (Der Gekreuzigte als Stierkämpfer) rundet den

praktisch-theologischen Teil ab.

Aus der abschliessenden Stellungnahme der EKHN «zur umstrittenen Deutung
des Todes Jesu als ein Gott versöhnendes Opfer» (251) von 2008 sei hier nur
hervorgehoben, dass das Ende der Opferpraxis (Hebr.) nicht den Verzicht auf die Deutung
des Todes Jesu als Sühnetod bedeute; im Gegenteil: Darin stecke theologische
Wirklichkeitskritik und entsprechendes Handeln: sich trotz der Verlorenheit der Welt dieser

in Liebe (als Versöhnte) zuzuwenden.



182

So hat die zentrale Aussage des Neuen Testaments eine Chance bekommen, nach

intellektueller Verständigung über ihre Grundlagen existentiell im Heute verortet zu
werden.

Günter Scholz Magdeburg

Hans-Günter Heimbrock, Ttygve Wyller (Hg.), Den anderen wahrnehmen. Fallstudien
und Theorien für respektvolles Handeln, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 2010.

245 S., ISBN 978-3-525-57008-1, 39.95.

Zentral für professionelles Hilfehandeln sind die Begegnung, die Wahrnehmung und
der Umgang mit anderen Menschen. Welche Menschenbilder werden dabei stillschweigend

vorausgesetzt? Welche Normen sind im Spiel, meistens implizit? Inwieweit werden

die Anderen als Andere wahrgenommen und respektiert? Wie kann eine überzeugende

Wahrnehmung der Anderen erreicht werden? Das vorliegende Buch stellt sich

in differenzierter und eindrücklicher Weise diesen Fragen. Es nimmt damit auch die

Aufgabe wahr, darüber Rechenschaft zu geben, wie professionelles Fürsorgehandeln
wissenschaftlich fundiert und praxisrelevant erforscht werden kann.

In einem ersten Kapitel werden Grundlagen der methodologischen Strategie und
des methodischen Vorgehens transparent gemacht. Ein sozialphänomenologischer
Ansatz wird mit empirischer Forschung kombiniert. Diese kreative Kombination wird
verstärkt und gefördert durch eine ethische Option, die sich im professionellen Handeln

sozialer Berufe als besonders plausibel erweist. Dieser Option zufolge liegen die

Quellen der Ethik nicht in Prinzipien (die dann angewendet werden sollen); vielmehr
kann die Quelle des Ethischen und die «ethische Forderung» (K. Logstrup) im Kontakt
und in der Beziehung mit der/m spezifisch Anderen entdeckt und gefunden werden.

Die wechselseitige Verbundenheit wird damit als Basis aller sozialen Situationen aufge-
fasst, wodurch der Beziehungscharakter professionellen Handelns zentrale Bedeutung
erhält.

Die kritische Reflexion auf die ethischen Grundentscheidungen macht auch

offensichtlich, dass es kein professionelles Handeln gibt, das nicht immer schon ein
Menschenbild und damit Normen impliziert. Ebenso sind im alltäglichen wie im
professionellen Leben und Handeln immer schon bestimmte «Normalitäten» vorausgesetzt,
in welchen sich (meist stillschweigend) bestimmte Normen durchsetzen. Unbewusste

Interpretationen, selbstverständlich eingeschliffene Verhaltensweisen,
«Normalisierungspraktiken» (M. Foucault), Gewohnheiten und ihre impliziten normativen
Ausrichtungen können als (soziale Tatsachen) empirisch erforscht werden. Es lässt sich

erforschen und entdecken, ob und wie die Subjektivität der Anderen respektiert und
der Umgang mit Werten und Machtverhältnissen reflektiert wird. Es wird plausibel,
was es bedeutet, dass sich in der Praxis etwas Entscheidendes vollzieht - und dass die

Herausforderung sowohl für dort Handelnde wie für Forschende darin besteht, «zu

verstehen, was dieses Ausschlaggebende ist» (211).



183

Die (sozial-)phänomenologischen und ethischen Zugänge zu lebensweltlichen
Wirklichkeiten haben Folgen für die entsprechenden empirischen Strategien und
methodischen Ansätze. Sie bedingen einen Wandel im Verständnis des zu erforschenden

«Gegenstandes» und vor allem auch einen Wandel im Verständnis der Rolle von
Forscherinnen und Forschern. Das ethische Interesse, Andersheit wahrzunehmen, ist
also nicht ein bloss externer Schritt nachträglicher Reflexion über bessere Praxis. Der
Ansatz prägt die empirische Arbeit vielmehr von Anfang an und schärft die Augen
der Forschenden dafür, «Spuren der Phänomene von Andersheit im Datenmaterial
selber offenzulegen» (33). Die Forschenden gelangen so von einer externen und
objektivierenden Wahrnehmung zu einer Haltung, in welcher die eigene Teilnahme an

Begegnungen im Feld und die Wahrnehmung der Dynamik solcher Begegnungen
konstitutiver Teil der Forschung werden. Sie ermöglichen, wenn sie in einer kritischen
Wachheit und Aufmerksamkeit geschehen, Einsichten und Orientierungen, die einer

objektivierenden Beobachtung verschlossen bleiben.
Dass das Buch sich nicht als Lehrbuch verstanden wissen will, das pfannenfertige

Handlungsmodelle präsentiert und von Studierenden und Lesenden für beliebige
Situationen <kopiert> werden könnte, zeigt sich am grossen Gewicht der dargestellten
Fallstudien. Die Lesenden werden dadurch für mögliche Forschungsansätze und
Reflexionsweisen sensibilisiert, «deren Gewinn nicht unabhängig von ihrer konkreten
Erprobung in konkreten Handlungs- und Praxiszusammenhängen <zu haben> sein wird»

(9). Von den überaus instruktiven Fallstudien (vorgestellt im umfangreichsten Teil 2)
beziehen sich drei auf norwegische Kontexte, nämlich auf die Lebenswelt in einer

Hospizstation (L. Thoresen), auf die Beziehung zwischen Kindern und ihren Müttern
im Kontext der Kinder- und Jugendhilfe (S. Botnen Eide) und auf Raum und
Räumlichkeiten in einer Stadtmission (I. Lonning). Zwei Fallstudien sind auf deutsche
Verhältnisse bezogen: auf die Beziehung einer Lehrerin zu ihrem krebskranken Schüler

(S. Leonhard) und auf die Begegnung in der Flüchtlingsunterkunft des Internationalen
Flughafens Frankfurt zwischen einer Seelsorgerin (gleichzeitig auch Forscherin und

Universitäts-Dozentin) und einer Frau aus Angola, die unmittelbar vor der Ausschaffung

steht (K. Söderblom).
Die Fallstudien werden in eigenen Beiträgen auf die Dimensionen Leib (S.

Leonhard / L. Thoresen), Sprache (P. Meyer) und Raum (f. Bauer) als elementaren und

grundlegenden Phänomenen in der Wahrnehmung der Anderen als Anderen fokus-
siert.

Die Fallstudien zeigen eindrücklich, wie die Aufmerksamkeit für Bedingungen und
Strukturen von Begegnungssituationen geschärft werden: z.B. für «Art und Ausrichtung

eigener Wahrnehmung, vorausliegende räumliche Strukturierungen, lebensweltliche

Muster und das sprachliche Arrangement» (209), für die Dimensionen der
Verletzlichkeit, des «Pathischen», der «responsiven Achtsamkeit», des Unsagbaren. Der
Genderproblematik kommt eine besondere Aufmerksamkeit zu.

Im dritten Kapitel (wie das erste verfasst von H.-G. Heimbrock / T. Wyller / P.

Meyer) werden Konsequenzen und Perspektiven dargestellt — in Bezug auf das Ver-



184

hältnis von Ethik und Phänomenologie, von Normativität und Empirie und von Religion

und Professionsethik. Schliesslich wird Theologie als ein «Modell der Wahrnehmung

des Anderen» skizziert.
Eine besondere Stärke des Buches liegt darin, dass theoretische Voraussetzungen

und Optionen klargelegt und transparent gemacht werden — und dass dies in den
Fallstudien in sehr unterschiedlichen sozialen Situationen und Herausforderungen in
konkreter Weise ebenso forschungspraktisch wie praxisorientierend zum Zuge kommt.
Der Gewinn neuer Wahrnehmungsmöglichkeiten wird einsichtig: Praktiker und
Praktikerinnen werden angeregt, «sich ihrer eigenen Praxis auf forschende Weise zu nähern»

und «mit den theoretischen Perspektiven zu experimentieren» (210). Sie treten damit

von der scheinbaren Selbstevidenz täglicher Routine zurück, verlangsamen eingefahrene

Reaktions- und Deutungsmuster und richten einen «schrägen Blieb) (B. Waidenfels)
auf professionelle Handlungsfelder. Habitualisierungsprozesse werden der Reflexion

zugänglich und können kommuniziert und diskutiert werden. Die Kompetenz der

Sinnerschliessung durch Praktikerinnen und Praktiker wird damit ebenso gefördert wie
ihr wissenschaftliches Potential.

Das Buch dokumentiert eine Pionierleistung — und das bedeutet immer auch, dass

wichtige Fragen und Problemfelder nur gestreift werden können. Vielleicht werden
sie in weiteren Forschungen und Publikationen aufgenommen. Ich nenne hier nur die

Frage, wie Widerfahrnisse des Scheiterns und der blinden Flecke, die Erfahrung, sich

selbst als unbewusst, unfrei und beziehungsfeindlich zu erleben (auch als Forschende),

in Wahrnehmung von Praxis und Forschung integriert werden kann. Welches sind
Chancen und Grenzen von Inter- und Supervision, in der solche Erfahrungen und
Widerfahrnisse Raum bekommen können? Wodurch werden Organisationen und
Institutionen fähig, der Versuchung zu widerstehen, ihr eigenes Versagen ebenso wie ihre

Normen, Normalitäten und Normalisierungspraktiken von der Wahrnehmung
abzuschotten und gegen Kritik zu immunisieren?

Der Band ist eine Fundgrube für Pfarrer und Theologinnen, denen eine wechselseitige

Theorie-Praxis-Vermittlung wichtig ist, wie für alle in der Sozialarbeit professionell

Engagierten. Auch wer an Grundlagenfragen und der Anwendungsproblematik
der Ethik und an wissenschaftstheoretischen und methodischen Fragen empirischer
Forschung interessiert ist, kommt in reichem Masse auf seine Rechnung. Die
Untersuchung gibt zudem wertvolle Impulse und Orientierungen für die in vielen Ländern

eingerichteten professionsorientierten Studiengänge.
Die Publikation ist Ergebnis längerer Forschungsarbeiten eines binationalen Ko-

Operations- und Austauschprojektes einer Forschungsgruppe aus Frankfurt a.M.

(Leitung: Prof. H.-G. Heimbrock) und der Universität Oslo (Leitung: Prof. T. Wyller).
Gleichzeitig mit der deutschsprachigen Ausgabe ist das Buch auch in englischer
Ubersetzung erschienen.

Christoph Müller, Bern



185

Christoph Müller, Taufe als Lebensperspektive. Empirisch-theologische Erkundungen

eines Schlüsselrituals, Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart 2010.

300 S., ISBN 978-3-17-020970-1, SFr. 38.50.

Taufen finden an bestimmten Orten, zu bestimmten Zeiten und unter Beteiligung
bestimmter Personen statt. Sie werden in der Regel nicht durch kirchliche Angestellte
initiiert, sondern durch Mitglieder der Taufgemeinschaft, die für diesen Akt also ihre

eigenen Motive haben und ihn auf eigenständige Weise deuten. Zugleich ist der Taufakt

eingebettet in eine umfassendere Geschichte von Taufhandlungen, -motiven und -deu-

tungen, in denen er sich gleichsam spiegelt. Einzelpersonen, Familien, deren Erfahrungen,

Lebensgeschichten, Deutungshorizonte und kirchliche Sozialisation, theologische
Traditionen, kirchliche Institutionen und deren Repräsentanten sowie konkrete
Elemente der Liturgie geraten so im Taufakt in ein vielfältiges Netz gegenseitiger Bezüge.

Christoph Müller unternimmt es, den Fäden dieses Geflechts mit Bezug auf die

Kindertaufe nachzuspüren. In seinem Buch entfaltet er ein differenziertes Kaleidoskop
der Taufe, wie sie in der Wahrnehmung Beteiligter repräsentiert wird. Er geht dabei

von Daten aus, die 2003-2007 im Rahmen von Interviews mit Taufbeteiligten —

Tauffamilien, Kindern, Pfarrpersonen - erhoben wurden (Forschungsprojekt «Rituale und

Ritualisierungen in Familien» als Teilprojekt des Nationalen Forschungsprogramms
NFP 52 «Kindheit, Jugend und Generationenbeziehungen im gesellschaftlichen Wandel»

des Schweizerischen Nationalfonds). Darauf bezieht sich das «empirisch» im Titel.

«Theologisch» ist die Studie in der Perspektive Müllers insofern, als er in den

Äusserungen aller Beteiligten theologische Theoriebildungen wahrnimmt, die mit der
theologischen Makrotradition interagieren. Dies geschieht an der Schwelle zwischen
individueller Erfahrung bzw. Deutung und dem Deutungshorizont der biblisch-kirchlichen
Tradition, also dort, wo «eine wechselseitige Beziehung zwischen biblischen Uberlieferungen

und gegenwärtiger Lebenswirklichkeit» (265) konstituiert wird. Insofern ist der
Taufakt eine «Schlüssels^ene» (177f£), in der sich (religiöse) Erfahrung, Lebenswelt und
Tauftraditionen wechselseitig erschliessen.

Was das im Einzelnen heisst, analysiert Müller in minutiöser Feinarbeit, indem er
sein Datenmaterial mit Hilfe symbol-, ritual- und religionstheoretischer Ansätze (23ff.)
aufschlüsselt, mit dem Ziel, Aspekte des Taufaktes a) in ihren wechselseitigen Bezügen zu
verstehen, b) in Hinsicht auf den liturgischen Rahmen, die Lebenswelt der Beteiligten
und den historisch-theologischen Hintergrund zu kontextualisieren und c) als Elemente
eines komplexen Prozesses deutlich zu machen. Dabei zeigt sich, dass es gerade die

vielfältigen Ambivalenten (109) des Taufaktes und seines Umfelds sind, die dieses Spektrum
an kontextuellen Dimensionen eröffnen. Als Beispiele dafür nennt Müller Ambivalenzen

im Erfahrungsbereich der Tauffamilien selber (Geburt, veränderte Paarbeziehung,

Kirchenbindung oder -distanz), zwischen familiären und transfamiliären Dimensionen,
zwischen den Ansprüchen der Kirchen und den Erwartungen bzw. Erfahrungen der

am Taufgeschehen aktuell Beteiligten, zwischen biblisch-dogmatischen Uberheferungen

und deren Aktualisierung in der Liturgie, zwischen Sakrament und Kasualie (269).



186

In theoretischer Hinsicht leistet Müllers Studie so einen anschaulichen Beitrag zur
Kontextualisierung theologischer Theoriebildung im Gespräch mit den (empirischen)
Human- und Sozialwissenschaften. Die Vielfalt kontextueller Aspekte bietet dem
Praktiker darüber hinaus faszinierende Einblicke in die Taufpraxis, z.B. hinsichtlich
der vielfältigen Deutungshorizonte von Taufeltern, Paten oder getauften Kindern, des

Einflusses von Milieufaktoren (245f£), der Rolle des Gemeindegottesdienstes als Rahmen

(81 ff.) oder - last but not least - der eigenen Rolle als liturgischem «Experten».
Müllers zentrale These, wonach der Taufakt im Sinn der biblischen Tradition

(224ff.) für alle Beteiligten das Potential eines Wirklichkeit erschliessenden und

Lebensperspektiven eröffnenden Rituals hat, sofern «die Kirchen ihre Deutungsmonopole

verabschieden [...] und die eigene religiöse Kompetenz der Beteiligten respektieren

bzw. fördern» (91), wird am empirischen Material sorgfaltig entfaltet und plausibel
gemacht. Ob sie tatsächlich auch in Hinsicht auf das behauptete milieutranszendie-
rende Potential der Taufe bzw. die «Umkehrung gesellschaftlicher Realität» (227) gilt,
bleibt angesichts des bildungsbürgerlichen Tenors im Datenmaterial allerdings offen -
auch für Müller selbst (251). Nicht immer klar ist die terminologische Differenzierung
von theologischer (Pfarrpersonen) und religiöser (Tauffamilien) Kompetenz. Bleibt
hier nicht doch ein Rest «theologischer» Deutungshoheit? Für eine kontinuierliche
Lektüre etwas beschwerlich sind Müllers Vorliebe für feinststufige Dezimalgliederungen

(«3.2.2.1.5») und damit verknüpfte zahlreiche Querverweise.

Hansueli Hauenstein, Sempach

Hutherisch/Römisch-katholische Kommissionßir die Einheit, Die Apostolizität der Kirche,
Bonifatius/Lembeck, Paderborn/Frankfurt a.M. 2009.

218 S., ISBN 978-3-89710-421-1/978-3-87476-574-9, 25.60.

Die Apostolizität der Kirche ist, nach Das Evangelium und die Kirche (1972), Das geistliche A.mt
in der Kirche (1981) und Kirche und Rechtfertigung (1994) die vierte Arbeit der unmittelbar
nach dem zweiten vatikanischen Konzil eingesetzten Lutherisch/Römisch-katholischen
Kommission für die Einheit, deren Mitglieder von den Auftraggebern der Kommission,

dem Lutherischen Weltbund und dem Päpstlichen Rat zur Förderung der Einheit
der Christen (vormals Einheitssekretariat) ernannt werden. Die Arbeit schliesst die

vierte Phase des Dialogs ab (1995-2006). Es handelt sich dabei um einen Dialog auf
weltweiter Ebene, auch wenn der Band die Ergebnisse lokaler und vor allem regionaler

Dialoge rezipiert. Von besonderer Bedeutung für das vorliegende Dokument sind
das Ergebnis der zehnten Runde des katholisch-lutherischen Dialogs in den USA The

Church as Koinonia of Salvation. Its Structures and Ministries (2005), die drei Bände Verbindliches

Zeugnis des Ökumenischen Arbeitskreises evangelischer und katholischer Theologen
in Deutschland (1992-1998), und Communie Sanctorum der Bilateralen Arbeitsgruppe der
Deutschen Bischofskonferenz und der Kirchenleitung der Vereinigten Evangelisch-Lu-



187

therischen Kirche Deutschlands (2000). Die Existenz der letztgenannten Studie (sowie
die der älteren US-amerikanischen Studien PapaI Primacy and the Unity of the Church und

Teaching Authority and Infallibility in the Church), die Literatur, welche von der Enzyklika
Ut unum sint (1995) ausgelöst wurde, sowie die Entscheidung der Kommission, sich mit
der Frage «Frau und apostolisches Amt» nicht zu beschäftigen, setzen der Studie auch

Grenzen (12-14): Päpstlicher Primat und Frauenordination werden nicht eigens behandelt.

Dies gilt auch für die Themen «Ethik und Morallehre» und «Eucharistieverständnis»,
die ursprünglich ebenfalls von dieser Kommission hätten bearbeitet werden sollen (11).

Dementsprechend besteht der Inhalt des Dokumentes nebst der Einleitung (11-16) aus

den vier Teilen «Die Apostolizität der Kirche — Neutestamentliche Grundlagen» (19-44),
«Das apostolische Evangelium und die Apostolizität der Kirche» (47-81), «Apostolische
Sukzession und ordinationsgebundenes Amt» (85-145), «Kirchliche Lehre, die in der
Wahrheit bleibt» (149-213), sowie Anhängen mit den im Dokument verwendeten

Abkürzungen und einer Liste von Teilnehmerinnen/Teilnehmern.
Die Arbeit der Kommission folgt nach der neutestamentlichen Grundlegung im ersten

Teil, in dem keine unterschiedlichen konfessionellen Ansichten festgehalten werden,
faktisch der Methode des differenzierten Konsenses, wenn auch unausgesprochen (zur
Methode, vgl. 14£, s. aber 144), sondern der Akzent auf den exegetisch-wissenschaftlichen

(und historisch-wissenschaftlichen) Zugang gelegt wird. Letzteres erklärt z.T. auch

den Umfang der Studie, da, wenn auch nur überblicksmässig, eine Fülle an exegetischen
und historischen Informationen geboten wird. Der Methode des differenzierten-Kon-
senses entspricht aber die praktizierte Vorgehensweise, die jeweils darin besteht, nach

der Erarbeitung einer biblischen Orientierung einen Durchgang durch die gemeinsame
Geschichte bis zur Reformation zu bieten, anschliessend die jeweiligen konfessionellen
Ansichten darzustellen, und aufgrund dieser Informationen gemeinsame (und grundlegende)

Überzeugungen festzuhalten und daraufhin Themen zu formulieren, über welche

ein Dissens existiert und die der weiteren Erforschung bedürfen. So entsteht - zu Recht -
der Eindruck, dass die Gemeinsamkeiten grundlegender sind als die (noch) existierenden

Differenzen.
Aus dem Inhalt der Arbeit ist Folgendes besonders zu erwähnen. Erstens: In der

neutestamentlichen Grundlegung wird Apostolizität gleich schon als Kontinuität mit und

in Treue zu dem nachösterlichen apostolischen Zeugnis über Jesus verstanden und
somit in Kontinuität mit der vorösterlichen Nachfolge (und Berufung der Zwölf), in deren

Dienst das (unumgängliche) apostolische Amt steht. Diese Erkenntnis, die Teil einer breit

rezipierten ökumenischen Tradition bildet, ist grundlegend für die weitere Studie. Es lässt

sich aber fragen, inwiefern es sinnvoll gewesen wäre, wie in anderen Dialogen den

Begriff der Sendung Jesu (und der Zwölf, bzw. der ganzen Kirche) zu verwenden, um diese

Sachverhalte auf den Punkt zu bringen — Sendung wäre nach vorne orientiert, Begriffe
wie «Treue» wirken schnell defensiv. Auch weitere exegetische und theologische Einzelfragen

wären möglich. Zum Beispiel wird auf S. 49f. (Nummer 73) Koinonia aufgrund
der Apostelgeschichte als ein Grundvollzug der Kirche gesehen und nicht als Grundform

der Kirche (die dann wieder die Grundvollzüge Martyria, Leitourgia und Diakonia



188

kennt); exegetisch mag dies stimmen, es kann aber zu ökumenischer Sprachverwirrung
führen. Zweitens: Im Teil über «Das apostolische Evangelium und die Apostolizität der

Kirche» werden weitgehend Ergebnisse früherer Dialogtexte gesammelt und gebündelt
dargestellt, was zur Schlussfolgerung führt, dass vor allem die Fragen des Ordinations-
verständnisses und der Rolle des Bischofsamtes der weiteren Erörterung bedürfen. Sie

erfolgt im dritten Teil der Arbeit. Da, wo es um «Apostolische Sukzession und ordina-

tionsgebundenes Amt» geht, ist besonders der Versuch der Formulierung eines

differenzierten Konsenses über das apostolische Amt von Bedeutung. Aufbauend auf der

gemeinsamen «Erklärung zur Rechtfertigung», die impliziert, dass in den beiden Kirchen
das Amt seine Aufgabe bisher erfüllt hat, was sich darin zeigt, dass der Kern des

apostolischen Zeugnisses bewahrt worden ist, und unter Berücksichtigung des Verständnisses

der Ämter von Bischof und Priester im ausgehenden Mittelalter, deren Differenz in

Anlehnung an Hieronymus und aufgrund historischer Entwicklungen oft nur als ein
Unterschied in der Jurisdiktion gesehen wurde, sowie in Anerkennung der Tatsache, dass

auch im lutherischen Bereich episkope auf verschiedenen (lokalen und regionalen) Ebenen

ausgeübt wird, was wiederum ein ausdifferenziertes Amt impliziert, denkt die Arbeit

an, dass das Wagnis möglich wäre, aufgrund eines gemeinsamen Grundverständnisses
des apostolischen Amtes und unter Anerkennung dessen tatsächlichen Funktionierens
in den beiden Kirchen, den Inhalt des Amtes seiner Form überzuordnen und die Ämter

trotz differierender Form gegenseitig anzuerkennen. Aus den Schlussüberlegungen des

vierten und letzten Teiles der Schrift («Kirchliche Lehre, die in der Wahrheit bleibt»),

geht die gemeinsame Entwicklung eines Verständnisses eines Lehramtes auf der örtlichen
und überörtlichen Ebene hervor, welches — im Interesse der Einheit, der fortwährenden

Apostolizität und der Verkündigung der Kirche — das Evangelium öffentlich zu bezeugen
hat (bes. S. 209-213). Der Dienst am Evangelium und die gesamtkirchliche Vernetzung
einer solchen Bezeugungsinstanz werden ebenso stark betont wie deren Notwendigkeit.
Daraus ergeben sich offenkundig Fragen an real existierende lutherische und
römischkatholische Kirchenstrukturen und deren Funktionieren, und zwar gerade um der
Apostolizität der Kirche willen.

Insgesamt ist Die Apostolizität der Kirche eine so informative wie anregende Studie, die

Grundlage sein kann für authentische Annäherung der Kirchen - vorausgesetzt, dass sie

von den direkt betroffenen Konfessionen positiv aufgenommen wird. Sie besitzt weiter
beachtliches Potential für die breitere Ökumene, besonders für weitere bilaterale Dialoge.

Peter-Ben Smit, Amsterdam

Sung Pyul Kim, Gott in und über den Religionen. Auseinandersetzung mit der (pluralistischen

Religionstheologie) und das Problem des Synkretismus (Beiträge zu einer Theologie

der Religionen 9), Theologischer Verlag Zürich, Zürich 2010.

407 S., ISBN 978-3-905351-13-2, SFr. 54.00.



189

Der südkoreanische evangelische Pfarrer und Dozent Sung Ryul Kim unternimmt in
seinem als Dissertation entstandenen Werk den Versuch, das Wirken Gottes mit der Welt
der konkreten Religionen zusammenzubringen: «Gott begegnet dem Menschen in seiner

Freiheit im Medium menschlicher Religion. [...] Gottes Weg ist synkretistisch geprägt!»
Damit sind auch schon zwei wichtige Begriffe bzw. Phänomene - Religion und
Synkretismus - benannt, die Kim neu betrachtet haben will. Ohne viel Federlesens beginnt
er damit, gegen das im Zug insbesondere von § 17 in Barths KD entstandene negative

Image des Religionsbegriffs anzukämpfen - indem er Barth neu liest und entdeckt, dass

dieser eben mehr zu Religion sage, als dass sie einfach Unglaube sei. Vielmehr sei sie

auch «das menschliche Gesicht der Offenbarung», ein Element der guten Schöpfung, eine

«Konstante der göttlichen Weltzuwendung». Religion sei der Nährboden und das Medium
für Gottes Offenbarung, und im Bezug auf diese Offenbarung könne sie auch bewahrheitet)

werden: Sie «ist nur wahr, soweit sie in Jesus Christus unterwegs ist, wahr zu werden.»

Nach dieser grundsätzlichen Rehabilitation des Religionsbegriffs untersucht Kim das

Verhältnis von Gott und Religion(en) im Denken von drei zeitgenössischen
Religionstheologen: John Hick, S. Mark Heim und Jacques Dupuis. Er sieht sie allesamt scheitern in
ihrem Bemühen, Religionen als Heilswege und Partner des interreligiösen Dialogs
darzustellen. Die Gründe seien unterschiedlich: Hick subsumiere mit seiner abstrakten Theorie
alles unter den Begriff des Realen und negiere oder neutralisiere damit vorhandene
Unterschiede zwischen den Religionen; zudem ginge bei seinem Fokus auf der Unbekanntheit
Gottes der «gnädige[| Offenbarungsakt Gottes für den Menschen und seine trinitarische
Identität» verloren. Heim erreiche in seinem «authentischen Religionspluralismus» zwar
eine gewisse Würdigung anderer Religionen, indem er die Vielfalt ihrer Erlösungsvorstellungen

als gottgewollt präsentiere; dies geschehe aber auf Kosten des Verständnisses von
Jesus Christus als dem Erlöser und Versöhner. Ebenso stehe Dupuis' abstrakte Gotteslehre

in der Gefahr, dass Gottes Offenbarung in Jesus Christus entbehrlich werde. Kurz:
der Ansatzpunkt müsse ein offenbarungstheologischer bleiben und sich auf das konkrete
Handeln Gottes in der Geschichte beziehen.

Damit ist der Boden geebnet für Kims eigenen Entwurf, der die geschichtliche
Offenbarung Gottes im Medium des religiösen Synkretismus lokalisieren will. Wenn man voraussetze,

dass Gott sich für seine Offenbarung weder eine <wahre> Religion geschaffen noch

sich in einem religionsleeren Raum mitgeteilt habe, so könne sich «Gottes Offenbarung
nur mittels der religiösen Elemente (entweder durch Identifizierung oder Abgrenzung)
ereignet» haben. Entsprechend müsse man von einem synkretistischen Prozess ausgehen:

«Meine These lautet, dass man am Phänomen des Synkretismus den Umgang der Offenbarung

mit der <Religion> erkennen kann.» Allerdings beeilt sich Kim, zwischen Synkretismus
auf der Systemebene (Religionen als Ganzes) und Synkretismus auf der Elementebene

(Elemente einer Religion) zu unterscheiden. Als legitim erachtet er lediglich letzteren, was

auch seinen materialreichen tour d'horizon durch biblische Belegtexte (etwa die Kontrastierung

des El der <Väterreligion> mit dem kanaanäischen El oder die Bezugnahme Paulus'

auf Begriffe und Vorstellungen der Mysterienreligionen zur Explikation der Bedeutung

von Taufe und Herrenmahl) deutlich machen. Gesteuert würden die synkretistischen Pro-



190

zesse vom Heiligen Geist, womit Gott der Herr der Geschichte bleibe. Abschliessend will
Kim am Beispiel von Korea zeigen, wie ein solcher synkretistischer Prozess heute ablaufen

könnte: «Gottes Wort [hat] in Korea seinen Weg selbst bestimmt, indem es initiativ
einerseits fremde religiöse Elemente aufnimmt und sich andererseits von ihnen abgrenzt.
Der wichtigste Dialogpartner des koreanischen Christentums ist der Schamanismus.» Kim
nennt denn auch schamanistische Elemente, die zum christlichen Missionserfolg in Korea

beitrugen: die monotheistische Vorstellung eines höchsten Gottes, den unbefangenen

Zugang zu einer Geisterwelt, wie sie auch im Neuen Testament beschrieben werde, die

Betonung von gesundheitlichem, gesellschaftlichem und finanziellem Wohlergehen ((Bob-
Gedanke), die Nähe von schamanistischem Reinigungsritual und Taufe sowie das ausser-

gewöhnliche Charisma von Pfarrer wie Schamane: «Koreaner können im Christentum fast

alles wiederfinden, was ihnen im Schamanismus wichtig gewesen ist.»

Eine Stärke dieses gut lesbaren Werks liegt zweifellos in der Rehabilitation eines

differenzierten Synkretismus-Begriffs, wie er von Kim detailreich und sorgfältig erarbeitet

wird. Synkretismus (auf der Element-Ebene) scheint in Bezug auf viele biblische Texte

eine Tatsache zu sein, und das muss man nicht negativ sehen. Im Gegenteil, Kims These,
dass Gott sich mittels schon vorhandener religiöser Elemente offenbart, erhält dadurch

Auftrieb. Ebenfalls gut bedient ist, wer Interesse an den Hintergründen der in der Tat
eindrücklichen und für den asiatischen Raum bisher in ihrem Ausmass einzigartigen
Ausbreitung des Christentums in Korea hat. Kims Verweis auf die Nährboden-Funktion des

Schamanismus ist so aufschlussreich wie einleuchtend. Schliesslich sei Kims gedankenanregende

Relektüre von Barth positiv erwähnt.

Auf der anderen Seite enthält das Buch auch gewisse Schwachpunkte. Ob die

Darstellung von Hicks Position heute noch nötig und die Kritik an Hick, Heim und Dupuis
in allen Punkten begründet und ausgewogen ist, muss zumindest dahingestellt bleiben.

Der Untertitel «Auseinandersetzung mit der (pluralistischen Religionstheologie») könnte
falsche Erwartungen wecken; im engeren Sinn dürfte diese Charakterisierung nur auf Hick
zutreffen, während Heim und Dupuis (Grenzgänger) zwischen Inklusivismus und
Pluralismus sind und Barth definitiv nicht in diese Kategorie passt. Das grösste Fragezeichen

ergibt sich m.E. jedoch bei der Tragkraft des von Kim propagierten synkretistischen
Ansatzes bezüglich der Religionen: So würden die erfolgreichen Kirchen den oben erwähnten

(Bob-Gedanken betonen, und die Gläubigen kämen vor allem in den Gottesdienst, um ihr
diesseitiges Wohl (effektiv) zu bewirken. Gleichzeitig moniert Kim, dass diese Motivation
nicht zentral werden und die damit einhergehende Individualisierung des Evangeliums
nicht überhand nehmen dürfe. Wäre es, von einem imaginären Gottesstandpunkt aus

gedacht, wirklich sinnvoll, in synkretistischer Manier an diese schamanistische Mentalität

quasi (anzudocken)? Oder handelt es sich hier nicht vielmehr um einen Fall, in dem man
die Geister, die man rief, nicht mehr los wird? So originell Kims Ansatz ist, er scheint noch
weiterer Diskussion zu bedürfen.

Andreas Allemann, Stans



191

Gregor FJgelmüller, Ariette Weissenrieder (Hg.), Religion und Krankheit. WBG
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 2010.

334 S., ISBN 978-3534222445, 39.90.

Die Medizin kann heute vieles erklären. Aber wie so oft in der Wissenschaft ist es so,
dass mit jeder Erklärung neue Fragen auftauchen. Je mehr wir über den menschlichen

Körper zu wissen glauben, desto mehr wird uns klar, was wir alles nicht wissen. Die
Erkenntnis und auch die weit verbreitete Anerkennung der Tatsache, dass die Wissenschaft

und in diesem speziellen Fall die Medizin auch heute nicht alle Vorgänge im

Körper zweifelsfrei erklären kann, öffnet alternativen Deutungsmustern den Zugang
zum Thema Krankheit. Die diesbezügliche Deutungshoheit war gerade in der neueren
Zeit hauptsächlich von der sich rasant entwickelnden biomedizinischen Wissenschaft
besetzt. An diesem Punkt setzt auch das Buch «Religion und Krankheit» an, welches

aus Beiträgen eines Symposiums im Jahr 2008 entstanden ist.

Das erste Ziel des Buches ist eine Verhältnisbestimmung von religiöser und medizinischer

Krankheitsdeutung in verschiedenen Kulturen. Dieses Ziel hat das Buch sicherlich

erreicht. Etwas einseitig ist allerdings die starke Fokussierung auf monotheistische

Religionen bzw. auf von diesen Religionen geprägte Kulturräume. Insbesondere
asiatische Religionen bzw. asiatische Medizinsysteme werden knapp und unvollständig
behandelt, wobei gerade diese heutzutage auch in Europa immer populärer werden. Dass

beispielsweise der ayurverdischen Medizin kein Beitrag gewidmet wird, ist erstaunlich.

Denn gerade dieses Medizinsystem, das in Indien einen ähnlichen Stellenwert inne
hat wie die Biomedizin, würde aufzeigen, wie auch heute Religion und Medizin eng
verbunden funktionieren können. Dass dem Christentum mehr Platz als allen anderen

Religionen/Traditionen eingeräumt wird, könnte sinnvoll erscheinen, wenn man sich

das zweite Ziel des Buches anschaut. Es sollen Kriterien für eine «nachhaltig förderliche,

Heilungsprozesse fördernde Koppelung von Religion und Krankenbehandlung»
erarbeitet werden. Wenn es das Ziel ist, diese Kriterien mit der Praxis in Verbindung
zu bringen, scheint der Fokus auf jene Religion, welche im europäischen Kulturraum
am meisten verbreitet ist, angebracht. Allerdings erreicht das Buch dieses zweite Ziel
nur teilweise. Zu dominant ist die historische Perspektive und zu selten oder zu zaghaft

wagen die Autoren den Sprung von der Vergangenheit in die Gegenwart. Ausnahmen
sind hier sicherlich die Beiträge des Herausgeberteams, von Kahl, Thomas et al.,

Dannecker, Bieler und Kruse, die den Gegenwartsbezug klar herstellen und den möglichen
Beitrag für die aktuelle Krankenbehandlung aufzeigen. So besehen ist der Band ein

lehrhaftes Beispiel für den Widerstreit zwischen der grundsätzlichen Konsistenzherstellung

von Anthologien und dem verlagsseitigen Erfordernis einer Marktgängigkeit
in der Titelfindung.

Mit dem Titel «Religion und Krankheit» öffnen die beiden Herausgeber einen grossen

und vielfältigen Themenbereich. Der interdisziplinäre Charakter des Autorenteams

verspricht zusätzlich eine breite und facettenreiche Auseinandersetzung mit dem Thema.

Eine solch offene und vielfältige Herangehensweise kann einerseits sehr befruch-



192

tend sein. Andererseits bringt ein solcher Aufbau aber auch Schwierigkeiten mit sich,
die im Buch nicht immer optimal gelöst sind. Die mögliche Befürchtung, dass sich

die einzelnen Beiträge zu stark voneinander entfernen und sich nicht mehr ergänzen,
sondern nur noch nebeneinander stehen, weil ein leitender roter Faden fehlt, wird
hier genährt. Zeitweise fühlt sich der Leser etwas verloren zwischen der Auslegung
barocker Dichtung (Kruse), einer empirischen Studie in einer gerontopsychiatrischen
Klinik (Thomas et. al.) und der Exegese von Psalmen und Evangelien. Hier wäre es für
den Leser, aber auch das Buch ein grosser Gewinn, wenn ein einleitendes Kapitel die

einzelnen Beiträge eingeordnet und auf einer Metaebene miteinander verbunden hätte.

Die als Annäherungsbeiträge deklarierten ersten drei Kapitel sind in ihrer Thematik zu

spezifisch, als dass sie eine verbindende Metaebene herstellen könnten.
Nichtsdestotrotz sind die Beiträge einzeln betrachtet fast durchwegs qualitativ sehr

hochstehend und informativ. So bietet beispielsweise der Beitrag von Jens Schlieter zur
buddhistischen Medizin dem Leser einen hervorragenden Einblick. Und der Beitrag
von Andrea Bieler über liturgische Traditionen, die im Umgang mit Krankheit bzw.

Krankheitsbewältigung in protestantischen Kirchen Amerikas entstanden sind, bietet
ein interessantes Stück aktueller Religionsgeschichte. Klaus Hödl liefert Erklärungen
und Hintergrundinformationen zur Medikalisierung jüdischer religiöser Riten und

greift dabei auch die zeitgenössische Debatte ums Schächten auf. Und die zahlreichen

Beiträge, die sich mit der christlichen Religion, sei es aus alt- oder neutestamentlicher

Sicht, befassen und Begriffe wie Heil, Leid, Schmerz oder Endlichkeit ausführlich
diskutieren und auf die komplexe Thematik der Wunderheilungen oder des Verständnisses

von Krankheit als Strafe Gottes eingehen, sind ein wertvoller Beitrag - einerseits

und vor allem für innertheologische Debatten, andererseits aber auch im Sinne von
Anknüpfungspunkten für andere Wissenschaften, insbesondere die Medizinethik oder
die Religionspsychologie.

Das Buch vermittelt insgesamt interessante Einblicke in die weite Thematik von
Religion und Krankheit, und auch wenn die gesetzten Ziele nicht gänzlich erreicht
wurden (roter Faden, Hinduismus, Ayurveda), ist der Band ein wertvoller erster Schritt
in die Richtung weiterer interessanter interdisziplinärer Auseinandersetzungen.

Veter Seele, Lugano
Patricia Kamm, Basel


	Rezensionen

