
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 2

Artikel: Jonathan Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs

Autor: Krause, Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jonathan Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs

Das Problem der Vereinbarkeit von Freiheit und Verantwortung auf der

einen und Notwendigkeit und Determinismus auf der anderen Seite wird von

Philosophen im angloamerikanischen Raum gegenwärtig kontrovers diskutiert.

Über dasselbe Problem wurde auch schon im 18. Jahrhundert an der

amerikanischen Ostküste nachgedacht. In der Auseinandersetzung mit den Li-
bertariern seiner Zeit antwortet der puritanische Theologe Jonathan Edwards

(1703-1758) mit einem eigenen Lösungsvorschlag. Vor dem Hintergrund des

Great Awakening1 entwickelt er eine mit dem Freiheitsproblem eng verbundene

Theorie der Gnade: Wenn mit dem die Menschen verändernden Ein-
fluss Gottes gerechnet wird, dann muss gefragt werden, welche Auswirkungen
die Gnade auf das menschliche Wollen und Handeln hat. Edwards entwirft

Gnadentheologie als theologische Psychologie und berücksichtigt damit zwei

für die Problematik der Willensfreiheit relevante Fragen: Wie kommt es zur

Ausbildung von Grundorientierungen, die sich auf Wollen und Handeln so

charakteristisch auswirken? Sind die Bedingungen der Möglichkeit von Freiheit

hinreichend reflektiert, wenn sie formal beschrieben sind, oder bedarf es

weiterer inhaltlicher Konkretion, um über die Zurechenbarkeit von Handlungen
Aussagen zu treffen?

Vor der Folie gegenwärtiger philosophischer Zugänge zur Freiheitsthematik

(I.-II.) lässt sich Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs (III.) deutlich kon-

turieren, wobei seine psychologische Gnadenlehre (IV.) die Besonderheit des

Lösungsansatzes darstellt.

I.

Freiheitstheoretiker der Gegenwart sind sich weitgehend darin einig, dass

Verantwortung Freiheit voraussetzt: Nur wer frei handelt, kann für sein Handeln

zur Rechenschaft gezogen werden.2 Eigentlicher Gegenstand der Auseinander-

1 Zu den historischen Hintergründen: U. Gäbler: Die Anfange der Erweckungsbewegung in

Neu-England und Jonathan Edwards, 1734/35, ThZ 34 (1978) 95-104.
2 Eine Ausnahme bilden semikompatibilistische Ansätze, die insbesondere von J.M. Fischer

und M. Ravizza vertreten werden: J.M. Fischer: The Metaphysics of Free Will. A Study of

ThZ 2/68 (2012) S. 139-162



140 Katharina Krause

Setzung ist, wie diese Freiheit im Einzelnen zu beschreiben ist. Ausgehend von
den jeweiligen Freiheitskonzepten gelangen die Ansätze zu verschiedenen

Auffassungen über die Verfasstheit der Welt. Folgende drei Positionen zur
Verhältnisbestimmung von Freiheit und Determinismus lassen sich unterscheiden:3

Inkompatibilistische Positionen deterministischer vertreten die Ansicht, dass

es wahre Freiheit nicht geben kann, weil das Wollen und Handeln immer schon

unter Notwendigkeit geschieht. Die determinierenden Faktoren sind logischer,

biologischer, physikalischer, sozialer oder theologischer Art. Der Freiheitsbegriff

libertarischer Inkompatibilisten impliziert demgegenüber die Möglichkeit
indeterminierter Ereignisse in der Welt. Das Handlungssubjekt verfügt über

einen weiten Raum von Handlungsmöglichkeiten, weil Wollen und Handeln

nicht vorausbestimmt sind. Der libertarische Freiheitsbegriff schliesst die

Annahme eines Determinismus aus. Kompatibilisten schliesslich formulieren

Freiheitsbegriffe, die sich mit Determinismen unterschiedlichster Art vereinbaren

lassen. Die jeweils erwogenen Formen von Determinismus lassen sich stets

auf ein Konzept der Notwendigkeit zurückführen: Ereignisse treten
notwendigerweise ein, weil sich ein jedes Ereignis auf ein vorausliegendes Ereignis
zurückführen lässt. Lässt sich ein Weltzustand zum Zeitpunkt t, aus einem

Weltzustand t] ableiten, und lassen sich die Ubergangsregeln beschreiben —

etwa in Form von Naturgesetzen —, besteht zwischen beiden Weltzuständen

eine Beziehung der Notwendigkeit.4 Diese schliesst nach Ansicht der
Kompatibilisten freies Handeln nicht aus, sondern ermöglicht es allererst: Ohne eine

solche Beziehung der Notwendigkeit bliebe stets ungewiss, ob eine Handlung
die erwartbaren Folgen zeitigt oder rein zufällig ist. Wo aber der blosse Zufall

herrscht, kann von intentionalem Handeln und also von menschlicher Freiheit

nicht sinnvoll die Rede sein.

Freiheitstheoretiker der drei Grundrichtungen richten ihre Aufmerksamkeit

in der Regel auf einen zentralen Grundgedanken — das Prinzip alternativer

Möglichkeiten. Von den meisten Freiheitstheoretikern geteilt, wird es jeweils

Control (Aristotelian Society Series 14), Oxford 1994; J.M. Fischer / M. Ravizza: Responsibility

and Control. A Theory of Moral Responsibility, Cambridge 1998.
3 Eine ausführlichere Darstellung findet sich bei B. Guckes: Ist Freiheit eine Illusion? Eine

metaphysische Untersuchung (Ethica 6), Paderborn 2003, Kap. 22-27. Die Posidon des

Impossibilismus wird als vierte Möglichkeit in Betracht gezogen.
4 Ebd., 31 f.



Jonathan Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs 141

unterschiedlich akzentuiert. Das Prinzip existiert in zwei Ausformungen, je

nachdem, ob es sich auf die Freiheit der Handlung oder die Verantwortlichkeit
des Handelns bezieht:

Ein Handlungssubjekt S handelt nur dann frei, wenn es auch anders hätte

handeln können (CDO).
Ein Handlungssubjekt S ist nur dann für sein Handeln verantwortlich, wenn

es auch anders hätte handeln können (R4P).S

Von inkompatibilistischer Seite wird mit CDO und PAP in Frage gestellt,
dass Freiheit, Verantwortlichkeit und Determinismus vereinbar sind. Exemplarisch

für diese Position ist das inkompatibilistische Konsequenzargument Peter

van Inwagens:6 Wenn der Determinismus wahr ist, sind alle unsere Akte Folgen

von Naturgesetzen und Weltzuständen in der Vergangenheit. Wenn unsere

Akte notwendige Folgen von Naturgesetzen und Vergangenheitszuständen

sind, auf die wir keinen Einfluss haben, können wir nichts daran ändern, dass

sich unsere gegenwärtigen Handlungen so und nicht anders vollziehen. Unter
Annahme des Determinismus ist unser Handeln darum nicht mehr durch
unseren eigenen freien Willen bestimmt. Was geschieht, ist vorherbestimmt. Für
das Handlungssubjekt besteht keine Möglichkeit, anders zu handeln. Infolgedessen

werden auch Verantwortlichkeitszuschreibungen problematisch.

Kompatibilisten setzen mit ihrer Kritik des Konsequenzarguments bei der

Semantik des Wortes <können> in CDO und PAP an. Die Bedingung «wenn S

auch hätte anders handeln können» wird im konditionalen Sinne verstanden:

Das HandlungsSubjekt S hat insofern alternative Handlungsmöglichkeiten, als

es anders gehandelt hätte, wenn es denn eine andere Handlung gewollt hätte.

Nun hat S aber nicht anders gewollt, weil sein Wille durch die den Ausschlag

gebenden Motive determiniert ist und damit unter Notwendigkeit steht. Mit
Hilfe einer solchen konditionalen Analyse von <können> sind alternative

Handlungsmöglichkeiten, die für Freiheit und Verantwortlichkeit Voraussetzung
sind, mit bestimmten Formen des Determinismus vereinbar.7

Die Kürzel wurden in einzelnen Beiträgen der gegenwärtigen Freiheitsdebatte geprägt und
in der sich anschliessenden Diskussion weiterverwendet: CDO «could have done otherwise»;

PAP «Principle of Alternate Possibilities».
P. van Inwagen: An Essay on Free Will, Oxford 1983, 55-105.

Vgl. R. Kane: A Contemporary Introduction to Free Will (Fundamentals of Philosophy
Series 3), Oxford / New York 2005, 26-28.



142 Katharina Krause

Das konditionale Argument wird von Inkompatibilisten zurückgewiesen.
Es ist nicht schlüssig zu behaupten, das HandlungsSubjekt S könne anders

handeln, obwohl es nicht in seiner Macht steht, die Vergangenheit sowie die

Übergangsregeln zwischen Zuständen in der Vergangenheit und Zuständen

in der Gegenwart zu beeinflussen. Dass das konditionale Argument in manchen

Fällen nur scheinbar richtig ist, lässt sich an einem Fallbeispiel Michael
McKennas8 illustrieren: Als Kind wurde Danielle durch den Biss eines gelben
Labradors schwer verletzt. Zu ihrem 16. Geburtstag darf sie zwischen zwei

Welpen wählen, einem gelben und einem schwarzen Labrador. Danielle wählt
den schwarzen Welpen. Auf Grund ihrer traumatischen Erfahrung ist es

undenkbar, dass sie überhaupt den Wunsch hätte ausbilden können, den gelben

Welpen zu wählen. Die kompatibilistische konditionale Analyse von «S hätte

anders handeln können» suggeriert aber im Gegenteil, dass Danielle hätte
anders wählen können und den gelben Labrador gewählt hätte, wenn sie gewollt
hätte.

Auf Grund solcher und ähnlicher Fälle genügt es Kompatibilisten meist

nicht mehr, Handlungsfreiheit als die für Verantwortlichkeit einzig relevante

Form von Freiheit vorauszusetzen. Damit einem Handlungssubjekt
Verantwortung für sein Handeln zugeschrieben werden kann, muss zusätzlich

gewährleistet sein, dass das Handlungssubjekt seine Beweggründe evaluiert und

handlungswirksam werden lassen kann. Diese für Kompatibilisten mögliche
Form von Freiheit wird über eine weitere Bestimmung näher beschrieben: Ein

Handlungssubjekt darf weder durch äussere noch durch innere Zwänge daran

gehindert sein, Wünsche auszubilden und diese handlungswirksam werden zu

lassen. Der Sache nach handelt es sich bei dieser Form von Freiheit um eine

Kombination aus Handlungsfreiheit im klassischen Sinne9 und Willensfreiheit
in dem Sinne, dass sich das Handlungssubjekt verschiedener handlungswirksamer

Beweggründe allererst bewusst werden muss und diejenigen wählt, die

tatsächlich handlungswirksam werden sollen. Abwesenheit von äusseren und

8 M. McKenna: Art. «Compatibilism», Stanford Encyclopedia of Philosophy, online edition:

http:/ /plato.Stanford.edu/archives / sum2004/entries/compatibilism/.
8 Etwa Humes Bestimmung der Freiheit, wonach diese «eine Macht zu handeln oder nicht

zu handeln, je nach den Entschließungen des Willens» sei. Vgl. D. Hume: Eine Untersuchung

über den menschlichen Verstand (Philosophische Bibliothek 35), hg.v. J. Kulen-

kampff, Hamburg 122005, 113.



Jonathan Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs 143

inneren Zwängen ist dabei vorausgesetzt, weswegen diese Freiheit negativ
bestimmt wird als Freiheit von äusserem und innerem Zwang.

Inkompatibilisten halten diese negative Bestimmung von Freiheit für
unzureichend und fordern zusätzliche positive Bedingungen: Damit jemand
verantwortlich sein kann, muss nicht nur gewährleistet sein, dass jegliche Form von
Zwang ausgeschlossen ist und das Handlungssubjekt über alternative

Handlungsmöglichkeiten im konditionalen Sinne verfügt. Vielmehr muss es faktisch

auch die Möglichkeit haben, anders wollen zu können, als es tatsächlich will.
Das Handlungssubjekt muss alternative Möglichkeiten in Bezug auf seine

handlungswirksamen Motive haben und diese modifizieren oder gar durch
andere ersetzen können. Nur so ist es Herr über seine Beweggründe. Autonomie,
die in der umfassenden Kontrolle des Willens sowie seiner Motive gründet, ist
nach inkompatibilistischer Ansicht notwendige Voraussetzung für Freiheit und

Verantwortlichkeit. Andernfalls lässt sich nicht ausschliessen, dass Motive, die

zur Handlung veranlassen, manipuliert und damit fremdbestimmt sind.

Die inkompatibilistische Forderung nach umfassender Kontrolle erfährt

vielfältige Kritik. Entscheidet das Handlungssubjekt selbstbestimmt über seine

eigenen handlungswirksamen Motive, ist es causa sui — ein Gedanke, der

allerdings in einen Regress führt: Diejenigen Beweggründe, die bei der

Entscheidung über die handlungswirksamen Motive den Ausschlag geben, müss-

ten ebenso wiederum auf einen Akt der Selbstbestimmung zurückgeführt werden,

um zu gewährleisten, dass das Handlungssubjekt wirklich causa sui ist.

Andernfalls sind sie durch eine externe Instanz determiniert oder rein zufälliger

Art. Anders gesagt: Den eigenen Willen zu bestimmen bedeutet, jenen
Willen zu bestimmen, der den eigenen Willen bestimmt. Für einen solchen Akt
muss ein Wille höherer Ordnung vorausgesetzt werden, der selbst wiederum
durch einen Willen nächst höherer Ordnung bestimmt werden muss, damit
Fremdeinflüsse oder Zufall ausgeschlossen sind — und dies ad infinitum. Um
der Schwierigkeit eines solchen unendlichen Regresses zu entgehen, wurden
verschiedene Lösungsstrategien (Varianten des Leib-Seele-Dualismus, noume-
nale Selbste und Akteure, die durch eine besondere, von der Ereigniskausalität
zu unterscheidende Kausalität ihre eigenen Willensakte verursachen)
vorgeschlagen, die selbst wiederum kritischen Anfragen ausgesetzt sind.10

10 Zum Überblick über die Lösungsansätze und deren Schwächen vgl. Kane: Introduction
(Anm. 6), 40-52.57-61.



144 Katharina Krause

Als Zwischenergebnis ist festzuhalten: Die Entscheidung über Determinismus

oder Indeterminismus ist nicht Voraussetzung der jeweiligen Theoriebildung.

Determinismus oder Indeterminismus sind die Implikation der jeweils

vertretenen Freiheits- und Verantwortungsbegriffe, die letztlich immer auf

einem so oder so gefassten Verständnis des Prinzips alternativer Möglichkeiten
beruhen. Die Diskussion führt in unbewegliche Frontstellungen: Kompatibi-
listen zeigen, dass das Konsequenzargument der Inkompatibilisten hinfällig
wird. Inkompatibilisten weisen die konditionale Analyse und damit die

hypothetische Form von CDO und PAP zurück. Viele Theoretiker enthalten sich

überdies einer Antwort auf die Frage nach der Verfasstheit der Welt, da sie

deren Klärung von den Naturwissenschaften erwarten.

II.
Einen Ausweg bieten Theorien, die ohne das Prinzip alternativer Möglichkeiten

auskommen und neue Konzepte von Kontrolle und Autonomie zur
Diskussion stellen. Gegenüber einem starken Kontrollbegriff, wie ihn der Gedanke

des HandlungsSubjekts als causa sui impliziert, argumentieren Theoretiker

von \Jbereinstimtmingtheorienxx mit einer bescheideneren Auffassung von
Kontrolle: Die für Freiheit und Verantwortlichkeit notwendig vorauszusetzende

Form von Kontrolle ist dann gegeben, wenn das Handlungssubjekt mit seinen

handlungsleitenden Motiven übereinstimmt. Wird diese Übereinstimmung

vorausgesetzt, sind alternative Möglichkeiten keine notwendigen Voraussetzungen

mehr für Freiheit und Verantwortlichkeit.
Ein exemplarischer Vertreter solcher Übereinstimmungstheorien ist Harry

Frankfurt. In seinen frühen Beiträgen zum Thema versucht er, die beschriebenen

Schwierigkeiten, die mit dem Prinzip alternativer Möglichkeiten
verbunden sind, von zwei Seiten her anzugehen. Am prominent gewordenen

Beispiel seines kontrafaktorischen Eingreifers erweist er erstens, dass alternative

Möglichkeiten für Freiheits- und Verantwortlichkeitszuschreibungen
irrelevant sind.12 Demgegenüber bestimmt er zweitens mit Hilfe seines Konzepts

11 Zur Diskussion von Übereinstimmungstheorien (engl. <fit-theories> oder <mesh-theories>)

vgl. I. Haji: Compatibilist Views of Freedom and Responsibility, in: R. Kane (Hg.): The
Oxford Handbook of Free Will, Oxford / New York 2002, 202-228.

12 Vgl. H.G. Frankfurt: Alternate Possibilities and Moral Responsibility, in: ders.: The Impor¬
tance of What We Care About. Philosophical Essays, New York u.a. 1998, 1-10.



Jonathan Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs 145

hierarchischer Motivation die Übereinstimmung des HandlungsSubjekts mit
seinen handlungsleitenden Motiven als die notwendige und hinreichende
positive Bedingung für Freiheit.13

Frankfurts Beispiel vom kontrafaktorischen Eingreifer stellt sich in
seiner klassischen Form wie folgt dar: Der Hirnchirurg Black möchte, dass

Frau Jones eine kriminelle Handlung vollzieht. Er will aber Frau Jones diesen

Wunsch nicht kundtun. Stattdessen wartet er ab, bis sich Frau Jones selbst zu
dieser Handlung entscheidet. Für den Fall, dass dies nicht geschieht, kann er
selbst die ahnungslose Frau Jones durch manipulative Strategien zum Handeln
veranlassen. Sollte sich Frau Jones dazu entscheiden, die kriminelle Handlung
auszuführen, bedeutet dies, dass sie verantwortlich ist, obwohl sie keine
andere Wahl hat. Konstruierte Beispiele solcher und ähnlicher Art stellen die

Gültigkeit des Prinzips alternativer Möglichkeiten in Frage. Frau Jones ist
verantwortlich, wenngleich sie keine alternativen Handlungsmöglichkeiten hatte.

Freiheit und Verantwortlichkeit müssen also auf andere Weise als über das

Prinzip alternativer Möglichkeiten begründet werden.

Frankfurt versucht dies mit Hilfe seiner Theorie hierarchischer Volition.
Menschen können etwa im Unterschied zu Tieren Volitionen höherer

Ordnung bilden: Sie können wünschen, bestimmte Wünsche zu haben oder auch

nicht zu haben. So hat etwa ein Raucher wider Willen auf der ersten Stufe

den Wunsch, zur Zigarette zu greifen, während er auf der zweiten Stufe

diesen Wunsch verwünscht. Im Unterschied zu Menschen, deren Wünsche

erster und zweiter Stufe identisch sind, ist der Raucher wider Willen nicht
frei, denn Freiheit ist nur da gegeben, wo eine Person den Willen hat, den sie

haben möchte. Mit Hilfe einer solchen mehrstufigen Struktur des Wollens
lassen sich Selbstbestimmung und Fremdbestimmung ohne Weiteres voneinander

unterscheiden. Entsprechend ist Verantwortlichkeit da gegeben, wo sich

nachweisen lässt, dass eine Person das, was sie tut, aus freien Stücken tut. Ein
Drogensüchtiger wider Willen ist nicht frei und darum für ein Vergehen, zu
dem ihn diese Sucht treibt, nicht voll verantwortlich. Mit Hilfe der Theorie
hierarchischer Volition lässt sich eine positive Bedingung für Freiheit formulieren:

Frei ist, wessen Wünsche erster Stufe mit den Wünschen zweiter Stufe

übereinstimmen.

" Vgl. H.G. Frankfurt: Freedom of the Will and the Concept of a Person, in: ders.: Impor¬
tance (Anm. 11), 11-25.



146 Katharina Krause

Frankfurts Theorie hierarchischer Volition führt wieder in einen unendlichen

Regress: Wünsche dritter und höherer Stufe sind denkbar, die Wünschen

zweiter Stufe über Wünsche erster Stufe zuwider laufen könnten. Darüber hinaus

bezieht Frankfurt zur Frage nach der Verfasstheit der Welt nicht definitiv

Stellung: «My conception of the freedom of the will appears to be neutral with
regard to the problem of determinism.»14 Bleibt diese Frage offen, verspricht
der Ansatz Frankfurts keine definitiven Lösungen: In einer indeterministisch
verfassten Welt liefern die Beispiele das gewünschte Ergebnis nicht, weil es

für den kontrafaktorischen Eingreifer kein verlässliches Zeichen gibt, wann

er intervenieren muss. Das Beispiel wird hinfällig, weil der Eingreifer stets im
Unklaren darüber ist, wie sich das Handlungssubjekt verhalten wird.15 Ist die

Welt deterministisch verfasst, beweist das Beispiel libertarischen Theoretikern

gar nichts, weil sie diese Prämisse nicht akzeptieren können.

Die Theorie hierarchischer Motivation bedarf der Optimierung, die Frankfurt

in den späten 1980er Jahren durch das Konzept der <Gangher%igkeit> (<who-

leheartedness>) vornimmt, mit dem er einen unendlichen Regress an Volitionen
höherer Ordnung zu vermeiden sucht.16 Die Reflexion über unsere Wünsche,
die sich in unendlichen Reflexionsstufen ambivalenter Qualität zu verlieren

droht, kommt zu einem Abschluss, wenn das HandlungsSubjekt einem Wunsch

bewusst und aus ganzem Herzen zustimmt, weil es sich voll und ganz mit
diesem identifiziert. Frei ist nach Frankfurt nur, wer den Zustand der Ganzherzigkeit

erreicht und keine ambivalenten Wünsche mehr hat. Doch auch dieses

Konzept birgt die bekannten Probleme: Wie gelangt das Handlungssubjekt in
den Freiheit versprechenden Zustand der Ganzherzigkeit? Eine freie Entscheidung

darüber, wann dieser Zustand eintreten soll, müsste selbst wieder
Resultat einer neuen Kette von Volitionen höherer Ordnung sein, die nur durch

14 Ebd., 25.
15 Inzwischen wurde in Anlehnung an Frankfurts Beispiele eine Vielzahl an ähnlichen Beispie¬

len entworfen, die diese Schwierigkeiten vermeiden sollen. Doch auch diese Modifkationen
wurden kridsiert, vgl. J.M. Fischer: Frankfurt-Type Examples and Semi-Compatibilism, in:
R. Kane: Oxford Handbook (Anm. 11), 281-308; L. Wadell Ekstrom: Libertarianism and

Frankfurt-Style Cases, in: Kane: Oxford Handbook (Anm. 11), 309-322; D. Widerker:
Responsibility and Frankfurt Type Examples, in: Kane: Oxford Handbook (Anm. 11), 323-
334.

16 Vgl. H.G. Frankfurt: Identification and Wholeheartedness, in: ders.: Importance (Anm.
12), 159-176.



Jonathan Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs 147

ganzherzige Identifikation mit einem bestimmten Wunsch unterbrochen wird.
Erneut droht ein Regress zu entstehen, der entweder zufällig oder durch Gründe

externer oder interner Natur beendet wird, sodass in den beiden letzteren

Fällen wieder ein Determinismus durch die Hintertür tritt, den Libertarier als

freiheitsbeschränkend zurückweisen müssen. Mit Recht wendet Robert Kane

gegen Frankfurts Konzept der Ganzherzigkeit ein, dass nicht ausgeschlossen

ist, dass die Gründe externer oder interner Art, die die ganzherzige Identifikation

des Handlungssubjektes mit seinen Motiven gewährleisten sollen, selbst

Ergebnis verborgener, nicht als freiheitsbeschränkend empfundener Kontrolle
sein könnten.17

Frankfurt reagiert in seinen späten Entwürfen auf kritische Anfragen mit
dem Konzept der <volitional necessity,18 das allerdings in der gegenwärtigen
Diskussion, soweit ich sehe, kaum mehr berücksichtigt wird. Diskutiert wird vor
allem der frühe Frankfurt, indem neue Beispiele kontrafaktorischer Eingreifer
entworfen und verworfen werden, die die beschriebenen Schwächen zu
vermeiden suchen. Abgesehen von der Kritik an der logischen Inkonsistenz
solcher modifizierten Beispiele laufen die konstruierten Fälle Gefahr, sich völlig
von der Wirklichkeit zu lösen, auf deren Boden die Anfragen hinsichtlich Freiheit

und Verantwordichkeit allererst erwachsen." Frankfurts Ansatz bei der
<volitional necessity> ist aber in der Sache weiterführend und deckt sich mit Edwards'

Vorstellung einer cmoral necessity^ einem zentralen Gedanken in Freedom of the

Will(1753/54).21 Diesem wird im Folgenden (III.) nachzugehen sein. Edwards'

Entwurf unterscheidet sich von dem Frankfurts allerdings grundlegend darin,
dass er ein eindeutiges Bekenntnis zu Gott als der alles bestimmenden
Wirklichkeit und damit einer deterministisch verfassten Welt voraussetzt. Dennoch
vertritt er die Auffassung, dass Freiheit in einem für Verantwortlichkeit rele-

17 Vgl. R. Kane: The Significance of Free Will, New York / Oxford 1996, 64-71.
18 Vgl. H.G. Frankfurt: On the Necessity of Ideals, in: ders.: Necessity, Volition, and Love,

New York u.a. 1999, 108-116.
19 Vgl. dazu die oben in Anm. 15 genannten Beiträge.
20 Auf schriftliche Nachfrage der Verfasserin bei Harry Frankfurt ergab sich, dass dieser

sein Denken weder in direkter noch in indirekter Weise vom Denken Jonathan Edwards'
beeinflusst sieht.

21 J. Edwards: Freedom of the Will, hg.v. P. Ramsey, New Haven / London 1957. (Im Folgen¬
den werden Werke Edwards' mit Hinweis auf den Band der kritischen Werkausgabe, der
Works of Jonathan Edwards zitiert; Freedom of the Will findet sich in WJE 1).



148 Katharina Krause

vanten Sinne unter Annahme dieses spezifischen Determinismus gegeben ist.

Der Beweis wird geführt mittels einer am traditionellen Calvinismus orientierten

Gnadenlehre, die im Gewand einer theologischen Psychologie Gestalt

gewinnt, welche über die Ausbildung menschlicher Dispositionen reflektiert und
damit einen Freiheitsbegriff ermöglicht, der nicht nur formal, sondern auch

inhaltlich bestimmt ist. Mit dieser Doppelstrategie — dem Gedanken moralischer

Notwendigkeit sowie einer psychologisierenden Gnadenlehre — werden

Wege beschritten, die für die theologische Argumentation richtungsweisend
sein können, um Verantwortung angesichts eines mit dem Gottesgedanken

gegebenen theologischen Determinismus plausibel zu machen. Was für alle

kompatibilistischen Vorschläge gilt, gilt allerdings in der Zielrichtung auch für
Edwards' theologischen Ansatz: Kompatibilisten müssen zeigen, dass ein

freiheitsrelevanter Unterschied zwischen äusseren und inneren Zwängen, offener
oder verdeckter Kontrolle auf der einen Seite und den jeweils vorausgesetzten
Formen von Notwendigkeit auf der anderen Seite besteht.22 Theologisch
gewendet heisst das: Im Rahmen eines theologischen Determinismus, wie ihn
Edwards vertritt, muss auf das Wesen der göttlichen Gnade reflektiert werden.

Es muss sich zeigen lassen, dass Gottes Gnade nicht freiheitsbeschränkend

wirkt, sondern allererst Freiheit ermöglicht.

III.
In den Jahren 1751-1757 bereitet Edwards eine ausführliche systematische

Darstellung seines theologischen Denkens vor, deren Abschluss ihm vor seinem Tod

allerdings versagt bleibt.23 Unter die Werke seiner Reifezeit, die als Prolegomena

zu dem geplanten System zu betrachten sind, zählt Freedom of the Will. Die
Produktivität dieser Jahre wird vor dem Hintergrund seiner Arbeitsweise
verständlich: Seit seiner Studienzeit hält Edwards seine theologischen Gedanken in
Notizbüchern fest, darunter die sogenannten Miscellanies,24 deren Einträge das

Grundgerüst der späten Hauptwerke bilden.23 Eine zweite Quelle zur
Rekonstruktion des Edwards'schen Denkens bilden seine Predigten, die im Stile puri-

22 Vgl. Guckes: Freiheit (Anm. 2), 132.
23 Vgl. G.M. Marsden: Jonathan F.dwards. A Life, New Haven / London 2003, 375-489.
24 Die Miscellanies umfassen die Bände WJE 13, 18, 20 und 23.
25 Vgl. N.S. Fiering: Jonathan Edwards's Moral Thought and its British Context, Chapel Hill

1981, 105f.



Jonathan Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs 149

tanischer Homiletik über weite Teile dogmatische Abhandlungen allgemeinverständlicher

Art sind.26 Daher ist es methodisch sinnvoll, neben Freedom of the Will
auch diese Texte heranzuziehen.

Edwards' Position ist die eines theologischen Kompatibilismus. Er reagiert
auf Extrempositionen, die unter der Chiffre «Arminianismus»27 in Neuengland
kursieren und deren Vertreter als Libertarier seiner Zeit gelten können. Drei der

für diese Position charakteristischen Kernaussagen werden auf ihre Tragfähigkeit
hin untersucht: Freiheit ist gegeben unter Annahme 1. der Indifferenz des Willens

oder eines geistigen Equilibrium vor dem eigentlichen Willensakt; 2. der Kontingenz,

womit jegliche Form von Notwendigkeit ausgeschlossen werden soll; und
3. der umfassenden Kontrolle, die in der selbstbestimmenden Kraft des Willens
als causa sui gründet. Demgegenüber ist es Edwards' Absicht, die Kompatibilität
von Notwendigkeit mit Freiheit und Verantwortlichkeit zu erweisen.

Edwards' Widerlegung der drei Grundannahmen und seine eigene kompati-
bilistische Lösung sind im Kern in seinem begrifflichen Instrumentarium schon

angelegt: Das Willensvermögen ist die Kraft zu wählen. Jeder Willensakt ist
Präferenz oder Inklination hin zu einem Objekt oder von diesem weg - je nach

Gefallen oder Missfallen. Der Wille des Handlungssubjektes ist demnach nie

indifferent. Ein Willensakt aus einem Zustand des geistigen Equilibriums heraus ist

darum schwerlich denkbar. Damit ist der ersten arminianischen Annahme, der

Indifferenz des Willens vor dem Willensakt, von vornherein der Boden entzogen.
Eine weitere Grundentscheidung, die in letzter Konsequenz die zweite ar-

minianische Annahme in Frage stellt, betrifft das Verständnis von der Ver-

fasstheit der Welt. Für Edwards besitzt der Satz vom zureichenden Grund
den Status eines theologischen Prinzips unbeschränkter Gültigkeit: Was aus

sich selbst heraus existiert, ist ewig und unveränderlich. Dinge, die zu existieren

beginnen und ihren Zustand verändern, existieren nicht aus sich selbst heraus;

sie sind durch einen externen Grund verursacht, der determiniert, warum
sie überhaupt, so und nicht anders existieren.28 Die Gültigkeit des Satzes vom
zureichenden Grund muss Edwards nicht beweisen, hält er dieses Prinzip doch

16 Vgl. WH. Kimnach: Edwards as Preacher, in: J.S. Stein (Hg.): The Cambridge Companion
to Jonathan Edwards, Cambridge u.a. 2007, 103-124.

27 Edwards reflektiert diese Bezeichnung in WJE 1, 129-133. Im Blick sind Th. Chubbs, D.

Whitby und I. Watts.
2R WJE 1, 180f.



150 Katharina Krause

für das «first dictate of the common and natural sense which God hath implanted
in the minds of all mankind, and the main foundation of all our reasonings about

the existence of things, past, present, or to come.»29 Sein theologischer Determinismus

ist unter der Voraussetzung des mit dem Satz vom zureichenden Grund

gegebenen logischen Determinismus möglich: «[N]ecessity is really nothing else

than the full and fixed connection between the things signified by the subject
and predicate of a proposition, which affirms something to be true.»30 Entweder

ist die Verbindung gewiss, weil sich ihr Gegenteil nicht widerspruchsfrei denken

lässt, oder es bestehen kausale Ableitungsbeziehungen zwischen Ursache und

Wirkung. Dann kommt der Satz vom zureichenden Grund zur Geltung. Weil er

universale Gültigkeit hat, muss Edwards die arminianische Vorstellung, wonach

wahre Freiheit nur dann gegeben ist, wenn Willensakte kontingent, also ohne

Notwendigkeit zustande kommen, zurückweisen.

Bei der Widerlegung der dritten arminianischen Grundannahme, der

selbstbestimmenden Kraft des Willens, kommt das Konzept der moral necessity) zum

Tragen: Dazu bedarf es zuerst einer näheren Betrachtung der mit dem Satz vom
zureichenden Grund vorausgesetzten Kausalität. Die einer Handlung oder

einem Ereignis vorausgehenden Gründe können verschiedener Art sein. Edwards

unterscheidet natürliche von moralischen Gründen und differenziert zwischen

natürlicher und moralischer Notwendigkeit. Natürliche Notwendigkeit ist «such

necessity as men are under through the force of natural causes»31 — Formen

äusseren Zwangs, aber auch Einschränkungen natürlicher Art, die primär mit dem

inneren Leben des Handlungssubjektes zu tun haben.32 Der Ansatz ist darum

auch für Formen inneren Zwanges wie etwa Phobien offen. Moralische

Notwendigkeit hingegen ist «that necessity of connection and consequence, which
arises from such moral causes, as the strength of inclination, or motive, and the

connection which there is in many cases between these, and such certain volitions
and actions.»33

Die motivationale Struktur des Wollens kommt nun erstmals in den Blick, die

im Folgenden für die Argumentation zentral ist. Einstweilen genügt, dass «habits

25 WJE 1,181.
5,1 WJE 1,152.
31 WJE 1,156.
32 WJE 1, 309f.
33 WJE 1, 156.



Jonathan Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs 151

and dispositions of the heart, and moral motives and inducements»34 unter
moralische Notwendigkeit gezählt werden. Moralische Notwendigkeit ist demnach

Ubereinstimmung des Handlungssubjektes mit seinen handlungswirksamen

Motiven; der ganzen Vielfalt der Beweggründe, die unseren Willen veranlassen,

sich in die eine oder andere Richtung zu wenden. Der Begriff der Motive ist, wie

im Folgenden zu zeigen ist, bei Edwards sehr weit gefasst. Er schliesst Begehren,

positive oder negative Gefühle, Vernunfturteile und insbesondere subjektive
Gewissheiten über einen durch das Handeln zu realisierenden Zustand ein. Fehlen

diese handlungswirksamen Motive, agiert das Handlungssubjekt ohne Intention.
Von einer Wahl im eigentlichen Sinne kann nicht die Rede sein, die Handlung

geschieht rein zufällig. Die Tatsache aber, dass Menschen durch ihre eigenen

Beweggründe zu Willensakten veranlasst werden, ist eine unverzichtbare Bedingung

dafür, dass überhaupt von ihrem eigenen Wollen die Rede sein kann. Dieses

wiederum ist Voraussetzung für die Zurechenbarkeit von Handlungen.
Moralische Notwendigkeit als Übereinstimmung zwischen dem Handlungssubjekt

und seinen individuellen handlungswirksamen Beweggründen gewährleistet

die Identität des Willens. In einer Situation, in der der Wille zwischen

verschiedenen Wünschen hin- und hergerissen ist, bleibt offen, welche Motive

handlungswirksam werden. Diese Ambivalenz behindert das Handeln oder
verhindert es schliesslich ganz. Uberwindung von Ambivalenz geschieht erst durch

die Identifikation mit einem bestimmten einzelnen Motiv oder einem Set an

Beweggründen, das handlungswirksam werden soll. Identifikation bedeutet

Anerkenntnis desjenigen Motivs, das sich im Prozess der Entscheidungsfindung als

das stärkste erweist. Durch den Akt der Anerkenntnis sind andere Handlungsalternativen

ausgeschieden. Das Handlungssubjekt legt sich bewusst und freiwillig
auf eine bestimmte Handlungsalternative fest, steht nun unter moralischer

Notwendigkeit und kann nicht mehr anders handeln, wenngleich es körperlich und

geistig dazu in der Lage wäre.

Natürlich kann diese Festlegung bei veränderter Motivlage hinfällig werden.

Dann steht das Handlungssubjekt vor einer neuen Entscheidungssituation; die

Ambivalenz des Willens wird wieder zugelassen, ein neuer Entscheidungspro-
zess eingeleitet. Bestimmt von mehreren einander widerstreitenden Motiven,
bleibt das Handeln solange blockiert, bis die definitive Entscheidung für ein

34 WJE 1,156f.



152 Katharina Krause

anderes Motiv und die damit verbundene Handlungsoption gefallen ist. Im
Normalfall aber werden ausgeschiedene Motive nicht mehr handlungswirksam. Die
damit verbundenen Handlungsalternativen stehen nicht mehr zur Wahl. Der

Handlungsspielraum verkleinert sich, indem sich das Handlungssubjekt bewusst

und freiwillig festlegt. Mit dieser Festlegung begibt es sich in einen Zustand der

Notwendigkeit — der moral necessity>.

Moralische Notwendigkeit und die damit verbundene Selbstbeschränkung
werden aber weder als Zwang noch als Einschränkung empfunden. Paradoxerweise

erfährt das handelnde Subjekt eine Situation gesteigerter Autonomie: Nur
unter moralischer Notwendigkeit ist Ubereinstimmung des Handlungssubjektes

mit seinen handlungswirksamen Motiven möglich, welche ein in sich

konsistentes, bewusstes und freiwilliges Handeln gewährleistet, das zurechenbar ist.

Erst durch bewusste Begrenzung der Vielzahl möglicher Beweggründe kann das

Handlungssubjekt wirklich autonome Entscheidungen treffen und seine eigenen

Handlungen vollziehen, die ihm individuell zugerechnet werden können. Wer

sich nicht festlegt, besitzt im strengen Sinne keinen autonomen Willen, er bleibt
vielmehr unablässig hin- und hergerissen, und schlussendlich (entscheiden der

Zufall.

Mit der Festlegung des Willens durch vorausgehende Beweggründe ist die

Inkonsistenz des dritten arminianischen Arguments, der Vorstellung von der

selbstbestimmenden Kraft des Willens, erwiesen. Edwards zeigt die Absurdität
der Vorstellung des Willens als causa sui mit Hilfe des schon bekannten

Regressarguments auf:35 Soll der Wille sich selbst bestimmen, muss jedem freien Wahlakt

ein weiterer freier Wahlakt höherer Ordnung vorausgehen, der den Inhalt
des Wahlaktes erster Ordnung festlegt — und dies ad infinitum. Auswegstrategien

scheitern; entweder wird der Wille durch eine Grösse jenseits seiner selbst

bestimmt oder die Festlegung geschieht rein zufälüg. Es zeigt sich: Autonomie im
Sinne einer ultimativen Kontrolle des Handlungssubjektes als causa sui ist nicht

möglich — Selbstfestlegung auf ein einzelnes Motiv oder ein Set der dem Wählen

vorausgehenden Beweggründe dagegen ist nötig für autonomes und zurechenbares

Handeln.

Die drei arminianischen Bedingungen für Freiheit und Verantwortlichkeit
sind widerlegt. Edwards hat die Formalbedingungen seines eigenen Freiheits-

35 WJE 1,172.



Jonathan Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs 153

begriffs positiv bestimmt mit Hilfe des Konzepts der moralischen Notwendigkeit.

Zum Zwecke der konkreten inhaltlichen Näherbestimmung seines

Freiheitsbegriffes schliesst sich eine Reflexion über die Ausbildung menschlicher

Dispositionen an. Diese erlaubt eine weniger statische Anthropologie. Der
Rekurs auf die dispositionale Verfasstheit menschlichen Handelns ermöglicht
darüber hinaus eine Beschreibung der mit der Einwirkung göttlicher Gnade

sich vollziehenden Prozesse in der menschlichen Seele, die zur Verwandlung
des Menschen und damit zur Veränderung seines Wollens und Handelns führen.

Unter der Einwirkung der Gnade, so Edwards' Vorstellung, durchläuft der

Mensch eine Entwicklung, eine Art individuellen ordo salutis. Bevor Edwards'

Gnadenlehre und ihre Implikationen für seinen Freiheitsbegriff beschrieben

werden können (IV.), bedarf es darum der Klärung seines Verständnisses

menschlicher Dispositionen.
Der Gedankenschritt von der motivationalen Vorbestimmtheit des Wollens

hin zur Ausbildung von Dispositionen ergibt sich insofern, als handlungswirksame

Motive und damit verbundene Handlungsalternativen nicht in jedem Fall

von neuem erwogen werden müssen. Im Laufe eines Lebens erweisen sich in

Entscheidungssituationen ähnlichen Zuschnitts bestimmte Beweggründe
wiederholt als die stärkeren. Die Entscheidung darüber, welche Motive handlungswirksam

werden sollen, fällt zunehmend leichter, weil sie zur Gewohnheit wird.
Habitualisierte Entscheidungen über handlungswirksame Motive, die sich auf
Grund wiederholter Entscheidungsprozesse ähnlicher Art herausbilden, führen

zur Ausbildung von Dispositionen. In ihrer motivationalen Struktur wirken
sich Dispositionen letztlich auf die Willensbildung aus. Sie geben dem Willen
immer wieder eine bestimmte Richtung.36

Mit der Berücksichtigung des dispositionalen Einflusses bei der Willensbildung

wird ein Weg beschritten, der über die Beschränkung auf die

Formalbedingungen von Freiheit hinausweist. Denn wenn alternative Möglichkeiten,
umfassende Kontrolle, Abwesenheit von Zwang und die Identität des Willens

mit sich selbst die alleinigen Faktoren sind, um Willens- und Handlungsfreiheit
zu beschreiben, dann bleiben die vorgeschlagenen Freiheitsbegriffe inhaltlich

36 Zur Diskussion um die Rolle von Motiven und Dispositionen in Edwards' Denken vgl.
S.H. Lee: The Philosophical Theology of Jonathan Edwards, Princeton 1988; O.D. Crisp:
Jonathan Edwards on the Divine Nature, Journal of Reformed Theology 3 (2009) 175-

201.



154 Katharina Krause

blass und Verantwortlichkeitszuschreibungen nicht nachvollziehbar. Indem
aber über Motive bzw. ihre Habitualisierung in Gestalt von Disposition
reflektiert wird, ist es möglich, über subjektive Gewissheiten — und damit
konkrete Gehalte — nachzudenken. Im Folgenden ist aufzuzeigen, wie individuelle
Gewissheiten den Freiheitsgebrauch leiten und dieser dadurch eine inhaltlich
bestimmte Füllung erhält.

IV
Mit der Berücksichtigung der motivational-dispositionalen Struktur des Wollens

ist die Frage nach dem inneren seelischen Leben eines Menschen gestellt.

Zu klären ist, wie Denken und Wollen, Verstand und Wille, <Kopf> und <Herz>

zusammenwirken, und welche Rolle dabei subjektiven Gewissheiten zukommt.

Edwards' Auffassung über die menschliche Seele ist in ihren Grundannahmen
traditionell:37 Mensch und Tier teilen die sinnlichen Vermögen,38 Verstand und

Wille kommen allein dem Menschen zu.39 Edwards vertritt allerdings im Gegensatz

zu seinen Zeitgenossen — etwa Charles Chauncey, seinem rationalistischen

Antipoden während des Great Awakening — kein hierarchisches Modell, wonach

der Wille dem Diktat des Verstandesurteils folgt. Ihm liegt an der prinzipiellen
Möglichkeit eines gleichberechtigten Zusammenspiels von <Kopf> und <Herz>.

Edwards betont, dass Wille und Verstand in einem reziproken Verhältnis zueinander

stehen, sich in ihrer Ausrichtung gegenseitig beeinflussen und somit beide

dem Handeln eine Richtung geben. Um diesen Gedanken plausibel zu machen,

bedarf es mehrerer gedanklicher Differenzierungen, bisweilen auch der Umprä-

gung von klassischen Begriffen. Unübersichtlich wird die Gedankenführung
dann, wenn Edwards den abstrakten Sprachduktus verlässt, um sich stattdessen

der Eingängigkeit bildhafter Sprache zu bedienen. So steht der <Kopf> für den

Verstand oder die Rationalität. Mit dem <Herzen> dagegen sind sowohl Gefühl
und Emotionalität als auch das Willensvermögen bezeichnet.

Eine erste unkonventionelle Begriffsbestimmung betrifft den Verstand, der

weiter gefasst wird als im herkömmlichen Sinne: «the understanding must be

37 Vgl. J.R. Fulcher: Puritans and the Passions. The Faculty Psychology in American Puri¬

tanism, Journal of the Flistory of the Behavioural Sciences 9 (1973) 123-139; J. Hoopes:
Edwards's Religious Psychology, The Journal of American History 69 (1983) 849-865.

38 Vgl. WJE 22, 90.
35 Vgl. WJE 14, 195; WJE 22, 90f.



Jonathan Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs 155

taken in a larger sense, as including the whole faculty of perception or
apprehension, and not merely what is called reason or judgement.»40 Die Tätigkeit

des Verstandes in Edwards' Sinne ist ganz allgemein als ein Inne- oder

Gewisswerden zu verstehen. Das Vernunfturteil ist Teil der so gefassten

Verstandestätigkeit. Es hat Anteil an der Willensbildung, leitet aber nur anteilig die

Präferenzen. Ausschlag für einen Willensakt gibt die Gesamtheit aller Motive:

Gefühle, Eindrücke, Vernunfturteile und subjektive Gewissheiten — der
Verstand im weiteren Sinne.

Die Vielfalt möglicher Motive wird in Miscellany 78?x in zwei Arten des Wissens

im weiteren Sinne klassifiziert: Spekulatives Wissen ist «mere cogitation»,
oder «mental reading» durch das «understanding, or what is figuratively called

the head».42 Demgegenüber bildet das sensible knowledge) eine eigene Art des

Wissens, «which is more properly called apprehension, where the mind has a direct
ideal view or contemplation of the thing thought of.»43 Diese Art des Wissens ist

Erfahrungswissen und von einer eigenen Sinnlichkeit, die mit den Eindrücken
durch die konventionellen fünf Sinne nicht vergleichbar ist. Es kommt einem

subjektiven Inne- oder Gewisswerden gleich, das sich bei der Wahrnehmung
eines Objektes oder einer Situation einstellt; ein «inward tasting or feeling of
the sweetness or pleasure, bitterness or pains».44 Edwards verortet es bildlich

gesprochen im Herzen.45 Dem Kopfwissen entspricht die rationale Erkenntnis,
dem Herzwissen die subjektive Gewissheit.

Beide Vollzugsweisen des Wissens sind wechselseitig aufeinander bezogen.
Die Beziehung zwischen ihnen stellt Edwards mit Hilfe des (sense of the heart>

oder <sense of the mind>Ab her. Dieser Herzenssinn ist neben Verstand und Wille
ein Drittes. Er ist selbst kein Vermögen, sondern vielmehr eine Hilfskonstruktion,

mit der Erwerb und Vollzug menschlichen Wissens adäquat beschrieben

werden können. Wissen im umfassenden und ganzheitlichen Sinne Edwards'

411

WJE 1,148.
41 WJE 18,452-466.
42 WJE 1,458.
43 WJE 1, 458f. (Kursivsatz im Original).
44 WJE 1,458.
45 WJE 18, 458f.
46 Edwards' Terminologie ist nicht eindeutig; soweit ich sehe, sind sense of the heart in WJE 2

und sense of the mind in den Misc. W|E 13, 286.428.463 der Sache nach dasselbe und werden
austauschbar verwendet.



156 Katharina Krause

baut sich auf aus Kopf- und aus Herzwissen, aus rationaler Erkenntnis und

Verstandesurteilen, subjektiver Erfahrung und individuellen Gewissheiten. Mit der

Hilfskonstruktion des Herzenssinns wird ein Doppeltes sicher gestellt: Ein so

verstandenes Wissen orientiert nicht nur das Verhalten, indem es motivational
Einfluss nimmt auf das Wollen und sich gegebenenfalls sogar zu Dispositionen
habitualisiert.47 Die Konstruktion des Herzenssinns lässt ebenso die Vorstellung
einer Einwirkung in die entgegengesetzte Richtung zu, etwa wenn sich die zu

Dispositionen habitualisierten Motive durch den Einfluss besonders prägender

Erfahrung verändern. Weil Dispositionen wie ein Filter wirken, führt deren

Veränderung zu Modifikationen des Wollens und infolgedessen auch des

Verhaltens. Diese Wechselseitigkeit des Einflusses vermittelst des (sense of the heart>

bildet für Edwards eine wichtige Voraussetzung seines Nachdenkens über die

Einwirkung göttlicher Gnade auf den Menschen. Denn sie erlaubt die Vorstellung,

wonach bestimmte bedeutsame Erfahrungen Wahrnehmung und Erleben

so stark beeinflussen, dass sich die Grundorientierung des Menschen und also

sein Verhalten von Grund auf ändert.

Das Konzept des Herzenssinns wird in Religious Affections ausgebaut.4" Der
Akzent liegt nun stärker auf den Affekten, den nach aussen hin wahrnehmbaren

Auswirkungen des gegenseitigen Einflusses von Verstand und Wille. Affekte

sind nicht mit Passionen oder Begierden zu verwechseln, die als Motivation
auf das Wollen Einfluss nehmen. Sie sind vielmehr in anderer Richtung die

Veräusserlichung des komplexen Wechselgeschehens zwischen Verstand, Wille,

Herzenssinn und Disposition im Innenleben der menschlichen Seele.44 Als

solche sind sie der Indikator für die Grundorientierung des Menschen und darum

Edwards' Schlüssel zur Beurteilung von wahrer und falscher Frömmigkeit
während des Great Awakening. Sie lassen erkennen, ob heilige oder sündige

Grundorientierungen Wollen und Handeln bestimmen.50

47 WJE 1, 148.
48 WJE 2, 96ff.
4' Eine adäquate Übersetzung des Begriffes <affections> bei Edwards ist schwierig. Trotz der

mit dem deutschen Wort <Affekte> verbundenen möglichen Missverständnisse behalte ich
diese Übersetzung bei, da sie in die deutschsprachige Edwards-I'orschung eingeführt wurde,

vgl. C. Schröder: Glaubenswahrnehmung und Selbsterkenntnis. Jonathan Edwards'

theologia experimentalis (FSÖTh 81), Göttingen 1998, 98-121.
511 Edwards skizziert hier Ansätze zur Lösung des Leib-Seele-Problems, weil die Affekte sei¬

ner Ansicht nach direkten Einfluss auf die Körpersäfte haben und dadurch wiederum als



Jonathan Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs 157

Als Teilergebnis von Edwards' Psychologie ist festzuhalten: Menschliches

Erleben und Verhalten vollzieht sich nicht nach einem einfachen Reiz-Reak-

tions-Schema. Sie sind veränderlich, weil sich Herzenseindruck und
Dispositionen verwandelnd auf sie auswirken können. Erleben und Handeln sind

darum nicht ein für allemal festgeschrieben. Edwards zeichnet mit Hilfe des

Herzenssinnes ein ganzheitlicheres, dynamischeres und damit realistischeres

Bild von der menschlichen Seele als seine Zeitgenossen: Erfahrungen gehen
nicht spurlos am Menschen vorüber; sie können sich auf sein Wollen, Empfinden,

Denken und Handeln auswirken und haben darum einen die menschliche

Grundorientierung prägenden Charakter.

Edwards' Psychologie wird allererst zur theologischen Psychologie durch ihre

Verortung in der Soteriologie, d.h. unter Bezug auf die Erbsünden- und

Erlösungslehre: Bei seiner Erschaffung wurde der Mensch dazu bestimmt, in enger
Gemeinschaft mit seinem Schöpfer zu leben. Doch die Sünde tritt in die Welt
und errichtet ihre Herrschaft über die Menschen. Sie verdirbt seine von Gottesliebe

bestimmte Grundorientierung, indem sie seine geistlichen Dispositionen
zerstört. Durch das enge Zusammenspiel von Dispositionen und Vermögen
über den Herzenssinn sind Verstand und Wille ebenfalls betroffen und von der

Sünde korrumpiert.51 Sie funktionieren, aber sie sind permanent fehlbestimmt.

Allerdings kann die Sünde der prinzipiellen Funktionsfähigkeit und Verwandel-
barkeit von Verstand und Wille nichts anhaben52 — eine wichtige Voraussetzung
für das transformierende Wirken der göttlichen Gnade. Die Erfahrung, die

einen solch starken Eindruck in der menschlichen Seele hinterlässt, dass sie zur
umfassenden Verwandlung des Menschen führt, ist die Konversionserfahrung.

Bei der Bekehrung vermittelt sich durch den supranaturalen Einfluss des

«divine and supernatural light»53 eine besondere Art des <sensible knowledge),54 das

sich inhaltlich gegenüber dem natürlichen <sensible knowledge) dadurch auszeichnet,

dass es einen «sense of the divine or spiritual excellency of the things of
religion»55 und insbesondere des Versöhnungswerks Christi gewährt. Dieser

Antrieb auf die Bewegungen des Körpers wirken.
51

WJE 19, 344f.; vgl. auch A.C. Guelzo: Learning is the Handmaid of the Lord. Jonathan
Edwards, Reason, and the Life of the Mind, Midwest Studies in Philosophy 27 (2004) 8.

52 WJE 25, 613f.
53 Vgl. die gleichnamige Predigt «A Divine and Supernatural Lighto WJE 19, 405-426.
54 WJE 18, 461.
55 WJE 18,465.



158 Katharina Krause

neue, durch Gottes Geist gewirkte Eindruck hinterlässt einen <nen> sense of the

hearts,56 der Dispositionen, Verstand und Wille neu ausrichtet.57 Die gesamte

Grundorientierung des Menschen ändert sich. In der traditionellen Sprache
der christlichen Überlieferung heisst das: Es ereignet sich analog zum ersten

Schöpfungsakt eine Wiedergeburt. Der Mensch wird, wie er zu Anfang war; für
Edwards ein Geschöpf in Gemeinschaft mit dem sich offenbarenden
Schöpfergott. Sinn und Ziel der Schöpfung sieht Edwards in Gottes Mitteilung —

communication — seiner Herrlichkeit an die Schöpfung.58 Jenseits der kommunikativen

Gemeinschaft mit Gott herrscht Gottesferne und Selbstentfremdung.
Die erneute Mitteilung des Geistes Gottes bei der Bekehrung und die damit

verbundene, richtiggehend leiblich59 vorgestellte Transformation der menschlichen

Vermögensstruktur führen den Menschen zu seiner ursprünglichen
schöpfungsgemässen Bestimmung. Edwards bezeichnet diesen Prozess auch

als <suiting>,60 weil die Vermögen, Dispositionen und der Herzenssinn neu auf
die kommunikative Beziehung mit Gott hin ausgerichtet werden.

Damit vertritt Edwards weder das Freiheitskonzept zeitgenössischer noch

moderner Libertarier, denn das Selbst verwirklicht sich nicht selbst, es wird
vielmehr verwirklicht. Selbstverwirklichung herrscht erst bei Übereinstimmung
des Selbst mit seiner ursprünglichen Bestimmung und ist paradoxerweise ein

Widerfahrnis. Edwards' Freiheitsbegriff ist demnach in einem doppelten Sinne

zu präzisieren: Die formale Bestimmung von Freiheit, wonach freies Handeln

da gegeben ist, wo die Beweggründe des Menschen mit seinen Handlungen

übereinstimmen, wo er also genau das verwirklichen kann, was er seiner

Grundorientierung entsprechend verwirklichen will,61 ist ergänzungsbedürftig.
Denn damit ist noch nicht gewährleistet, dass Entscheidungen und die daraus

resultierenden Handlungen tatsächlich frei sind. Denkbar ist, dass sie aus

einer Grundorientierung resultieren, die der von Gott gegebenen Bestimmung

entgegen steht. Wollen und Handeln sind versklavt, da von fehlgeleiteten
Gewissheiten über Gott und sein Verhältnis zum Menschen bestimmt. Erst der zu

56 Vgl. WJE 2, 272; WJE 25, 303.
57 WJE 13, 462.
58 Vgl. «The End of Creation», WJE 8, 405-538.
59 WJE 17, 178: «The change of man from a sinner to a saint is not a moral, but a physical

change.»
60 WJE 18,53.
61 Vgl. WJE 1,164.



Jonathan Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs 159

Gott bekehrte Mensch geniesst nach Edwards wirkliche Freiheit, inhaltlich

beschrieben in der drastischen Sprache des Erweckungspredigers als «a freedom

from the cruel chains of sin and the devil, a perfect freedom from condemnation

to eternal punishment, a freedom from the tormenting galls of conscience

and twinges of one's own heart — the inward start, dreadful sound, and uneasy
internal pain that an accusing conscience gives - a freedom from the restless

fears of dying, of being judged and being damned.»62

Es bleibt abschliessend die Frage nach dem Wesen und Wirken der göttlichen

Gnade zu stellen: Versetzt Gott den Menschen nicht dadurch in Unfreiheit,

dass sowohl ein Leben in schöpfungsgemässer Existenz als auch ein Leben

in Gottesferne allein von seiner Gnade abhängen? Besteht ein freiheitsrelevanter

Unterschied zwischen dem mit Gottes gnadenhaftem Einfluss gegebenen

Determinismus auf der einen und freiheitsbeschränkender Kontrolle oder

Manipulation auf der anderen Seite? Edwards legt zwar dar, wie sich der Einfluss

der Gnade Gottes auf menschliches Wollen und Flandeln denken lässt. Der
Gewinn ist ein angemesseneres, weil weniger statisches Menschenbild und eine

weiterreichende Bestimmung von Freiheit und Verantwortlichkeit, die über die

Beschreibung der Formalbedingungen auch eine konkrete inhaltliche Füllung
beider Begriffe zulässt. Dass sich aber das Wirken der göttlichen Gnade kate-

gorial von negativen Einflüssen manipulativer Art unterscheidet, wird im
Einzelnen nicht nachgewiesen. Dabei läge ein schöpfungstheologisches Argument
nahe: Gottes Gnade ist darum nicht mit Manipulation gleichzusetzen, weil sie

den Menschen zu seinem eigensten Wesen in Schöpfungsgemässheit zurückführt.

Demgegenüber ist jegliche Form freiheitsbeschränkender Kontrolle oder

Manipulation im Kern eine Entfremdung des Selbst. Durch Gottes Gnade

bestimmtes Sein ist eigentliches Sein als Sein jenseits von Selbstentfremdung
Es mag sein, dass sich für einen Puritaner im 18. Jahrhundert die Notwendigkeit

eines solchen Beweisganges nicht stellt — auch in einer Situation, in der

dieses Weltbild ersten kritischen Anfragen von Seiten englischer Frühaufklärer

ausgesetzt ist. Gottes Gnade ist für Edwards auch dann nicht zu hinterfragen,

wenn der souverän handelnde Gott sie entzieht und so dem Übel freien

62 WJE 10, 626. Wie Edwards hat sich auch Luther nicht auf die bloss formalen Bedingun¬

gen von Freiheit beschränkt, wie sie etwa in «De servo arbitrio» beschrieben werden. Die
inhaltliche Konkretion von Freiheit beschreibt Luther in «Von der Freiheit eines
Christenmenschen».



160 Katharina Krause

Lauf lässt. Auch im Entziehen der Gnade wirkt Gott stets das Gute; selbst

wenn dies auf Kosten von Geschöpfen geht, die der Erlösung nicht teilhaftig
werden/'3 In seiner Heiligkeit bleibt der göttliche Ratschluss gerecht und gut
— über die eigenen biographischen Widerstände hinweg.64 Edwards vertritt im
Kern klassisch-calvinistische Positionen, auch wenn diese in einer originellen
Neufassung vorgetragen werden. Denn gegen die mit dem Arminianismus
heraufziehenden Gefahren eines Voluntarismus, der zu unterschiedlichen Ausprägungen

eines Heilssynergismus führen muss, sieht er im orthodoxen Calvinismus

ein wirksames Gegenmittel.
Trotzdem ist der Ansatz bei den Entwicklungsmöglichkeiten der menschlichen

Seele offen für den Anschluss von Überlegungen, die die angedeuteten

Schwierigkeiten zu vermeiden suchen. Theologische Freiheitstheorien, die an

Edwards anschliessen, müssten erstens die Frage nach der Vereinbarkeit von
Freiheit und Determinismus noch stärker auf die Eigenart göttlichen Wirkens

hin zuspitzen. Um zweitens dennoch an der Bezogenheit menschlichen

Handelns auf Gottes Wirken festhalten zu können, sind eine Anthropologie
sowie eine Schöpfungstheologie hilfreich, die anstelle der eher statischen

Vorstellung von Mensch und Welt, wie sie von philosophischen Freiheitstheoretikern

implizit vorausgesetzt wird, den Menschen als ein entwicklungsfähiges
Wesen innerhalb eines guten und zielgerichteten Schöpfungsprozesses verortet.

Dieser ist in seinem Fortgang vom Willen des Schöpfers zu vollendeter
Gemeinschaft mit seinen Geschöpfen bestimmt. Dem Menschen eröffnen
sich Handlungsmöglichkeiten, entsprechend seiner Einsicht in die Güte und

Zielgerichtetheit dieses Prozesses: Der Handlungsspielraum des Menschen

verringert sich, je offenbarer ihm Gottes Gemeinschaftswille in seiner

Bedeutsamkeit für die eigene Biographie ist. Handlungen, die gegen den

Gemeinschaftswillen Gottes Verstössen, sind dann keine Option mehr, und zwar

aus Gründen der Einsicht. Diese Einschränkung der Handlungsalternativen
wird allerdings als gesteigerte Autonomie erlebt, weil der Mensch mehr und

63 Vgl. WJE 1, 397ff. Ein strukturell ähnlich gelagertes Problem ergibt sich auch in Luthers
«De servo arbitrio» mit der Denkfigur des verborgenen göttlichen Willens.

64 WJE 16, 792: «And there has been a wonderful alteration in my mind, with respect to the

doctrine of God's sovereignty, from that day to this; so that I scarce ever have found so
much as the rising of an objection against God's sovereignty, in the most absolute sense, in

showing mercy on whom he will show mercy, and hardening and eternally damning whom
he will.»



Jonathan Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs 161

mehr aus dem Bewusstsein dessen handelt, was seine Bestimmung von jeher

gewesen ist.

Ein solches Vorgehen hat drei Vorteile: 1. Freiheit ist auch inhaltlich näher

bestimmt als Existenz in der Gewissheit über den Gemeinschaftswillen des

Schöpfers. Auf Grund dieser Gewissheit bleiben Verantwortlichkeitszuschrei-

bungen nicht blass, weil ganz konkret beschreibbar ist, was es heisst, seiner

Verantwortung gerecht zu werden: Das Handeln in einer gegebenen Situation
lässt sich als gemeinschaftsfördernd oder gegen schon bestehende Gemeinschaft

verstossend evaluieren. 2. Darüber hinaus erfährt sich der Mensch beim

Innewerden des Gemeinschaftswillens Gottes nicht als manipuliert oder
kontrolliert. Denn diese Erschlossenheit durch das Wirken der göttlichen Gnade

ist letztlich Offenbarung. Inhalt der Offenbarung ist sein wahres Sein, seine

schöpfungsgemässe Bestimmung, in der der Mensch ganz bei sich selbst und
bei Gott ist. Als solche ist Offenbarung das Gegenteil von Manipulation, weil
sie wahres Sein eröffnet, während Manipulation Selbstentfremdung durch

Fremdbestimmung ist. 3. Schliesslich ist ein Ansatz, der das Weltgeschehen
als Prozess beschreibt und den Menschen innerhalb dieses Prozesses verortet,
Edwards Denken nicht fremd, ist dieses doch seiner Struktur nach konsequent

heilsgeschichtlich.

Abstract
Vor dem Hintergrund moderner philosophischer Ansätze betrachtet, weist Edwards'

Lösung der Frage nach der Vereinbarkeit von Freiheit, Verantwortung und Determinismus

in Freedom of the Will(1753/54) über das Konzept der (moralischen Notwendigkeit)

Parallelen zum modernen Freiheitsdiskurs auf, unterscheidet sich aber von diesem

grundsätzlich in seinem eindeutigen Bekenntnis zu einem theologischen Determinismus.

Dass dieser nicht freiheitsbeschränkend ist, beweist Edwards mit Hilfe einer am
traditionellen Calvinismus orientierten Gnadenlehre, die in Gestalt einer theologischen
Psychologie über die Ausbildung menschlicher Dispositionen reflektiert und dadurch
einen Freiheitsbegriff ermöglicht, der nicht nur formal, sondern auch inhaltlich
bestimmt ist. Damit wird ein Weg beschritten, der weiteres theologisches Nachdenken
über das Verhältnis von Schöpfergott und menschlicher Freiheit anregt.



162 Katharina Krause

In Freedom of the Will (1753/54) Edwards reconciles determinism, freedom and

responsibility. A comparative approach shows both the parallels of Edwards' concept of
<moral necessity) to modern philosophical theories of liberty and the differences which
are grounded in Edwards' premise of theological determinism. That this premise does

not outweigh human freedom is shown by Edwards' version of classical Calvinist
concepts of grace shaped as a theological psychology which reflects on the development
of human habits and dispositions. Thereby Edwards not only describes freedom
formally but also with regard to its possible contents. Edwards' understanding of human
freedom gives a new dimension to the topic facilitating further reflection on the

relationship between God's liberty as creator of all things and human freedom.

Katharina Krause, Tübingen


	Jonathan Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs

