Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 2

Artikel: Jonathan Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs
Autor: Krause, Katharina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877777

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jonathan Edwards’ Beitrag zum Freiheitsdiskurs

Das Problem der Vereinbarkeit von Freiheit und Verantwortung auf der ei-
nen und Notwendigkeit und Determinismus auf der anderen Seite wird von
Philosophen im angloamerikanischen Raum gegenwirtig kontrovers disku-
tiert. Uber dasselbe Problem wurde auch schon im 18. Jahrhundert an der
amerikanischen Ostkiiste nachgedacht. In der Auseinandersetzung mit den Li-
bertariern seiner Zeit antwortet der puritanische Theologe Jonathan Edwards
(1703-1758) mit einem eigenen Losungsvorschlag. Vor dem Hintergrund des
Great Awakening' entwickelt er eine mit dem Freiheitsproblem eng verbun-
dene Theorie der Gnade: Wenn mit dem die Menschen verindernden Ein-
fluss Gottes gerechnet wird, dann muss gefragt werden, welche Auswirkungen
die Gnade auf das menschliche Wollen und Handeln hat. Edwards entwirft
Gnadentheologie als theologische Psychologie und berticksichtigt damit zwet
fir die Problematik der Willensfreiheit relevante Fragen: Wie kommt es zur
Ausbildung von Grundorientierungen, die sich auf Wollen und Handeln so
charakteristisch auswirken? Sind die Bedingungen der Méglichkeit von Freiheit
hinreichend reflektiert, wenn sie formal beschrieben sind, oder bedarf es wei-
terer inhaltlicher Konkretion, um uber die Zurechenbarkeit von Handlungen
Aussagen zu treffen?

Vor der Folie gegenwirtiger philosophischer Zuginge zur Freiheitsthema-
tik (I.-IL.) ldsst sich Edwards’ Beitrag zum Freiheitsdiskurs (II1.) deutlich kon-
turieren, wobei seine psychologische Gnadenlehre (IV.) die Besonderheit des
Losungsansatzes darstellt.

L
Freiheitstheoretiker der Gegenwart sind sich weitgehend darin einig, dass Ver-
antwortung Preiheit voraussetzt: Nur wer frei handelt, kann fir sein Handeln
zur Rechenschaft gezogen werden.” Eigentlicher Gegenstand der Auseinander-

Zu den historischen Hintergriinden: U. Giébler: Die Anfinge der Erweckungsbewegung in
Neu-England und Jonathan Edwards, 1734/35, ThZ 34 (1978) 95-104.

Eine Ausnahme bilden semikompatibilistische Ansitze, die insbesondere von J.M. Fischer
und M. Ravizza vertreten werden: J.M. Fischer: The Metaphysics of Free Will. A Study of

ThZ 2/68 (2012) S. 139-162



140 Katharina Krause

setzung ist, wie diese Freiheit im Einzelnen zu beschreiben ist. Ausgehend von
den jeweiligen Freiheitskonzepten gelangen die Ansitze zu verschiedenen Auf-
fassungen Gber die Verfasstheit der Welt. Folgende drei Positionen zur Verhalt-
nisbestimmung von Freiheit und Determinismus lassen sich unterscheiden:’
Inkompatibilistische Positionen deterministischer Provenieng vertreten die Ansicht, dass
es wahre Freiheit nicht geben kann, weil das Wollen und Handeln immer schon
unter Notwendigkeit geschieht. Die determinierenden Faktoren sind logischer,
biologischer, physikalischer, sozialer oder theologischer Art. Der Freiheits-
begriff /lbertarischer Inkompatibilisten impliziert demgegentiber die Mdglichkeit
indeterminierter Ereignisse in der Welt. Das Handlungssubjekt verftgt tber
einen weiten Raum von Handlungsméglichkeiten, weil Wollen und Handeln
nicht vorausbestimmt sind. Der libertarische Freiheitsbegriff schliesst die An-
nahme eines Determinismus aus. Kompatibilisten schliesslich formulieren Frei-
heitsbegriffe, die sich mit Determinismen unterschiedlichster Art vereinbaren
lassen. Die jeweils erwogenen Formen von Determinismus lassen sich stets
auf ein Konzept der Notwendigkeit zurtickfihren: Ereignisse treten notwen-
digerweise ein, weil sich ein jedes Ereignis auf ein vorausliegendes Ereignis
zurtickfiihren ldsst. Lasst sich ein Weltzustand zum Zeitpunkt t, aus einem
Weltzustand t, ableiten, und lassen sich die Ubergangsregeln beschreiben —
etwa in Form von Naturgesetzen —, besteht zwischen beiden Weltzustinden
eine Beziehung der Notwendigkeit.* Diese schliesst nach Ansicht der Kompa-
tibilisten freies Handeln nicht aus, sondern ermoglicht es allererst: Ohne eine
solche Beziehung der Notwendigkeit bliebe stets ungewiss, ob eine Handlung
die erwartbaren Folgen zeitigt oder rein zufillig ist. Wo aber der blosse Zufall
herrscht, kann von intentionalem Handeln und also von menschlicher Freiheit
nicht sinnvoll die Rede sein.

Freiheitstheoretiker der drei Grundrichtungen richten ihre Aufmerksamkeit
in der Regel auf einen zentralen Grundgedanken — das Prinzip alternativer
Méglichkeiten. Von den meisten Freiheitstheoretikern geteilt, wird es jeweils

Control (Aristotelian Society Seties 14), Oxford 1994; ] M. Fischer / M. Ravizza: Respon-
sibility and Control. A Theory of Moral Responsibility, Cambridge 1998.

’ Eine ausfiihrlichere Darstellung findet sich bei B. Guckes: Ist Freiheit eine Illusion? Eine
metaphysische Untersuchung (Ethica 6), Paderborn 2003, Kap. 22-27. Die Position des
Impossibilismus wird als vierte Moglichkeit in Betracht gezogen.

* Ebd,, 31f.



Jonathan Edwards’ Beitrag zum Freiheitsdiskurs 141

unterschiedlich akzentuiert. Das Prinzip existiert in zwel Ausformungen, je
nachdem, ob es sich auf die Freiheit der Handlung oder die Verantwortlichkeit
des Handelns bezieht:

Ein Handlungssubjekt S handelt nur dann frei, wenn es auch anders hitte
handeln kénnen (CDO).

Ein Handlungssubjekt S ist nur dann fir sein Handeln verantwortlich, wenn
es auch anders hitte handeln kénnen (PAP).°

Von inkompatibilistischer Seite wird mit CDO und PAP in Frage gestellt,
dass Freiheit, Verantwortlichkeit und Determinismus vereinbar sind. Exempla-
risch flr diese Position ist das inkompatibilistische Konsequenzargument Peter
van Inwagens:® Wenn der Determinismus wahr ist, sind alle unsere Akte Fol-
gen von Naturgesetzen und Weltzustinden in der Vergangenheit. Wenn unse-
re Akte notwendige Folgen von Naturgesetzen und Vergangenheitszustinden
sind, auf die wir keinen Einfluss haben, konnen wir nichts daran indern, dass
sich unsere gegenwirtigen Handlungen so und nicht anders vollzichen. Unter
Annahme des Determinismus ist unser Handeln darum nicht mehr durch un-
seren eigenen freien Willen bestimmt. Was geschieht, ist vorherbestimmt. Fiir
das Handlungssubjekt besteht keine Moglichkeit, anders zu handeln. Infolge-
dessen werden auch Verantwortlichkeitszuschreibungen problematisch.

Kompatibilisten setzen mit ihrer Kritik des Konsequenzarguments bei der
Semantik des Wortes <konnem in CDO und PAP an. Die Bedingung «wenn S
auch hitte anders handeln &dnnen» wird im konditionalen Sinne verstanden:
Das Handlungssubjekt S hat insofern alternative Handlungsmoglichkeiten, als
es anders gehandelt hitte, wenn es denn eine andere Handlung gewollt hitte.
Nun hat S aber nicht anders gewollt, weil sein Wille durch die den Ausschlag
gebenden Motive determiniert ist und damit unter Notwendigkeit steht. Mit
Hilfe einer solchen konditionalen Analyse von &konnemn sind alternative Hand-
lungsmoglichkeiten, die fiir Freiheit und Verantwortlichkeit Voraussetzung
sind, mit bestimmten Formen des Determinismus vereinbar.’

Die Kiirzel wurden in einzelnen Beitrigen der gegenwirtigen Freiheitsdebatte geprigt und
in der sich anschliessenden Diskussion weiterverwendet: CDO «could have done otherwi-
se»; PAP «Principle of Alternate Possibilities».

6 P. van Inwagen: An Essay on Free Will, Oxford 1983, 55-105.

Vgl. R. Kane: A Contemporary Introduction to Free Will (Fundamentals of Philosophy
Series 3), Oxford / New York 2005, 26-28.

~



142 Katharina Krause

Das konditionale Argument wird von Inkompatibilisten zurtickgewiesen.
Es ist nicht schlissig zu behaupten, das Handlungssubjekt S konne anders
handeln, obwohl es nicht in seiner Macht steht, die Vergangenheit sowie die
Ubergangsregeln zwischen Zustinden in der Vergangenheit und Zustinden
in der Gegenwart zu beeinflussen. Dass das konditionale Argument in man-
chen Fillen nur scheinbar richtig ist, ldsst sich an einem Fallbeispiel Michael
McKennas? illustrieren: Als Kind wurde Danielle durch den Biss eines gelben
Labradors schwer vetletzt. Zu ithrem 16. Geburtstag darf sie zwischen zwei
Welpen wihlen, einem gelben und einem schwarzen Labrador. Danielle wihlt
den schwarzen Welpen. Auf Grund ihrer traumatischen Frfahrung ist es un-
denkbar, dass sie iiberhaupt den Wunsch hitte ausbilden kénnen, den gelben
Welpen zu wihlen. Die kompatibilistische konditionale Analyse von «S hitte
anders handeln konnen» suggeriert aber im Gegenteil, dass Danielle hitte an-
ders wihlen kénnen und den gelben Labrador gewihlt hitte, wenn sie gewollt
hitte.

Auf Grund solcher und dhnlicher Fille geniigt es Kompatibilisten meist
nicht mehr, Handlungsfreiheit als die fur Verantwortlichkeit einzig relevante
Form von Freiheit vorauszusetzen. Damit einem Handlungssubjekt Verant-
wortung fir sein Handeln zugeschrieben werden kann, muss zusitzlich ge-
wihrleistet sein, dass das Handlungssubjekt seine Beweggriinde evaluiert und
handlungswirksam werden lassen kann. Diese fiir Kompatibilisten mégliche
Form von Freiheit wird iiber eine weitere Bestimmung niher beschrieben: Ein
Handlungssubjekt darf weder durch dussere noch durch innere Zwinge daran
gehindert sein, Winsche auszubilden und diese handlungswirksam werden zu
lassen. Der Sache nach handelt es sich bei dieser Form von Freiheit um eine
Kombination aus Handlungsfreiheit im klassischen Sinne’ und Willensfreiheit
in dem Sinne, dass sich das Handlungssubjekt verschiedener handlungswirk-
samer Beweggriinde allererst bewusst werden muss und diejenigen wihlt, die
tatsdchlich handlungswirksam werden sollen. Abwesenheit von dusseren und

M. McKenna: Art. «Compatibilismy», Stanford Encyclopedia of Philosophy, online edition:
http:/ /plato.Stanford.edu/archives/sum2004/entries /compatibilism/.

Etwa Humes Bestimmung der Freiheit, wonach diese «eine Macht zu handeln oder nicht
zu handeln, je nach den EntschlieBungen des Willens» sei. Vgl. D. Hume: Eine Untersu-
chung dber den menschlichen Verstand (Philosophische Bibliothek 35), hg.v. ]. Kulen-
kampff, Hamburg 22005, 113.



Jonathan Edwards’ Beitrag zum Freiheitsdiskurs 143

inneren Zwingen ist dabei vorausgesetzt, weswegen diese Freiheit negativ be-
stimmt wird als Freiheit von dusserem und innerem Zwang,

Inkompatibilisten halten diese negative Bestimmung von Freiheit far unzu-
reichend und fordern zusitzliche positive Bedingungen: Damit jemand verant-
wortlich sein kann, muss nicht nur gewahrleistet sein, dass jegliche Form von
Zwang ausgeschlossen ist und das Handlungssubjekt iber alternative Hand-
lungsmoglichkeiten im konditionalen Sinne verfiigt. Vielmehr muss es faktisch
auch die Moglichkeit haben, anders wollen zu kénnen, als es tatsidchlich will.
Das Handlungssubjekt muss alternative Moglichkeiten in Bezug auf seine
handlungswirksamen Motive haben und diese modifizieren oder gar durch an-
dere ersetzen kénnen. Nur so ist es Herr Giber seine Beweggriinde. Autonomie,
die in der umfassenden Kontrolle des Willens sowie seiner Motive griindet, ist
nach inkompatibilistischer Ansicht notwendige Voraussetzung fur Freiheit und
Verantwortlichkeit. Andernfalls lasst sich nicht ausschliessen, dass Motve, die
zur Handlung veranlassen, manipuliert und damit fremdbestimmt sind.

Die inkompatibilistische Forderung nach umfassender Kontrolle erfihrt
vielfiltige Kritik. Entscheidet das Handlungssubjekt selbstbestimmt iiber sei-
ne eigenen handlungswirksamen Motive, ist es causa sui — ein Gedanke, der
allerdings in einen Regress fithrt: Diejenigen Beweggriinde, die bei der Ent-
scheidung tiber die handlungswirksamen Motive den Ausschlag geben, miiss-
ten ebenso wiederum auf einen Akt der Selbstbestimmung zurtickgefihrt wer-
den, um zu gewihrleisten, dass das Handlungssubjekt wirklich causa sui ist.
Andernfalls sind sie durch eine externe Instanz determiniert oder rein zufil-
liger Art. Anders gesagt: Den eigenen Willen zu bestimmen bedeutet, jenen
Willen zu bestimmen, der den eigenen Willen bestimmt. Fiir einen solchen Akt
muss ein Wille héherer Ordnung vorausgesetzt werden, der selbst wiederum
durch einen Willen nichst hoherer Ordnung bestimmt werden muss, damit
Fremdeinflisse oder Zufall ausgeschlossen sind — und dies ad infinitum. Um
der Schwierigkeit eines solchen unendlichen Regresses zu entgehen, wurden
verschiedene Losungsstrategien (Varianten des Leib-Seele-Dualismus, noume-
nale Selbste und Akteure, die durch eine besondere, von der Ereigniskausalitit
zu unterscheidende Kausalitit ihre eigenen Willensakte verursachen) vorge-
schlagen, die selbst wiederum kritischen Anfragen ausgesetzt sind."

10 Zum Uberblick iiber die Losungsansitze und deren Schwichen vgl. Kane: Introduction

(Anm. 6), 40-52.57-61.



144 Kathatina Krause

Als Zwischenergebnis ist festzuhalten: Die Entscheidung tiber Determinis-
mus oder Indeterminismus ist nicht Voraussetzung der jeweiligen Theoriebil-
dung. Determinismus oder Indeterminismus sind die Implikation der jeweils
vertretenen Freiheits- und Verantwortungsbegritfe, die letztlich immer auf ei-
nem so oder so gefassten Verstindnis des Prinzips alternativer Moglichkeiten
beruhen. Die Diskussion fihrt in unbewegliche Frontstellungen: Kompatibi-
listen zeigen, dass das Konsequenzargument der Inkompatibilisten hinfillig
wird. Inkompatibilisten weisen die konditionale Analyse und damit die hypo-
thetische Form von CDO und PAP zurick. Viele Theoretiker enthalten sich
Uberdies einer Antwort auf die Frage nach der Verfasstheit der Welt, da sie
deren Klirung von den Naturwissenschaften erwarten.

IL

Einen Ausweg bieten Theorien, die ohne das Prinzip alternativer Méglichkei-
ten auskommen und neue Konzepte von Kontrolle und Autonomie zur Dis-
kussion stellen. Gegeniiber einem starken Kontrollbegriff, wie ihn der Gedan-
ke des Handlungssubjekts als causa sui impliziert, argumentieren Theoretiker
von Ubereinstimmungtheorien' mit einer bescheideneren Auffassung von Kon-
trolle: Die fir Fretheit und Verantwortlichkeit notwendig vorauszusetzende
Form von Kontrolle ist dann gegeben, wenn das Handlungssubjekt mit seinen
handlungsleitenden Motiven tibereinstimmt. Wird diese Ubereinstimmung
vorausgesetzt, sind alternative Moglichkeiten keine notwendigen Vorausset-
zungen mehr fiir Freiheit und Verantwortlichkeit.

Ein exemplarischer Vertreter solcher Ubereinstimmungstheorien ist Harry
Frankfurt. In seinen frithen Beitrigen zum Thema versucht er, die beschrie-
benen Schwierigkeiten, die mit dem Prinzip alternativer Moglichkeiten ver-
bunden sind, von zwei Seiten her anzugehen. Am prominent gewordenen
Beispiel seines kontrafaktorischen Eingreifers erweist er erstens, dass alterna-
tive Moglichkeiten fir Freiheits- und Verantwortlichkeitszuschreibungen irre-
levant sind."? Demgegentiber bestimmt er zweitens mit Hilfe seines Konzepts

Zur Diskussion von Ubereinstimmungstheorien (engl. it-theoties» oder inesh-theories)
vgl. I. Haji: Compatibilist Views of Freedom and Responsibility, in: R. Kane (Hg.): The
Oxford Handbook of Free Will, Oxford / New York 2002, 202-228.

12 Vgl. H.G. Frankfurt: Alternate Possibilities and Moral Responsibility, in: ders.: The Impor-
tance of What We Care About. Philosophical Essays, New York u.a. 1998, 1-10.



Jonathan Edwards’ Beitrag zum Freiheitsdiskurs 145

hierarchischer Motivation die Ubereinstimmung des Handlungssubjekts mit
seinen handlungsleitenden Motiven als die notwendige und hinreichende po-
sitive Bedingung fiir Freiheit."

Frankfurts Beispiel vom kontrafaktorischen Eingreifer stellt sich in sei-
ner klassischen Form wie folgt dar: Der Hirnchirurg Black mochte, dass
Frau Jones eine kriminelle Handlung vollzieht. Er will aber Frau Jones diesen
Wunsch nicht kundtun. Stattdessen wartet er ab, bis sich Frau Jones selbst zu
dieser Handlung entscheidet. Fiir den Fall, dass dies nicht geschieht, kann er
selbst die ahnungslose Frau Jones durch manipulative Strategien zum Handeln
veranlassen. Sollte sich Frau Jones dazu entscheiden, die kriminelle Handlung
auszufuhren, bedeutet dies, dass sie verantwortlich ist, obwohl sie keine an-
dere Wahl hat. Konstruierte Beispiele solcher und dhnlicher Art stellen die
Giltigkeit des Prinzips alternativer Moglichkeiten in Frage. Frau Jones ist ver-
antwortlich, wenngleich sie keine alternativen Handlungsmoglichkeiten hatte.
Freiheit und Verantwortlichkeit mussen also auf andere Weise als Uiber das
Prinzip alternativer Moglichkeiten begriindet werden.

Frankfurt versucht dies mit Hilfe seiner Theorie hierarchischer Volition.
Menschen kénnen etwa im Unterschied zu Tieren Volitionen hoherer Ord-
nung bilden: Sie kénnen wiinschen, bestimmte Winsche zu haben oder auch
nicht zu haben. So hat etwa ein Raucher wider Willen auf der ersten Stu-
fe den Wunsch, zur Zigarette zu greifen, wihrend er auf der zweiten Stufe
diesen Wunsch verwulnscht. Im Unterschied zu Menschen, deren Wiinsche
erster und zweiter Stufe identisch sind, ist der Raucher wider Willen nicht
frei, denn Freiheit ist nur da gegeben, wo eine Person den Willen hat, den sie
haben mochte. Mit Hilfe einer solchen mehrstufigen Struktur des Wollens
lassen sich Selbstbestimmung und Fremdbestimmung ohne Weiteres vonein-
ander unterscheiden. Entsprechend ist Verantwortlichkeit da gegeben, wo sich
nachweisen lisst, dass eine Person das, was sie tut, aus freien Stucken tut. Ein
Drogensiichtiger wider Willen ist nicht frei und darum fiir ein Vergehen, zu
dem ihn diese Sucht treibt, nicht voll verantwortlich. Mit Hilfe der Theorie
hierarchischer Volition lasst sich eine positive Bedingung fiir Freiheit formu-
lieren: Frei ist, wessen Winsche erster Stufe mit den Winschen zweiter Stufe

ubereinstimmen.

P Vgl H.G. Frankfurt: Freedom of the Will and the Concept of a Person, in: ders.: Impor-
tance (Anm. 11), 11-25.



146 Katharina Krause

Frankfurts Theorie hierarchischer Volition fihrt wieder in einen unendli-
chen Regress: Wiinsche dritter und héherer Stufe sind denkbar, die Winschen
zweiter Stufe iber Wunsche erster Stufe zuwider laufen konnten. Dartiber hin-
aus bezieht Frankfurt zur Frage nach der Verfasstheit der Welt nicht definitiv
Stellung: «My conception of the freedom of the will appears to be neutral with
regard to the problem of determinism.»'* Bleibt diese Frage offen, verspricht
der Ansatz Frankfurts keine definitiven Losungen: In einer indeterministisch
verfassten Welt liefern die Beispiele das gewtinschte Ergebnis nicht, weil es
fir den kontrafaktorischen Eingreifer kein verlissliches Zeichen gibt, wann
er intervenieren muss. Das Beispiel wird hinfillig, weil der Eingreifer stets im
Unklaren dariiber ist, wie sich das Handlungssubjekt verhalten wird.” Ist die
Welt deterministisch verfasst, beweist das Beispiel libertarischen Theoretikern
gar nichts, weil sie diese Primisse nicht akzeptieren kénnen.

Die Theorie hierarchischer Motivation bedarf der Optimierung, die Frank-
furt in den spiten 1980er Jahren durch das Konzept der «Ganghersigkeits (avho-
lebeartednes») vornimmt, mit dem er einen unendlichen Regress an Volitionen
hoherer Ordnung zu vermeiden sucht.'® Die Reflexion Gber unsere Wiinsche,
die sich in unendlichen Reflexionsstufen ambivalenter Qualitat zu verlieren
droht, kommt zu einem Abschluss, wenn das Handlungssubjekt einem Wunsch
bewusst und aus ganzem Herzen zustimmt, weil es sich voll und ganz mit die-
sem identifiziert. Frei ist nach Frankfurt nur, wer den Zustand der Ganzher-
zigkeit erreicht und keine ambivalenten Wiinsche mehr hat. Doch auch dieses
Konzept birgt die bekannten Probleme: Wie gelangt das Handlungssubjekt in
den Freiheit versprechenden Zustand der Ganzherzigkeit? Eine freie Entschei-
dung dariiber, wann dieser Zustand eintreten soll, musste selbst wieder Re-
sultat einer neuen Kette von Volitionen héherer Ordnung sein, die nur durch

¥ Ebd, 25

Inzwischen wurde in Anlehnung an Frankfurts Beispiele eine Vielzahl an dhnlichen Beispie-
len entworfen, die diese Schwierigkeiten vermeiden sollen. Doch auch diese Modifkationen
wurden kritisiert, vgl. ].M. Fischer: Frankfurt-Type Examples and Semi-Compatibilism, in:
R. Kane: Oxford Handbook (Anm. 11), 281-308; L. Wadell Ekstrom: Libertarianism and
Frankfurt-Style Cases, in: Kane: Oxford Handbook (Anm. 11), 309-322; D. Widerket: Re-
sponsibility and Frankfurt-Type Examples, in: Kane: Oxford Handbook (Anm. 11), 323-
334.

'* Vgl H.G. Frankfurt: Identification and Wholeheartedness, in: ders.: Importance (Anm.

12), 159-176.



Jonathan Edwards’ Beitrag zum Freiheitsdiskurs 147

ganzherzige Identifikation mit einem bestimmten Wunsch unterbrochen wird.
Erneut droht ein Regtess zu entstehen, der entweder zufillig oder durch Grin-
de externer oder interner Natur beendet wird, sodass in den beiden letzteren
Fillen wieder ein Determinismus durch die Hintertur tritt, den Libertarier als
freiheitsbeschrinkend zurtickweisen mussen. Mit Recht wendet Robert Kane
gegen Frankfurts Konzept der Ganzherzigkeit ein, dass nicht ausgeschlossen
ist, dass die Griinde externer oder interner Art, die die ganzherzige Identifika-
tion des Handlungssubjektes mit seinen Motiven gewihrleisten sollen, selbst
Ergebnis verborgener, nicht als freiheitsbeschrinkend empfundener Kontrolle
sein konnten."”

Frankfurt reagiert in seinen spiten Entwiirfen auf kritische Anfragen mit
dem Konzept der wolitional necessity,'® das allerdings in der gegenwirtigen Dis-
kussion, soweit ich sehe, kaum mehr bertcksichtigt wird. Diskutiert wird vor
allem der frihe Frankfurt, indem neue Beispiele kontrafaktorischer Eingreifer
entworfen und verworfen werden, die die beschriebenen Schwichen zu ver-
meiden suchen. Abgesehen von der Kritik an der logischen Inkonsistenz sol-
cher modifizierten Beispiele laufen die konstruierten Falle Gefahr, sich vollig
von der Wirklichkeit zu 16sen, auf deren Boden die Anfragen hinsichtlich Frei-
heit und Verantwortlichkeit allererst erwachsen.'” Frankfurts Ansatz bei der «wo-
litional necessity ist aber in der Sache weiterfithrend und deckt sich mit Edwards’
Vortstellung einer anoral necessity,” einem zentralen Gedanken in Freedom of the
Wil (1753/54).*' Diesem wird im Folgenden (I11.) nachzugehen sein. Edwards’
Entwurf unterscheidet sich von dem Frankfurts allerdings grundlegend darin,
dass er ein eindeutiges Bekenntnis zu Gott als der alles bestimmenden Wirk-
lichkeit und damit einer deterministisch verfassten Welt voraussetzt. Dennoch
vertritt er die Auffassung, dass Fretheit in einem fiir Verantwortlichkeit rele-

7 Vel R. Kane: The Significance of Free Will, New York / Oxford 1996, 64-71.

13 Vgl. H.G. Frankfurt: On the Necessity of Ideals, in: ders.: Necessity, Volition, and Love,
New York u.a. 1999, 108-116.

¥ Vgl. dazu die oben in Anm. 15 genannten Beitrage.

# Auf schriftliche Nachfrage der Verfassetin bei Harry Frankfurt ergab sich, dass dieser
sein Denken weder in direkter noch in indirekter Weise vom Denken Jonathan Edwards’
beeinflusst sieht.

2 1. Edwards: Freedom of the Will, hg.v. P. Ramsey, New Haven / London 1957. (Im Folgen-
den werden Werke Edwards’ mit Hinweis auf den Band der kritischen Werkausgabe, der
Works of Jonathan Edwards zitiert; Freedom of the Will findet sich in W]E 1).



148 Katharina Krause

vanten Sinne unter Annahme dieses spezifischen Determinismus gegeben ist.
Der Beweis wird gefithrt mittels einer am traditionellen Calvinismus orientier-
ten Gnadenlehre, die im Gewand einer theologischen Psychologie Gestalt ge-
winnt, welche tber die Ausbildung menschlicher Dispositionen reflektiert und
damit einen Freiheitsbegriff ermoglicht, der nicht nur formal, sondern auch
inhaltlich bestimmt ist. Mit dieser Doppelstrategie — dem Gedanken morali-
scher Notwendigkeit sowie einer psychologisierenden Gnadenlehre — werden
Wege beschritten, die fiir die theologische Argumentation richtungsweisend
sein konnen, um Verantwortung angesichts eines mit dem Gottesgedanken
gegebenen theologischen Determinismus plausibel zu machen. Was fiir alle
kompatibilistischen Vorschlige gilt, gilt allerdings in der Zielrichtung auch fir
Edwards’ theologischen Ansatz: Kompatibilisten miissen zeigen, dass ein frei-
heitsrelevanter Unterschied zwischen dusseren und inneren Zwingen, offener
oder verdeckter Kontrolle auf der einen Seite und den jeweils vorausgesetzten
Formen von Notwendigkeit auf der anderen Seite besteht.” Theologisch ge-
wendet heisst das: Im Rahmen eines theologischen Determinismus, wie ihn
Edwards vertritt, muss auf das Wesen der gottlichen Gnade reflektiert werden.
Es muss sich zeigen lassen, dass Gottes Gnade nicht freiheitsbeschrinkend
wirkt, sondern allererst Freiheit ermdglicht.

I
In den Jahren 1751-1757 bereitet Edwards eine ausfithrliche systematische Dar-
stellung seines theologischen Denkens vor, deren Abschluss ihm vor seinem Tod
allerdings versagt bleibt.” Unter die Werke seiner Reifezeit, die als Prolegome-
na zu dem geplanten System zu betrachten sind, zihlt Freedom of the Will. Die
Produktivitit dieser Jahre wird vor dem Hintergrund seiner Arbeitsweise ver-
standlich: Seit seiner Studienzeit hilt Edwards seine theologischen Gedanken in
Notizbuchern fest, darunter die sogenannten Miscellanies,” deren Eintrige das
Grundgertst der spiten Hauptwerke bilden.” Eine zweite Quelle zur Rekon-
struktion des Edwards’schen Denkens bilden seine Predigten, die im Stile puri-

= Vgl. Guckes: Freiheit (Anm. 2), 132.

# Vgl. GM. Marsden: Jonathan Edwards. A Life, New Haven / London 2003, 375-489.

*  Die Miscellanies umfassen die Binde WJE 13, 18, 20 und 23.

» Vgl N.S. Fieting: Jonathan Edwards’s Moral Thought and its British Context, Chapel Hill
1981, 105£.



Jonathan Edwards’ Beitrag zum Freiheitsdiskurs 149

tanischer Homiletik iiber weite Teile dogmatische Abhandlungen allgemeinver-
standlicher Art sind.* Daher ist es methodisch sinnvoll, neben Freedom of the Will
auch diese Texte heranzuzichen.

Edwards” Position ist die eines theologischen Kompatibilismus. Er reagiert
auf Extrempositionen, die unter der Chiffre «Arminianismus»” in Neuengland
kursieren und deren Vertreter als Libertarier seiner Zeit gelten kénnen. Drei der
fur diese Position charakteristischen Kernaussagen werden auf ihre Tragfihigkeit
hin untersucht: Freiheit ist gegeben unter Annahme 1. der Indifferenz des Willens
oder eines geistigen Equilibrium vor dem eigentlichen Willensakt; 2. der Kontin-
genz, womit jegliche Form von Notwendigkeit ausgeschlossen werden soll; und
3. der umfassenden Kontrolle, die in der selbstbestimmenden Kraft des Willens
als causa sui grilndet. Demgegentiber ist es Edwards’ Absicht, die Kompatibilitat
von Notwendigkeit mit Freiheit und Verantwortlichkeit zu erweisen.

Edwards” Widerlegung der drei Grundannahmen und seine eigene kompati-
bilistische Losung sind im Kern in seinem begrifflichen Instrumentarium schon
angelegt: Das Willensvermogen ist die Kraft zu wihlen. Jeder Willensakt ist Pra-
ferenz oder Inklination hin zu einem Objekt oder von diesem weg — je nach
Gefallen oder Missfallen. Der Wille des Handlungssubjektes ist demnach nie in-
different. Ein Willensakt aus einem Zustand des geistigen Equilibriums heraus ist
darum schwerlich denkbar. Damit ist der ersten arminianischen Annahme, der
Indifferenz des Willens vor dem Willensakt, von vornherein der Boden entzogen.

Eine weitere Grundentscheidung, die in letzter Konsequenz die zweite ar-
minianische Annahme in Frage stellt, betrifft das Verstindnis von der Ver-
fasstheit der Welt. Fir Edwards besitzt der Satz vom zureichenden Grund
den Status eines theologischen Prinzips unbeschrinkter Gultigkeit: Was aus
sich selbst heraus existiert, ist ewig und unverinderlich. Dinge, die zu existie-
ren beginnen und thren Zustand verandern, existieren nicht aus sich selbst het-
aus; sie sind durch einen externen Grund verursacht, der determiniert, warum
sie Uberhaupt, so und nicht anders existieren.”® Die Gtiltigkeit des Satzes vom
zureichenden Grund muss Edwards nicht beweisen, hilt er dieses Prinzip doch

% Vgl. WH. Kimnach: Edwards as Preacher, in: J.S. Stein (Hg.): The Cambridge Companion
to Jonathan Edwatds, Cambridge u.a. 2007, 103-124.

* Edwards reflektert diese Bezeichnung in WJE 1, 129-133. Im Blick sind Th. Chubbs, D.
Whitby und 1. Watts.

# WJE 1, 180f.



150 Katharina Krause

fur das «first dictate of the common and natural sense which God hath implanted
in the minds of all mankind, and the main foundation of all our reasonings about
the existence of things, past, present, or to comex»® Sein theologischer Determi-
nismus ist unter der Voraussetzung des mit dem Satz vom zureichenden Grund
gegebenen logischen Determinismus moglich: «[N]ecessity is really nothing else
than the full and fixed connection between the things signified by the subject
and predicate of a proposition, which affirms something to be true»” Entweder
ist die Verbindung gewiss, weil sich ihr Gegenteil nicht widerspruchsfrei denken
lisst, oder es bestehen kausale Ableitungsbeziehungen zwischen Ursache und
Wirkung, Dann kommt der Satz vom zureichenden Grund zur Geltung. Weil er
universale Gultigkeit hat, muss Edwards die arminianische Vorstellung, wonach
wahre Freiheit nur dann gegeben ist, wenn Willensakte kontingent, also ohne
Notwendigkeit zustande kommen, zuriickweisen.

Bei der Widerlegung der dritten arminianischen Grundannahme, der selbst-
bestimmenden Kraft des Willens, kommt das Konzept der woral necessityy zum
Tragen: Dazu bedarf es zuerst einer niheren Betrachtung der mit dem Satz vom
zureichenden Grund vorausgesetzten Kausalitit. Die einer Handlung oder ei-
nem Ereignis vorausgehenden Griinde konnen verschiedener Art sein. Edwards
unterscheidet natiirliche von moralischen Griinden und differenziert zwischen
natiirlicher und moralischer Notwendigkeit. Nattirliche Notwendigkeit ist «such
necessity as men are under through the force of natural causes»’ — Formen dus-
seren Zwangs, aber auch Einschrinkungen natirlicher Art, die primar mit dem
inneren Leben des Handlungssubjektes zu tun haben.”” Der Ansatz ist darum
auch fir Formen inneren Zwanges wie etwa Phobien offen. Moralische Not-
wendigkeit hingegen ist «that necessity of connection and consequence, which
arises from such moral causes, as the strength of inclination, or motive, and the
connection which there is in many cases between these, and such certain volitions
and actions.»”

Die motivationale Struktur des Wollens kommt nun erstmals in den Blick, die
im Folgenden fiir die Argumentation zentral ist. Einstweilen geniigt, dass «habits

»  WJE 1, 181.
»  WJE1, 152,
* WJE 1, 156.
2 WJE 1, 309f.
» WJE 1, 156.



Jonathan Edwards’ Beitrag zum Freiheitsdiskurs 151

and dispositions of the heart, and moral motives and inducements»** unter mo-
ralische Notwendigkeit gezahlt werden. Moralische Notwendigkeit 1st demnach
Ubereinstimmung des Handlungssubjektes mit seinen handlungswirksamen
Motiven; der ganzen Vielfalt der Beweggrinde, die unseren Willen veranlassen,
sich in die eine oder andere Richtung zu wenden. Der Begrift der Motive ist, wie
im Folgenden zu zeigen ist, bei Edwards sehr weit gefasst. Er schliesst Begehren,
positive oder negative Gefiihle, Vernunfturteile und insbesondere subjektive Ge-
wissheiten tiber einen durch das Handeln zu realisierenden Zustand ein. Fehlen
diese handlungswirksamen Motive, agiert das Handlungssubjekt ohne Intention.
Von einer Wahl im eigentlichen Sinne kann nicht die Rede sein, die Handlung
geschieht rein zufallig, Die Tatsache aber, dass Menschen durch ihre ezgenen Be-
weggrinde zu Willensakten veranlasst werden, ist eine unverzichtbare Bedin-
gung dafiir, dass iiberhaupt von ithrem eigenen Wollen die Rede sein kann. Dieses
wiederum ist Voraussetzung fiir die Zurechenbarkeit von Handlungen.

Moralische Notwendigkeit als Ubereinstimmung zwischen dem Handlungs-
subjekt und seinen individuellen handlungswirksamen Beweggriinden gewihi-
leistet die Identitit des Willens. In einer Situation, in der der Wille zwischen
verschiedenen Wiinschen hin- und hergerissen ist, bleibt offen, welche Motive
handlungswirksam werden. Diese Ambivalenz behindert das Handeln oder ver-
hindert es schliesslich ganz. Uberwindung von Ambivalenz geschieht erst durch
die Identifikation mit einem bestimmten einzelnen Motiv oder einem Set an
Beweggriinden, das handlungswirksam werden soll. Identifikation bedeutet An-
erkenntnis desjenigen Motivs, das sich im Prozess der Entscheidungsfindung als
das stirkste erweist. Durch den Akt der Anerkenntnis sind andere Handlungsal-
ternativen ausgeschieden. Das Handlungssubjekt legt sich bewusst und freiwillig
auf eine bestimmte Handlungsalternative fest, steht nun unter moralischer Not-
wendigkeit und kann nicht mehr anders handeln, wenngleich es kérperlich und
geistig dazu in der Lage wire.

Natirlich kann diese Festlegung bei verinderter Motivlage hinfillig werden.
Dann steht das Handlungssubjekt vor einer neuen Entscheidungssituation; die
Ambivalenz des Willens wird wieder zugelassen, ein neuer Entscheidungspro-
zess eingeleitet. Bestimmt von mehreren einander widerstreitenden Motiven,
bleibt das Handeln solange blockiert, bis die definitive Entscheidung fiir ein

¥ WIE 1, 156£.



152 Katharina Krause

anderes Motiv und die damit verbundene Handlungsoption getallen ist. Im Not-
malfall aber werden ausgeschiedene Motive nicht mehr handlungswirksam. Die
damit verbundenen Handlungsalternativen stehen nicht mehr zur Wahl. Der
Handlungsspielraum verkleinert sich, indem sich das Handlungssubjekt bewusst
und fretwillig festlegt. Mit dieser Festlegung begibt es sich in einen Zustand der
Notwendigkeit — der woral necessity.

Moralische Notwendigkeit und die damit verbundene Selbstbeschrinkung
werden aber weder als Zwang noch als Einschrinkung empfunden. Paradoxer-
weise erfahrt das handelnde Subjekt eine Situation gesteigerter Autonomie: Nur
unter moralischer Notwendigkeit ist Ubereinstimmung des Handlungssubjek-
tes mit seinen handlungswirksamen Motiven moglich, welche ein in sich konsi-
stentes, bewusstes und freiwilliges Handeln gewihrleistet, das zurechenbar ist.
Erst durch bewusste Begrenzung der Vielzahl moglicher Beweggriinde kann das
Handlungssubjekt wirklich autonome Entscheidungen treffen und seine ezgenen
Handlungen vollziehen, die ihm individuell zugerechnet werden kénnen. Wer
sich nicht festlegt, besitzt im strengen Sinne keinen autonomen Willen, er bleibt
vielmehr unablissig hin- und hergerissen, und schlussendlich «entscheidet der
Zufall.

Mit der Festlegung des Willens durch vorausgehende Beweggriinde ist die
Inkonsistenz des dritten arminianischen Arguments, der Vorstellung von der
selbstbestimmenden Kraft des Willens, erwiesen. Edwards zeigt die Absurditit
der Vorstellung des Willens als causa sui mit Hilfe des schon bekannten Regres-
sarguments auf:* Soll der Wille sich selbst bestimmen, muss jedem freien Wahl-
akt ein weiterer freier Wahlakt héherer Ordnung vorausgehen, der den Inhalt
des Wahlaktes erster Ordnung festlegt — und dies ad infinitum. Auswegstrategien
scheitern; entweder wird der Wille durch eine Grosse jenseits seiner selbst be-
stimmt oder die Festlegung geschieht rein zufillig. Es zeigt sich: Autonomie im
Sinne einer ultimativen Kontrolle des Handlungssubjektes als causa sui ist nicht
moglich — Selbsttestlegung aut ein einzelnes Motiv oder ein Set der dem Wihlen
vorausgehenden Beweggrunde dagegen ist notig fiir autonomes und zurechen-
bares Handeln.

Die drei arminianischen Bedingungen fiir Freiheit und Verantwortlichkeit
sind widerlegt. Edwards hat die Formalbedingungen seines eigenen Freiheits-

»  WJE1,172.



Jonathan Edwards’ Beitrag zum Freiheitsdiskurs 155

begriffs positiv bestimmt mit Hilfe des Konzepts der moralischen Notwendig-
keit. Zum Zwecke der konkreten inhaltlichen Niherbestimmung seines Frei-
heitsbegriffes schliesst sich eine Reflexion iiber die Ausbildung menschlicher
Dispositionen an. Diese erlaubt eine weniger statische Anthropologie. Der
Rekurs auf die dispositionale Verfasstheit menschlichen Handelns ermoglicht
dartiber hinaus eine Beschreibung der mit der Einwirkung géttlicher Gnade
sich vollziechenden Prozesse in der menschlichen Seele, die zur Verwandlung
des Menschen und damit zur Verinderung seines Wollens und Handelns fiih-
ren. Unter der Einwirkung der Gnade, so Edwards’ Vorstellung, durchlauft der
Mensch eine Entwicklung, eine Art individuellen ordo salutis. Bevor Edwards’
Gnadenlehre und ihre Implikationen fir seinen Freiheitsbegriff beschrieben
werden konnen (IV.), bedarf es darum der Klarung seines Verstindnisses
menschlicher Dispositionen.

Der Gedankenschritt von der motivationalen Vorbestimmtheit des Wollens
hin zur Ausbildung von Dispositionen ergibt sich insofern, als handlungswirk-
same Motive und damit verbundene Handlungsalternativen nicht 1n jedem Fall
von neuem erwogen werden miissen. Im Laufe eines Lebens erweisen sich in
Entscheidungssituationen ihnlichen Zuschnitts bestimmte Beweggriinde wie-
derholt als die stirkeren. Die Entscheidung dariiber, welche Motive handlungs-
wirksam werden sollen, fallt zunehmend leichter, weil sie zur Gewohnheit wird.
Habitualisierte Entscheidungen tiber handlungswirksame Motive, die sich auf
Grund wiederholter Entscheidungsprozesse dhnlicher Art herausbilden, fith-
ren zur Ausbildung von Dispositionen. In ihrer motivationalen Struktur wirken
sich Dispositionen letztlich auf die Willensbildung aus. Sie geben dem Willen
immer wieder eine bestimmte Richtung.*

Mit der Berticksichtigung des dispositionalen Einflusses bei der Willens-
bildung wird ein Weg beschritten, der iiber die Beschrinkung auf die Formal-
bedingungen von Freiheit hinausweist. Denn wenn alternative Moglichkeiten,
umfassende Kontrolle, Abwesenheit von Zwang und die Identitit des Willens
mit sich selbst die alleinigen Faktoren sind, um Willens- und Handlungsfreiheit
zu beschreiben, dann bleiben die vorgeschlagenen Freiheitsbegriffe inhaltlich

3% Zur Diskussion um die Rolle von Motiven und Dispositionen in Edwards” Denken vgl.

S.H. Lee: The Philosophical Theology of Jonathan Edwards, Princeton 1988; O.D. Crisp:
Jonathan Edwards on the Divine Nature, Journal of Reformed Theology 3 (2009) 175-
201.



154 Katharina Krause

blass und Verantwortlichkeitszuschreibungen nicht nachvollziehbar. Indem
aber tber Motive bzw. ihre Habitualisierung in Gestalt von Disposition re-
flektiert wird, ist es moglich, iiber subjektive Gewissheiten — und damit kon-
krete Gehalte — nachzudenken. Im Folgenden ist aufzuzeigen, wie individuelle
Gewissheiten den Freiheitsgebrauch leiten und dieser dadurch eine inhaltlich
bestimmte Fillung erhalt.

IV

Mit der Beriicksichtigung der motivational-dispositionalen Struktur des Wol-
lens ist die Frage nach dem inneren seelischen Leben eines Menschen gestellt.
Zu kliren ist, wie Denken und Wollen, Verstand und Wille, (KopH und Herz
zusammenwirken, und welche Rolle dabei subjektiven Gewissheiten zukommt.
Edwards” Auffassung tiber die menschliche Seele ist in ihren Grundannahmen
traditionell:’” Mensch und Tier teilen die sinnlichen Vermogen,” Verstand und
Wille kommen allein dem Menschen zu.” Edwards vertritt allerdings im Gegen-
satz zu seinen Zeitgenossen — etwa Charles Chauncey, seinem rationalistischen
Antipoden wihrend des Great Awakening — kein hierarchisches Modell, wonach
der Wille dem Diktat des Verstandesurteils folgt. Ihm liegt an der prinzipiellen
Moglichkeit eines gleichberechtigten Zusammenspiels von Kopf und Herz.
Edwards betont, dass Wille und Verstand in einem reziproken Verhaltnis zuein-
ander stehen, sich in ihrer Ausrichtung gegenseitig beeinflussen und somit beide
dem Handeln eine Richtung geben. Um diesen Gedanken plausibel zu machen,
bedarf es mehrerer gedanklicher Differenzierungen, bisweilen auch der Umpri-
gung von klassischen Begtiffen. Uniibersichtlich wird die Gedankenfiihrung
dann, wenn Edwards den abstrakten Sprachduktus verldsst, um sich stattdessen
der Eingingigkeit bildhafter Sprache zu bedienen. So steht der <Kopb fiir den
Verstand oder die Rationalitit. Mit dem Herzen> dagegen sind sowohl Getiihl
und Emotionalitit als auch das Willensvermdégen bezeichnet.

Eine erste unkonventionelle Begriffsbestimmung betrifft den Verstand, der
weiter gefasst wird als im herkémmlichen Sinne: «the understanding must be

37

Vgl. J.R. Fulcher: Puritans and the Passions. The Faculty Psychology in American Puri-
tanism, Journal of the History of the Behavioural Sciences 9 (1973) 123-139; ]. Hoopes:
Edwards’s Religious Psychology, The Journal of American History 69 (1983) 849-865.

® Vgl WIE 22, 90.

¥ Vgl WIE 14, 195; WJE 22, 90f.



Jonathan Edwards’ Beitrag zum Freiheitsdiskurs 155

taken in a larger sense, as including the whole faculty of perception or ap-
prehension, and not merely what is called reason or judgement»* Die Titig-
keit des Verstandes in Edwards’ Sinne ist ganz allgemein als ein Inne- oder
Gewisswerden zu verstehen. Das Vernunfturteil ist Teil der so gefassten Ver-
standestatigkeit. Es hat Anteil an der Willensbildung, leitet aber nur anteilig die
Priferenzen. Ausschlag fur einen Willensakt gibt die Gesamtheit aller Motive:
Gefiihle, Eindriicke, Vernunfturteile und subjektive Gewissheiten — der Ver-
stand im weiteren Sinne.

Die Vielfalt méglicher Motive wird in Miscellany 782*' in zwei Arten des Wis-
sens im weiteren Sinne klassifiziert: Spekulatives Wissen ist «mere cogitation»,
oder «mental reading» durch das «understanding, or what is figuratively called
the head».* Demgegentiber bildet das «ensible knowledges eine eigene Art des
Wissens, «which is more properly called apprebension, where the mind has a direct
ideal view ot contemplation of the thing thought of»* Diese Art des Wissens ist
Erfahrungswissen und von einer eigenen Sinnlichkeit, die mit den Eindriicken
durch die konventionellen finf Sinne nicht vergleichbar ist. Es kommt einem
subjektiven Inne- oder Gewisswerden gleich, das sich bei der Wahrnehmung
eines Objektes oder einer Situation einstellt; ein «inward tasting or feeling of
the sweetness or pleasure, bitterness or pains».* Edwards verortet es bildlich
gesprochen im Herzen.* Dem Kopfwissen entspricht die rationale Erkenntnis,
dem Herzwissen die subjektive Gewissheit.

Beide Vollzugsweisen des Wissens sind wechselseitig aufeinander bezogen.
Die Beziehung zwischen ihnen stellt Edwards mit Hilfe des wense of the heart:

40

oder «ense of the mind*® her. Dieser Herzenssinn ist neben Verstand und Wille

ein Drittes. Er ist selbst kein Vermd&gen, sondern vielmehr eine Hilfskonstruk-
tion, mit der Erwerb und Vollzug menschlichen Wissens adiquat beschrieben
werden kénnen. Wissen im umfassenden und ganzheitlichen Sinne Edwards’

“ o WJE 1, 148.

M WJE 18, 452-466.

2 WJE 1, 458.

42 WJE 1, 458f. (Kursivsatz im Original).

H WIE 1, 458.

¥ WJE 18, 458f.

% Edwards’ Terminologie ist nicht eindeutig; soweit ich sehe, sind sense of the heart in WJE 2
und sexse of the mind in den Misc. WJE 13, 286.428.463 der Sache nach dasselbe und werden
austauschbar verwendet.



156 Katharina Krause

baut sich auf aus Kopf- und aus Herzwissen, aus rationaler Erkenntnis und Ver-
standesurteilen, subjektiver Erfahrung und individuellen Gewissheiten. Mit der
Hilfskonstruktion des Herzenssinns wird ein Doppeltes sicher gestellt: Ein so
verstandenes Wissen orientiert nicht nur das Verhalten, indem es motivational
Einfluss nimmt auf das Wollen und sich gegebenenfalls sogar zu Dispositionen
habitualisiert.*’ Die Konstruktion des Herzenssinns lisst ebenso die Vorstellung
einer Einwirkung in die entgegengesetzte Richtung zu, etwa wenn sich die zu
Dispositionen habitualisierten Motive durch den Einfluss besonders prigen-
der Erfahrung verindern. Weil Dispositionen wie ein Filter wirken, fihrt deren
Verinderung zu Modifikationen des Wollens und infolgedessen auch des Ver-
haltens. Diese Wechselseitigkeit des Einflusses vermittelst des ense of the hearts
bildet fiir Edwards eine wichtige Voraussetzung seines Nachdenkens tiber die
Einwirkung géttlicher Gnade auf den Menschen. Denn sie erlaubt die Vorstel-
lung, wonach bestimmte bedeutsame Erfahrungen Wahrnehmung und Erleben
so stark beeinflussen, dass sich die Grundorientierung des Menschen und also
sein Verhalten von Grund auf dndert.

Das Konzept des Herzenssinns wird in Refigions Affections ausgebaut.®® Der
Akzent liegt nun stirker auf den Affekten, den nach aussen hin wahrnehmba-
ren Auswirkungen des gegenseitigen Einflusses von Verstand und Wille. Aftek-
te sind nicht mit Passionen oder Begierden zu verwechseln, die als Motivation
auf das Wollen Einfluss nehmen. Sie sind vielmehr in anderer Richtung die
Veridusserlichung des komplexen Wechselgeschehens zwischen Verstand, Wil-
le, Herzenssinn und Disposition im Innenleben der menschlichen Seele.”” Als
solche sind sie der Indikator fiir die Grundorientierung des Menschen und dar-
um Edwards” Schlussel zur Beurteilung von wahrer und falscher Frommigkeit
wihrend des Great Awakening, Sie lassen erkennen, ob heilige oder stindige
Grundorientierungen Wollen und Handeln bestimmen.”

T WJE 1, 148.
% WJE 2, 96ff.
“  Eine adiquate Ubersetzung des Begriffes affectionss bei Edwards ist schwierig. Trotz der
mit dem deutschen Wort Affekte> verbundenen moglichen Missverstindnisse behalte ich
diese Ubersetzung bei, da sie in die deutschsprachige Edwards-Forschung eingefiihrt wur-
de, vgl. C. Schréder: Glaubenswahrnehmung und Selbsterkenntnis. Jonathan Edwards’
theologia experimentalis (FSOTh 81), Gottingen 1998, 98-121.

Edwards skizziert hier Ansitze zur Losung des Leib-Seele-Problems, weil die Affekte sei-

ner Ansicht nach direkten Einfluss auf die Kérpersifte haben und dadurch wiederum als

50



Jonathan Edwards’ Beitrag zum Freiheitsdiskurs 157

Als Teilergebnis von Edwards’ Psychologie ist festzuhalten: Menschliches
Erleben und Verhalten vollzieht sich nicht nach einem einfachen Reiz-Reak-
tions-Schema. Sie sind verinderlich, weil sich Herzenseindruck und Dispo-
sitionen verwandelnd auf sie auswirken koénnen. Erleben und Handeln sind
darum nicht ein fir allemal festgeschrieben. Edwards zeichnet mit Hilfe des
Herzenssinnes ein ganzheitlicheres, dynamischeres und damit realistischeres
Bild von der menschlichen Seele als seine Zeitgenossen: Erfahrungen gehen
nicht spurlos am Menschen voriiber; sie kénnen sich auf sein Wollen, Empfin-
den, Denken und Handeln auswirken und haben darum einen die menschliche
Grundorientierung prigenden Charakter.

Edwards’ Psychologie wird allererst zur #heologischen Psychologie durch ihte
Verortung in der Soteriologie, d.h. unter Bezug auf die Erbstinden- und Erlo-
sungslehre: Bei seiner Erschaffung wurde der Mensch dazu bestimmt, in enger
Gemeinschaft mit seinem Schopfer zu leben. Doch die Stinde tritt in die Welt
und errichtet ihre Herrschaft iber die Menschen. Sie verdirbt seine von Gottes-
liebe bestimmte Grundorientierung, indem sie seine geistlichen Dispositionen
zerstort. Durch das enge Zusammenspiel von Dispositionen und Vermdgen
iiber den Herzenssinn sind Verstand und Wille ebenfalls betroffen und von der
Stinde korrumpiert.” Sie funktionieren, aber sie sind permanent fehlbestimmt.
Allerdings kann die Siinde der prinzipiellen Funktionsfahigkeit und Verwandel-
barkeit von Verstand und Wille nichts anhaben™ — eine wichtige Voraussetzung
fir das transformierende Wirken der gottlichen Gnade. Die Erfahrung, die
einen solch starken Eindruck in der menschlichen Seele hinterlasst, dass sie zur
umfassenden Verwandlung des Menschen fiihrt, ist die Konversionserfahrung.

Bei der Bekehrung vermittelt sich durch den supranaturalen Einfluss des
«divine and supernatural light»” eine besondere Art des «ensible knowledges,™ das
sich inhaltlich gegeniiber dem nattrlichen «ensible knowledger dadurch auszeich-
net, dass es einen «sense of the divine or spiritual excellency of the things of
religion»” und insbesondere des Versohnungswerks Christi gewihrt. Dieser

Antrieb auf die Bewegungen des Korpers wirken.
' WJE 19, 344f; vgl. auch A.C. Guelzo: Learning is the Handmaid of the Lord. Jonathan
Edwards, Reason, and the Life of the Mind, Midwest Studies in Philosophy 27 (2004) 8.
2 WJE 25, 613f.
» Vgl die gleichnamige Predigt «A Divine and Supernatural Light» WJE 19, 405-426.
* WJE 18, 461.
»  W]JE 18, 465.



158 Katharina Krause

neue, durch Gottes Geist gewirkte Eindruck hinterlisst einen wew sense of the
heart,,”® der Dispositionen, Verstand und Wille neu ausrichtet.’” Die gesamte
Grundorientierung des Menschen dndert sich. In der traditionellen Sprache
der christlichen Uberlieferung heisst das: Es ereignet sich analog zum ersten
Schoptungsakt eine Wiedergeburt. Der Mensch wird, wie er zu Anfang war; fiir
Edwards ein Geschopf in Gemeinschaft mit dem sich offenbarenden Schop-
fergott. Sinn und Ziel der Schopfung sicht Edwards in Gottes Mitteilung —
communication — seiner Herrlichkeit an die Schopfung™ Jenseits der kommuni-
kativen Gemeinschaft mit Gott herrscht Gottesferne und Selbstentfremdung,
Die erneute Mitteilung des Geistes Gottes bei der Bekehrung und die damit
verbundene, richtiggehend leiblich® vorgestellte Transformation der mensch-
lichen Vermoégensstruktur fithren den Menschen zu seiner urspriinglichen
schopfungsgemaissen Bestimmung. Edwards bezeichnet diesen Prozess auch
als «uiting,” weil die Vermogen, Dispositionen und der Herzenssinn neu auf
die kommunikative Beziehung mit Gott hin ausgerichtet werden.

Damit vertritt Edwards weder das Fretheitskonzept zeitgenossischer noch
moderner Libertarier, denn das Selbst verwirklicht sich nicht selbst, es wird
vielmehr verwirklicht. Selbstverwirklichung herrscht erst bei Ubereinstimmung
des Selbst mit seiner urspriinglichen Bestimmung und ist paradoxerweise ein
Widerfahrnis. Edwards’ Freiheitsbegriff ist demnach in einem doppelten Sin-
ne zu prazisieren: Die formale Bestimmung von Fretheit, wonach freies Han-
deln da gegeben ist, wo die Beweggriinde des Menschen mit seinen Handlun-
gen ubereinstimmen, wo er also genau das verwirklichen kann, was er seiner
Grundorientierung entsprechend verwirklichen will,”! ist erginzungsbedurftig,
Denn damit ist noch nicht gewihrleistet, dass Entscheidungen und die daraus
resultierenden Handlungen tatsichlich frei sind. Denkbar ist, dass sie aus ei-
ner Grundorientierung resultieren, die der von Gott gegebenen Bestimmung
entgegen steht. Wollen und Handeln sind versklavt, da von fehlgeleiteten Ge-
wissheiten iber Gott und sein Verhiltnis zum Menschen bestimmt. Erst der zu

% Val. WJE 2, 272; W]E 25, 303.

7 WIE 13, 462.

% Vgl. «The End of Creation», WJE 8, 405-538.

* WIJE 17, 178: «The change of man from a sinner to a saint is not a moral, but a physical
change.»

“  WJE 18, 53.

@ Val. WJE 1, 164.



Jonathan Edwards’ Beitrag zum Freiheitsdiskurs 159

Gott bekehrte Mensch geniesst nach Edwards wirkliche Freiheit, inbaltlich be-
schrieben in der drastischen Sprache des Erweckungspredigers als «a freedom
from the cruel chains of sin and the devil, a perfect freedom from condemna-
tion to eternal punishment, a freedom from the tormenting galls of conscience
and twinges of one’s own heart — the inward start, dreadful sound, and uneasy
internal pain that an accusing conscience gives — a freedom from the restless
fears of dying, of being judged and being damned.»*

Es bleibt abschliessend die Frage nach dem Wesen und Wirken der gottli-
chen Gnade zu stellen: Versetzt Gott den Menschen nicht dadurch in Unfrei-
heit, dass sowohl ein Leben in schopfungsgemisser Existenz als auch ein Leben
in Gottesferne allein von seiner Gnade abhingen? Besteht ein freiheitsrelevan-
ter Unterschied zwischen dem mit Gottes gnadenhaftem Einfluss gegebenen
Determinismus auf der einen und fretheitsbeschrinkender Kontrolle oder Ma-
nipulation auf der anderen Seite? Edwards legt zwar dar, wie sich der Einfluss
der Gnade Gottes auf menschliches Wollen und Handeln denken ldsst. Der
Gewinn ist ein angemesseneres, weil weniger statisches Menschenbild und eine
weiterreichende Bestimmung von Freiheit und Verantwortlichkeit, die tiber die
Beschreibung der Formalbedingungen auch eine konkrete inhaltliche Fillung
beider Begriffe zulisst. Dass sich aber das Wirken der géttlichen Gnade kate-
gorial von negativen Einflissen manipulativer Art unterscheidet, wird im Ein-
zelnen nicht nachgewiesen. Dabei lige ein schopfungstheologisches Argument
nahe: Gottes Gnade ist darum nicht mit Manipulation gleichzusetzen, weil sie
den Menschen zu seinem eigensten Wesen in Schopfungsgemassheit zurtick-
fihrt. Demgegentber ist jegliche Form freiheitsbeschrinkender Kontrolle oder
Manipulation im Kern eine Entfremdung des Selbst. Durch Gottes Gnade be-
stimmtes Sein ist eigentliches Sein als Sein jenseits von Selbstentfremdung

Es mag sein, dass sich fiir einen Puritaner im 18. Jahrhundert die Notwen-
digkeit eines solchen Beweisganges nicht stellt — auch in einer Situation, in der
dieses Weltbild ersten kritischen Anfragen von Seiten englischer Frihaufklirer
ausgesetzt ist. Gottes Gnade ist fir Edwards auch dann nicht zu hinterfra-
gen, wenn der souverin handelnde Gott sie entzieht und so dem Ubel freien

82 WJE 10, 626. Wie Edwards hat sich auch Luther nicht auf die bloss formalen Bedingun-
gen von Freiheit beschrinkt, wie sie etwa in «De servo arbitrio» beschrieben werden. Die
inhaltliche Konkretion von Freiheit beschreibt Luther in «Von der Preiheit eines Christen-
menschen».



160 Katharina Krause

Lauf lisst. Auch im Entziehen der Gnade wirkt Gott stets das Gute; selbst
wenn dies auf Kosten von Geschopfen geht, die der Erlosung nicht teilhaftig
werden.” In seiner Heiligkeit bleibt der gottliche Ratschluss gerecht und gut
— uber die eigenen biographischen Widerstinde hinweg.** Edwards vertritt im
Kern klassisch-calvinistische Positionen, auch wenn diese in einer originellen
Neufassung vorgetragen werden. Denn gegen die mit dem Arminianismus her-
aufziehenden Gefahren eines Voluntarismus, der zu unterschiedlichen Auspri-
gungen eines Heilssynergismus fihren muss, sieht er im orthodoxen Calvinis-
mus ein wirksames Gegenmittel.

Trotzdem ist der Ansatz bei den Entwicklungsmoglichkeiten der mensch-
lichen Seele offen fiir den Anschluss von Uberlegungen, die die angedeuteten
Schwierigkeiten zu vermeiden suchen. Theologische Freiheitstheorien, die an
Edwards anschliessen, mussten erstens die Frage nach der Vereinbarkeit von
Fretheit und Determinismus noch starker auf die Eigenart gottlichen Wir-
kens hin zuspitzen. Um zweitens dennoch an der Bezogenheit menschlichen
Handelns auf Gottes Wirken festhalten zu kénnen, sind eine Anthropologie
sowie eine Schoptungstheologie hilfreich, die anstelle der eher statischen Vor-
stellung von Mensch und Welt, wie sie von philosophischen Freiheitstheore-
tikern implizit vorausgesetzt wird, den Menschen als ein entwicklungsfahiges
Wesen innerhalb eines guten und zielgerichteten Schopfungsprozesses veror-
tet. Dieser ist in seinem Fortgang vom Willen des Schopfers zu vollendeter
Gemeinschaft mit seinen Geschopfen bestimmt. Dem Menschen eréftnen
sich Handlungsmoglichkeiten, entsprechend seiner Einsicht in die Gute und
Zielgerichtetheit dieses Prozesses: Der Handlungsspielraum des Menschen
verringert sich, je offenbarer ihm Gottes Gemeinschaftswille in seiner Be-
deutsamkeit fir die eigene Biographie ist. Handlungen, die gegen den Ge-
meinschaftswillen Gottes verstossen, sind dann keine Option mehr, und zwar
aus Grinden der Finsicht. Diese Einschrinkung der Handlungsalternativen
wird allerdings als gesteigerte Autonomie erlebt, weil der Mensch mehr und

¢ Vgl WJE 1, 397ff. Ein strukturell dhnlich gelagertes Problem ergibt sich auch in Luthers
«De servo arbitrio» mit der Denkfigur des verborgenen gottlichen Willens.

# WJE 16, 792: «And there has been a wonderful alteration in my mind, with respect to the
doctrine of God’s sovereignty, from that day to this; so that I scarce ever have found so
much as the rising of an objection against God’s sovereignty, in the most absolute sense, in
showing mercy on whom he will show mercy, and hardening and eternally damning whom
he will.»



Jonathan Edwards’ Beitrag zum Freiheitsdiskurs 161

mehr aus dem Bewusstsein dessen handelt, was seine Bestimmung von jeher
gewesen Ist.

Ein solches Vorgehen hat drei Vorteile: 1. Fretheit ist auch inhaltlich niher
bestimmt als Existenz in der Gewissheit Giber den Gemeinschaftswillen des
Schopfers. Auf Grund dieser Gewissheit bleiben Verantwortlichkeitszuschrei-
bungen nicht blass, weil ganz konkret beschreibbar ist, was es heisst, seiner
Verantwortung gerecht zu werden: Das Handeln in einer gegebenen Situation
lisst sich als gemeinschaftsférdernd oder gegen schon bestehende Gemein-
schaft verstossend evaluieren. 2. Dartiber hinaus erfihrt sich der Mensch beim
Innewerden des Gemeinschaftswillens Gottes nicht als manipuliert oder kon-
trolliert. Denn diese Erschlossenheit durch das Wirken der gottlichen Gnade
ist letztlich Offenbarung. Inhalt der Offenbarung ist sein wahres Sein, seine
schépfungsgemisse Bestimmung, in der der Mensch ganz bei sich selbst und
bei Gott ist. Als solche ist Offenbarung das Gegenteil von Manipulation, weil
sic wahres Sein er6ffnet, wihrend Manipulation Selbstentfremdung durch
Fremdbestimmung ist. 3. Schliesslich ist ein Ansatz, der das Weltgeschehen
als Prozess beschreibt und den Menschen innerhalb dieses Prozesses verortet,
Edwards Denken nicht fremd, ist dieses doch seiner Struktur nach konsequent
heilsgeschichtlich.

Abstract

Vor dem Hintergrund moderner philosophischer Ansitze betrachtet, weist Edwards’
Losung der Frage nach der Vereinbarkeit von Freiheit, Verantwortung und Determi-
nismus in Freedom of the Will (1753/54) iber das Konzept der anoralischen Notwendig-
keiv Parallelen zum modernen Freiheitsdiskurs auf, unterscheidet sich aber von diesem
grundsitzlich in seinem eindeutigen Bekenntnis zu einem theologischen Determinis-
mus. Dass dieser nicht freiheitsbeschrinkend ist, beweist Edwards mit Hilfe einer am
traditionellen Calvinismus orientierten Gnadenlehre, die in Gestalt einer theologischen
Psychologie tiber die Ausbildung menschlicher Dispositionen reflektiert und dadurch
einen Freiheitsbegriff ermdglicht, der nicht nur formal, sondern auch inhaltlich be-
stimmt ist. Damit wird ein Weg beschritten, der weiteres theologisches Nachdenken
tiber das Verhiltnis von Schépfergott und menschlicher Freiheit anregt.



162 Katharina Krause

In Freedom of the Will (1753/54) Edwards reconciles determinism, freedom and re-
sponsibility. A comparative approach shows both the parallels of Edwards’ concept of
«moral necessity> to modern philosophical theories of liberty and the differences which
are grounded in Edwards’ premise of theological determinism. That this premise does
not outweigh human freedom is shown by Edwards’ version of classical Calvinist con-
cepts of grace shaped as a theological psychology which reflects on the development
of human habits and dispositions. Thereby Edwards not only describes freedom for-
mally but also with regard to its possible contents. Edwards’ understanding of human
freedom gives a new dimension to the topic facilitating further reflection on the rela-
tonship between God’s liberty as creator of all things and human freedom.

Katharina Kranse, Tubingen



	Jonathan Edwards' Beitrag zum Freiheitsdiskurs

