
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 2

Artikel: Göttliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther : ein
Beitrag zu den Begründungsstrukturen reformatorischer und
paulinischer Ethik

Autor: Maschmeier, Jens-Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Göttliche und menschliche Gerechtigkeit
bei Paulus und Luther

Ein Beitrag zu den Begründungsstrukturen
reformatorischer und paulinischer Ethik1

Person und Werk Martin Luthers sind für protestantische Theologie von
grundlegender und zentraler Bedeutung. Dies gilt insbesondere für die

Rechtfertigungslehre, die der Reformator in Auseinandersetzung mit bestimmten

Formen und Auffassungen der spätmittelalterlichen Kirche entwickelte. Die

Rechtfertigungslehre ist der «articulus stantis et cadentis ecclesiae»2. Mit ihm
steht und fallt alles, an ihm entscheidet sich Wohl und Wehe aller Glaubensaussagen.

Luther gelangt zu seinem Verständnis von Rechtfertigung durch die

Lektüre der Bibel, insbesondere der Paulusbriefe. Nach seinem Selbstzeugnis

aus dem Jahr 1545 verhilft Rom 1,17 ihm entscheidend dabei, Gerechtigkeit
als eine solche zu verstehen, die Gott dem Menschen schenkt (iustitia passi-

vä). An der Vorstellung, Gott fordere eine Gerechtigkeit (iustitia activa), die der

Mensch nicht erfüllen könne, war er schier verzweifelt.3 Paulus verhilft Luther

zur reformatorischen Erkenntnis der umsonst und ohne menschliches Zutun

geschenkten Rechtfertigung aus Glauben: «Der Gerechte wird aus Glauben

leben» (Rom 1,17). Der Apostel ist Kronzeuge der Theologie des Reformators.

1 Ich danke meinem Kollegen Markus Höfner für eine kritische Lektüre des Manuskripts
und viele wertvolle Hinweise.

2 So auch verschiedene Neutestamentier, z.B. E. Lohse: Christus, des Gesetzes Ende? Die

Theologie des Apostels Paulus in kritischer Perspektive, ZNW 99 (2008) 18-32 (32). Vgl.
auch H.-J. Eckstein: «Gott ist es, der rechtfertigt». Rechtfertigungslehre als Zentrum
paulinischer Theologie?, ZNT 14 (2004) 41-48 (42); P. Stuhlmacher: Gerechtigkeit Gottes bei
Paulus (FRLANT 87), Göttingen 1965, 236.

3 Vgl. M. Luther: Vorrede zum ersten Band der Wittenberger Ausgabe der lateinischen
Schriften (1545). Übersetzung von M. Beyer, in: Martin Luther: Lateinisch-Deutsche
Studienausgabe Bd. 2, hg.v. J. Schilling, Leipzig 2006, 491-509 (505-507). Allerdings scheitert
Luther nicht an seinem Tun, sondern daran, dass er sein Tun nicht durch Gottesliebe,
sondern durch Selbstliebe (und damit durch Gotteshass) motiviert sieht. Er ist wie Paulus

davon überzeugt, dass er «untadelig» in seinem Gehorsam ist, nur ist dieser - anders als bei
Paulus - nicht Ausdruck seiner Gottesliebe.

ThZ 2/68 (2012) S. 117-138



118 Jens-Christian Maschmeier

Angesichts der Bedeutung des Paulus für Luther verwundert es nicht, dass

das Aufkommen der New Perspective on Paul, die die Identität Luthers mit
dem Apostel in vielen Punkten kritisch hinterfragt,4 protestantische Theologie

vor ein Problem stellt. Kritik macht sich nicht nur aus der exegetischen,5

sondern auch aus der systematisch-theologischen Zunft geltend. So kommt
z.B. Wilfried Härle anders als die New Perspective in einem Vergleich Luthers
mit Paulus zu dem Schluss, dass es trotz einiger Unterschiede eine grundlegende

Übereinstimmung zwischen Apostel und Reformator gibt, insbesondere

hinsichtlich der Zuordnung göttlichen und menschlichen Handelns und
hinsichtlich ihrer Sicht auf das Gesetz.6 In diesen wichtigen Punkten, die das

Verständnis von Rechtfertigung betreffen, darf es anscheinend keine grundlegende

Differenz zwischen Luther und Paulus geben.

In diesem Aufsatz geht es mir nicht darum, die vielfältige Kritik an der New

Perspective im Einzelnen zu diskutieren. Vielmehr möchte ich mich als Neu-
testamentler mit dem Rechtfertigungsverständnis gegenwärtiger lutherischer

Theologie am Beispiel Härles kritisch auseinandersetzen. Diese Diskussion

ermögücht und erfordert zugleich einen Blick auf die spezifischen Konturen
des paulinischen Verständnisses von Rechtfertigung: Es soll gezeigt werden,
dass das «lutherische» Bemühen, die Glaubenden als Subjekte ihres Handelns

4 Aus der Fülle der Literatur sei hier nur auf drei Klassiker verwiesen: J.D.G. Dunn: The
New Perspective on Paul, in: ders.: Jesus, Paul and the Law. Studies in Mark and Gala-

tians, Louisville 1990, 183-214; E.P. Sanders: Paul and Palestinian Judaism. A Comparison
of Patterns of Religion, London 1977; K. Stendahl: Paul among Jews and Gentiles and
other Essays, Philadelphia '1979. Vgl. auch folgende Sammelbände: M. Bachmann (Hg.):
Lutherische und Neue Paulusperspektive. Beiträge zu einem Schlüsselproblem der
gegenwärtigen exegetischen Diskussion (WUNT 182), Tübingen 2005; J.D.G. Dunn: The New
Perspective on Paul (WUNT 195), Tübingen 2005.

5 Siehe z.B. F.W. Horn: Die Darstellung und Begründung der Ethik des Apostels Paulus

in der new perspective, in: ders./R. Zimmermann (Hg.): Jenseits von Indikativ und Imperativ.

Kontexte und Normen neutestamentlicher Ethik Bd. I (WUNT 238), Tübingen 2009,
213-231; Ch. Landmesser: Umstrittener Paulus. Die gegenwärtige Diskussion um die pau-
linische Theologie, ZThK 105 (2008) 387-410. Vgl. auch die Beiträge in: D.A. Carson u.a.

(Hg.): Justification and Variegated Nomism. Volume II: The Paradoxes of Paul (WUNT
11/181), Tübingen 2004.

6 Vgl. W. Härle: Paulus und Luther. Ein kritischer Blick auf die <New Perspective), ZThK
103 (2006) 362-393. Vgl. auch T. George: Modernizing Luther, Domesticating Paul:
Another Perspective, und H. Blocher: Justification of the Ungodly (Sola Fide). Theological
Reflections, beide in: D.A. Carson u.a. (Hg.): Justification (Anm. 5), 437-463; 465-500.



Göttliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 119

so weit wie möglich zurückzudrängen — damit soll jede falsche Motivation
beim Handeln, insbesondere jeglicher Versuch erneuter Selbstrechtfertigung
des Glaubenden ausgeschlossen werden - die von Gott gegebene Würde
menschlichen Tuns letztendlich untergräbt und das für Paulus unproblematische

Subjekt-Sein7 der Glaubenden nicht ernst genug nimmt. Wenn Paulus

und Luther auch darin übereinstimmen, dass menschliches Tun den Menschen

vor Gott nicht (mehr) gerecht machen kann, so besteht hinsichtlich der

Zuordnung göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit keine Identität zwischen

Apostel und Reformator.

Zum Vorgehen: In einem ersten Abschnitt (1.) sollen die Voraussetzungen,

unter denen Paulus und Luther zu ihrem Rechtfertigungsverständnis gelangen,

skizziert werden.8 Die hier zu Tage tretenden Unterschiede machen eine

Identität des Reformators mit dem Apostel hinsichtlich der Bewertung des

Gesetzes und der Verhältnisbestimmung von menschlicher und göttlicher
Gerechtigkeit zumindest fragwürdig. Diese Verhältnisbestimmung und die damit
verbundenen Fragen, inwiefern die Glaubenden eigenständige Subjekte ihres

Tuns sind und welche Bedeutung dem Gesetz zukommt, stehen auch in den

folgenden Abschnitten im Vordergrund: im zweiten Abschnitt (2.) — nach

einem Blick auf Aussagen Luthers zu diesen Themen — im Gespräch mit der Po-

7 E. Gräb-Schmidt: Die Bedeutung reformatorischer Einsichten für die ethische Urteilsbil¬

dung der Gegenwart, ZThK 107 (2010) 479-504, hat jüngst darauf aufmerksam gemacht,
dass die lange Zeit vorherrschende Gleichsetzung von menschlicher «Autonomie mit der

Sünde der Hybris» für die «Durchdringung des Verhältnisses von Selbstbestimmung und
Freiheit» nicht gerade hilfreich gewesen ist und «einer ethischen Wirksamkeit, die weder
auf das selbstbestimmte Subjekt noch auf die Möglichkeit der Orientierung am Guten und
Gerechten verzichten kann», eher im Wege steht (a.a.O. 481 f.). Für den ethischen Diskurs
ist es notwendig, den Glaubenden als selbstbestimmtes Subjekt wiederzugewinnen. Gräb-
Schmidt versucht zu zeigen, dass dies gerade unter Rückgriff auf das reformatorische
Freiheitsverständnis möglich ist. Ich stimme mit ihr darin überein, dass Ethik unter Absehung
der Glaubenden als selbstbestimmte Subjekte ihres Tuns letztendlich nicht begründbar
oder praktizierbar ist, gehe allerdings von der Annahme aus, dass ein Rechtfertigungsverständnis,

das die erneute Selbstrechtfettigung der Glaubenden um jeden Preis zu verhindern

versucht, letztendlich immer in der Gefahr steht, die Glaubenden als Subjekte ihres
Handelns zu marginalisieren.

8 Ausser Acht gelassen bleibt dabei die Frage nach einer Entwicklung des jeweiligen Recht¬

fertigungsverständnisses. Zu einer Entwicklung bei Paulus vgl. G. Theißen: Die Bekehrung
des Paulus und seine Entwicklung vom Fundamentalisten zum Universalisten, EvTh 70

(2010) 10-25.



120 Jens-Christian Maschmeier

sition Härles, im dritten Abschnitt (3.) in der Exegese von Phil 2,12f. Letztere

wird exemplarisch zeigen, dass sich der an Jesus als Messias glaubende Paulus

in der Zuordnung göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit nicht wesentlich

vom Pharisäer Paulus unterscheidet. Ein kurzer Rück- und Ausblick schliesst

diesen Aufsatz ab (4.).

1. Unterschiedliche Ausgangslagen: Lfahrung derAnfechtung (Luther) undproleptische

Offenbarung des eschatologischen Gerichtsurteils (Paulus)

Martin Luthers Theologie hat nach seinem eigenen Bekunden ihre Wurzel in
der Anfechtung: Es ist der um sein Seelenheil bangende Mönch, der bei der

Lektüre des ersten Kapitels des Römerbriefes entdeckt, dass Gottes Gerechtigkeit

rettende Gerechtigkeit, ihr Zuspruch Gabe Gottes ist.9 Diese Einsicht gibt
Luther die Heilsgewissheit, die er durch und trotz seines eigenen Tuns nicht

erlangt hat. Evangelium bedeutet für ihn die Erfahrung des bedingungslosen

Angenommenseins. Ohne einen eigenen Verdienst spricht Gott den Menschen

gerecht.
Die Erfahrung der Anfechtung ist für Luther die Grundvoraussetzung

dafür, etwas über den Glauben sagen zu können.1" Auch seine Unterscheidung
zwischen Gesetz und Evangelium hat hier ihren Ursprung. Während der
vornehmste Gebrauch des Gesetzes darin besteht, den Menschen seiner Sündhaftigkeit

zu überführen (usus elenchthicus legis) und ihn so in die Anfechtung zu
treiben, verkündet das Evangelium den «fröhlichen Wechsel»: Für die Glaubenden

wird Chrisü fremde Gerechtigkeit zur eigenen. In ihr sind sie gerechtfertigt.
Gesetz und Evangelium sind zwei verschiedene Weisen, wie das Wort Gottes

dem Menschen begegnet. Sie sind zugleich die beiden existentiellen Dimensionen

des Menschseins.11

M. Luther: Vorrede (Anm. 3), 505-507.
10 In polemischer Abgrenzung zu den «scholastischen Disputierern» schreibt Luther: «Dabei

ist es doch ganz unmöglich, dass jemand recht über den christlichen Glauben schreibt
oder das recht Geschriebene gut versteht, sofern er nicht bisweilen, wenn ihn die Ängste

bedrängen, den Geist des Glaubens innerlich gespürt hat» (Brief Luthers an Papst Leo
X. Abhandlung über die christliche Freiheit [1520]. Ubersetzung von F. Rädle, in: Martin
Luther: Lateinisch-Deutsche Studienausgabe Bd. 2, hg.v. |. Schilling, Leipzig 2006, 101-185

[121]). Voraussetzung für die Erfahrung des Geistes des Glaubens sind die eigenen Ängste.

Einige Zeilen später spricht Luther «von schweren Anfechtungen aller Art», die das, was er
über den Glauben schreibt, gegenüber den scholastischen Theologen qualifiziert (ebd.).

" A. Peters: Gesetz und Evangelium (HST 2), Gütersloh 1981, 36-38.



Göttliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 121

Der lutherische Bischof und Gelehrte Krister Stendahl hat nun darauf
aufmerksam gemacht, dass Paulus - anders als Luther — ein robustes Gewissen

gehabt habe.12 Es ist nicht der um sein Seelenheil bangende, sondern der sich

seiner untadeligen Toraobservanz bewusste und darin selbstbewusste Pharisäer,

dem sich Christus vor Damaskus offenbart. Hier erlangt Paulus nicht eine

Heilsgewissheit, die er vorher durch das Tun der Toragebote vergeblich
sicherzustellen suchte. Vielmehr wird der Verfolger der jüdischen Christusgläubigen

zum Völkerweltmissionar berufen (vgl. Gal 1,10-24). Nach Stendahl ist deshalb

die Frage nach der Rechtfertigung im eschatologischen Endgericht der Frage

der Inklusion nichtjüdischer Christusgläubiger in das eschatologische Gottesvolk
unterzuordnen.11 In dieser (neuen) Perspektive ist die Rechtfertigungslehre
Instrument der Missionsstrategie des Paulus. Sie dient dazu, deutlich zu machen:

Nichtjüdische Christusgläubige müssen nicht durch körperliche Beschneidung

zum Judentum konvertieren, um am eschatologischen Heil vollständig zu

partizipieren.

In diesem Aufsatz gehe ich im Anschluss an Stendahl davon aus, dass die

unterschiedlichen biographischen Erfahrungen mit dem Gesetz bzw. der Tora

und dem eigenen Handeln zu von einander abweichenden Bewertungen des

Gesetzes und einer unterschiedlichen Zuordnung göttlicher und menschlicher

Gerechtigkeit führen. Hier besteht keine Identität von Paulus und Luther. Es

scheint mir — nicht nur historisch — höchst unwahrscheinlich, dass ein

Augustinermönch, dem das Gesetz aufgrund seines Forderungscharakters Ursache

aller Heilsungewissheit ist, und ein selbstbewusster Pharisäer, dem die Tora

Gabe Gottes zum Leben bedeutet (Rom 7,10) und der den Gabecharakter der

göttlichen Gerechtigkeit nicht allererst entdecken muss, nach der entscheidenden

Wende in ihrem Leben die Soll-Struktur des Gesetzes/der Tora und

menschliches Handeln in gleicher Weise kritisieren.14 Anders als für Luther
bestand dazu für Paulus überhaupt kein Anlass: Luther flieht von dem Gerechtig-

12 K. Stendahl: The Apostle Paul and the Introspective Conscience of the West, HTR 56

(1963) 199-215.
13 Vgl. auch P. Fredriksen: Judaizing the Nations, NTS 56 (2010) 232-252.
14 Härle macht auf die Differenzen zwischen Paulus und Luther aufmerksam, die «ganz un¬

terschiedliche Reaktionen und Konsequenzen» ausgelöst hätten (Härle: Paulus und Luther
[Anm. 6], 380), sieht aber in der Kritik an der Soll-Struktur des Gesetzes und an der
damit verbundenen Motivation beim Tun des Gesetzes grundlegende Ubereinstimmungen
(a.a.O. 391 f.). Vgl. dazu die Auseinandersetzung mit der Position Härles unter Punkt 2.2.



122 Jens-Christian Maschmeier

keit fordernden zum Gerechtigkeit schenkenden Gott, während bei Paulus das

Wissen darum vorausgesetzt werden darf, dass der Gerechtigkeit fordernde
zuallererst der Gerechtigkeit schenkende Gott ist.15 Für Luther bedeutet

Evangelium Freiheit vom Gesetz, das in die Heilsungewissheit treibt, für Paulus

bedeutet Evangelium Befreiung von der im eschatologischen Gericht erfolgenden

Verurteilung des Menschen als Sünder, die nach dem Massstab des Gesetzes

erfolgt (Rom 2,5f.l2f.).lfl Luther hebt die Polarität von Gottes schenkender

und fordernder Gerechtigkeit auf, indem er eine Asymmetrie von Gesetz und

Evangelium annimmt;17 für Paulus ermöglicht Gott in Christus das Leben, das

er schon mit der Gabe der Tora intendiert, das der Mensch aber aufgrund
seines Ungehorsams nicht ergriffen hat.18

Die soeben skizzierten Unterschiede geben Anlass zu der Vermutung,
dass eine Identität zwischen Luther und Paulus hinsichtlich der Zuordnung

15 Zum Verständnis der Gerechtigkeit Gottes als heilvoller und rettender Gerechtigkeit vgl.
B. Janowski: Richten und Retten. Zur Aktualität der altorientalischen und biblischen

Gerechtigkeitskonzeption (zusammen mit J. Assmann und M. Welker), in: ders.: Beiträge zur
Theologie des Alten Testaments. Bd. 2: Die rettende Gerechtigkeit, Neukirchen-Vluyn
1999, 220-246 (233).

16 Aufgrund dessen ist der Glaubende dann auch nicht mehr «unter dem Gesetz», d.h. frei

von dem den Sünder verurteilenden Gesetz. Dabei darf nicht übersehen werden, dass

auch in der Tora Möglichkeiten von Umkehr und Busse gegeben sind: Der Mensch kann

aufgrund der Gnade Gottes neu anfangen. Paulus stellt dies nicht in Frage, sondern er
stellt diese Vorstellungen in einen apokalyptischen Kontext.

17 Die Unterscheidung zwischen Gottes Handeln durch das Evangelium als opus proprium
und seinem Handeln durch das Gesetz als opus alienum bringt diese Asymmetrie auf den
Punkt. Nach alttestamentlichem Toraverständnis kommen «Gesetz» und «Evangelium» in
der Tora zusammen: «Der Begriff Tora umfaßt somit die beiden Seiten des einen
Gotteswortes. Was die Sprache der Systematik als Gesetz und Evangelium, als Zuspruch und

Anspruch trennt (und dann oft einander entgegensetzt), ist in ihm zusammengehalten.
Der Begriff bezeichnet die Einheit von Gesetz und Evangelium und damit die Einheit
des göttlichen Wortes und Willens. Wo beides auseinanderfällt oder wo gar die mögliche
Spannung zwischen beidem zum Prinzip theologischer Erkenntnis und kirchlicher
Verkündigung gemacht wird, geht eine der fundamentalsten biblischen Kategorien verloren»

(F. Crüsemann: Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des alttestamentlichen Gesetzes,
Gütersloh 21997, 8).

18 Freiheit vom Gesetz meint bei Paulus deshalb die Freiheit von der Verurteilungsfunktion
des Gesetzes, nicht die Freiheit vom Willen Gottes, der auch den Glaubenden als Gebot

(I Kor 7,19) und als Gesetz Christi (I Kor 9,21; Gal 6,2) gegenübertritt. Die Aussage, dass

das Gesetz der Sündenerkenntnis dient (Rom 3,20), erfolgt aus der Retrospektive, kommt
also von dem im Zornesgericht erfolgenden Urteil über den Menschen als Sünder her. Sie

hebt die Lebensverheissung der Tora (Lev 18,5) nicht prinzipiell auf.



Göttliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 123

menschlicher und göttlicher Gerechtigkeit nicht gegeben ist. Bevor dieser

Aspekt im Gespräch mit Härle diskutiert wird, sei nochmals auf einen entscheidenden

Punkt aufmerksam gemacht: Für den Reformator ist die Erfahrung der

Anfechtung Kriterium für die rechte Unterscheidung von Gesetz und

Evangelium und damit für das rechte Verständnis von Rechtfertigung. Wenn Paulus

diese Voraussetzung aber nicht teilt, wie kann er dann überhaupt verstehen,

was Rechtfertigung bedeutet?

2. Reformatorische Begründungsstrukturen christlicher Ethik
Bevor die Position Härles diskutiert wird, soll u.a. an dem für Luther
charakteristischen Bild des Baumes und seinen Früchten gezeigt werden, wie der

Reformator Soteriologie und Ethik einander zuordnet.19

2.1. Spontaneität als Charakteristikum christlicher Ethik
Um das Verhältnis von Glauben und Werken, Soteriologie und Ethik zu
beschreiben, greift Luther in Anlehnung an Mt 7,16 immer wieder das Bild vom

guten Baum, der von sich aus gute Früchte bringt, und das Gegenbild vom
schlechten Baum auf, der ausschliesslich schlechte Früchte hervorzubringen

vermag. Mit diesem Bild verdeutlicht er, dass der Glaubende (als von Gott

gut geschaffener Baum) seine Identität nicht sich selbst verdankt und dass die

Qualität der Werke (gut/schlecht) ausschliesslich von der dem Menschen
geschenkten Identität abhängt. Da der Glaubende ein von Gott neu geschaffener

guter Mensch ist, sind seine Werke ebenfalls gut. Gute Werke hingegen können
einen schlechten Menschen nicht zu einem guten machen: «Gute Werke
machen keinen guten Menschen, sondern ein guter Mensch schafft gute Werke.

Schlechte Werke machen keinen schlechten Menschen, sondern ein schlechter

Mensch schafft schlechte Werke.»2" Für Luther ist dabei entscheidend, dass

der Baum von sich aus Frucht bringt, der Glaubende seine Werke spontan tut
und diese dem Glauben automatisch folgen respektive dem Glauben inhärent
sind: «Wir gestehen, daß die guten Werke dem Glauben folgen sollen,
vielmehr, nicht <sollen>, sondern von selber folgen, gleichwie ein guter Baum gute

19 Dieses Bild ist für ein lutherisches Verständnis von Rechtfertigung grundlegend. R. Mehl:
Art. Freiheit V. Ethisch, TRE XI, Berlin/New York 1983, 511-533 (515).

20 M. Luther: Abhandlung (Anm. 10), 153.



124 Jens-Christian Maschmeier

Früchte nicht bringen soll, sondern von selbst bringt.»21 Luther grenzt sich mit
dieser Aussage gegen ein Verständnis der Werke ab, das ihn in die Verzweiflung
getrieben hatte: Der Glaubende steht nicht unter dem Zwang, gute Werke zu

tun, um Gott wohlgefällig zu sein, sondern der Glaube setzt automatisch die

guten Werke aus sich heraus. Der Automatismus des Handelns der Glaubenden

schliesst jede falsche Motivation beim Tun der Werke aus, sei es Furcht vor
Strafe oder die Erwartung von Lohn als deren Kehrseite. Es handelt sich hier

um eine geniale Denkfigur Luthers: Das Streben nach Selbstrechtfertigung, aus

dem der Glaubende befreit worden ist, wird ebenso zur unmöglichen
Möglichkeit wie die Verzweiflung aufgrund mangelnder Heilsgewissheit. Dass der

Glaubende spontan handelt, impliziert auch, dass er nicht mehr von aussen mit
einer Forderung konfrontiert wird, die in Furcht vor Strafe, Lohnmentalität
oder Leistungsdenken münden könnte. Der Forderungscharakter des Gesetzes,

seine Soll-Struktur ist aufgehoben.
Trotz der Genialität der Vorstellung, dass der Glaubende automatisch und

spontan gute Werke tut, stellt sich die Frage, ob der Mensch als Subjekt seines

Tuns nicht nahezu vollständig aus dem Blickfeld gerät: Wenn der Glaubende

nicht nur die Konstitution seiner Identität (Neuschöpfung) Gott verdankt,
sondern auch die Qualität seiner Werke ausschliesslich auf Gott zurückzuführen

ist, wo bleibt dann noch ein Spielraum für den Glaubenden als Subjekt seiner

Handlungen? Kann er überhaupt noch als ein solches Subjekt angesprochen
werden? Wird er nicht vielmehr auch in seinem Tun fremdbestimmt? Führt die

Bestreitung jeglicher Soll-Struktur menschlicher Identität nicht zur Auflösung
biblischen Wirklichkeitsverständnisses, demzufolge menschliche Existenz als

Gabe und Aufgabe verstanden wird?

Im Kontext dieser Fragen ist eine Aussage Luthers aus dem Sermon von der

zweifachen Gerechtigkeit (1518) interessant, in der der Reformator — anders als

im Bild vom Baum und seinen Früchten — den Menschen als Subjekt seiner

Gerechtigkeit wahrnimmt. Während die Zuschreibung der göttlichen Gerechtigkeit

allein Gottes Werk ist, in der die menschliche Gerechtigkeit gründet, ist
die menschliche Gerechtigkeit «die unsere und uns eigene. Zwar können wir sie

nicht allein zuwege bringen, jedoch insofern mittun, wie wir mit jener ersten,

Übersetzung nach P. Althaus: Die Rechtfertigung allein aus dem Glauben in Thesen Martin
Luthers, LuJ 28 (1961) 30-51 (37).



Göttliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 125

der fremden Gerechtigkeit zusammenwirken»22. Interessant ist diese Aussage

nicht nur deshalb, weil Luther «eigene Gerechtigkeit» nicht in einem pejorativen

Sinn verwendet — nicht alle eigene Gerechtigkeit ist Werkgerechtigkeit
— sondern auch, weil er vom Zusammenwirken (coopératif)) der menschlichen

mit der göttlichen Gerechtigkeit spricht. Dies zeigt, dass der Reformator den

Glaubenden durchaus als eigenständiges Subjekt seines Tuns stark machen

kann: Wo dieser unbeschadet dessen, dass seine eigene Gerechtigkeit in der

göttlichen gründet, mit der göttlichen Gerechtigkeit zusammenwirkt, tritt er als

aktiv Handelnder in Erscheinung. An dieser Stelle kann nicht untersucht werden,

inwiefern die Aussage der cooperatio zwischen menschlicher und göttlicher
Gerechtigkeit für das Verständnis Luthers von Rechtfertigung charakteristisch

ist. Das scheint mir eher nicht der Fall zu sein. Allerdings erlaubt sie in
systematisch-theologischer Perspektive zumindest eine Anfrage hinsichtlich derjenigen

Aussagen des Reformators und gegenwärtiger lutherischer Theologie, die den

Glaubenden als Subjekt seines Tuns (coram Deo) zurückdrängen. Mit dieser

Anfrage soll ein Bück auf die Verhältnisbestimmung von Soteriologie und Ethik
und auf die Problematik der Soll-Struktur des Gesetzes in der gegenwärtigen
lutherischen Dogmatik geworfen werden.

2.2. Die Position Härles

In einem Aufsatz zur Gegenwartsbedeutung der Rechtfertigungslehre, in dem

er auch auf die Verhältnisbestimmung göttücher und menschlicher Aktivität
zu sprechen kommt, betont Härle, dass die Zustimmung zu etwas bereits

Gegebenen nicht als Aktivität qualifiziert werden kann: «|D]er Mensch als Person

kann dieses Gegebensein anerkennen oder bestreiten, er kann das Gegebene
annehmen oder ablehnen, bewahren oder zerstören; und er kann gar nicht anders, als

sich in der einen oder anderen (also jedenfalls in irgendeiner) Weise zu diesem

22 Sermon über die zweifache Gerechtigkeit, Ubersetzung von M. Beyer, in: Martin Luther:
Lateinisch-Deutsche Studienausgabe Bd. 2, hg.v. J. Schilling, Leipzig 2006, 67-85 (73). Der
lateinische Text lautet «iusticia est nostra et propria, non quod nos soli operemur earn,
Sed quod cooperemur illi primae et alienae» (a.a.O. 72). Im Lichte dieser Formulierung
erscheint mir folgende Aussage Jüngels doch etwas zu einseitig: «Ausgeschlossen werden
soll das Verständnis der Rechtfertigung als des Prozesses einer solchen Heiligung, bei der
der Mensch mit Gott in irgendeiner Weise kooperiert» (E. Jüngel: Das Evangelium von der

Rechtfertigung des Gottlosen als Zentrum des christlichen Glaubens. Eine theologische
Studie in ökumenischer Absicht, Tübingen 52006, 176).



126 Jens-Christian Maschmeier

Gegebensein (und damit zum Gegebenen) zu verhalten. Dabei besteht
zwischen Anerkennung und Bestreitung (Annahme und Ablehnung, Bewahrung
und Zerstörung) keine Symmetrie, sondern eine grundlegende Asymmetrie.
Während die Anerkennung (Annahme, Bewahrung) in nichts anderem besteht

als im Geschehen- und Sein-lassen des Gegebenen, also aus der Sicht des

Menschen kein aktives Tun und keine Leistung darstellt, ist die Bestreitung (Ablehnung,

Zerstörung) sehr wohl die aktive, dem Gegebensein widersprechende
und widerstrebende Tat und <Leistung> des Menschen.»23 Diese Ausführungen
enthalten nach meiner Einschätzung einige Widersprüche: Einerseits wird be-

23 W Härle: Zur Gegenwartsbedeutung der «Rechtfertigungs»-Lehre. Eine Problemskizze,
ZThK 95/Beih. 10 (1998) 101-139 (124£); kursiv im Original. Ähnlich argumentiert H.J.

Körtner. In einer Meditation zur Freiheit eines Christenmenschen, die er seinen Studien

zur Grundlegung einer theologischen Ethik voranstellt, schreibt er: «Denn wenn ich Paulus

richtig verstehe, besteht die christliche Freiheit in erster Linie gar nicht in einem

Tun, sondern in einem Lassen! Paulus begreift nämlich das Handeln zunächst gar nicht als

Freiheit, sondern als Zwang. Die vermeintliche Freiheit des Handelnkönnens ist in Wahrheit

der Zwang des Handelnmüssens. Die Befreiungserfahrung des Glaubens, die Paulus

beschreibt, besteht nun aber darin, vom Zwang zum Handeln frei zu werden. Sie führt zu
der befreienden Erkenntnis, dass der Mensch sich durch sein Handeln weder definieren
kann noch zu rechtfertigen braucht. Die Freiheit, zu der uns Christus befreit, besteht

im Sein-Lassen. Gerade darin bin ich frei, dass ich alles lassen kann. Die Freiheit für Gott
und den Mitmenschen zielt vornehmlich gar nicht auf mein Tun, sondern zeigt sich

darin, Gott Gott und den Anderen diesen Anderen sein zu lassen» (H.J. Körtner: Freiheit
und Verantwortung. Studien zur Grundlegung theologischer Ethik [SthE 90], Freiburg
CH 2001, 13£; kursiv im Original). Eine theologische Ethik kann also mit dem Hinweis
darauf beginnen, dass man vom Zwang des Handelnmüssens befreit ist. Das mag Luther
sein, aber nicht Paulus. Und es stellt sich die Frage: Wenn ich darin frei bin, alles lassen zu

können, warum bedarf es dann überhaupt einer Ethik? M. Honecker skizziert in seiner

Darstellung Ebelings dessen Verhältnisbestimmung von Ethik und Theologie im
Protestantismus folgendermassen: «Grundsätzlich spricht evangelische Theologie der Ethik jede

soteriologische Wirksamkeit ab. Ethik wird hierdurch relativiert. Christliche Theologie als

solche ist nicht Ethik. Sie unterscheidet - vor allem in der reformatorischen Theologie -
zwischen Person und Werk, zwischen Täter und Tat, zwischen Glauben und Handeln. Die
Ethik spricht den Menschen auf sein Tätersein an. Sie will ihn aktivieren. Vor dem Evangelium

ist der Mensch rein Empfangender, passiv, Hörer. Für eine der lutherischen Tradition

verpflichtete theologische Ethik ist deswegen die Unterscheidung von Gesetz und
Evangelium konstitutiv» (M. Honecker: Einführung in die theologische Ethik. Grundlagen und

Grundbegriffe, Berlin/New York 1990, 29; kursiv im Original). Honecker schliesst sich

dieser Sichtweise Ebelings an (vgl. a.a.O. 30). Auch hier ist zu fragen: Warum sollte der
Glaubende auf sein Handeln angesprochen werden, wenn Ethik nichts mit seinem Heil zu

tun hat? Die hier gebrachten Beispiele Hessen sich beflebig vermehren.



Göttliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 127

tont, dass sich der Mensch in irgendeiner Weise verhalten, also aktiv sein muss.

Verhält er sich aber in Annahme und Bewahrung seines Gegebenseins
zustimmend zu eben diesem Gegebensein, dann darf diese Aktivität auf keinen

Fall Aktivität genannt werden, während die Ablehnung bzw. Zerstörung des

Gegebenseins das eigene Werk des Menschen ist. Warum die Annahme und

Bewahrung des Gegebenseins nicht Aktivität genannt werden darf, zeigt sich

in der Interpretation dieser Aktivität durch das Wort «Leistung» und der ihr

entgegen gesetzten Passivität des exklusiven «Geschehen- und Se'm-Lassen[s]

des Gegebenen»24: Jede menschliche Aktivität steht anscheinend in der
Gefahr, dass sie nicht als Zustimmung oder Bewahrung von etwas Gegebenen,
sondern als eigene Leistung und somit als etwas gegen Gott Gerichtetes
verstanden werden kann. Die Aktivität der Glaubenden wird deshalb vorsichtshalber

gar nicht mehr Aktivität genannt, sondern zur Passivität umdeklariert,
damit die Gerechtfertigten auf keinen Fall mehr den Fehler begehen, von dem
sie durch Christi stellvertretendes Handeln befreit worden sind, dem Versuch

nämlich, sich selbst vor Gott durch ihr Tun ins Recht zu setzen. Selbstrechtfertigung

wird somit für die Glaubenden (nahezu) unmöglich. Es stellen sich

folgende Fragen: Inwiefern ist bewahrendes Tun keine aktive Tätigkeit und

warum kann der Mensch ausschliesslich in der Ablehnung und Zerstörung von
etwas Gegebenem aktiv werden?

Das Bemühen, den Glaubenden, zu dessen von Gott geschenkter Identität

notwendigerweise Werke gehören,25 davor zu schützen, die von ihm getanen
Werke als seine eigenen zu verstehen und daraus einen illegitimen Anspruch
gegenüber Gott abzuleiten, führt bei Härle zu einer theologischen Kritik
gegenüber dem Forderungscharakter des Gesetzes.26 Die Kritik menschlichen

Selbstruhms und die Kritik an der Soll-Struktur des Gesetzes gehen dabei

Hand in Hand. Hier gibt es, wie Härle in einem Vergleich Luthers mit Paulus

herauszuarbeiten versucht, keinen grundlegenden Unterschied zwischen
Reformator und Apostel. Im Hinblick auf die jeweiligen Gegner seien die

Frontstellungen zwar zu unterscheiden, aber (inhaltlich) habe «Luther auch und gerade

an dieser Stelle vom Apostel Paulus entscheidende Einsichten übernommen

24 Theoretisch kann auch das «Geschehen- und Sein-lassen des Gegebenen» eine Aktivität
des Menschen sein.

25 Vgl. Härle: Gegenwartsbedeutung (Anm. 23), 127.
26 Vgl. Härle: Paulus und Luther (Anm. 6), 391 ff.



128 Jens-Christian Maschmeier

die für Kirche und Theologie damals und heute zu wichtig sind, als daß

sie vergessen oder verleugnet werden dürften»27. Wie Luther gegenüber der

Lehre der spätmittelalterlichen Kirche, gehe es Paulus in Auseinandersetzung
mit dem Judentum darum, das Verdienst- und Lohndenken als Verkehrung der

Relation Schöpfer — Geschöpf zu entlarven.28

Was ist nun zu der von Härle postulierten Identität von Luther und Paulus

hinsichtlich ihrer Kritik an menschlichem Selbstruhm und einem damit eng
verbundenen Verdienst- und Anspruchsdenken zu sagen? Im Rahmen einer

lutherischen Verstehensmatrix, die voraussetzt, dass der Kern der paulini-
schen Rechtfertigungslehre in der Kritik an einem menschlichen Tun besteht,29

meint «Ruhm», sich seiner eigenen Taten bzw. Leistungen vor Gott zu brüsten.

Vorausgesetzt wird dabei auch ein bestimmtes Verständnis der Opposition
'épya vopoi) — ïïlotlç 'Ir|aoû Xpiotoü, demzufolge Paulus mit dem Syntagma
'épya vôpoi) die Handlungen des Menschen — also das Tun des Gesetzes durch

den Menschen — mit der Wendung tuoTiç 'Ir|OOÖ XptOTOÛ den «Glauben

an Jesus Christus» im Blick hat, so dass sich menschliche Aktivität und
Passivität (Glaube als Geschenk Gottes) gegenüberstehen. Auf die exegetischen

Diskussionen, wie weit dieses Verständnis der 'épya uôpou respektive der

TrtOTtç Tpaoû Xpiotoü zutrifft, kann hier nicht eingegangen werden.30 Ent-

27 Härle: Paulus und Luther (Anm. 6), 393.
28 Vgl. Härle: Paulus und Luther (Anm. 6), 392. Dabei wird von Härle durchaus anerkannt,

dass Sanders «das Zerrbild von einem <gesetzlichen> oder <nomistischen> Judentum und
die grundsätzliche Alternative von <Gesetz> und <Gnade> zu Recht korrigiert» habe

(a.a.O. 364f. Anm. 7). Die Synergismuskritik wird deshalb nicht mehr auf das «Getting
in», sondern auf das «Staying in» bezogen. Mit der Korrektur des Bildes vom Judentum
als Religion als legalistischer Werkgerechtigkeit ist nach Härle nämlich «noch nicht darüber

entschieden, ob die Erfüllung des Gesetzes nach jüdischer und/oder christlicher Vorstellung

eine — nachträgliche — Bedingung für das Bleiben im Bund ist, und ob diese Erfüllung
letztlich als ein Werk der Gnade Gottes oder als ein eigenständiges Tun des Menschen zu
verstehen ist» (a.a.O. 364f. Anm. 7; kursiv im Original). Synergistisch wäre das Modell des

Bundesnomismus dann deshalb, weil es vom Menschen eine eigenständige Antwort auf
die vorangehende Erwählung verlangt.

29 Diese Sichtweise hat in der neutestamentlichen Wissenschaft durch die Paulusinterpre¬
tation Rudolf Bultmanns Breitenwirkung entfaltet. Für Bultmann ist «das Bemühen des

Menschen, durch Erfüllung des Gesetzes sein Heil zu gewinnen» Sünde (R. Bultmann:

Theologie des Neuen Testaments, Tübingen '1984, 264£; Hervorhebung des Originals
rückgängig gemacht; J.C.M).

30 Vgl. dazu z.B. M. Bachmann: Keil oder Mikroskop? Zur jüngeren Diskussion um den Aus¬

druck «<Werke> des Gesetzes», in: ders.: Neue Paulusperspektive (Anm. 4), 69-134. Aus der



Göttliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 129

scheidender ist vielmehr, dass die paulinische Vorstellung des Gerichts nach

Werken (Rom 2,5f.l2f.) voraussetzt, dass der Mensch aktiv handeln kann und

soll. Die Spannung zwischen der Vorstellung des Gerichts nach Werken und

der Kritik der Werke kann angemessen nur durch das apokalyptische
Wirklichkeitsverständnis des Apostels erklärt werden: Angesichts der proleptischen

Offenbarung des eschatologischen Gerichts als Zornesgericht (I Thess 1,10;

Rom 1,18) und der dort zu erwartenden Verurteilung des Menschen als Sünder

können menschliche Werke den Sünder nicht (mehr) rechtfertigen. Dass

der Mensch durch sein Tun nichts (mehr) zu seinem Heil beitragen kann, hat

dementsprechend nichts mit einer prinzipiellen Kritik menschlicher Aktivität
zu tun, sondern ist dem Paradox der proleptischen Offenbarung geschuldet.
Dieses Paradox entsteht dadurch, dass das im Endgericht über den Menschen

gesprochene Urteil schon feststeht, die Geschichte aber weiterläuft. Die Spannung

zwischen dem «Schon» und «Noch nicht» und nicht die Suche nach Heils-

gewissheit bildet den Verstehenshintergrund für die Aussagen des Apostels zur

Rechtfertigung und die Verhältnisbestimmung von Soteriologie und Ethik. Im
Unterschied zu Luther geht es Paulus also nicht darum, eine Religionsstruktur
zu etablieren, die jegliche Möglichkeit des Herausfallens aus der Gnade (und
somit Heilsungewissheit) ausschliesst, weil es angeblich keine Soll-Struktur des

Evangeliums gibt,31 die den Glaubenden mit dem gerechten und strafenden

Gott konfrontiert. Die paulinische Kritik der «eigenen Gerechtigkeit» (Rom
10,3; Phil 3,9) bezieht sich deshalb nicht auf eine falsche Motivation beim Tun
der Gebote, sondern auf den Unglauben gegenüber Gottes Handeln in Kreuz
und Auferweckung jesu Christi, das Juden wie Nichtjuden gleichermassen gilt.
In diesem Sinne betonen nicht nur Vertreter der New Perspective zu Recht,
dass bei der «eigenen Gerechtigkeit» primär die Relation Israels zur nichtjüdi-

Sicht der Old Perspective argumentiert O. Hofius: «Werke des Gesetzes». Untersuchungen
zu der paulinischen Rede von den 'cpya vopou, in: D. Sänger/U. Meli (Hg.): Paulus und
Johannes. Exegetische Studien zur paulinischen und johanneischen Theologie und Literatur

(WUNT 198), Tübingen 2006, 271-310.
31 Zur Soll-Struktur des Glaubens vgl. folgende Äusserung Schräges: «[D]er verbindliche

Charakter der apostolischen Forderungen ist nicht geringer als der des Gesetzes, ja der
Christ ist noch in ganz anderer Weise verpflichtet und in Dienst genommen als der
Gesetzesfromme. Es gibt auch hier ein Sollen und Müssen und zwar in konkreter Form
und bezogen auf die sittliche Forderung» (W Schräge: Die konkreten Einzelgebote in der

paulinischen Paränese. Ein Beitrag zur neutestamentlichen Ethik, Gütersloh 1961, 96).



130 Jens-Christian Maschmeier

sehen Völkerwelt im Blick ist, dass sie also die «Privatgerechtigkeit»,2 Israels in

Abgrenzung zu den Völkern meint." Auch die paulinische Kritik menschlichen

Rühmens kann ohne eine Berücksichtigung der Relation Israels zur Völkerwelt
nicht angemessen verstanden werden. Hier hat jüngst Florian Wilk in einer

Analyse der Ruhmesstellen bei Paulus gezeigt, dass der Apostel in dem
Abschnitt Rom 3,27-4,12 darlegt, «warum das rechtfertigende Handeln Gottes ein

Rühmen von Judenchristen gegenüber <Heiden>-Christen nicht zulässt.»34 Als
Fazit seiner Gesamtuntersuchung gelangt er abschliessend zu dem Urteil, dass

«(v)on einem falschen, menschlichen oder gar spezifisch jüdischen, Rühmen

coram Deo — sei es als unbegründeter Leistungsstolz oder als irrige Heilssicherheit

aufgefasst — in seinen Briefen nirgends die Rede (ist).»35

Luther und Paulus entwickeln ihre theologischen Uberzeugungen in zwei

völlig unterschiedlichen Kontexten. Sie sind gemeinsam der Uberzeugung,
dass der Glaube, nicht das Gesetz/die Tora aus der Verurteilung im Gericht
nach Werken rettet. Während Paulus diese Einsicht im Kontext seines

apokalyptischen Zeitverständnisses gewinnt, liegt für Luther der Fehler im System

selbst, d.h. in der Religionsstruktur: Die Sollensforderung des Gesetzes wurde

ihm zum existentiellen Problem, die Befreiung von dieser Struktur zum
Inhalt des Evangeliums. Die Eliminierung der Sollensforderung dient dem

Reformator dazu, Heilsgewissheit zu stärken und Selbstrechtfertigung auszu-

32 Wengst bemerkt: «Die (eigene Gerechtigkeit» lässt sich so pointiert verstehen als (Privatge¬

rechtigkeit» - nicht im Sinne von (selbst erwirkt» im Gegensatz zu (von Gott geschenkt»,
sondern als sich aus der exklusiven Beziehung Gottes zu seinem Volk ergebende» (K.
Wengst: (Freut euch, ihr Völker, mit Gottes Volk!» Israel und die Völker als Thema des

Paulus — ein Gang durch den Römerbrief, Stuttgart 2008, 330).
33 Dunn macht darauf aufmerksam, dass «the Greek translated (their own» (idiari) properly

denotes (theirs» as belonging to them and not to others, not (theirs» as attained by their own
effort»» (J.D.G. Dunn: The Theology of Paul the Apostle, Grand Rapids/Cambridge 1998,

368; kursiv im Original).
34 F. Wilk: Ruhm coram Deo bei Paulus?, ZNW 101 (2010) 55-77 (74). Diesem Abschnitt

kommt in einer lutherischen Paulusinterpretation die Kronzeugenschaft für jüdischen
Selbstruhm respektive jüdisches Lohn- und Anspruchsdenken zu. Vgl. z.B. die Interpretation

bei S.J. Gathercole: Justified by Faith, Justified by his Blood: The Evidence of Romans

3:21-4:25, in: DA. Carson u.a. (Hg.): Justification (Anm. 5), 147-184 (150-161). Vgl. auch

ders.: Where is Boasting? Early Jewish Soteriology and Paul's Response in Romans 1-5,
Grand Rapids/Cambridge 2002.

35 Wilk: Ruhm (Anm. 34), 77. Mit dem Fehlen eines spezifisch jüdischen Selbstruhms coram

Deo fällt die These eines werkgerechten Judentums.



Göttliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 131

schliessen.36 Wenn aber Paulus ein «robustes Gewissen» und kein Problem mit
menschlicher Aktivität hatte, ist es nicht einsichtig, warum er wie Luther gegen
die Soll-Struktur des Gesetzes wettern sollte. Im Folgenden soll die paulini-
sche Zuordnung von göttlichem und menschlichem Handeln am Beispiel von
Phil 2,12f. untersucht und gezeigt werden, dass für Paulus Gott und Mensch
als zwei selbständig agierende Subjekte zusammen wirken, dass es Paulus also

nicht darauf ankommt, das von Gott konstituierte Subjekt-Sein der Glaubenden

gegen den menschlichen Hochmut abzusichern, er selbst sei das Subjekt
seiner Taten.

3. Zurpaulinischen BegründungsstrukturJ1 «christlicher» Ethik (Phil 2,12f)
In einem Beitrag im Journal of the American Academy of Religion untersucht

Philippe Eberhard die gleichzeitige Akdvität und Passivität als

Charakteristikum menschlicher Existenz und Identität.38 Im Rückgriff auf und im

Gespräch mit philosophischer Hermeneutik, insbesondere mit Gadamer,
bezeichnet er dabei die menschliche Freiheit, in einem vorgegebenen Rahmen zu
handeln und auf diese Weise an einem (geschichtlichen) Prozess teilzunehmen,
als «mediality of our condition»: Menschliche Freiheit bestehe nicht in einer

absoluten, unbedingten Autonomie, sondern in der Realisierung von Möglichkeiten,

die z.B. durch Tradition, Geschichte und Umwelt vorgegeben sind. Das

Vorgegeben-Sein allen Seins allerdings stelle das Subjekt-Sein des Handelnden
nicht in Frage. Das menschliche Subjekt ist Subjekt unter vorgegebenen

Bedingungen, in denen es sich (frei) entfalten kann.39 Eberhard zeigt nun anhand von
Phil 2,12f., dass diese Denkfigur auch paulinischem Wirklichkeitsverständnis

zu Grunde liegt.40 Diese beiden Verse stellen auf den ersten Blick ein Paradox
dar41: «(12) Also, meine Lieben, — wie ihr allezeit gehorsam gewesen seid, nicht

36 Insofern hat H.-M. Barths Charakterisierung der reformatorischen Bewegung als Seel¬

sorgebewegung einiges für sich. Vgl. H.-M. Barth: Die Theologie Martin Luthers. Eine
kritische Würdigung, Gütersloh 2009, 35.

37 Eine Übersicht über die verschiedenen Begründungstrukturen paulinischer Ethik bietet
Ch. Landmesser: Begründungsstrukturen paulinischer Ethik, in: F.W Horn/R. Zimmermann

(Hg.): Indikativ (Anra. 5), 177-196.
38 Ph. Eberhard: The Mediality of Our Condition. A Christian Interpretation, JAAR 67/2

(1999) 411-434.
39 Vgl. Eberhard: Mediality (Anm. 38), 411-418.
40 Vgl. Eberhard: Mediality (Anm. 38), 418-424.
41 Vgl. G. Bornkamm: Der Lohngedanke im Neuen Testament (Bensheimer Hefte 15), Göt-



132 Jens-Christian Maschmeier

allein in meiner Gegenwart, sondern jetzt noch viel mehr in meiner Abwesenheit,

— schaffet, dass ihr selig werdet, mit Furcht und Zittern. (13) Denn Gott
ist's, der in euch wirkt beides, das Wollen und das Vollbringen, nach seinem

Wohlgefallen.»42 Einerseits werden die Philipper von Paulus als selbständige

Subjekte angesprochen (V. 12), andererseits betont der Apostel, dass Gott
Wollen und Vollbringen der Glaubenden bewirkt (V. 13). Wenn aber Gott als

Subjekt hinter der menschlichen Aktivität und der menschlichen Motivation zu
dieser Aktivität steht, stellt sich einem Denken, das in einer Objekt-Subjekt-
Dichotomie verfangen ist, die Frage, ob der Mensch nicht ausschliesslich Objekt

des göttlichen Tuns ist. Eberhard zeigt nun, dass dies nicht der Fall ist. Bei

Paulus stelle vielmehr das göttliche Bewirken die Grundbedingung für das

selbständige Wollen und Vollbringen des Menschen dar. Zur Begründung verweist

er u.a. auf das Verb Kar6pyctCo|iai, in dem — als grammatischem Medium -
Gott als Subjekt des Heils der Glaubenden und die Philipper als Subjekte ihres

Handelns zusammenkommen.4' Zudem verweist er darauf, dass die Philipper
logische Subjekte der substantivierten Infinitive xö GeÀeiu und xö èuepyeîv

in V. 13 sind.44 Das menschliche Wollen und Vollbringen (xö èvepyeîv) hat im

göttlichen Bewirken (0eôç yap èoxiv ö éuepytûu) seinen Ursprung, offensichtlich

ohne dass dadurch die Ansprechbarkeit der Philipper als Subjekte tangiert
würde. Sie wird vielmehr durch das göttliche Bewirken gewährleistest. Diese

Denkfigur, derzufolge sich der Mensch trotz der Abhängigkeit von dem von
Gott geschenkten Heil als Subjekt dafür oder dagegen entscheiden kann, dieses

Heil durch seine Aktivität in der Gegenwart zum Zuge kommen zu lassen,

erlaubt es, durch die Überwindung der Subjekt - Objekt sowie der aktiv - passiv

Dichotomie V. 12 und V. 13 gleichermassen zu berücksichtigen: Göttliche
wird nicht gegen menschliche Aktivität ausgespielt, sondern die menschliche

Aktivität (und das Subjekt-Sein der Glaubenden) in und mit der göttlichen
begründet.

Hinsichtlich der Diskussion der Position Härles ist hier relevant, dass die

Realisierung vorgegebener Möglichkeiten als Aktivität der Glaubenden gedacht

tingen 1961, 28f. Vgl. auch G. Barth: Der Brief an die Philipper (ZBK.NT 9), Zürich 1979,

49.
42 Zitiert nach der Revidierten Fassung der Lutherbibel (1984).
43 Vgl. Eberhard: Mediality (Anm. 38), 420f.424.
44 Vgl. Eberhard: Mediality (Anm. 38), 423.



Göttliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 133

werden kann. Vorgegeben-Sein und Verwirklichung des Vorgegebenen ergänzen

sich komplementär, ohne dass die Verwirklichung durch die Glaubenden

in der Gefahr stünde, das Vorgegeben-Sein (die Rechtfertigung durch Gott) in

Frage zu stellen.45 Allerdings macht Eberhard auch darauf aufmerksam, dass

die Vorstellung, Gott und Mensch wirkten nebeneinander, der paulinischen
Sichtweise nicht gerecht wird, dass also Komplementarität nicht als «Arbeitsteilung»

verstanden werden kann: «The point is that Paul's formulation leads

neither to determinism nor to a division of labor between God and humans. If
we leave the subject/object and active/passive mode of thinking, it dawns on
us that what is meant is a medial cooperation of one person working within the

work of another.»46 Eine solche «post-reformatorische» Interpretation von Phil

2,12f. nimmt Abstand von falschen Alternativen und ermöglicht es zugleich,

göttliches und menschliches Wirken zusammen zu denken, ohne dass das eine

das andere in Frage stellt und ohne dass der «genaue» Anteil des einen am
anderen bestimmt werden könnte.

Die Einsicht, dass Gott das Wirken der Glaubenden ermöglicht und

bedingt, ohne dass darunter die Eigenständigkeit und Verantwortlichkeit der

Glaubenden für ihr Tun Schaden leidet, zeigt, dass pauünische Ethik jüdische
Ethik ist, für die göttliches und menschliches Wirken, Glaube und Werke und

45 Nach rabbinischem Wirklichkeitsverständnis handelt der die Gebote der Tora erfüllende
Mensch in Entsprechung zum (vorangehenden) göttlichen Erwählungshandeln bzw. in

Entsprechung und in Realisierung der Gottesebenbildlichkeit. Vgl. S.T. Katz: Man, Sin,
and Redemption in Rabbinic Judaism, CHJud IV: The Late Roman-Rabbinic Period,
Cambridge 2006, 925-945 (925-928). G. Holtz hat darauf hingewiesen, dass gegenwärtige
Forschung tendenziell von einer Spätdatierung rabbinischer Texte abrückt, und dass deshalb

die in ihnen enthaltenen Traditionen in die Zeit vor die Zerstörung des zweiten Tempels
zurückreichen könnten. Vgl. G. Holtz: Rabbinische Literatur und Neues Testament. Alte

Schwierigkeiten und neue Möglichkeiten, ZNW 100 (2009) 173-198 (183).
46 Eberhard: Mediality (Anm. 38), 424. J.M.G. Barclay hat darauf aufmerksam gemacht, dass

die Rede von der cooperatio dann problematisch ist, wenn mit ihr die Vorstellung zweier «Seite

an Seite» agierender Subjekte verbunden wird. Vgl. J.M.G. Barclay: Grace and the
Transformation of Agency in Christ, in: F.E. Udoh (Hg.): Redefining First-Century Jewish and

Christian Identities, Notre Dame 2008, 372-389 (384). Er bevorzugt deshalb die Begriffe
Partizipation und «empowerment», um das Verhältnis zwischen göttlichem und menschlichem

Handeln zu bestimmen. Allerdings hebt die göttliche Befähigung des Glaubenden

zum Handeln nach Barclay dessen Subjekt-Sein nicht auf. Auch der Glaubende besitzt als

Neuschöpfung «a freed will competent to obey or to <fall from grace») (a.a.O. 384). Vgl.
auch V. Rabens: The Holy Spirit and Ethics in Paul. Transformation and Empowering for
Religious-Ethical Life (WUNT 283/2), Tübingen 2010, 250-252.



134 Jens-Christian Maschmeier

Soteriologie und Ethik zusammengehören. Schon Ernst Lohmeyer beobachtete

bei seiner Interpretation von Phil 2,12f. eine strukturelle Identität zur
pharisäischen Ethik und bringt diese mit einer für protestantische Ohren ausser-

gewöhnlichen Definition von Glauben zur Sprache. Hinsichtlich des Wortes

«Gehorsam» (V. 12) stellt er zwar fest, dass sich dieser Gehorsam bei Paulus

im Gegensatz zum nichtchristusgläubigen Judentum nicht auf die Tora,
sondern auf das «Wort» beziehe, er fährt dann aber fort: «Das innere Gefüge des

Begriffes (Gehorsam; J.-C.M.) ist dort und hier gleich. Er ist erfüllt von dem

Gedanken der Autorität; Freiheit des Glaubens ist Normgebundenheit. Dem
Worte <Glauben> gegenüber betont dieses vielleicht stärker die Notwendigkeit
der Tat; Glauben ist im strengsten Sinne reines Handeln. Das ist sein einziger
Sinn und sein steter Beweis.»47 Zu der Aufforderung an die Philipper, an ihrem

Heil mitzuwirken, bemerkt Lohmeyer: «Wie schon der Gedanke des Gehorsams

letztlich jüdischen Motiven entsprang, so tragen auch diese Worte den

gleichen Charakter. Denn wäre dieser Satz nicht als ein Satz des Apostels für
eine urchristliche Gemeinde überliefert, so könnte nicht schärfer als hier
geschieht, Wesen und Art pharisäischer Frömmigkeit bezeichnet werden.»4" Beide

Äusserungen Lohmeyers unterstreichen die strukturelle Identität jüdischer und

paulinischer Ethik.41' Gibt es aber eine solche strukturelle Identität, dann muss

gefolgert werden, dass der Kern der paulinischen Rechtfertigungsaussagen
anders als bei Luther nicht in einer grundsätzlich neuen Verhältnisbestimmung
göttlicher und menschlicher Aktivität besteht. Bisher wurde in der protestantischen

Theologie gefragt: Wie passen die paulinischen Ermahnungen, im Geist

zu wandeln (Gal 5,16ff.; vgl. Rom 8,4ff.) und die Waffen der Gerechtigkeit
anzuziehen (Rom 6,12ff.), zu der Vorstellung, mit dem Glauben stelle sich

automatisch das Tun des Guten ein? Müsste nicht vielmehr von diesen Ermahnungen

ausgegangen und umgekehrt gefragt werden: Was bedeutet es für das

47 E. Lohmcyer: Der Brief an die Philipper (KEK IX/1), Göttingen 1974, 101.
48 Lohmeyer: Philipper (Anm. 47), 102.
45 Auch Hooker betont im Blick auf Phil 1,27-2,18, dass sowohl im Juden- als auch im

Christentum «theological affirmation leads to ethical demand; neither can exist without
the other» (M.D. Hooker: The Letter to the Philippians. Introduction, Commentary, and

Reflections, in: NIB 11, Nashville 2000, 467-550 [514]). Dass das Heil allein durch Christus
und nicht durch die Tora geschenkt wird, muss also nicht zwangsläufig als Bruch mit der

Grundstruktur jüdischer Ethik interpretiert werden. Gegen Horn: Begründung der Ethik
(Anm. 5), 223-225.



Göttliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 135

paulinische Verständnis von Rechtfertigung, wenn auch die Glaubenden im
Rahmen der von Gott vorgegebenen Möglichkeiten einen freien Willen besitzen,

mit dem sie sich für das Tun des Guten bzw. des Schlechten entscheiden

können, und an den Paulus appellieren kann? Die paulinische Paränese stellt
als Anfrage an die Denkfigur der Glaubenden als automatisch Handelnde bzw.

als Handelnde, deren Tun gegen die Versuchung der Selbstrechtfertigung
geschützt werden muss, auch eine Anfrage an ein Verständnis von Rechtfertigung,

deren Kern angeblich in einer neuen Verhältnisbestimmung von göttlichem

und menschlichem Tun besteht.50

Entscheidend für das Verständnis von Phil 2,12f. ist, dass göttliches und

menschliches Handeln sich gegenseitig bedingen. Der Glaubende bleibt als

Subjekt seines Handelns auf sein Tun ansprechbar. Seine Aktivität findet zwar
im Rahmen der von Gott gegebenen Möglichkeiten statt und wird von Gott
bewirkt, sie ist aber dennoch auch die eigene Aktivität des Glaubenden. Gott
und der Glaubende sind eng miteinander verknüpft und handeln dennoch als

selbständige Subjekte. Menschliches Handeln steht nicht prinzipiell unter dem

Verdikt der Selbstrechtfertigung.

4. Fa^it undAusblick

Der Ausgangspunkt für Luthers Theologie ist die negative Erfahrung des

Reformators mit seinem eigenen Tun: Weil dieses Tun letztendlich Ausdruck
der Selbstliebe und damit des Gotteshasses ist, führt es auch dort, wo den

göttlichen Geboten entsprochen wird, nicht zur gewünschten Heilsgewissheit.

Rechtfertigung meint bei Luther die existentielle Erfahrung der Befreiung aus

50 Vgl. J.-C. Maschmeier: Rechtfertigung bei Paulus. Eine Kritik alter und neuer Paulusper¬

spektiven (BWANT 189), Stuttgart 2010, 88-90. Nach M. Wolter sind die Religionsstrukturen

von Judentum und Christentum insofern identisch, als die Erwählung Israels und die

Erwählung «in Christus» jeweils zur Darstellung gebracht werden sollen (vgl. M. Wolter:
Paulus. Ein Grundriss seiner Theologie, Neukirchen-Vluyn 2011, 315). Der Unterschied
besteht Wolter zufolge darin, dass der exklusiven Identität Israels ein exklusives Ethos

(Tun der Tora) entspricht, das Israel von der Völkerwelt unterscheidet, während die exklusive

Identität der in Christus Erwählten mit einem inklusiven Ethos einhergeht. Inklusives
Ethos heisst hier, dass es sich um ein von ethnischer Zugehörigkeit unabhängiges Ethos
handelt, ein Ethos also, das von Juden und Heiden praktiziert werden kann (vgl. a.a.O.

315f.; 322). An der Tora - und das unterscheidet nach Wolter Paulus von Luther — ist nicht
problematisch, dass sie dem Menschen als ethische Forderung gegenübertritt, sondern
dass sie allein Israel gegeben ist (vgl. a.a.O. 409-411).



136 Jens-Christian Maschmeier

diesem zur Verzweiflung treibenden Zustand: Der Glaubende ist befreit vom
Gesetz, das aufgrund seiner Soll-Struktur den Sünder ausschliesslich mit dem

gerechten und strafenden Gott konfrontiert, den der Mensch nur hassen, aber

nicht lieben kann.51 Er ist frei von jeder falschen Motivation bei seinem Tun:

Die Werke gehören zwar unabdingbar zum Glauben, liegen aber als Frucht des

Glaubens nicht in der Verantwortung des Menschen. Die Ausgangslage des

Apostels unterscheidet sich davon grundlegend: Weder die negative Erfahrung
mit dem eigenen Tun noch die Verzweiflung an der Soll-Struktur des Gesetzes,

sondern die Erkenntnis, dass Gott in Christus eschatologische Gerechtigkeit

geschenkt hat, führt zu einer Wende im Leben und Denken des Paulus.

Eschatologische Gerechtigkeit bedeutet für ihn: Gott rechtfertigt den Sünder, der im
Gericht nach Werken verurteilt wird, durch den Glauben an den stellvertretenden

Tod Christi «für unsere Sünden» (I Kor 15,3; Gal 1,4). Damit verbunden

ist die Kritik am menschlichen Ungehorsam gegenüber den Geboten der

Tora (Rom 1-3), nicht aber eine grundsätzliche Kritik menschlicher Aktivität.
Die Vorstellung des eschatologischen Gerichts nach Werken, die hinsichtlich
der Motivation des Tuns der Glaubenden keine herausragende Stellung mehr

einnimmt (vgl. aber I Kor 3,10-17), setzt menschliche Aktivität als Teil der Ge-

schöpflichkeit des neu geschaffenen Menschen voraus. Die Gerechtigkeit der

Gerechtfertigten besteht darin, dass sie der ihnen unverdient und in Christus

von aussen zukommenden eschatologischen Gerechtigkeit durch ihr eigenes

Tun und Handeln entsprechen können und sollen. Das Subjekt-Sein der
Glaubenden ist dabei vorausgesetzt: Sie sind und bleiben für ihr Tun verantwort-

51 Anders als bei Luther dürfte bei Paulus wie bei seinen jüdischen Zeitgenossen das Tun
der Gebote durch Gottesliebe (und nicht durch Hass) motiviert gewesen sein (vgl. z.B. Dt
6,4£). Dieser Unterschied zwischen Luther und Paulus ist von höchster Bedeutung: Während

bei Luther das Tun des Gesetzes als Antwort auf eine von aussen an den Menschen

herangetragene Forderung niemals durch Gottesliebe motiviert sein kann und er deshalb

einen tertiiis usus legis zwangsläufig ablehnen muss, um das Handeln der Glaubenden vor
jeglicher falschen Motivation (coram Deo) zu schützen, ist es Paulus nicht darum zu tun, das

Tun der Gebote auf Seiten des zeitgenössischen Judentums als Selbsttäuschung respektive
als Ausdruck der Selbstliebe und damit des Gotteshasses zu entlarven. Die Aussage Härles,
kein Gesetz erreiche «das <Herz> des Menschen» (W. Härle: Ethik, Berlin 2011, 194), die

er (mit Verweis auf Bornkamm) ausdrücklich auf die jüdische kasuistische Ethik bezieht

(a.a.O. 172), behauptet deshalb eine Identität der Situationen Luthers und Jesu/Pauli, die

es nicht gibt. Im Judentum ist das Tun der Gebote Ausdruck von Gottesliebe (vgl. Ex 20,6;

Dt 5,10; 7,9; 10,12f.; 11,1.13.22 u.ö.; Dt 11,13-21 ist als zweiter Teil des «Schema* Israel»,
das täglich zweimal gebetet wird, in die jüdische Liturgie eingegangen).



Göttliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 137

lieh, ohne dass dieses vor der Versuchung der Selbstrechtfertigung geschützt
werden müsste.

Wird die in diesem Aufsatz skizzierte Differenz zwischen Paulus und
Luther übersehen, entsteht zwangsläufig das Problem der «billigen Gnade»: Wo

der Mensch ausschliesslich aus der Perspektive des ihm von Gott geschenkten

Seins wahrgenommen wird und Handeln keine Auswirkungen mehr auf
menschliche Identität hat, wird dieses Handeln trotz aller gegenteiliger
Behauptungen letzten Endes irrelevant. Gegenüber einer solchen Sichtweise gilt
es, die Polarität der folgenden beiden Sätze auszuhalten, aufrechtzuerhalten

und sie nicht gegeneinander auszuspielen: Unter der Voraussetzung, dass der

Mensch Geschöpf bzw. der Glaubende «neue Schöpfung» ist, gilt: 1) Dem
Glaubenden ist alles von Gott geschenkt, und 2) Auch als Glaubender bleibt
der Mensch für sein Tun verantwortlich. Diese Spannung und Polarität gründet

darin, dass das Alte und Neue Testament das Gott-Mensch-Verhältnis als

ein (asymmetrisches) Beziehungsgeschehen beschreiben, das zwei handelnde

Subjekte voraussetzt. Menschlichem Handeln kommt so als Antwort auf
Gottes vorangehendes Handeln eine grosse Würde zu. Es ist dem göttlichen
Handeln zwar nach-, aber nicht untergeordnet. Innerhalb des Gott-Mensch-

Verhältnisses, so es denn auf Reziprozität angelegt ist, bedarf es menschlicher

Aktivität. Sie trägt zum Geüngen der Beziehung bei und realisiert das von Gott
geschenkte und intendierte Leben coram Deo und coram hominibus. Menschliche

Aktivität ist dabei mehr als ein «Geschehen- und Sein-Lassen». Der Mensch

kommt als Subjekt seines Handelns in den Blick. Darin besteht seine von Gott
gegebene Würde.

Die Differenz zwischen Paulus und Luther hinsichtlich ihres

Rechtfertigungsverständnisses, insbesondere hinsichtlich der Zuordnung von göttlicher
und menschlicher Gerechtigkeit, stellt weder die Bedeutung der

Rechtfertigungslehre als das Kriterium protestantischer Theologie noch die Bedeutung
Luthers in Frage. Sie ermöglicht vielmehr, auf dem Fundament der Rechtfertigung

des Gottlosen, an der der Glaubende keinen Anteil hat, nun auch die

Verantwortung des Glaubenden für sein Tun und Handeln stark zu machen.

Diese Verantwortung und die damit einhergehende Perspektive auf den
Glaubenden als Subjekt seines Tuns werden von Luther und im Anschluss an diesen

von lutherischer Theologie nicht bestritten, aber sie werden auf verschiedene

Arten unterwandert. Das zeigt sich ebenso an der Hochschätzung des Bildes

vom Baum und seinen Früchten, in dem der Glaubende als Subjekt marginali-



138 Jens-Christian Maschmeier

siert wird (wenn er denn überhaupt als solches in den Blick kommt), wie an der

Charakterisierung der Aktivität der Glaubenden als Passivität (Härle). Auch die

hier nicht besprochene Unterscheidung zwischen einem menschlichen Handeln

coram Deo bzw. coram hominibus und die Unterscheidung zwischen Person

und Werk untergraben das Subjekt-Sein der Glaubenden und sichern diese

gegen die Gefahr erneuter Selbstrechtfertigung bzw. Heilsungewissheit ab. Eine
solche Absicherung des Handelns der Glaubenden ist zumindest von Paulus

her nicht notwendig: Weil Paulus - wie u.a. Phil 2,12f. zeigt — kein prinzipielles

Problem mit einem Zusammenwirken von Gott und Mensch hat, können

Glaube und das damit notwendigerweise einhergehende Tun der Glaubenden

gleichermassen stark gemacht werden.

Abstract
According to a Lutheran understanding of justification believers have to be safeguarded

against self-justification. This leads to a marginalization of the believers as agents of
their actions. In this interdisciplinary essay the systematic inconsistencies of a Lutheran

perspective on justification will by analyzed. In addition it will be shown that according

to Paul divine and human agency are closely related to each other, without one of
them annihilating the other: It is the believer who actively realizes his passively received
election in Christ and who is responsible for his deeds.

]ens-Christian Maschmeier.; Bochum


	Göttliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther : ein Beitrag zu den Begründungsstrukturen reformatorischer und paulinischer Ethik

