Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 68 (2012)
Heft: 2
Artikel: Gottliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther : ein

Beitrag zu den Begrindungsstrukturen reformatorischer und
paulinischer Ethik

Autor: Maschmeier, Jens-Christian
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877776

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Goéttliche und menschliche Gerechtigkeit
bei Paulus und Luther

Ein Beitrag zu den Begrindungsstrukturen
reformatorischer und paulinischer Ethik'

Person und Werk Martin Luthers sind fiir protestantische Theologie von
grundlegender und zentraler Bedeutung, Dies gilt insbesondere fiir die Recht-
fertigungslehre, die der Reformator in Auseinandersetzung mit bestimmten
Formen und Auffassungen der spitmittelalterlichen Kirche entwickelte. Die
Rechtfertigungslehre ist der «articulus stantis et cadentis ecclesiaen’. Mit ihm
steht und fillt alles, an ihm entscheidet sich Wohl und Wehe aller Glaubens-
aussagen. Luther gelangt zu seinem Verstindnis von Rechtfertigung durch die
Lekture der Bibel, insbesondere der Paulusbriete. Nach seinem Selbstzeugnis
aus dem Jahr 1545 verhilft Rom 1,17 ihm entscheidend dabei, Gerechtigkeit
als eine solche zu verstehen, die Gott dem Menschen schenkt (iustitia passi-
va). An der Vorstellung, Gott fordere eine Gerechtigkeit (zustitia activa), die der
Mensch nicht erfillen kdonne, war er schier verzweifelt. Paulus verhilft Luther
zur reformatorischen Erkenntnis der umsonst und ohne menschliches Zutun
geschenkten Rechtfertigung aus Glauben: «Der Gerechte wird aus Glauben
leben» (Rom 1,17). Der Apostel ist Kronzeuge der Theologie des Reformators.

! Ich danke meinem Kollegen Markus Héfner fiir eine kritische Lektiire des Manuskripts
und viele wertvolle Hinweise.

2 So auch verschiedene Neutestamentler, z.B. F. Lohse: Christus, des Gesetzes Ende? Die
Theologie des Apostels Paulus in kritischer Perspektive, ZNW 99 (2008) 18-32 (32). Vgl.
auch H.-J. Eckstein: «Gott ist es, der rechtfertigts. Rechtfertigungslehre als Zentrum pau-
linischer Theologie?, ZNT 14 (2004) 41-48 (42); P. Stuhlmacher: Gerechtigkeit Gottes bei
Paulus (FRLANT 87), Géttingen 1965, 236.

Vgl. M. Luther: Vorrede zum ersten Band der Wittenberger Ausgabe der lateinischen
Schriften (1545). Ubersetzung von M. Beyer, in: Martin Luther: Lateinisch-Deutsche Stu-
dienausgabe Bd. 2, hg.v. J. Schilling, Leipzig 2006, 491-509 (505-507). Allerdings scheitert
Luther nicht an seinem Tun, sondern daran, dass er sein Tun nicht durch Gottesliebe,
sondern durch Selbstliebe (und damit durch Gotteshass) motiviert sieht. Er ist wie Paulus
davon tUberzeugt, dass er «untadeligr in seinem Gehorsam ist, nur ist dieser — anders als bei
Paulus — nicht Ausdruck seiner Gottesliebe.

ThZ 2/68 (2012) S. 117-138



118 Jens-Christian Maschmeier

Angesichts der Bedeutung des Paulus fur Luther verwundert es nicht, dass
das Aufkommen der New Perspective on Paul, die die Identitit Luthers mit
dem Apostel in vielen Punkten kritisch hinterfragt,* protestantische Theolo-
gie vor ein Problem stellt. Kritik macht sich nicht nur aus der exegetischen,’
sondern auch aus der systematisch-theologischen Zunft geltend. So kommt
z.B. Wilfried Hirle anders als die New Perspective in einem Vergleich Luthers
mit Paulus zu dem Schluss, dass es trotz einiger Unterschiede eine grundle-
gende Ubereinstimmung zwischen Apostel und Reformator gibt, insbeson-
dere hinsichtlich der Zuordnung géttlichen und menschlichen Handelns und
hinsichtlich ihrer Sicht auf das Gesetz.® In diesen wichtigen Punkten, die das
Verstindnis von Rechtfertigung betreffen, darf es anscheinend keine grundle-
gende Differenz zwischen Luther und Paulus geben.

In diesem Aufsatz geht es mir nicht darum, die vielfiltige Kritik an der New
Perspective im Einzelnen zu diskutieren. Vielmehr méchte ich mich als Neu-
testamentler mit dem Rechtfertigungsverstindnis gegenwirtiger lutherischer
Theologie am Beispiel Hirles kritisch auseinandersetzen. Diese Diskussion
ermoglicht und erfordert zugleich einen Blick auf die spezifischen Konturen
des paulinischen Verstindnisses von Rechtfertigung: Es soll gezeigt werden,
dass das «lutherische» Bemiihen, die Glaubenden als Subjekte ihres Handelns

Aus der Fulle der Literatur sei hier nur auf drei Klassiker verwiesen: JD.G. Dunn: The
New Perspective on Paul, in: ders.: Jesus, Paul and the Law. Studies in Mark and Gala-
tians, Louisville 1990, 183-214; E.P. Sanders: Paul and Palestinian Judaism. A Comparison
of Patterns of Religion, London 1977; K. Stendahl: Paul among Jews and Gentiles and
other Essays, Philadelphia *1979. Vgl. auch folgende Sammelbinde: M. Bachmann (Hg.):
Lutherische und Neue Paulusperspektive. Beitrige zu einem Schlisselproblem der gegen-
wirtigen exegetischen Diskussion (WUNT 182), Tibingen 2005; J.D.G. Dunn: The New
Perspective on Paul (WUN'T 195), Tiibingen 2005.
> Siehe z.B. EW. Horn: Die Darstellung und Begriindung der Ethik des Apostels Paulus
in der new perspective, in: ders./R. Zimmermann (Hg): Jenseits von Indikativ und Impera-
tiv. Kontexte und Normen neutestamentlicher Ethik Bd. I (WUNT 238), Tiibingen 2009,
213-231; Ch. Landmesser: Umstrittener Paulus. Die gegenwiirtige Diskussion um die pau-
linische Theologie, ZThK 105 (2008) 387-410. Vgl. auch die Beitrige in: D.A. Carson u.a.
(Hg): Justification and Variegated Nomism. Volume II: The Paradoxes of Paul (WUNT
11/181), Tubingen 2004.
6 Vgl. W. Hirle: Paulus und Luther. Ein kritischer Blick auf die (New Perspectives, ZThK
103 (2006) 362-393. Vgl. auch T. George: Modernizing Luther, Domesticating Paul: An-
other Perspective, und H. Blocher: Justification of the Ungodly (Sods Fide). Theological
Reflections, beide in: D.A. Carson u.a. (Hg): Justification (Anm. 5), 437-463; 465-500.



Gottliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 119

so weit wie moglich zuriickzudringen — damit soll jede falsche Motivation
beim Handeln, insbesondere jeglicher Versuch erneuter Selbstrechtfertigung
des Glaubenden ausgeschlossen werden — die von Gott gegebene Wiirde
menschlichen Tuns letztendlich untergribt und das fir Paulus unproblema-
tische Subjekt-Sein’ der Glaubenden nicht ernst genug nimmt. Wenn Paulus
und Luther auch darin tibereinstimmen, dass menschliches Tun den Menschen
vor Gott nicht (mehr) gerecht machen kann, so besteht hinsichtlich der Zu-
ordnung géttlicher und menschlicher Gerechtigkeit keine Identitit zwischen
Apostel und Reformator.

Zum Vorgehen: In einem ersten Abschnitt (1.) sollen die Voraussetzungen,
unter denen Paulus und Luther zu ihrem Rechtfertigungsverstindnis gelan-
gen, skizziert werden.® Die hier zu Tage tretenden Unterschiede machen eine
Identitit des Reformators mit dem Apostel hinsichtlich der Bewertung des
Gesetzes und der Verhaltnisbestimmung von menschlicher und géttlicher Ge-
rechtigkeit zumindest fragwiirdig. Diese Verhiltnisbestimmung und die damit
verbundenen Fragen, inwiefern die Glaubenden eigenstindige Subjekte ihres
Tuns sind und welche Bedeutung dem Gesetz zukommt, stehen auch in den
folgenden Abschnitten im Vordergrund: im zweiten Abschnitt (2.) — nach ei-
nem Blick auf Aussagen Luthers zu diesen Themen —im Gesprach mit der Po-

7 E. Grib-Schmidt: Die Bedeutung reformatorischer Einsichten fiir die ethische Utteilsbil-
dung der Gegenwart, ZThK 107 (2010) 479-504, hat jiingst darauf aufmerksam gemacht,
dass die lange Zeit vorherrschende Gleichsetzung von menschlicher «Autonomie mit der
Siinde der Hybris» fiir die «Durchdringung des Verhiltnisses von Selbstbestimmung und
Freiheit» nicht gerade hilfreich gewesen ist und «einer ethischen Wirksamkeit, die weder
auf das selbstbestimmte Subjekt noch auf die Méglichkeit der Orientierung am Guten und
Gerechten verzichten kann», eher im Wege steht (a.a.O. 481f.). Fur den ethischen Diskurs
ist es notwendig, den Glaubenden als selbstbestimmtes Subjekt wiederzugewinnen. Grib-
Schmidt versucht zu zeigen, dass dies gerade unter Riickgriff auf das reformatorische Frei-
heitsverstindnis moglich ist. Ich stimme mit ihr darin Gberein, dass Ethik unter Absehung
der Glaubenden als selbstbestimmte Subjekte ihres Tuns letztendlich nicht begriindbar
oder praktizierbar ist, gehe allerdings von der Annahme aus, dass ein Rechtfertigungsver-
stindnis, das die erneute Selbstrechtfertigung der Glaubenden um jeden Preis zu verhin-
dern versucht, letztendlich immer in der Gefahr steht, die Glaubenden als Subjekte ihres
Handelns zu marginalisieren.

Ausser Acht gelassen bleibt dabei die Frage nach einer Entwicklung des jeweiligen Recht-
fertigungsverstindnisses. Zu einer Entwicklung bei Paulus vgl. G. Theiflen: Die Bekehrung
des Paulus und seine Entwicklung vom Fundamentalisten zum Universalisten, EvTh 70

(2010) 10-25.



120 Jens-Christian Maschmeier

sition Hitrles, im dritten Abschnitt (3.) in der Exegese von Phil 2,12f. Letztere
wird exemplarisch zeigen, dass sich der an Jesus als Messias glaubende Paulus
in der Zuordnung gottlicher und menschlicher Gerechtigkeit nicht wesentlich
vom Pharisder Paulus unterscheidet. Ein kurzer Riick- und Ausblick schliesst
diesen Aufsatz ab (4.).

1. Unterschiedliche Ausgangsiagen: Erfabrung der Anfechtung (Luther) und proleptische

Offenbarung des eschatologischen Gerichtsurteils (Panlus)
Martin Luthers Theologie hat nach seinem eigenen Bekunden ithre Wurzel in
der Anfechtung: Es ist der um sein Seelenheil bangende Moénch, der bei der
Lekttire des ersten Kapitels des Rémerbriefes entdeckt, dass Gottes Gerechtig-
keit rettende Gerechtigkeit, ihr Zuspruch Gabe Gottes ist.” Diese Einsicht gibt
Luther die Heilsgewissheit, die er durch und trotz seines eigenen Tuns nicht
erlangt hat. Evangelium bedeutet fiir ihn die Erfahrung des bedingungslosen
Angenommenseins. Ohne einen eigenen Verdienst spricht Gott den Menschen
gerecht.

Die Erfahrung der Anfechtung ist fiir Luther die Grundvoraussetzung da-
fur, etwas uber den Glauben sagen zu kénnen.!” Auch seine Unterscheidung
zwischen Gesetz und Evangelium hat hier thren Ursprung. Wihrend der vor-
nehmste Gebrauch des Gesetzes darin besteht, den Menschen seiner Stindhaf-
tigkeit zu Uberfihren (usus elenchthicus legis) und ihn so in die Anfechtung zu trei-
ben, verkiindet das Evangelium den «frohlichen Wechsel»: Fiir die Glaubenden
wird Christi fremde Gerechtigkeit zur eigenen. In ihr sind sie gerechtfertigt.
Gesetz und Evangelium sind zwei verschiedene Weisen, wie das Wort Gottes
dem Menschen begegnet. Sie sind zugleich die beiden existentiellen Dimensi-
onen des Menschseins."

? M. Luther: Vorrede (Anm. 3), 505-507.

' In polemischer Abgrenzung zu den «scholastischen Disputierern» schreibt Luther: «Dabei
ist es doch ganz unméglich, dass jemand recht Gber den christlichen Glauben schreibt
oder das recht Geschriebene gut versteht, sofern er nicht bisweilen, wenn ihn die Angste
bedringen, den Geist des Glaubens innerlich gesptrt hat» (Brief Luthers an Papst Leo
X. Abhandlung iiber die christliche Freiheit [1520]. Ubersetzung von E Ridle, in: Martin
Luther: Lateinisch-Deutsche Studienausgabe Bd. 2, hg.v. ]. Schilling, Leipzig 2006, 101-185
[121]). Voraussetzung fiir die Erfahrung des Geistes des Glaubens sind die eigenen Angste.
Einige Zeilen spiter spricht Luther «von schweren Anfechtungen aller Aro, die das, was er
iber den Glauben schreibt, gegeniiber den scholastischen Theologen qualifiziert (ebd.).

Al Peters: Gesetz und Evangelium (HST 2), Giitersloh 1981, 36-38.



Gottliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 121

Der lutherische Bischof und Gelehrte Krister Stendahl hat nun darauf auf-
merksam gemacht, dass Paulus — anders als Luther — ein robustes Gewissen
gehabt habe."? Es ist nicht der um sein Seelenheil bangende, sondern der sich
seiner untadeligen Toraobservanz bewusste und darin selbstbewusste Pharisi-
er, dem sich Christus vor Damaskus offenbart. Hier erlangt Paulus nicht eine
Heilsgewissheit, die er vorher durch das Tun der Toragebote vergeblich sicher-
zustellen suchte. Vielmehr wird der Verfolger der jidischen Christusglaubigen
zum Vo6lkerweltmissionar berufen (vgl. Gal 1,10-24). Nach Stendahl ist deshalb
die Frage nach der Rechtfertigung im eschatologischen Endgericht der Frage
der Inklusion nichtjudischer Christusgliubiger in das eschatologische Gottesvolk
unterzuordnen.” In dieser (neuen) Perspektive ist die Rechtfertigungslehre In-
strument der Missionsstrategie des Paulus. Sie dient dazu, deutlich zu machen:
Nichtjidische Christusglaubige mussen nicht durch koérperliche Beschneidung
zum Judentum konvertieren, um am eschatologischen Heil vollstindig zu par-
tizipieren.

In diesem Aufsatz gehe ich im Anschluss an Stendahl davon aus, dass die
unterschiedlichen biographischen Erfahrungen mit dem Gesetz bzw. der Tora
und dem eigenen Handeln zu von einander abweichenden Bewertungen des
Gesetzes und einer unterschiedlichen Zuordnung gottlicher und menschlicher
Gerechtigkeit fihren. Hier besteht keine Identitit von Paulus und Luther. Es
scheint mir — nicht nur historisch — héchst unwahrscheinlich, dass ein Augus-
tinermonch, dem das Gesetz aufgrund seines Forderungscharakters Ursache
aller Heilsungewissheit ist, und ein selbstbewusster Pharisider, dem die Tora
Gabe Gottes zum Leben bedeutet (Rom 7,10) und der den Gabecharakter der
gottlichen Gerechtigkeit nicht allererst entdecken muss, nach der entschei-
denden Wende in ihrem Leben die Soll-Struktur des Gesetzes/der Tora und
menschliches Handeln in gleicher Weise kritisieren." Anders als fur Luther be-
stand dazu fiir Paulus tiberhaupt kein Anlass: Luther flicht von dem Gerechtig-

12 K. Stendahl: The Apostle Paul and the Introspective Conscience of the West, HTR 56
(1963) 199-215.

¥ Vgl. auch P. Fredriksen: Judaizing the Nations, N'TS 56 (2010) 232-252.

Hirle macht auf die Differenzen zwischen Paulus und Luther aufmerksam, die «ganz un-
tetschiedliche Reaktionen und Konsequenzen» ausgelost hitten (Hirle: Paulus und Luther
[Anm. 6], 380), sicht aber in der Kritik an der Soll-Struktur des Gesetzes und an der da-
mit verbundenen Motivation beim Tun des Gesetzes grundlegende Ubereinstimmungen
(a.a.0. 391f). Vgl. dazu die Auseinandersetzung mit der Position Hirles unter Punkt 2.2.



122 Jens-Christian Maschmeier

keit fordernden zum Gerechtigkeit schenkenden Gott, wihrend bei Paulus das
Wissen darum vorausgesetzt werden darf, dass der Gerechtigkeit fordernde
zuallererst der Gerechtigkeit schenkende Gott ist.” Fur Luther bedeutet Evan-
gelium Freiheit vom Gesetz, das in die Heilsungewissheit treibt, fir Paulus
bedeutet Evangelium Befreiung von der im eschatologischen Gericht erfolgen-
den Verurteilung des Menschen als Siinder, die nach dem Massstab des Geset-
zes erfolgt (R6m 2,5£.12f.)." Luther hebt die Polaritit von Gottes schenkender
und fordernder Gerechtigkeit auf, indem er eine Asymmetrie von Gesetz und
Evangelium annimmt;"” fur Paulus ermdglicht Gott in Christus das Leben, das
er schon mit der Gabe der Tora intendiert, das der Mensch aber aufgrund sei-
nes Ungehorsams nicht ergritfen hat.'

Die soeben skizzierten Unterschiede geben Anlass zu der Vermutung,
dass eine Identitit zwischen Luther und Paulus hinsichtlich der Zuordnung

Zum Verstindnis der Gerechtigkeit Gottes als heilvoller und rettender Gerechtigkeit vgl.
B. Janowski: Richten und Retten. Zur Aktualitit der altorientalischen und biblischen Ge-
rechtigkeitskonzeption (zusammen mit J. Assmann und M. Welker), in: ders.: Beitrige zur
Theologie des Alten Testaments. Bd. 2: Die rettende Gerechtigkeit, Neukirchen-Vluyn
1999, 220-246 (233).

Aufgrund dessen ist der Glaubende dann auch nicht mehr «unter dem Gesetz», d.h. frei
von dem den Stunder verurteilenden Gesetz. Dabei darf nicht Gbersehen werden, dass
auch in der Tora Moglichkeiten von Umkehr und Busse gegeben sind: Der Mensch kann

16

aufgrund der Gnade Gottes neu anfangen. Paulus stellt dies nicht in Frage, sondern er
stellt diese Vorstellungen in einen apokalyptischen Kontext.

Die Unterscheidung zwischen Gottes Handeln durch das Evangelium als gpaus proprivm
und seinem Handeln durch das Gesetz als opus alienum bringt diese Asymmetrie auf den
Punkt. Nach alttestamentlichem Toraverstindnis kommen «Gesetz» und «Evangelium» in
der Tora zusammen: «Der Begriff Tora umfalit somit die beiden Seiten des einen Got-
teswortes. Was die Sprache der Systematik als Gesetz und Evangelium, als Zuspruch und
Anspruch trennt (und dann oft einander entgegensetzt), ist in ihm zusammengehalten.
Der Begriff bezeichnet die Einheit von Gesetz und Evangelium und damit die Einheit
des gottlichen Wortes und Willens. Wo beides auseinanderfillt oder wo gar die mogliche
Spannung zwischen beidem zum Prinzip theologischer Erkenntnis und kirchlicher Ver-
kiindigung gemacht wird, geht eine der fundamentalsten biblischen Kategorien verloren»
(F. Criisemann: Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des alttestamentlichen Gesetzes,
Giitersloh 21997, 8).

Freiheit vom Gesetz meint bei Paulus deshalb die Freiheit von der Verurteilungsfunktion
des Gesetzes, nicht die Freiheit vom Willen Gottes, der auch den Glaubenden als Gebot
(I Kor 7,19) und als Gesetz Christi (I Kor 9,21; Gal 6,2) gegentbertritt. Die Aussage, dass
das Gesetz der Stindenerkenntnis dient (R6m 3,20), erfolgt aus der Retrospektive, kommt
also von dem im Zornesgericht erfolgenden Urteil iiber den Menschen als Stinder her. Sie
hebt die Lebensverheissung der Tora (Lev 18,5) nicht prinzipiell auf.



Gottliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 123

menschlicher und géttlicher Gerechtigkeit nicht gegeben ist. Bevor dieser As-
pekt im Gesprich mit Hirle diskutiert wird, sei nochmals auf einen entschei-
denden Punkt aufmerksam gemacht: Fiir den Reformator ist die Erfahrung der
Anfechtung Kiriterium fir die rechte Unterscheidung von Gesetz und Evan-
gelium und damit fur das rechte Verstindnis von Rechtfertigung, Wenn Paulus
diese Voraussetzung aber nicht teilt, wie kann er dann iiberhaupt verstehen,
was Rechtfertigung bedeutet?

2. Reformatorische Begriindungsstrukturen christlicher Ethik
Bevor die Position Hirles diskutiert wird, soll u.a. an dem fiir Luther cha-
rakteristischen Bild des Baumes und seinen Friichten gezeigt werden, wie der
Reformator Soteriologie und Ethik einander zuordnet.”

2.1. Spontaneitit als Charakteristikum christlicher Ethik
Um das Verhiltnis von Glauben und Werken, Soteriologie und Ethik zu be-
schreiben, greift Luther in Anlehnung an Mt 7,16 immer wieder das Bild vom
guten Baum, der von sich aus gute Friichte bringt, und das Gegenbild vom
schlechten Baum auf, der ausschliesslich schlechte Friichte hervorzubringen
vermag. Mit diesem Bild verdeutlicht er, dass der Glaubende (als von Gott
gut geschaffener Baum) seine Identitit nicht sich selbst verdankt und dass die
Qualitit der Werke (gut/schlecht) ausschliesslich von der dem Menschen ge-
schenkten Identitit abhingt. Da der Glaubende ein von Gott neu geschaffener
guter Mensch ist, sind seine Werke ebenfalls gut. Gute Werke hingegen konnen
einen schlechten Menschen nicht zu einem guten machen: «Gute Werke ma-
chen keinen guten Menschen, sondern ein guter Mensch schatft gute Werke.
Schlechte Werke machen keinen schlechten Menschen, sondern ein schlechter
Mensch schafft schlechte Werke.»* Fur Luther ist dabei entscheidend, dass
der Baum von sich aus Frucht bringt, der Glaubende seine Werke spontan tut
und diese dem Glauben automatisch folgen respektive dem Glauben inhirent
sind: «Wir gestehen, dafl die guten Werke dem Glauben folgen sollen, viel-
mehr, nicht <oller, sondern von selber folgen, gleichwie ein guter Baum gute

¥ Dieses Bild ist fiir ein lutherisches Verstindnis von Rechtfertigung grundlegend. R. Mehl:
Art. Freiheit V. Ethisch, TRE XI, Betlin/New York 1983, 511-533 (515).
2 M. Luther: Abhandlung (Anm. 10), 153.



124 Jens-Christian Maschmeier

Friichte nicht bringen soll, sondern von selbst bringt.»*' Luther grenzt sich mit
dieser Aussage gegen ein Verstindnis der Werke ab, das thn in die Verzweiflung
getrieben hatte: Der Glaubende steht nicht unter dem Zwang, gute Werke zu
tun, um Gott wohlgefillig zu sein, sondern der Glaube setzt automatisch die
guten Werke aus sich heraus. Der Automatismus des Handelns der Glauben-
den schliesst jede falsche Motivation beim Tun der Werke aus, se1 es Furcht vor
Strafe oder die Erwartung von Lohn als deren Kehrseite. Es handelt sich hier
um eine geniale Denkfigur Luthers: Das Streben nach Selbstrechtfertigung, aus
dem der Glaubende befreit worden ist, wird ebenso zur unmoglichen Mog-
lichkeit wie die Verzweiflung aufgrund mangelnder Heilsgewissheit. Dass der
Glaubende spontan handelt, impliziert auch, dass er nicht mehr von aussen mit
einer Forderung konfrontiert wird, die in Furcht vor Strafe, Lohnmentalitit
oder Leistungsdenken miinden kénnte. Der Forderungscharakter des Geset-
zes, seine Soll-Struktur ist aufgehoben.

Trotz der Genialitit der Vorstellung, dass der Glaubende automatisch und
spontan gute Werke tut, stellt sich die Frage, ob der Mensch als Subjekt seines
Tuns nicht nahezu vollstindig aus dem Blickfeld gerit: Wenn der Glauben-
de nicht nur die Konstitution seiner Identitit (Neuschopfung) Gott verdankt,
sondern auch die Qualitit seiner Werke ausschliesslich aut Gott zurtickzufihren
ist, wo bleibt dann noch ein Spielraum fiir den Glaubenden als Subjekt seiner
Handlungen? Kann er tiberhaupt noch als ein solches Subjekt angesprochen
werden? Wird er nicht vielmehr auch in seinem Tun fremdbestimmt? Fihrt die
Bestreitung jeglicher Soll-Struktur menschlicher Identitit nicht zur Auflésung
biblischen Wirklichkeitsverstindnisses, demzufolge menschliche Existenz als
Gabe und Aufgabe verstanden wird?

Im Kontext dieser Fragen ist eine Aussage Luthers aus dem Sermon von der
zweifachen Gerechtigkeit (1518) interessant, in der der Reformator — anders als
im Bild vom Baum und seinen Friichten — den Menschen als Subjekt seiner
Gerechtigkeit wahrnimmt. Wihrend die Zuschreibung der gottlichen Gerech-
tigkeit allein Gottes Werk ist, in der die menschliche Gerechtigkeit griindet, ist
die menschliche Gerechtigkeit «die unsere und uns eigene. Zwar kénnen wir sie
nicht allein zuwege bringen, jedoch insofern mittun, wie wir mit jener ersten,

o Ubersetzung nach P. Althaus: Die Rechtfertigung allein aus dem Glauben in Thesen Martin

Luthers, Lu] 28 (1961) 30-51 (37).



Gottliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 125

der fremden Gerechtigkeit zusammenwirken»”. Interessant ist diese Aussage
nicht nur deshalb, weil Luther «eigene Gerechtigkeit» nicht in einem pejora-
tiven Sinn verwendet — nicht alle eigene Gerechtigkeit ist Werkgerechtigkeit
— sondern auch, weil er vom Zusammenwirken (cooperatio) der menschlichen
mit der gottlichen Gerechtigkeit spricht. Dies zeigt, dass der Reformator den
Glaubenden durchaus als eigenstindiges Subjekt seines Tuns stark machen
kann: Wo dieser unbeschadet dessen, dass seine eigene Gerechtigkeit in der
gottlichen griindet, mit der gottlichen Gerechtigkeit zusammenwirkt, tritt er als
aktiv Handelnder in Erscheinung. An dieser Stelle kann nicht untersucht wet-
den, inwiefern die Aussage der cogperatio zwischen menschlicher und géttlicher
Gerechtigkeit fiir das Verstindnis Luthers von Rechtfertigung charakteristisch
ist. Das scheint mir eher nicht der Fall zu sein. Allerdings erlaubt sie in systema-
tisch-theologischer Perspektive zumindest eine Anfrage hinsichtlich derjenigen
Aussagen des Reformators und gegenwirtiger lutherischer Theologie, die den
Glaubenden als Subjekt seines Tuns (coram Deo) zurtickdringen. Mit dieser An-
frage soll ein Blick auf die Verhiltnisbestimmung von Soteriologie und Ethik
und auf die Problematik der Soll-Struktur des Gesetzes in der gegenwirtigen
lutherischen Dogmatik geworfen werden.

2.2. Die Posttion Hdrles
In einem Aufsatz zur Gegenwartsbedeutung der Rechtfertigungslehre, in dem
er auch auf die Verhiltnisbestimmung gottlicher und menschlicher Aktivitdt
zu sprechen kommt, betont Hirle, dass die Zustimmung zu etwas bereits Ge-
gebenen nicht als Aktivitat qualifiziert werden kann: «[DJer Mensch als Person
kann dieses Gegebensein anerkennen oder bestreiten, er kann das Gegebene an-
nehmen oder ablehnen, bewahren oder zerstoren; und er kann gar nicht anders, als
sich in der einen oder anderen (also jedenfalls in irgendeiner) Weise zu diesem

2 Sermon tiber die zweifache Gerechtigkeit, Ubersetzung von M. Beyer, in: Martin Luther:

Lateinisch-Deutsche Studienausgabe Bd. 2, hg.v. J. Schilling, Leipzig 2006, 67-85 (73). Der
lateinische Text lautet «usticia est nostra et propria, non quod nos soli operemur eam,
Sed quod cooperemur illi primae et alienae» (a.a.0O. 72). Im Lichte dieser Formulierung
erscheint mir folgende Aussage Jiingels doch etwas zu einseitig: «Ausgeschlossen werden
soll das Verstindnis der Rechtfertigung als des Prozesses einer solchen Heiligung, bei der
der Mensch mit Gott in irgendeiner Weise kooperierts (E. Jiingel: Das Evangelium von der
Rechtfertigung des Gottlosen als Zentrum des christlichen Glaubens. Eine theologische
Studie in 6kumenischer Absicht, Ttbingen *2006, 176).



126 Jens-Christian Maschmeier

Gegebensein (und damit zum Gegebenen) zu verhalten. Dabei besteht zwi-
schen Anerkennung und Bestreitung (Annahme und Ablehnung, Bewahrung
und Zerstorung) keine Symmetrie, sondern eine grundlegende Asymmetrie.
Wihrend die Anerkennung (Annahme, Bewahrung) in nzchts anderem besteht
als im Geschehen- und Sein-Lassen des Gegebenen, also aus der Sicht des Men-
schen kein aktives Tun und keine Leistung darstellt, ist die Bestreitung (Ableh-
nung, Zerstorung) schr wohl die aktive, dem Gegebensein widersprechende
und widerstrebende Tat und dLeistung des Menschen.»® Diese Ausfithrungen
enthalten nach meiner Einschatzung einige Widerspriiche: Einerseits wird be-

¥ W Hirle: Zur Gegenwartsbedeutung der «Rechtfertigungs»-Lehre. Eine Problemskizze,

ZThK 95/Beih. 10 (1998) 101-139 (124f); kursiv im Original. Ahnlich argumentiert H.].
Kortner. In einer Meditation zur Freiheit eines Christenmenschen, die er seinen Studien
zur Grundlegung einer theologischen Ethik voranstellt, schreibt er: «Denn wenn ich Pau-
lus richtig verstehe, besteht ... die christliche I'reiheit in erster Linie gar nicht in einem
Tun, sondern in einem Lassen! Paulus begreift nimlich das Handeln zunichst gar nicht als
Freiheit, sondern als Zwang, Die vermeintliche Freiheit des Handelnkénnens ist in Wahr-
heit der Zwang des Handelnmiissens. Die Befreiungserfahrung des Glaubens, die Paulus
beschreibt, besteht nun aber darin, vom Zwang zum Handeln frei zu werden. Sie fihrt zu
der befreienden Erkenntnis, dass der Mensch sich durch sein Handeln weder definieren
kann noch zu rechtfertigen braucht. ... Die Freiheit, zu der uns Christus befreit, besteht
im Sein-Lassen. Gerade darin bin ich frei, dass ich alles lassen kann. Die Freiheit fur Gott
und den Mitmenschen zielt vornehmlich gar nicht auf mein Tun, sondern zeigt sich da-
rin, Gott Gott und den Anderen diesen Anderen sein zu lassen» (H.]. Kortner: Freiheit
und Verantwortung. Studien zur Grundlegung theologischer Lthik [SthE 90|, Freiburg
CH 2001, 13f;; kursiv im Original). Eine theologische Ethik kann also mit dem Hinweis
darauf beginnen, dass man vom Zwang des Handelnmiissens befreit ist. Das mag Luther
sein, aber nicht Paulus. Und es stellt sich die Frage: Wenn ich darin frei bin, alles lassen zu
kénnen, warum bedarf es dann Gberhaupt einer Ethik? M. Honecker skizziert in seiner
Darstellung Ebelings dessen Verhiltnisbestimmung von Ethik und Theologie im Protes-
tantismus folgendermassen: «Grundsitzlich spricht evangelische Theologie der Ethik jede
sotetiologische Wirksamkeit ab. Ethik wird hierdurch relativiert. Christliche Theologie als
solche ist nicht Ethik. Sie unterscheidet — vor allem in der reformatorischen Theologie —
zwischen Person und Werk, zwischen Téter und Tat, zwischen Glauben und Handeln. Die
Ethik spricht den Menschen auf sein Titersein an. Sie will ihn aktivieren. Vor dem Fvange-
lium ist der Mensch rein Empfangender, passiv, Horer. Fiir eine der lutherischen Tradition
verpflichtete theologische Ethik ist deswegen die Unterscheidung von Gesetz und Evan-
gelium konstitutivs (M. Honecker: Einfithrung in die theologische Ethik. Grundlagen und
Grundbegriffe, Berlin/New York 1990, 29; kursiv im Original). Honecker schliesst sich
dieser Sichtweise FEbelings an (vgl. a.a.O. 30). Auch hier ist zu fragen: Warum sollte der
Glaubende auf sein Handeln angesprochen werden, wenn Ethik nichts mit seinem Heil zu
tun hat? Die hier gebrachten Beispiele liessen sich beliebig vermehren.



Gottiche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 127

tont, dass sich der Mensch in irgendeiner Weise verhalten, also aktiv sein muss.
Verhilt er sich aber in Annahme und Bewahrung seines Gegebenseins zu-
stimmend zu eben diesem Gegebensein, dann darf diese Aktivitit auf keinen
Fall Aktvitit genannt werden, wihrend die Ablehnung bzw. Zerstérung des
Gegebenseins das eigene Werk des Menschen ist. Warum die Annahme und
Bewahrung des Gegebenseins nicht Aktivitit genannt werden darf, zeigt sich
in der Interpretation dieser Aktivitat durch das Wort «Leistung» und der ihr
entgegen gesetzten Passivitit des exklusiven «Geschehen- und Sein-Iassens|
des Gegebenen»*: Jede menschliche Aktivitit steht anscheinend in der Ge-
fahr, dass sie nicht als Zustimmung oder Bewahrung von etwas Gegebenen,
sondern als eigene Leistung und somit als etwas gegen Gott Gerichtetes ver-
standen werden kann. Die Aktvitit der Glaubenden wird deshalb vorsichts-
halber gar nicht mehr Aktivitit genannt, sondern zur Passivitit umdeklariert,
damit die Gerechtfertigten auf keinen Fall mehr den Fehler begehen, von dem
sie durch Christi stellvertretendes Handeln befreit worden sind, dem Versuch
namlich, sich selbst vor Gott durch ihr Tun ins Recht zu setzen. Selbstrecht-
fertigung wird somit fir die Glaubenden (nahezu) unmdoglich. Es stellen sich
folgende Fragen: Inwiefern ist bewahrendes Tun keine aktive Titigkeit und
warum kann der Mensch ausschliesslich in der Ablehnung und Zerstoérung von
etwas Gegebenem aktiv werden?

Das Bemiihen, den Glaubenden, zu dessen von Gott geschenkter Identitit
notwendigerweise Werke gehoren,” davor zu schiitzen, die von ithm getanen
Werke als seine eigenen zu verstehen und daraus einen illegitimen Anspruch
gegeniiber Gott abzuleiten, fihrt bei Hirle zu einer theologischen Kritik ge-
geniber dem Forderungscharakter des Gesetzes.” Die Kritik menschlichen
Selbstruhms und die Kritik an der Soll-Struktur des Gesetzes gehen dabei
Hand in Hand. Hier gibt es, wie Hitle in einem Vergleich Luthers mit Paulus
herauszuarbeiten versucht, keinen grundlegenden Unterschied zwischen Re-
formator und Apostel. Im Hinblick auf die jeweiligen Gegner seien die Front-
stellungen zwar zu unterscheiden, aber (inhaltlich) habe «LLuther auch und gera-
de an dieser Stelle vom Apostel Paulus entscheidende Einsichten ibernommen

2 Theotetisch kann auch das «Geschehen- und Sein-{assen des Gegebenen» eine Aktivitit

des Menschen sein.
% Vgl. Hitle: Gegenwartsbedeutung (Anm. 23), 127.
% Vgl. Hirle: Paulus und Luther (Anm. 6), 391ff.



128 Jens-Christian Maschmeier

..., die fiir Kirche und Theologie damals und heute zu wichtig sind, als dal3
sie vergessen oder verleugnet werden durften»”. Wie Luther gegentiber der
Lehre der spatmittelalterlichen Kirche, gehe es Paulus in Auseinandersetzung
mit dem Judentum darum, das Verdienst- und LLohndenken als Verkehrung der
Relation Schopfer — Geschopf zu entlarven.®

Was ist nun zu der von Harle postulierten Identitit von Luther und Paulus
hinsichtlich ihrer Kritik an menschlichem Selbstruhm und einem damit eng
verbundenen Verdienst- und Anspruchsdenken zu sagen? Im Rahmen einer
lutherischen Verstehensmatrix, die voraussetzt, dass der Kern der paulini-

29

schen Rechtfertigungslehre in der Kritik an einem menschlichen Tun besteht,
meint «Ruhmpy, sich seiner eigenen Taten bzw. Leistungen vor Gott zu bristen.
Vorausgesetzt wird dabei auch ein bestimmtes Verstindnis der Opposition
€pya vépov — miotig ‘Inood Xprotod, demzufolge Paulus mit dem Syntagma
épye vopou die Handlungen des Menschen — also das Tun des Gesetzes durch
den Menschen — mit der Wendung miotic 'Incod Xpiotod den «Glauben
an Jesus Christus» im Blick hat, so dass sich menschliche Aktivitit und Pas-
sivitit (Glaube als Geschenk Gottes) gegentuberstehen. Auf die exegetischen
Diskussionen, wie weit dieses Verstindnis der épye vOpov respektive der
miotig 'Inood Xpiotod zutrifft, kann hier nicht eingegangen werden.” Ent-

77 Haitle: Paulus und Luther (Anm. 6), 393.

2 Vgl. Hirle: Paulus und Luther (Anm. 6), 392. Dabei wird von Hirle durchaus anerkannt,
dass Sanders «das Zerrbild von einem «gesetzlicheny oder omistischen> Judentum und
die grundsitzliche Alternative von «Gesetz» und «Gnader zu Recht ... korrigiert» habe
(a.a.0. 364f. Anm. 7). Die Synergismuskritik wird deshalb nicht mehr auf das «Getting
in», sondern auf das «Staying in» bezogen. Mit der Korrektur des Bildes vom Judentum
als Religion als legalistischer Werkgerechtigkeit ist nach Hirle namlich «noch nicht dariiber
entschieden, ob die Erfiillung des Gesetzes nach judischer und/oder christlicher Vorstel-
lung eine — nachtrigliche — Bedingung fur das Bleiben im Bund ist, und ob diese Erfillung
letztlich als ein Werk der Gnade Gottes oder als ein eigenstindiges Tun des Menschen zu
verstehen ist» (2.2.0. 364f. Anm. 7; kursiv im Original). Synergistisch wire das Modell des
Bundesnomismus dann deshalb, weil es vom Menschen cine eigenstindige Antwort auf
die vorangehende Erwihlung verlangt.

Diese Sichtweise hat in der neutestamentlichen Wissenschaft durch die Paulusinterpre-
taton Rudolf Bultmanns Breitenwirkung entfaltet. Fiir Bultmann ist «das Bemthen des
Menschen, durch Erfillung des Gesetzes sein Heil zu gewinnen» Sunde (R. Bultmann:
Theologie des Neuen Testaments, Tubingen 1984, 264f,; Hervorhebung des Originals
rickgingig gemacht; J.C.M).

Vgl. dazu z.B. M. Bachmann: Keil oder Mikroskop? Zur jiingeren Diskussion um den Aus-
druck «Werke» des Gesetzes», in: ders.: Neue Paulusperspektive (Anm. 4), 69-134. Aus der

29

30



Gottliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 129

scheidender ist vielmehr, dass die paulinische Vorstellung des Gerichts nach
Werken (Rém 2,5f.12f.) voraussetzt, dass der Mensch aktiv handeln kann und
soll. Die Spannung zwischen der Vorstellung des Gerichts nach Werken und
der Kritik der Werke kann angemessen nur durch das apokalyptische Wirk-
lichkeitsverstindnis des Apostels erklirt werden: Angesichts der proleptischen
Offenbarung des eschatologischen Gerichts als Zornesgericht (I Thess 1,10;
Rém 1,18) und der dort zu erwartenden Verurteilung des Menschen als Sun-
der kénnen menschliche Werke den Stunder nicht (mehr) rechtfertigen. Dass
der Mensch durch sein Tun nichts (mehr) zu seinem Heil beitragen kann, hat
dementsprechend nichts mit einer prinzipiellen Kritik menschlicher Aktivitat
zu tun, sondern ist dem Paradox der proleptischen Offenbarung geschuldet.
Dieses Paradox entsteht dadurch, dass das im Endgericht iber den Menschen
gesprochene Urteil schon feststeht, die Geschichte aber weiterlduft. Die Span-
nung zwischen dem «Schon» und «Noch nicht» und nicht die Suche nach Heils-
gewissheit bildet den Verstehenshintergrund fiir die Aussagen des Apostels zur
Rechtfertigung und die Verhiltnisbestimmung von Soteriologie und Ethik. Im
Unterschied zu Luther geht es Paulus also nicht darum, eine Religionsstruktur
zu etablieren, die jegliche Mdglichkeit des Herausfallens aus der Gnade (und
somit Heilsungewissheit) ausschliesst, weil es angeblich keine Soll-Struktur des
Evangeliums gibt,”" die den Glaubenden mit dem gerechten und strafenden
Gott konfrontiert. Die paulinische Kritik der «eigenen Gerechtigkeit» (ROm
10,3; Phil 3,9) bezieht sich deshalb nicht auf eine falsche Motivation beim Tun
der Gebote, sondern aut den Unglauben gegeniiber Gottes Handeln in Kreuz
und Auferweckung Jesu Christi, das Juden wie Nichtjuden gleichermassen gilt.
In diesem Sinne betonen nicht nur Vertreter der New Perspective zu Recht,
dass bei der «eigenen Gerechtigkeit» primir die Relation Israels zur nichtjidi-

Sicht der Old Perspective argumentiert O. Hofius: «Werke des Gesetzes». Untersuchungen
zu der paulinischen Rede von den €pya vopou, in: D. Singer/U. Mell (Hg,): Paulus und Jo-
hannes. Exegetische Studien zur paulinischen und johanneischen Theologie und Literatur
(WUNT 198), Tubingen 2006, 271-310.

3t Zur Soll-Struktur des Glaubens vgl. folgende Ausserung Schrages: «[D]er verbindliche
Charakter der apostolischen Forderungen ist nicht geringer als der des Gesetzes, ja der
Christ ist noch in ganz anderer Weise verpflichtet und in Dienst genommen als der Ge-
setzesfromme. Es gibt auch hier ein Sollen und Missen ... und zwar in konkreter Form
und bezogen auf die sittliche Forderung» (W. Schrage: Die konkreten Einzelgebote in der
paulinischen Parinese. Ein Beitrag zur neutestamentlichen Ethik, Gutersloh 1961, 96).



130 Jens-Christian Maschmeier

schen Volkerwelt im Blick ist, dass sie also die «Privatgerechtigkeit»”” Israels in
Abgrenzung zu den Volkern meint.”* Auch die paulinische Kritik menschlichen
Rihmens kann ohne eine Berticksichtigung der Relation Israels zur Volkerwelt
nicht angemessen verstanden werden. Hier hat jungst Florian Wilk in einer
Analyse der Ruhmesstellen bei Paulus gezeigt, dass der Apostel in dem Ab-
schnitt Rém 3,27-4,12 darlegt, «warum das rechtfertigende Handeln Gottes ein
Rihmen von Judenchristen gegentiber Heiden-Christen nicht zuldsst.»™ Als
Fazit seiner Gesamtuntersuchung gelangt er abschliessend zu dem Urteil, dass
«(v)on einem falschen, menschlichen oder gar spezifisch jidischen, Rithmen ¢o-
ram Deo — sel es als unbegrindeter Leistungsstolz oder als irrige Heilssicherheit
aufgefasst — ... in seinen Briefen nirgends die Rede (ist).»”

Luther und Paulus entwickeln ihre theologischen Uberzeugungen in zwel
vollig unterschiedlichen Kontexten. Sie sind gemeinsam der Uberzeugung,
dass der Glaube, nicht das Gesetz/die Tora aus der Verurteilung im Gericht
nach Werken rettet. Wihrend Paulus diese Einsicht im Kontext seines apoka-
lyptischen Zeitverstindnisses gewinnt, liegt fir Luther der Fehler im System
selbst, d.h. in der Religionsstruktur: Die Sollensforderung des Gesetzes wut-
de ihm zum existentiellen Problem, die Befreiung von dieser Struktur zum
Inhalt des Evangeliums. Die Eliminierung der Sollensforderung dient dem
Reformator dazu, Heilsgewissheit zu stirken und Selbstrechtfertigung auszu-

32 Wengst bemerkt: «Die «eigene Gerechtigkeit ldsst sich so poindert verstehen als Privatge-

rechtigkeiv — nicht im Sinne von elbst erwirkt im Gegensatz zu «won Gott geschenkb,

sondern als sich aus der exklusiven Beziehung Gottes zu seinem Volk ergebende» (K.

Wengst: Freut cuch, ihr Volker, mit Gottes Volkh Israel und die Vélker als Thema des

Paulus — ein Gang durch den Romerbrief, Stuttgart 2008, 330).

Dunn macht darauf aufmerksam, dass «the Greek translated <heir owny (zdzan) propetly

denotes «heirs) as belonging to them and not to others, not «theirs as attained by their own

effort (J.D.G. Dunn: The Theology of Paul the Apostle, Grand Rapids/Cambridge 1998,

368; kursiv im Original).

*  F Wilk: Ruhm coram Deo bei Paulus?, ZNW 101 (2010) 55-77 (74). Diesem Abschnitt
kommt in einer lutherischen Paulusinterpretation die Kronzeugenschaft fir jidischen
Selbstruhm respektive jiidisches Lohn- und Anspruchsdenken zu. Vgl. z.B. die Interpreta-
tion bei S.]. Gathercole: Justified by Faith, Justified by his Blood: The Evidence of Romans
3:21-4:25, in: D.A. Carson uv.a. (Hg.): Justification (Anm. 5), 147-184 (150-161). Vgl. auch
ders.: Where is Boasting? Early Jewish Soteriology and Paul’s Response in Romans 1-5,
Grand Rapids/Cambridge 2002.

»  Wilk: Ruhm (Anm. 34), 77. Mit dem Fehlen eines spezifisch judischen Selbstruhms coranm
Deo fillt die These eines werkgerechten Judentums.

33



Gottliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 131

schliessen. Wenn aber Paulus ein «robustes Gewissen» und kein Problem mit
menschlicher Aktivitit hatte, ist es nicht einsichtig, warum er wie Luther gegen
die Soll-Struktur des Gesetzes wettern sollte. Im Folgenden soll die paulini-
sche Zuordnung von goéttlichem und menschlichem Handeln am Beispiel von
Phil 2,12t. untersucht und gezeigt werden, dass fiir Paulus Gott und Mensch
als zwei selbstindig agierende Subjekte zusammen wirken, dass es Paulus also
nicht darauf ankommt, das von Gott konstituierte Subjekt-Sein der Glauben-
den gegen den menschlichen Hochmut abzusichern, er selbst sei das Subjekt
seiner Taten.

3. Zur panlinischen Begriindungsstruktur” «christlicher» Ethik (Phil 2,12f)
In einem Beitrag im Journal of the American Academy of Religion unter-
sucht Philippe Eberhard die gleichzeitige Aktivitit und Passivitat als Charak-
teristikum menschlicher Existenz und Identitit.*® Im Ruckgriff auf und im
Gespriach mit philosophischer Hermeneutik, insbesondere mit Gadamer, be-
zeichnet er dabe1 die menschliche Freiheit, in einem vorgegebenen Rahmen zu
handeln und auf diese Weise an einem (geschichtlichen) Prozess teilzunehmen,
als «mediality of our condition»: Menschliche Freiheit bestehe nicht in einer
absoluten, unbedingten Autonomie, sondern in der Realisierung von Méoglich-
keiten, die z.B. durch Tradition, Geschichte und Umwelt vorgegeben sind. Das
Vorgegeben-Sein allen Seins allerdings stelle das Subjekt-Sein des Handelnden
nicht in Frage. Das menschliche Subjekt ist Subjekt unter vorgegebenen Bedin-
gungen, in denen es sich (frei) entfalten kann.” Eberhard zeigt nun anhand von
Phil 2,12f., dass diese Denkfigur auch paulinischem Wirklichkeitsverstandnis
zu Grunde liegt.* Diese beiden Verse stellen auf den ersten Blick ein Paradox
dar*: «(12) Also, meine Lieben, — wie ihr allezeit gehorsam gewesen seid, nicht

% Insofern hat H.-M. Barths Charakterisierung der reformatorischen Bewegung als Seel-
sorgebewegung einiges fir sich. Vgl. H.-M. Barth: Die Theologie Martin Luthers. Eine
kritische Wiirdigung, Giitersloh 2009, 35.

7 FEine Ubersicht iiber die verschiedenen Begriindungstrukturen paulinischer Ethik bietet
Ch. Landmesser: Begrindungsstrukturen paulinischer Ethik, in: EW. Horn/R. Zimmer-
mann (Hg): Indikativ (Anm. 5), 177-196.

% Ph. Eberhard: The Mediality of Our Condition. A Christian Interpretation, JAAR 67/2
(1999) 411-434,

¥ Vgl Eberhard: Mediality (Anm. 38), 411-418.

W Vgl Eberhard: Mediality (Anm. 38), 418-424.

Vgl G. Bornkamm: Der Lohngedanke im Neuen Testament (Bensheimer Hefte 15), G6t-



132 Jens-Christian Maschmeier

allein in meiner Gegenwart, sondern jetzt noch viel mehr in meiner Abwesen-
heit, — schaffet, dass ihr selig werdet, mit Furcht und Zittern. (13) Denn Gott
ist’s, der in euch wirkt beides, das Wollen und das Vollbringen, nach seinem
Wohlgefallen.»** Hinerseits werden die Philipper von Paulus als selbstindige
Subjekte angesprochen (V. 12), andererseits betont der Apostel, dass Gott
Wollen und Vollbringen der Glaubenden bewirkt (V. 13). Wenn aber Gott als
Subjekt hinter der menschlichen Aktivitit und der menschlichen Motivation zu
dieser Aktivitit steht, stellt sich einem Denken, das in einer Objekt-Subjekt-
Dichotomie verfangen ist, die Frage, ob der Mensch nicht ausschliesslich Ob-
jekt des gottlichen Tuns ist. Eberhard zeigt nun, dass dies nicht der Fall ist. Bei
Paulus stelle vielmehr das géttliche Bewirken die Grundbedingung fiir das se/b-
standige Wollen und Vollbringen des Menschen dar. Zur Begriindung verweist
er u.a. auf das Verb katepyalopat, in dem — als grammatischem Medium —
Gott als Subjekt des Heils der Glaubenden und die Philipper als Subjekte ihres
Handelns zusammenkommen.* Zudem verweist er darauf, dass die Philipper
logische Subjekte der substantivierten Infinitive 10 8€éAelv und T0 évepyelv
in V. 13 sind.* Das menschliche Wollen und Vollbringen (10 €vepyeiv) hat im
gottlichen Bewirken (Bedg yap €aTiv 6 évepydv) seinen Ursprung, offensicht-
lich ohne dass dadurch die Ansprechbarkeit der Philipper als Subjekte tangiert
wirde. Sie wird vielmehr durch das gottliche Bewirken gewihrleistest. Diese
Denkfigur, derzufolge sich der Mensch trotz der Abhingigkeit von dem von
Gott geschenkten Heil als Subjekt dafiir oder dagegen entscheiden kann, die-
ses Heil durch seine Aktivitat in der Gegenwart zum Zuge kommen zu lassen,
erlaubt es, durch die Uberwindung der Subjekt — Objekt sowie der aktiv — pas-
siv Dichotomie V. 12 und V. 13 gleichermassen zu berticksichtigen: Gottliche
wird nicht gegen menschliche Aktivitit ausgespielt, sondern die menschliche
Aktivitit (und das Subjekt-Sein der Glaubenden) in und mit der goéttlichen
begrindet.

Hinsichtlich der Diskussion der Positton Hitles ist hier relevant, dass die
Realisierung vorgegebener Moglichkeiten als Aktivitat der Glanbenden gedacht

tingen 1961, 28f. Vgl. auch G. Barth: Der Brief an die Philipper (ZBK.NT 9), Ziirich 1979,
49.

2 Zitiert nach der Revidierten Fassung der Lutherbibel (1984).

1 Vgl. Eberhard: Mediality (Anm. 38), 420£.424.

“" Vgl. Eberhard: Mediality (Anm. 38), 423.



Gottliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 133

werden kann. Vorgegeben-Sein und Verwirklichung des Vorgegebenen ergin-
zen sich komplementir, ohne dass die Verwirklichung durch die Glaubenden
in der Gefahr stiinde, das Vorgegeben-Sein (die Rechtfertigung durch Gott) in
Frage zu stellen.” Allerdings macht Eberhard auch darauf aufmerksam, dass
die Vorstellung, Gott und Mensch wirkten nebeneinander, der paulinischen
Sichtweise nicht gerecht wird, dass also Komplementaritit nicht als «Arbeits-
teilungy verstanden werden kann: «The point is that Paul’s formulation leads
neither to determinism nor to a division of labor between God and humans. If
we leave the subject/object and active/passive mode of thinking, it dawns on
us that what is meant is a medial cooperation of one person working within the
work of another»* Eine solche «post-reformatorische» Interpretation von Phil
2,12f. nimmt Abstand von falschen Alternativen und erméglicht es zugleich,
gottliches und menschliches Wirken zusammen zu denken, ohne dass das eine
das andere in Frage stellt und ohne dass der «genaue» Anteil des einen am an-
deren bestimmt werden konnte.

Die Einsicht, dass Gott das Wirken der Glaubenden ermoglicht und be-
dingt, ohne dass darunter die Eigenstindigkeit und Verantwortlichkeit der
Glaubenden fiir ihr Tun Schaden leidet, zeigt, dass paulinische Ethik jiidische
Ethik ist, fiir die gottliches und menschliches Wirken, Glaube und Werke und

% Nach rabbinischem Wirklichkeitsverstindnis handelt der die Gebote der Tora erfiillende
Mensch in Entsprechung zum (vorangehenden) goéttlichen Erwihlungshandeln bzw. in
Entsprechung und in Realisierung der Gottesebenbildlichkeit. Vgl. S.T. Katz: Man, Sin,
and Redemption in Rabbinic Judaism, CH]Jud I'V: The Late Roman-Rabbinic Period, Cam-
bridge 2006, 925-945 (925-928). G. Holtz hat darauf hingewiesen, dass gegenwirtige Fot-
schung tendenziell von einer Spitdatierung rabbinischer Texte abriickt, und dass deshalb
die in ihnen enthaltenen Traditionen in die Zeit vor die Zerstérung des zweiten Tempels
zurlickreichen konnten. Vgl. G. Holtz: Rabbinische Literatur und Neues Testament. Alte
Schwierigkeiten und neue Moglichkeiten, ZNW 100 (2009) 173-198 (183).

#  Eberhard: Mediality (Anm. 38), 424. JM.G. Barclay hat darauf aufmerksam gemacht, dass
die Rede von der cogperatio dann problematisch ist, wenn mit ihr die Vorstellung zweier «Sei-
te an Seite» agierender Subjekte verbunden wird. Vegl. ] M.G. Barclay: Grace and the Trans-
formation of Agency in Christ, in: EE. Udoh (Hg): Redefining First-Century Jewish and
Christian Identities, Notre Dame 2008, 372-389 (384). Er bevorzugt deshalb die Begriffe
Partizipation und «empowerment», um das Verhiltnis zwischen gottlichem und mensch-
lichem Handeln zu bestimmen. Allerdings hebt die gottliche Befihigung des Glaubenden
zum Handeln nach Barclay dessen Subjekt-Sein nicht auf. Auch der Glaubende besitzt als
Neuschopfung «a freed will competent to obey or to «all from gracem (a.a.O. 384). Vgl.
auch V. Rabens: The Holy Spirit and Ethics in Paul. Transformation and Empowering for
Religious-Ethical Life (WUNT 283/2), Tiibingen 2010, 250-252.



134 Jens-Christian Maschmeier

Soteriologie und Ethik zusammengehoren. Schon Ernst Lohmeyer beobachte-
te bel seiner Interpretation von Phil 2/12f. eine strukturelle Identitit zur pha-
risiischen Ethik und bringt diese mit einer fir protestantische Ohren ausser-
gewohnlichen Definition von Glauben zur Sprache. Hinsichtlich des Wortes
«Gehorsamy» (V. 12) stellt er zwar fest, dass sich dieser Gehorsam bei Paulus
im Gegensatz zum nichtchristusgliubigen Judentum nicht auf die Tora, son-
dern auf das «Wort» beziehe, er fihrt dann aber fort: «Das innere Geflige des
Begriffes (Gehorsam; J.-C.M.) ist dort und hier gleich. Er ist erfillt von dem
Gedanken der Autoritit; Freiheit des Glaubens ist Normgebundenheit. Dem
Worte «Glauben» gegeniiber betont dieses vielleicht stirker die Notwendigkeit
der Tat; Glauben ist im strengsten Sinne reines Handeln. Das ist sein einziger
Sinn und sein steter Beweis.»'” Zu der Aufforderung an die Philipper, an ihrem
Heil mitzuwirken, bemerkt Lohmeyer: «Wie schon der Gedanke des Gehor-
sams letztlich judischen Motiven entsprang, so tragen auch diese Worte den
gleichen Charakter. Denn wire dieser Satz nicht als ein Satz des Apostels fiir
eine urchristliche Gemeinde Uberliefert, so kénnte nicht schirfer als hier ge-
schieht, Wesen und Art pharisdischer Frommigkeit bezeichnet werden»* Beide
Ausserungen Lohmeyers unterstreichen die strukturelle Identitit jiidischer und
paulinischer Ethik.*” Gibt es aber eine solche strukturelle Identitit, dann muss
gefolgert werden, dass der Kern der paulinischen Rechtfertigungsaussagen an-
ders als bet Luther nicht in einer grundsitzlich neuen Verhiltnisbestimmung
gottlicher und menschlicher Aktivitit besteht. Bisher wurde in der protestanti-
schen Theologie gefragt: Wie passen die paulinischen Ermahnungen, im Geist
zu wandeln (Gal 5,16ff; vgl. Rom 84ff)) und die Waffen der Gerechtigkeit
anzuzichen (Rom 6,12ff.), zu der Vorstellung, mit dem Glauben stelle sich au-
tomatisch das Tun des Guten ein? Musste nicht vielmehr von diesen Ermah-
nungen ausgegangen und umgekehrt gefragt werden: Was bedeutet es fir das

7 E. Lohmeyer: Der Brief an die Philipper (KEK IX/1), Géttingen 1974, 101.

#  Lohmeyer: Philipper (Anm. 47), 102.

#  Auch Hooker betont im Blick auf Phil 1,27-2,18, dass sowohl im Juden- als auch im
Christentum «theological affirmation leads to ethical demand; neither can exist without
the othem» (M.D. Hooker: The Letter to the Philippians. Introduction, Commentary, and
Reflections, in: NIB 11, Nashville 2000, 467-550 [514]). Dass das Heil allein durch Christus
und nicht durch die Tora geschenkt wird, muss also nicht zwangsldufig als Bruch mit der
Grundstruktur jidischer Ethik interpretiert werden. Gegen Horn: Begriindung der Ethik
(Anm. 5), 223-225.



Gottliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 135

paulinische Verstindnis von Rechtfertigung, wenn auch die Glaubenden im
Rahmen der von Gott vorgegebenen Moglichkeiten einen freien Willen besit-
zen, mit dem sie sich fiir das Tun des Guten bzw. des Schlechten entscheiden
kénnen, und an den Paulus appellieren kann? Die paulinische Parinese stellt
als Antrage an die Denkfigur der Glaubenden als automatisch Handelnde bzw.
als Handelnde, deren Tun gegen die Versuchung der Selbstrechtfertigung ge-
schiitzt werden muss, auch eine Anfrage an ein Verstindnis von Rechtferti-
gung, deren Kern angeblich in einer neuen Verhiltnisbestimmung von gottli-
chem und menschlichem Tun besteht.”

Entscheidend fiir das Verstindnis von Phil 2,12f. ist, dass gottliches und
menschliches Handeln sich gegenseitig bedingen. Der Glaubende bleibt als
Subjekt seines Handelns auf sein Tun ansprechbar. Seine Aktivitit findet zwar
im Rahmen der von Gott gegebenen Méglichkeiten statt und wird von Gott
bewirkt, sie ist aber dennoch auch die eigene Aktivitit des Glaubenden. Gott
und der Glaubende sind eng miteinander verknipft und handeln dennoch als
selbstandige Subjekte. Menschliches Handeln steht nicht prinzipiell unter dem
Verdikt der Selbstrechtfertigung.

4. Fazit und Ausblick
Der Ausgangspunkt fiir Luthers Theologie ist die negative Erfahrung des Re-
formators mit seinem eigenen Tun: Weil dieses Tun letztendlich Ausdruck
der Selbstliebe und damit des Gotteshasses ist, fiihrt es auch dort, wo den
gottlichen Geboten entsprochen wird, nicht zur gewtinschten Heilsgewissheit.
Rechtfertigung meint bei Luther die existentielle Erfahrung der Befreiung aus

50

Vgl. J.-C. Maschmeier: Rechtfertigung bei Paulus. Eine Kritik alter und neuer Paulusper-
spektiven (BWANT 189), Stuttgart 2010, 88-90. Nach M. Wolter sind die Religionsstruk-
turen von Judentum und Christentum insofern identisch, als die Erwihlung Israels und die
Erwahlung «n Christus» jeweils zur Darstellung gebracht werden sollen (vgl. M. Wolter:
Paulus. Ein Grundriss seiner Theologie, Neukirchen-Vluyn 2011, 315). Der Unterschied
besteht Wolter zufolge darin, dass der exklusiven Identitit Israels ein exklusives Ethos
(Tun der Tora) entspricht, das Israel von der Volkerwelt unterscheidet, wihrend die exklu-
sive Identitit der in Christus Erwahlten mit einem inklusiven Ethos einhergeht. Inklusives
Ethos heisst hier, dass es sich um ein von ethnischer Zugehorigkeit unabhingiges Ethos
handelt, ein Ethos also, das von Juden und Heiden praktiziert werden kann (vgl. a.a.O.
315f,; 322). An der Tora — und das unterscheidet nach Wolter Paulus von Luther — ist nicht
problematisch, dass sie dem Menschen als ethische Forderung gegentbertritt, sondern
dass sie allein Israel gegeben ist (vgl. a.2.0. 409-411).



136 Jens-Christian Maschmeier

diesem zur Verzweiflung treibenden Zustand: Der Glaubende ist befreit vom
Gesetz, das aufgrund seiner Soll-Struktur den Stinder ausschliesslich mit dem
gerechten und strafenden Gott konfrontiert, den der Mensch nur hassen, aber
nicht lieben kann.*' Er ist frei von jeder falschen Motivation bei seinem Tun:
Die Werke gehoren zwar unabdingbar zum Glauben, liegen aber als Frucht des
Glaubens nicht in der Verantwortung des Menschen. Die Ausgangslage des
Apostels unterscheidet sich davon grundlegend: Weder die negative Erfahrung
mit dem eigenen Tun noch die Verzweiflung an der Soll-Struktur des Gesetzes,
sondern die Erkenntnis, dass Gott in Christus eschatologische Gerechtigkeit
geschenkt hat, fihrt zu einer Wende im Leben und Denken des Paulus. Escha-
tologische Gerechtigkeit bedeutet fiir ihn: Gott rechtfertigt den Stinder, der im
Gericht nach Werken verurteilt wird, durch den Glauben an den stellvertre-
tenden Tod Christi «fiir unsere Stinden» (I Kor 15,3; Gal 1,4). Damit verbun-
den ist die Kritik am menschlichen Ungehorsam gegeniiber den Geboten der
Tora (R6m 1-3), nicht aber eine grundsitzliche Kritik menschlicher Aktivitit.
Die Vorstellung des eschatologischen Gerichts nach Werken, die hinsichtlich
der Motivation des Tuns der Glaubenden keine herausragende Stellung mehr
einnimmt (vgl. aber I Kor 3,10-17), setzt menschliche Aktivitit als Teil der Ge-
schépflichkeit des neu geschaffenen Menschen voraus. Die Gerechtigkeit der
Gerechtfertigten besteht darin, dass sie der thnen unverdient und in Christus
von aussen zukommenden eschatologischen Gerechtigkeit durch ihr eigenes
Tun und Handeln entsprechen kénnen und sollen. Das Subjekt-Sein der Glau-
benden ist dabei vorausgesetzt: Sie sind und bleiben fir ihr Tun verantwort-

' Anders als bei Luther durfte bei Paulus wie bei seinen judischen Zeitgenossen das Tun

der Gebote durch Gottesliebe (und nicht durch Hass) motiviert gewesen sein (vgl. z.B. Dt
06,4f.). Dieser Unterschied zwischen Luther und Paulus ist von héchster Bedeutung: Wih-
rend bei Luther das Tun des Gesetzes als Antwort auf eine von aussen an den Menschen
herangetragene Forderung niemals durch Gottesliebe motiviert sein kann und er deshalb
einen fertius usus legis zwangsliufig ablehnen muss, um das Handeln der Glaubenden vor
jeglicher falschen Motivation (coram Deg) zu schiitzen, ist es Paulus nicht darum zu tun, das
Tun der Gebote auf Seiten des zeitgendssischen Judentums als Selbsttduschung respektive
als Ausdruck der Selbstliebe und damit des Gotteshasses zu entlarven. Die Aussage Hitles,
kein Gesetz ertreiche «das Hetz des Menschen» (W. Hirle: Ethik, Berlin 2011, 194), die
er (mit Verweis auf Bornkamm) ausdriicklich auf die jidische kasuistische Ethik bezieht
(a.2.0. 172), behauptet deshalb eine Identitit der Situationen Luthers und Jesu/Pauli, die
es nicht gibt. Im Judentum ist das Tun der Gebote Ausdruck von Gottesliebe (vgl. Ex 20,6;
Dt 5,105 7,9; 10,12f,; 11,1.13.22 u.6.; Dt 11,13-21 ist als zweiter Teil des «Sch*ma‘ Israely,
das tiglich zweimal gebetet wird, in die judische Liturgie eingegangen).



Gottliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther 137

lich, ohne dass dieses vor der Versuchung der Selbstrechtfertigung geschitzt
werden musste.

Wird die in diesem Aufsatz skizzierte Differenz zwischen Paulus und Lu-
ther Gbersehen, entsteht zwangslaufig das Problem der «billigen Gnade»: Wo
der Mensch ausschliesslich aus der Perspektive des thm von Gott geschenk-
ten Seins wahrgenommen wird und Handeln keine Auswirkungen mehr auf
menschliche Identitit hat, wird dieses Handeln trotz aller gegenteiliger Be-
hauptungen letzten Endes irrelevant. Gegeniiber einer solchen Sichtweise gilt
es, die Polaritit der folgenden beiden Sitze auszuhalten, aufrechtzuerhalten
und sie nicht gegeneinander auszuspielen: Unter der Voraussetzung, dass der
Mensch Geschopf bzw. der Glaubende «neue Schopfungy ist, gilt: 1) Dem
Glaubenden ist alles von Gott geschenkt, und 2) Auch als Glaubender bleibt
der Mensch fiir sein Tun verantwortlich. Diese Spannung und Polaritit grin-
det darin, dass das Alte und Neue Testament das Gott-Mensch-Verhiltnis als
ein (asymmetrisches) Beziehungsgeschehen beschreiben, das zwei handeln-
de Subjekte voraussetzt. Menschlichem Handeln kommt so als Antwort auf
Gottes vorangehendes Handeln eine grosse Wirde zu. Es ist dem gottlichen
Handeln zwar nach-, aber nicht untergeordnet. Innerhalb des Gott-Mensch-
Verhiltnisses, so es denn auf Reziprozitit angelegt ist, bedarf es menschlicher
Aktivitit. Sie tragt zum Gelingen der Beziehung bei und realisiert das von Gott
geschenkte und intendierte Leben coram Deo und coram homintbus. Menschliche
Aktivitit ist dabei mehr als ein «Geschehen- und Sein-Lassen». Der Mensch
kommt als Subjekt seines Handelns in den Blick. Darin besteht seine von Gott
gegebene Wiirde.

Die Differenz zwischen Paulus und Luther hinsichtlich ihres Rechtferti-
gungsverstindnisses, insbesondere hinsichtlich der Zuordnung von géttlicher
und menschlicher Gerechtigkeit, stellt weder die Bedeutung der Rechtferti-
gungslehre als das Kriterium protestantischer Theologie noch die Bedeutung
Luthers in Frage. Sie ermoglicht vielmehr, auf dem Fundament der Rechtfer-
tigung des Gottlosen, an der der Glaubende keinen Anteil hat, nun auch die
Verantwortung des Glaubenden fiir sein Tun und Handeln stark zu machen.
Diese Verantwortung und die damit einhergehende Perspektive auf den Glau-
benden als Subjekt seines Tuns werden von Luther und im Anschluss an diesen
von lutherischer Theologie nicht bestritten, aber sie werden auf verschiedene
Arten unterwandert. Das zeigt sich ebenso an der Hochschitzung des Bildes
vom Baum und seinen Friichten, in dem der Glaubende als Subjekt marginali-



138 Jens-Christian Maschmeier

siert wird (wenn er denn iberhaupt als solches in den Blick kommt), wie an der
Charakterisierung der Aktivitit der Glaubenden als Passivitit (Hirle). Auch die
hier nicht besprochene Unterscheidung zwischen einem menschlichen Han-
deln coram Deo bzw. coram hominibus und die Unterscheidung zwischen Person
und Werk untergraben das Subjekt-Sein der Glaubenden und sichern diese ge-
gen die Gefahr erneuter Selbstrechtfertigung bzw. Heilsungewissheit ab. Eine
solche Absicherung des Handelns der Glaubenden ist zumindest von Paulus
her nicht notwendig: Weil Paulus — wie w.a. Phil 2,12f. zeigt — kein prinzipiel-
les Problem mit einem Zusammenwirken von Gott und Mensch hat, konnen
Glaube und das damit notwendigerweise einhergehende Tun der Glaubenden
gleichermassen stark gemacht werden.

Abstract

According to a Lutheran understanding of justification believers have to be safeguard-
ed against self-justification. This leads to a marginalization of the believers as agents of
their actions. In this interdisciplinary essay the systematic inconsistencies of a Lutheran
perspective on justification will by analyzed. In addition it will be shown that accord-
ing to Paul divine and human agency are closely related to each other, without one of
them annihilating the other: It is the believer who actively realizes his passively received
election in Christ and who is responsible for his deeds.

Jens-Christian Maschmezer, Bochum



	Göttliche und menschliche Gerechtigkeit bei Paulus und Luther : ein Beitrag zu den Begründungsstrukturen reformatorischer und paulinischer Ethik

