
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 2

Artikel: "Siehe, du bist weiser als Daniel..." (Ez 28,3) : Überlegungen zum
Verhältnis von Prophetie, Weisheit und Apokalyptik am Beispiel des
Ezechielbuches

Autor: Saur, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877775

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 68 2012 Heft 2

«Siehe, du bist weiser als Daniel...» (Ez 28,3)

Überlegungen zum Verhältnis von Prophétie, Weisheit
und Apokalyptik am Beispiel des Ezechielbuches

I Einführung

In seiner 1964 in dritter Auflage erschienenen «Einleitung in das Alte
Testament» fasst Otto Eißfeldt die Ausführungen über das Ezechielbuch mit folgenden

Worten zusammen: «Trotz der Übermalungen durch unechte Elemente, die

übrigens, wie sonst, so auch hier wenigstens teilweise ihren bleibenden Wert in
sich selbst tragen und nicht ohne weiteres als Füllsel achtlos beiseite geschoben
werden dürfen, vermag das Buch ein klares und wirklichkeitsgetreues Bild von
Hesekiel zu geben, dem Schauer gewaltiger, an die Himmelsreisen und

Entrückungen der späteren Apokalypsen [...] erinnernden Visionen und Ausführer
barocker symbolischer Handlungen, dem glänzenden, bilderreichen Dichter und

ebenso rücksichtslos niederreißenden wie behutsam wieder aufbauenden

Prediger und Seelsorger, dem fast Religionsphilosoph zu nennenden Grübler über

Gottes Verfahren mit Sündern und Gerechten und dem Größtes wie Kleinstes

gleichmäßig berücksichtigenden Konstrukteur des neuen Tempels und seines

Kultus.»1 Visionär, Prediger, Religionsphilosoph — Eißfeldt schreibt dem

Propheten Ezechiel ein ausserordentlich vielfältiges Wirkungsfeld zu. Ein halbes

Jahrhundert und mehrere gewichtige Ezechielkommentare später wird man dieses

Résumé nicht mehr einfach reformulieren können. Die Unterscheidung
zwischen Prophet und Prophetenbuch ist zu einem der Hauptprobleme der Pro-

1 O. Eißfeldt: Einleitung in das Alte Testament, Tübingen 31964, 514.

ThZ 2/68 (2012) S. 97-116



98 Markus Saur

phetenexegese geworden: Dass die Prophetenbücher ein wirklichkeitsgetreues
Bild> der Prophetenpersönlichkeit entwerfen, lässt sich mit guten Gründen
bezweifeln. Denn wie die anderen Prophetenbücher, so ist auch das Ezechielbuch

im wesentlichen nicht das Werk eines Verfassers namens Ezechiel aus dem 6. Jh.

v.Chr., sondern das Ergebnis eines redaktionsgeschichtlichen Prozesses, der bis

in die hellenistische Zeit hinein gereicht haben dürfte. Eißfeldts Hinweise auf
die Vielfalt des Ezechielbuches treffen aber dennoch etwas Richtiges — nur dass

diese Vielfalt nicht in die Persönlichkeitsstruktur eines einzelnen prophetischen
Verfassers gepresst werden darf, sondern sachgemässer mit dem vielschichtigen

Redaktionsprozess, an dessen Ende das vorliegende Buch stand, zu erklären ist.

Die literarhistorischen Hintergründe des Buches haben vor allem Walther

Zimmerli und Karl-Friedrich Pohlmann in ihren beispielgebenden Kommentaren

sehr genau rekonstruiert2 und mit Hilfe der Differenzierung verschiedener

Fortschreibungen, die sich nach Pohlmann als gola- und diasporaorientierte
Redaktionsschichten profilieren lassen, hinreichend beleuchtet. Auch wenn man
hier im Detail weiter diskutieren kann und muss, ist damit doch ein status quo

zumindest der redaktionsgeschichtlich orientierten Prophetenexegese erreicht,
der die theologischen Tiefenstrukturen des Ezechielbuches besser freizulegen
imstande ist als eine flächige Synchronauslegung dieses sehr komplizierten
Textgefüges3.

Ausgehend von den neueren redaktionsgeschichtlichen Studien zum
Ezechielbuch soll im Folgenden an einigen wenigen Beispieltexten die theologische
Vielfalt innerhalb des Buches in dreifacher Perspektive beleuchtet werden: Wo-

2 Vgl. W Zimmerli: Ezechiel (BK.AT XIII/1-2), Neukirchen-Vluyn 1969, und K.-F. Pohl¬

mann: Das Buch des Propheten Hesekiel (Ezechiel). Kapitel 1-19 (ATD 22/1), Göttingen
1996; ders. (mit einem Beitrag von T.A. Rudnig): Das Buch des Propheten Hesekiel
(Ezechiel). Kapitel 20-48 (ATD 22/2), Göttingen 2001.

1 Vgl. dazu den programmatisch holistisch auslegenden Kommentar von M. Greenberg:
Ezekiel 1-20 (AncB 22), Garden City (N.Y.) 1983, und ders.: Ezechiel 21-37 (HThKAT),
Freiburg i.Br. u.a. 2005. Einem solchen Ansatz lässt sich die Textüberlieferung des

Ezechielbuches entgegenhalten; vgl. dazu J. Lust: The Use of Textual Witnesses for the Establishment

of the Text. The Shorter and Longer Texts of Ezekiel, in: ders. (Hg.): Ezekiel and

his Book. Textual and Literary Criticism and their Interrelation (BEThL LXXIV), Leuven

1986, 7-20, und - insbesondere im Blick auf das Problem der Überlieferung des griechischen

p967 - P. Schwagmeier: Untersuchungen zu Textgeschichte und Entstehung des

Ezechielbuches in masoretischer und griechischer Überlieferung (maschinenschriftliche
Dissertation), Zürich 2004, sowie A. Klein: Schriftauslegung im Ezechielbuch.
Redaktionsgeschichtliche Untersuchungen zu Ez 34-39 (BZAW 391), Berlin/New York 2008.



«Siehe, du bist weiser als Daniel... » (Ez 28,3) 99

rin liegt erstens die Eigenart der Prophétie des Ezechielbuches? Wo finden sich

zweitens Spuren weisheitlichen Denkens innerhalb der ezechielischen Traditionen?

Und wie steht es drittens in diesem Prophetenbuch um <apokalyptische)
Tendenzen?

II Das E^echielbuch als Prophetenschrift

Dass das Ezechielbuch zu den prophetischen Schriften der Hebräischen
Bibel gehört, bedarf keiner genaueren Begründung. Es selber spricht allerdings

auffällig selten von Ezechiel als einem Propheten. Das Lexem mit Bezug
auf Ezechiel findet sich lediglich innerhalb der grossen Berufungsvision in Ez

2,5 und dann in deren Wiederaufnahme zu Beginn des dritten Buchteils in Ez
33,334. In Ez 2,5 heisst es:

Und sie — mögen sie hören oder es lassen, denn sie sind ein Haus der Widerspenstigkeit! —,

sie sollen wissen, dass ein Prophet unter ihnen gewesen ist.i

Und in Ez 33,33 ist zu lesen:

Wenn es aber kommt — siehe, es kommt! —, werden sie erkennen, dass ein Prophet unter

ihnen war.

Die Formulierungen im jeweils zweiten Versteil entsprechen sich wörtlich und
sind mit der für das Ezechielbuch typischen Erkenntnisformel verbunden: Ob

man es hört oder es aufgrund der Widerspenstigkeit unterlässt — sobald das

durch den Propheten Angesagte eintritt, werden die Hörer des prophetischen
Wortes erkennen, dass ein Prophet in ihrer Mitte gewesen ist. Diese Erkenntnis
der Präsenz eines Propheten stellt sich aber erst aus der Retrospektive ein; erst
nach dem Eintritt der Katastrophe wird das Volk erkennen, dass ein Prophet
in seiner Mitte war''.

4 Daneben wird das Lexem noch in Ez 7,26; \7>I.passinr, 22,25.28; 38,17 verwendet, allerdings
mehrheitlich im Plural und vor allem in Auseinandersetzung mit den falschen Propheten.
Zur Wurzel N33 im Ezechielbuch vgl. J. Schnocks: Rettung und Neuschöpfung. Studien zur
alttestamentlichen Grundlegung einer gesamtbiblischen Theologie der Auferstehung (BBB
158), Göttingen 2009, 194-200.

5 Die Ubersetzungen folgen der neuen Zürcher Bibel von 2007.
6 Bemerkenswert ist, dass die Prophetenerkenntnis eng verbunden ist mit der Jhwh-Er-



100 Markus Saur

Damit stellt sich implizit die Frage nach der Zwischenzeit, also der Phase

zwischen der Verkündigung des Prophetenwortes — von dem das Buch ja

ausgeht — und dessen Eintreten, das das Prophetenwort ja erst als solches

legitimiert. Bereits durch diese Problemstellung der notwendigen Uberbrückung
eines zeitlichen Abstands zwischen dem Propheten und der Rezeption seiner

Prophétie wird deutlich, welchen Stellenwert die Schriftlichkeit für die prophetische

Botschaft hat. Das Ezechielbuch weiss genau um diese Bedeutung. In
Ez 2,8-3,3 ist zu lesen:

Du aber, Mensch, höre, was ich %u dir rede. Sei nicht widerspenstig wie das Haus der

Widerspenstigkeit, öffne deinen Mund, und iss, was ich dir gebe. Und ich sah, und siehe: Zu

mir hin war eine Hand ausgestreckt, und siehe, in ihr war eine Schriftrolle. Und er breitete

sie vor mir aus, und sie war auf der Vorderseite und auf der Rückseite beschrieben, und

auf ihr aufgeschrieben waren Klagen und Seufzer und Wehrufe. Und er sprach gu mir: Du

Mensch, iss, was du vorfindest, iss diese Schriftrolle, undgeh, sprich tpum Haus Israel! Und

ich öffnete meinen Mund, und er Hess michjene Rolle essen. Und er sprach fiu mir: Mensch,

gib deinem Rauch gu essen undfülle dein Inneres mit dieser Schriftrolle, die ich dirgebe! Da

ass ich sie, und in meinem Mund wurde sie wie Honig, süss.

Der mit dem für das Ezechielbuch typischen angesprochene Prophet
wird dazu aufgefordert, eine vorder- und rückseitig beschriebene Schriftrolle

zu verschlingen und damit das auf dieser Rolle Niedergelegte zu verinnerlichen.

Der Inhalt der Rolle wird zwar nicht konkretisiert, mit der Wendung
TP runi DTp allerdings angedeutet: Die dem Propheten honigsüss schmeckende

Schriftrolle beinhaltet Klagen, Seufzer und Wehrufe. Dieser Vorgang legt
das Selbst- und Prophetenverständnis der Trägerkreise des Ezechielbuches
offen: Prophétie wird hier ganz elementar als ein Schriftphänomen verstanden7,

kenntnis, die offensichtlich ähnlichen Bedingungen unterworfen ist. Daher heisst es

beispielsweise in Ez 33,29: Und sie werden erkennen, dass ich Jhwh bin, wenn ich das Land verwüste und

sptr Einöde mache all ihrerAbscheulichkeiten wegen, die sie verübt haben. - So wie der Prophet erst

aus dem Rückblick als solcher erkannt werden wird, genau so wird auch Jhwh erst nach

vollzogenem Gerichtshandeln erkannt.
7 Vgl. dazu grundsätzlich J. Jeremias: Das Wesen der alttestamentlichen Prophétie, ThLZ

131 (2006) 3-14, der ausführt: «Prophetenbücher [...] sind etwas spezifisch Israelitisches. [...] Der
allererste Sinn der Schriftlichkeit dieser Prophetenworte war offensichtlich, die von den

Hörern abgelehnte Wahrheit der göttlichen Forderungen und Urteile gegen die Ablehnen-



«Siehe, du bist weiser als Daniel...» (Ez 28,3) 101

das sich nicht zuerst in einer mündlichen Vortragssituation ereignet, sondern

an dessen Anfang eine Schrift steht, deren Verinnerlichung zum Honigsüssen
führt.

Dass bereits in der Berufungsvision auf Klagen, Seufzer und Wehrufe als

Inhalt der Schriftrolle verwiesen wird, ist wohl als Hinweis auf das literarische

Urgestein des Ezechielbuches zu deuten, denn es spricht einiges dafür, die

Anfange der Ezechieltradition in Klagetexten über den Untergang zu suchen8. Ein
solcher Klagetext liegt in Ez 19 vor, in dessen Rahmenworten in vi und vi 4

es heisst:

Und du, stimme eine Klage an über die Fürsten von Israel!

Fine Klage ist es, es ist eine Klage geworden.

In Ez 19 wird in zwei Bildworten — einerseits dem von der Löwin und ihren

Jungen und andererseits dem von dem Weinstock — der für die Verfasser des

Textes irritierende Untergang des Jerusalemer Königshauses beklagt9.

Der Verlust des Königtums und der Untergang jerusalems werden zunächst

einmal in Form der Totenklage verarbeitet, bevor sich dann weitere Deutungen
anschliessen, die diesen Verlust und Untergang als ein konsequentes Eingreifen
Jhwhs verstanden wissen wollen. Am Anfang steht aber die irritierte
Wahrnehmung der erlebten Gegenwart. Hier wird ein zentrales Element der

Prophétie greifbar, deren erstes Kennzeichen ja keineswegs die Zukunftsansage,
sondern vielmehr die Gegenwartsanalyse darstellt. Erst vor dem Hintergrund
einer sachgemässen und radikalen Gegenwartsanalyse können Einsichten in

den dokumentarisch um ihrer Wahrheit willen festzuhalten (vgl. etwa Jes 8,16-18; 30,8).»

(ebd., 6).
8 Vgl. dazu K.-F. Pohlmann: Ezechielstudien. Zur Redaktionsgeschichte des Buches und zur

Frage nach den ältesten Texten (BZAW 202), Berlin/New York 1992, 135-219, und ders.:

Hesekiel 1-19 (Anm. 2), 36-39, demzufolge es in den ältesten Klagetexten wie etwa Ez 19*

«ursprünglich lediglich darum ging, analog zur Totenklage Artikulationsmöglichkeiten zu
schaffen für diejenigen, die im Lande die Katastrophe und damit den Verlust des bisherigen

theologischen Ordnungshorizontes erfahren hatten.» (Pohlmann, Hesekiel 1-19 [Anm.
2], 38). Möglicherweise kommen hier Jerusalemer Kreise zu Wort, «die offensichtlich dem

Königshof sehr nahe standen und zur weisheitlich gebildeten Oberschicht gezählt haben

dürften.» (Pohlmann: Ezechielstudien, 218).
9 Vgl. dazu Pohlmann: Hesekiel 1-19 (Anm. 2), 276-297.



102 Markus Saur

die kommenden Abläufe gewonnen werden. Dass diese deutende Gegenwartsanalyse

auf Schriftlichkeit hin angelegt ist, da sie sich ja erst aus dem Rückblick
als eine sachgemässe Analyse erweisen kann, belegt das Bild von der <Verinner-

lichung> der Schriftrolle aus Ez 2f. Diesen Hang zur Schriftlichkeit innerhalb
des Ezechielbuches lassen bereits die Klagetexte des Buches deutlich erkennen,
die mit literarischen Mitteln das unmittelbar Erlebte zu bewältigen versuchen,
und man kann mit Pohlmann «die fraglichen Texte durchaus mit cweisheitli-

chen> Denkbemühungen in Verbindung bringen, mit Bemühungen, das

Undurchschaubare zu durchschauen.»10

Wenn derartige theologische Prägungen bereits am Anfang der ezechielischen

Tradiüon stehen sollten, so stellt sich die Frage nach möglichen weisheitlichen

Linien innerhalb des gesamten Ezechielbuches.

III Weisheitliches Denken innerhalb des E^echielbuches

Die Verbindungen zwischen Prophétie und Weisheit sind bislang nur in
Ansätzen untersucht worden11. Das ist solange nicht erstaunlich, wie man in beiden

Traditionskreisen verschiedene Trägergruppen am Werk sieht. Gerade die

redaktionsgeschichtliche Prophetenexegese zeigt aber, dass die Trägergruppen

der Prophétie schriftgelehrte, gebildete Kreise waren und daher

sozialgeschichtlich mit den Trägergruppen der Weisheit in Verbindung gestanden
haben dürften. In beiden Literaturbereichen lassen sich signifikante Belege

gegenseitiger Beeinflussung finden, man denke nur an das weisheitliche Ende
des Hoseabuches in Hos 14,10 oder die in prophetischer Haltung auftretende

Weisheit aus Prov 1,20-33. Wie steht es hier um das Ezechielbuch? Ist Ezechiel

denn auch unter den Weisen?

Die alttestamentliche Weisheit ist grundlegend auf Erfahrung bezogen
— sei es die eine Erfahrung, dass sich aufgrund der Beobachtung von Welt
und Wirklichkeit bestimmte Regeln und Einsichten für den Alltag entwi-

10 Pohlmann: Hesekiel 1-19 (Anm. 2), 297.
11 Vgl. dazu etwa A. Meinhold: Weisheitliches in Obadja, in: B. Janowski (Hg.): Weisheit

außerhalb der kanonischen Weisheitsschriften (VWGTh 10), Gütersloh 1996, 70-86; G
Wanke: Weisheit im Jeremiabuch, in: Janowski (Hg): Weisheit, 87-106; H.-J. Hermisson:

Prophétie und Weisheit, in: D.J.A. Clines/H. Lichtenberger/H.-P. Müller (Hg): Weisheit in
Israel (atm 12), Münster u.a. 2003, 111-128.



«Siehe, du bist weiser als Daniel...» (Ez 28,3) 103

ekeln lassen, sei es die andere Erfahrung, dass derartig gewonnene Einsichten

brüchig werden können. Diese Formen von Weisheit als Verdichtung
von Erfahrungen und Einsichten finden sich nicht nur im Sprüchebuch, im
Hiobbuch und bei Qohelet, sondern auch in den Psalmen und der
erzählenden Literatur. Tragende Denkfigur dieser Weisheit ist — in Affirmation
und Bestreitung — die Annahme, dass Verhaltensweisen und Handlungen
Wirksphären provozieren, innerhalb derer der Handelnde und seine Taten

unlösbar miteinander verbunden bleiben, kurz: ein Zusammenhang von Tun
und Ergehen.

Das Ezechielbuch partizipiert in signifikanter Weise an derartigen
Denkmustern12. Von semantischer Seite fällt die besondere Bedeutung auf, die

dem Lexem innerhalb des Ezechielbuches zukommt11. Ein herausragender

Beleg dafür findet sich in Ez 21,5:

Da sprach ich: Ach, Herr, jhwh! Sie sagen von mir: Spricht er nicht in Sprüchen?

Der Prophet beklagt hier, dass man ihn für einen halte.

Etymologisch bezeichnet die Wurzel die Gleichheit zwischen zwei
Sachverhalten14, so dass man das abgeleitete Nomen btüß mit <Gleichnis> oder

<Gleichspruch> übersetzen kann15. Dass dieser Terminus in den Bereich der
Weisheit gehört, zeigen die Belege innerhalb der Weisheitsliteratur: Vor
allem im Sprüchebuch lasst die einleitende Charakterisierung der Einzelworte
als in Prov 1,1; 10,1; 25,1 erkennen, dass man unter diesem Begriff
weite Teile der Spruchweisheit zusammenstellen konnte11'.

12 Bemerkenswert ist freilich, dass Dan lediglich innerhalb des Tyroszyklus in Ez 27,8£; 28,3
und auch nöan nur in Ez 28,4f.7.12.17 belegt ist (vgl. dazu M. Saur: Der Tyroszyklus des

Ezechielbuches [BZAW 386], 2008, Berlin, passim).
13 Vgl. Ez 12,22f.; 14,8; 17,2; 18,2f.; 21,5; 24,3.
14 Vgl. etwa akk. masälu für <gleichen> (AHw II, 623f., und HALAT, 611 f.).
15 Vgl. O. Eißfeldt: Der Maschal im Alten Testament. Eine wortgeschichtliche Untersuchung

nebst einer iiterargeschichtlichen Untersuchung der genannten Gattungen <Volks-

sprichwort> und <Spottlied> (BZAW 24), Gießen 1913, 47: «Denn die Meschalim des Pro-
verbienbuches und des Jesus Sirach sind offenbar zum großen Teil so entstanden, daß alte

Volkssprichwörter durch einen antithetischen Gedanken, durch ein den Gedanken
illustrierendes Bild oder auf andere Weise erweitert wurden und so die den späteren Meschalim
charakteristische Form erhielten.»

" Vgl. ausserdem Prov 1,6; 26,7.9; Hi 13,12; 27,1; 29,1; Qoh 12,9.



104 Markus Saur

Wie es innerhalb des Ezechielbuches um das semantische Feld von büß

bestellt ist, zeigt Ez 17,2, wo ^20 und HT!-! nebeneinander stehen:

Mensch, gib ein Rätsel (iTTTl) auf und erzähle ein Gleichnis (ptö) dem Haus Israel!

Der Gleichspruch und das Rätselwort als die Formen zum einen dargelegter
und zum anderen chiffrierter Erfahrung und Erkenntnis werden hier einander

zugeordnet und bilden die Überschrift und Einleitung eines zentralen Kapitels
des Ezechielbuches, innerhalb dessen — wie in Ez 19 — das GeschickJerusalems
und seiner Könige reflektiert wird. Aus der konkret-irritierenden Erfahrung
erwächst hier ein Bildwort, dessen Doppelseitigkeit durch die Zuordnung von
b'dO und irrn unterstrichen wird. Das Bildwort vom Adler und vom Weinstock

ist als 7210 lesbar, wenn man die im Kapitel gegebene Deutung auf den

König von Babel und die Könige von Jerusalem nachvollzieht. Dieses Bildwort

bleibt aber insofern rätselhaft, als sich nicht abschliessend klären lässt,

welche Absicht die Verfasser des Textes verfolgten: Wollten sie warnen — oder

wollten sie ex eventu deuten? Sollte Letzteres der Fall sein, so könnte das Motiv
des Stolzes und des Flochmuts leitend gewesen sein. Die Texte wirken dann

so, «als ginge es darin um eine Aufreihung stolzer und erhabener Größen, mit
der belegt werden sollte, wie geradezu gesetzmäßig alles Stolze und Erhabene

zu Fall kommen muß. Darin immerhin war nun eine Ordnung zu erkennen,

analog zu der Ordnung, die weisheitlichen Denkbemühungen vertraut ist»17.

Hinter diesem Ordnungsdenken steht in weisheitlichen Kreisen Jhwh als

Garant der Ordnungen; die Trägergruppen des Ezechielbuches bauen möglicherweise

diese Hintergrundposition Jhwhs mit der Gerichtskonzeption in einer

bestimmten Richtung aus.

Zwischen den Bildworten aus Ez 17 und der Qina in Ez 19 findet sich mit
Ez 18 ein Text, dessen Ausführungen sich ebenfalls an einem 72'7 entzünden.

In Ez 18,2 ist zu lesen:

Was soll das bei euch, dass ihr dieses Sprichwort braucht auf Israels Boden: Die Väter essen

unreife Früchte, den Söhnen aber werden die Zähne stumpf!

17 Pohlmann: Hesekiel 1-19 (Anm. 2), 248, u.a. mit Verweis auf Prov 16,18; 17,19; 18,12.



«Siehe, du bist weiser als Daniel... » (Ez 28,3) 105

Ausgehend von dem Gleichspruch über die saure Trauben essenden Väter

und die stumpfen Zähne der Söhne stösst der Text zu einer Konzeption
individueller Schuldverhaftung vor, die der Vorstellung generationenübergreifender

Schuldzusammenhänge entgegentritt. Die Entsprechung zwischen Tun
und Ergehen wird hier personalisiert und individualisiert. Ez 18 setzt damit
zwischen Ez 17 und Ez 19 einen gewichtigen Akzent, der die Erfahrungen des

Untergangs des Königtums und der Vernichtung Jerusalems in ein bestimmtes

Licht rückt und die eigentlich naheliegende Interpretation im Sinne

überindividueller Schuldzusammenhänge in Frage stellt: Die Verhaltensweisen des

einen haben nach Ez 18 keine Konsequenzen für den anderen, das Schicksal

der einen Generation ist keineswegs eine Folge der Handlungen einer

vorangehenden Generation, und der von den stumpfen Zähnen der Söhne als

Folge der von den Vätern verzehrten sauren Trauben ist keine sachgemässe

Deutung der Situation. Auch wenn die Klagen aus Ez 17 und Ez 19 eine

generationenübergreifende Deutung der Lage nahelegen und die weit ausgreifenden

Geschichtsrückblicke in Ez 16 und Ez 20 diese noch zu verstärken

scheinen'8, so stellen die Verfasser von Ez 18 dennoch dieser Deutung ihre

Sicht der Dinge entgegen: Jeder einzelne trägt seine Schuld selbst, wie Ez 18,20

klar herausstellt:

Der Mensch, der sündigt, der muss sterben! Ein Sohn trägt nicht die Schuld des Vaters, und

ein Vater trägt nicht die Schuld des Sohns. Die Gerechtigkeit des Gerechten kommt nur ihm

selbst zugute, und die Ungerechtigkeit des Frevlers lastet nur auf ihm selbst.

Der Gerechte und der Frevler werden je individuell behandelt. Damit wird
ein generationenübergreifender Tun-Ergehen-Zusammenhang bestritten und

mit der Gegenüberstellung von Gerechten und Frevlern in der Sprache der

Weisheit individualisiert. Die gesamte Ringkomposition von Ez 16 bis Ez 20

lässt sich als eine Auseinandersetzung mit dem Tun-Ergehen-Zusammenhang
deuten und ist auf dieser Ebene gelesen ein weisheitlicher Diskurs um das

In Ez 16,44 ist etwa zu lesen: Siehe, jeder, der Reden über dich macht, wird als Redensart brauchen:

Wie die Mutter, so ihre Tochter! Und Ez 16,58 formuliert es so: Deine Schandtat und deine

Abscheulichheiten, du wirst sie tragen! Spruch Jhwhs. Hier wird das überindividuell konzipierte
Jerusalem in der 2. Person angesprochen und ein überindividueller Schuld-Strafe-Zusammenhang

angekündigt.



106 Markus Saur

Verhältnis von Individuum und Kollektiv, der auf den älteren Klagetexten aus

Ez 19 und wohl auch Ez 17 fusst, den Untergang dann in Ez 16 und Ez 20 als

ein Geschichts- und Gerichtshandeln Jhwhs versteht und am Ende zu der

Erkenntnis kommt, dass dieses Gericht Jhwhs kein überindividuelles Geschehen

ist, sondern auf der individuellen Schuldzurechnung basiert. Ex eventu liest sich

Ez 18 dann wie ein mahnender Lehrtext: <Macht es besser!) ruft der Text seinen

Lesern zu — und unterstreicht diesen Aufruf mit der theologischen Kerneinsicht

aus Ez 18,30-32:

Darum werde ich einenjeden von euch nach seinen Wegen richten, Haus Israel! Spruch des

Herrn, jhwhs. Kehrt um und wendet euch ah von all euren Hergehen, dann werden sie euch

nicht Anstoss %ur Herschuldung! Werft all eure Hergehen von euch, mit denen ihr euch

vergangen habt, und schafft euch ein neues Her% und einen neuen Geist! Warum denn wollt

ihr sterben, Haus Israel? Fürwahr, ich habe keinen Gefallen am Tod des Toten! Spruch des

Herrn, jhwhs. Kehrt um und bleibt am Heben!

Dieser Aufruf rechnet offensichtlich mit der Bildungsfähigkeit des Menschen1'

- und das ist ein zutiefst weisheitlicher Topos2".

Dieser weisheitlich geprägte Diskurs greift über Ez 16-20 hinaus. Insbesondere

die mit Ez 18 korrespondierenden Texte Ez 3 und Ez 33, innerhalb derer

der Prophet als einzelner eng für seine Botschaft in Haftung genommen und
als Wächter eingesetzt wird, ziehen die Linie der Individualisierung innerhalb
des Ezechielbuches in buchkompositionell signifikanter Weise aus. Es ist nämlich

kein Zufall, dass die individuelle Verantwortung des Propheten als eines

Wächters, der dafür Sorge zu tragen hat, dass die prophetische Botschaft ihre
Adressaten erreicht, zu Beginn des Buches im Kontext der Eröffnungsvision
in Ez 3 und dann — an die Völkerorakel in Ez 25-32 anschliessend und die

Heilsworte des Ezechielbuches in Ez 33-39 gewissermassen eröffnend — in
Ez 33 deutlich unterstrichen wird. Ebenso finden sich derartige Tendenzen in

" Zum weisheitlichen Charakter dieses Textes vgl. K. Schöpflin: Theologie als Biographie im
Ezechielbuch. Ein Beitrag zur Konzeption alttestamentlicher Prophétie (FAT 36), Tübingen

2002, 354.
20 Dass die Annahme menschlicher Bildungsfähigkeit und die daraus resultierende faktische

Bildung für die Trägergruppen des Ezechielbuches zusammengehören, lässt sich beispielhaft

an dem grundgelehrten Kapitel Ez 27 erkennen (vgl. dazu Saur: Tyroszyklus [Anm.
12], 185-237).



«Siehe, du bist weiser als Daniel... » (Ez 28,3) 107

Ez 14, wo in vi 4 und v20 als beispielhafte Gerechte, die im Gericht aber doch

auch nur sich selbst retten könnten, Noah, Daniel und Hiob genannt werden21.

Diese drei Helden werden in Ez 14 als gerecht charakterisiert, und das Ezechielbuch

selber gibt einen Blick daraufhin frei, wie sich diese Gerechtigkeit
genauer bestimmen lässt, nämlich als Weisheit. Denn in Ez 28,3 wird Daniel - der

Gerechte aus Ez 14 — noch einmal genannt, und zwar als ein exemplarischer
Weiser, mit dem der König von Tyros in seiner Weisheit verglichen wird22. Im
Blick auf Hiob liegen die Verbindungen mit der Weisheit auf der Hand und
bedürfen keiner weiteren Erläuterung: Nach Hi 1,1.6 ist Hiob nicht nur fromm,
gerecht und fernab vom Bösen, sondern auch gottesfürchtig — und das ist der

Anfang aller Weisheit23. Dass neben Hiob und Daniel auch Noah — wie die

mesopotamischen Sintfluthelden Atramhasis bzw. Utnapischtim24 — als Weiser

gelten konnte, lässt sich vor dem Hintergrund seiner Charakterisierung in Gen

6,925 mit guten Gründen annehmen2'1. Die Gerechtigkeit, die Noah, Daniel und

21 Vgl. dazu H.-M. Wahl: Noah, Daniel und Hiob in Ezechiel XIV 12-20 (21-3): Anmerkun¬

gen zum traditionsgeschichtlichen Hintergrund, VT XLII (1992) 542-553.
22 Die Traditionsgeschichte des weisen Daniel reicht möglicherweise vom ugaritischen Dan'el

des 2. Jt. v.Chr. bis hin zum weisen Helden des Danielbuches aus dem 2. Jh. v.Chr.; vgl.
dazu H.-P. Müller: Magisch-mantische Weisheit und die Gestalt Daniels, UF 1 (1969) 79-

94, und zur neueren Debatte S. Gathmann: Im Fall gespiegelt. Der Abschluss der Tyrus-
Sprüche in Ez 28,1-19 (ATS.AT 86), St. Ottilien 2008, 480-487.

23 Vgl. dazu nur Prov 1,7 und Ps 111,10.
24 Der akkadische Name <Atram/Atar-hasis> bedeutet <der an Weisheit Überragende) (vgl.

dazu AHw I, 330, und W. v. Soden, Der altbabylonische Atramchasis-Mythos, in: TUAT
III [1994], 612-645, [612]). S. Maul weist zudem auf das Fragment mit der Signatur VAT
11000 aus dem Vorderasiatischen Museum Berlin hin, das die Z. 49-54 der 11. Tafel des

Gilgamesch-F.pos zu rekonstruieren hilft; in Z. 5 dieses Fragments [entspricht Z. 49 der
11. Tafel] wird der Name <Atar-hasis> - wie auch in Gilg. XI 187 - als Beiname <Überaus-

Weisen auf Utnapischtim übertragen (publiziert unter: http://www.uni-heidelberg.de/
fakultaeten/philosophie/ori/assyriologie/forschung/gilga.html). Der mesopotamische
Sintflutheld kann somit als Weiser eingeordnet werden; dass diese Tradition auch auf die

Noahüberlieferung des alten Israel einwirkte, lässt sich nicht nachweisen, aber doch mit
einiger Wahrscheinlichkeit annehmen.

25 In Gen 6,9 heisst es von Noah: Noah mar ein gerechter Mann und vollkommen unter seinen Zeitge¬

nossen; Noah lebte mit Gott.
16 Zu den Parallelen zwischen der Noah- und der Iliobüberlieferung vgl. A. Schüle: Der

Prolog der hebräischen Bibel. Der literar- und theologiegeschichtliche Diskurs der
Urgeschichte (Genesis 1-11) (AThANT 86), Zürich 2006, 284-287 (287), der ausführt: «Für das

Verständnis von Gen 6-9 ist in jedem Fall von Belang, dass die Theologien, die sich in den
unterschiedlichen Noahbildern der Urgeschichte artikulieren, zu der geistigen Umgebung



108 Markus Saur

Hiob retten kann, ist also als eine Form der Weisheit zu beschreiben, die den

Menschen aus dem Gericht führt. Diese Rettungsfunktion der Weisheit bzw.

Gerechtigkeit ist insbesondere im Sprüchebuch mehrfach belegt27, hier sei

beispielhaft auf Prov 11,21 verwiesen:

Die Hand darauf: Kein Böser bleibt ungestraft, die Hlachkommen der Gerechten aber werden

gerettet.

In der älteren Ezechielforschung hat man die in Frage stehenden Texte,
insbesondere Ez 14 und Ez 18, einem <Deuteroezechiel> bzw. einer <deuteroezechie-

lischen> Schicht zuschreiben wollen28. Näher liegt es aber, von einer weisheitlichen

Linie innerhalb des Ezechielbuches auszugehen, die sich möglicherweise
nicht auf eine bestimmte Redaktionsschicht eingrenzen lässt, sondern auf
mehreren redaktionellen Ebenen des Ezechielbuches nachgewiesen werden

kann. Die Frage, ob der Prophet Ezechiel denn auch unter den Weisen war,
lässt sich nicht mehr beantworten. Wohl aber bewegten sich die Trägergruppen
des Ezechielbuches bei, mit und unter den Weisen.

IVApokalyptische Tendenzen im Egechielbuch?

Das Ezechielbuch ist immer wieder als ein apokalyptischer Text gedeutet
worden29. Das hängt vor allem mit einer Reihe stilistischer Besonderheiten und

theologischer Motive zusammen, die es mit apokalyptischen Schriften teilt.

Was aber ist unter Apokalyptik zu verstehen31? Als formale Kennzeichen des

zu rechnen sind, in dem (sie!) auch das Hiobbuch literarisch und theologisch Gestalt
annahm.»

27 Vgl. Prov 1,22f.; ll,19.21.23.30f.
28 Vgl. H. Schulz: Das Todesrecht im Alten Testament. Studien zur Rechtsform der Mot-

Jumat-Sätze (BZAW 114), Berlin 1969, 163-187.
29 Vgl. dazu die Hinweise bei J.M. Schmidt: Die jüdische Apokalyptik. Die Geschichte ihrer

Erforschung von den Anfängen bis zu den Textfunden von Qumran, Neukirchen-Vluyn
1969, 167.270f. Repräsentativ für einen breiteren Forschungsstrom sei hier B. Duhm:
Israels Propheten, Tübingen 21922, 233f., zitiert: «Unsers (sie!) Wissens ist Hesekiel der erste

Vertreter dieser heiligen Mantik gewesen, jedenfalls wurde er der erste erfolgreiche Schriftsteller

dieser Art und damit der Vater der Apokalyptik.»
311 Vgl. dazu nur J. Lebram: Art. Apokalyptik/Apokalypsen II. Altes Testament, in: TRE 3

(1978), 192-202, und R. G. Kratz: Art. Apokalyptik II. Altes Testament, in: RGG41 (1998),
591 f., mit weiterführenden Literaturangaben. Einen Überblick über die ältere Forschung
bietet Schmidt: Apokalyptik (Anm. 29), neuere Forschungstendenzen fasst S. Beyerle: Die



«Siehe, du bist weiser als Daniel... » (Ez 28,3) 109

apokalyptischen Schrifttums gelten u.a. pseudonyme Verfasserangaben,
ausgearbeitete Visionen, farbige Bilder und zwischen Gott und Mensch vermittelnde

Figuren. Zudem ist die Strukturierung der Zeit in verschiedene Epochen eine

Eigenart apokalyptischen Schrifttums. Theologisch zentral ist der Gedanke

eines endzeitlichen Weltgerichts, das zwischen Gerechten und Frevlern scheidet

und — wie etwa im Danielbuch — mit dem Auferstehungsgedanken verbunden

wird. Dieses Weltgerichtsdenken führt konsequent zu einem universalen

Dualismus, der nicht nur die Gegenwart von der Zukunft trennt, sondern auch

zwischen dem Guten und dem Bösen unterscheidet. Die Dramatisierung der

Gegenwart als Endzeit>" macht die Apokalyptik zu einer faszinierenden,

zugleich aber auch riskanten theologischen Konzeption. Die eigentliche Stärke

apokalyptischen Denkens hegt wohl in der Floffnung und Uberzeugung, dass

Gott die gesamte Geschichte überblickt und dass sich in ihr nichts weiter als

ein Plan des souveränen Gottes verwirklicht32. Wie kommt man nun dazu, das

Ezechielbuch als eine apokalyptische Schrift zu deuten?

1. Häufig wird auf Ez 14,14.20 hingewiesen, wo der Held des einzigen

apokalyptischen Buches des Alten Testaments, nämlich Daniel, genannt wird.
Bezeichnend ist aber, dass dieser Daniel innerhalb des Ezechielbuches gerade

nicht als Seher oder Visionär eingeführt wird, sondern als einer der Gerechten

und Weisen gilt. Dass diesem exemplarischen Gerechten und Weisen später das

Danielbuch zugeordnet wurde, lässt sich nicht bestreiten; von dieser späteren

Zuordnung Daniels zu einer apokalyptischen Schrift aus kann nun aber nicht

jeder Text, in dem eine Danielfigur auftritt, als apokalyptisch eingestuft werden.

2. Ein ausgesprochen hoher Textanteil des Ezechielbuches entfällt auf die

Visionsberichte. Die Vorstellung vom Propheten als eines Visionärs ist
allerdings in der prophetischen Tradition verwurzelt, innerhalb derer Auditionen

Wiederentdeckung der Apokalyptik in den Schriften Altisraels und des Frühjudentums,
VuF 43 (1998) 34-59, zusammen, der insbesondere «die Notwendigkeit einer Unterscheidung

von Gattung und Phänomen bzw. Idee, oder von Apokalypse und Apokalyptik»
(ebd., 39) herausstellt.

31 Zu dieser Formulierung - freilich in einem anderen Sachzusammenhang — vgl. E.W Stege¬

mann: Mythische Dramatisierung der Gegenwart als Endzeit im Neuen Testament (2002),
in: ders.: Paulus und die Welt. Aufsätze. Ausgewählt und herausgegeben von C. Tuor und
P. Wiek, Zürich 2005,125-139.

32 Der diesem Denken inhärente Hang zum Determinismus macht allerdings aus der ver¬

meintlichen Stärke apokalyptischen Denkens sehr bald schon wieder ein Problem.



110 Markus Saur

und Visionen eine grosse Rolle spielen. Derartige Vorstellungen finden sich

nicht nur in Jes 6; Jer 1,11 ff.; 24; Am 7-9*, sondern stecken auch hinter den

Buchüberschriften in Jes 1,1; Am 1,1; Ob 1; Nah 1,1; Hab 1,1, mit deren Hilfe

ganze Bücher als Visionsberichte ausgewiesen werden33. Dass die Visionen des

Ezechielbuches einen ausgesprochen hohen Anteil am Buchganzen einnehmen,

verbindet das Ezechielbuch mit dem Sacharjabuch, und es scheint sich

hier ein Kennzeichen der nachexilischen Prophétie greifen zu lassen, auf das

noch spätere Literaturen offensichtlich zurückgegriffen haben. Doch auch hier
kann nicht von jüngeren Texten — wie etwa dem Danielbuch und seinen Visionen

— ausgehend ein älterer Textbereich theologisch erschlossen werden.

3. Ganz ähnlich steht es mit dem angelus interpres, der innerhalb des

Ezechielbuches hervorzutreten scheint. Im Ezechielbuch wird allerdings überhaupt
nicht von einem Engel oder einem Boten, sondern von einem Mann gesprochen34.

Die Tendenz, eine deutende Gestalt zwischen Gott und Propheten
einzuführen, verbindet das Ezechielbuch mit dem Sacharjabuch. Hier hat man
es allerdings innerhalb der nachexilischen Prophétie mit einem theologischen

Requisit zu tun, das offensichtlich die grösser werdende Distanz zwischen Gott
und Mensch zu überbrücken helfen soll. Diese Funktion erfüllen in anderen

Textbereichen die Träume, die etwa in der Josephsgeschichte, aber auch in Gen
20 oder Gen 28 eine wichtige Rolle spielen. Auch der Begleiter des jungen
Tobias, der sich am Ende der weisheitlichen Lehrerzählung als ein Engel erweist,
scheint den Abstand zwischen göttlicher und menschlicher Sphäre überbrücken

zu sollen. Und auch die <Engellehre> des Hiobbuches weist möglicherweise

in eine ähnliche Richtung, wenngleich die Engel in Hi 4,18 sehr kritisch

gesehen werden können. Insgesamt greift die Angelologie der späteren Apo-
kalyptik auch hier auf Vorstellungen zurück, die bereits vorgebildet sind. Diese

Vorbilder apokalyptischer Angelologie dürfen nun aber nicht rückwirkend glei-
chermassen als apokalyptische Elemente in älteren Texten verbucht werden.

4. In gleicher Weise ist die Vision vom Totenfeld in Ez 37 zur Vorgeschichte
dessen zu rechnen, was dann in den apokalyptischen Literaturen ausgebildet

33 Vgl. aber auch die Audition Samuels in I Sam 3, die Vision Michas in I Kön 22,19-22 und
die visionäre Audition Eliphas' in Hi 4,12-17.

34 Vgl. Ez 40,3, aber auch Ez 8,2 (dazu T.A. Rudnig: Ezechiel 40-48. Die Vision vom neuen

Tempel und der neuen Ordnung im Land, in: Pohlmann: Hesekiel 20-48 [Anm. 2|, 527-

631, zur Sache siehe 537f. und 542£).



«Siehe, du bist weiser als Daniel... » (Ez 28,3) 111

wurde. Denn in Ez 37 liegen möglicherweise die Anfänge der Auferstehungshoffnung

begründet55, doch ist immer wieder zu Recht darauf hingewiesen

worden, dass mit dem Bild der vertrockneten Gebeine und der Wiederbelebung

der Knochen traditionsgeschichtlich keineswegs das Stadium der

Auferstehungshoffnung erreicht ist, das sich etwa in Dan 12,3 erkennen lässt36.

Zusammen mit Ps 49,16; 73,23f. und vielleicht auch Hi 19,25-27 bildet Ez 37

die traditionsgeschichtliche Basis der späteren Auferstehungstheologie. Diese

Basis kann aber nicht von den späteren Entwicklungen her gedeutet werden,
sondern muss zunächst in ihrer Eigenstruktur wahrgenommen werden — und
diese ist keineswegs apokalyptisch, sondern ein prophetisches und möglicherweise

auch weisheitliches Theologumenon, das in der ezechielischen Fassung

eng mit der vorangehenden Untergangsprophetie verbunden ist, der hier ge-
wissermassen das heilsgeschichtliche Pendant einer Wiederbelebung des am

Boden liegenden Volkes entgegengesetzt wird.
5. Ebenso wird man wohl auch die Kampfvorstellungen aus Ez 38f. deuten

müssen: Ganz ohne Zweifel greifen spätere apokalyptische Texte auf die Völ-

kerkampfszenarien der Prophétie zurück — diese sind damit aber noch lange

nicht selber als apokalyptisch zu beschreiben17. Was in Ez 38f. erwartet wird,
steht an der Seite von Sach 14; Jo 4 und anderen Texten, die denselben

traditionsgeschichtlichen Hintergrund haben, dessen Wurzeln in den prophetischen

35 Vgl. dazu R. Bartelmus: Ez 37,1-14, die Verbform nfqatat und die Anfänge der Auferste¬

hungshoffnung, ZAW 97 (1985) 366-389. Zur Kritik an Bartelmus' Annahme einer
redaktionellen Bearbeitung von Ez 37,1-14 in makkabäischer Zeit vgl. jetzt Schnocks: Rettung
(Anm. 4), 172-179, und auch Klein: Schriftauslegung (Anm. 3), 367.

36 Vgl. dazu jetzt Schnocks: Rettung (Anm. 4), 236, der aufgrund seiner Interpretation von
Ez 37 zu folgendem Ergebnis kommt: «Ez 37,1-14 ist also einerseits im Rahmen seiner

Redaktionsgeschichte innerhalb des Ezechielbuches niemals als <Auferstehungstext> in dem in
der Forschung oft vermuteten Sinne verstanden worden, dass er etwa den Märtyrern der
Makkabäerzeit eine individuelle Hoffnung auf eine eschatologische Auferweckung im Sinne

von 2Makk 7 verkündet hätte. Andererseits spricht der Text von Anfang an aus, dass wie
die Menschenschöpfung in Gen 2 auch eine Neuschöpfung und Auferweckung vertrockneter

Gebeine zu den Handlungsmöglichkeiten Gottes zählt. Hier in einem abwertenden
Sinn festzuhalten, dass das <nur metaphorisch) gemeint sei, bedeutet, die Argumentationsstruktur

des Textes zu verkennen und die Vision theologisch unterzubestimmen.»
37 So etwa J. Blenkinsopp: Geschichte der Prophétie in Israel. Von den Anfängen bis zum hel¬

lenistischen Zeitalter, Stuttgart u.a. 1998 (amerikanisches Original: Louisville 1983/1996),
183: «Wir haben es also mit einem apokalyptischen Traktat aus einer Zeit lange nach
Ezechiel zu tun».



112 Markus Saur

Völkerworten und den sehr vielschichtigen Tag-Jhwhs-Konzeptionen zu
suchen sein dürften.

6. Und auch das Datierungssystem des Ezechielbuches hat nichts mit den

Epocheneinteilungen der apokalyptischen Literatur zu tun, denn es datiert ja

nicht Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in einem universalen Sinne,
sondern die an den Propheten ergehenden Jhwhworte. Richtgrösse der ezechielischen

Datierungen ist dabei der Regierungsantritt Jojachins38, also ein historisch

sehr genau greifbares Datum.
7. Dass die Einordnung des Ezechielbuches als einer apokalyptischen

Schrift unter methodischen Gesichtspunkten kritisch zu bewerten ist, zeigt
sich an Joachim Beckers «Erwägungen zur ezechielischen Frage»39. Becker

deutet das Buch aufgrund seines durchgehenden Ich-Berichts als einen pseud-

epigraphen Text und führt diese Deutung dann als Grund für die Interpretation

des Buches als einer apokalyptischen Schrift an40. Das ist allerdings nicht

sachgemäss, denn das Ezechielbuch beruft sich mit seiner Zuschreibung an

Ezechiel ja keineswegs auf eine Gestalt der Urzeit wie etwa Henoch oder auf
eine anderwärtig wenig profilierte Figur wie etwa Baruch, der dann die Schrift

insgesamt zugeordnet würde, sondern das Ezechielbuch nennt in seiner

Uberschrift ganz ausdrücklich einen gewissen Ezechiel ben Busi, der zu den ersten

Exulanten gehört haben soll, der nach Auskunft des Ezechielbuches 593 v.

Chr. zum Propheten berufen wurde, am Kanal Kebar sass, dort mit den Ältesten

in seinem Haus zusammenkam, zudem eine Frau hatte und der über sehr

genaue Kenntnisse der Verhältnisse des 6. Jh. v.Chr. verfügte, wie sich etwa an

Ez 29,17f. erkennen lässt, wo die 571 v.Chr. gescheiterte Belagerung von Tyros
durch Nebukadnezzar ihren literarischen Niederschlag findet. Hier hat man es

mit einem prophetischen Text zu tun, der eine vorausgehende Prophétie in Ez

38 Eine Ausnahme bildet Ez 24,1, wo in Übereinstimmung mit II Kön 25,1 und Jer 52,4

möglicherweise nach Zedekia datiert wird.
39

J. Becker: Erwägungen zur ezechielischen Frage, in: L. Ruppert/P. Weimar/E. Zenger
(Hg.): Künder des Wortes. Beiträge zur Theologie der Propheten. Festschrift für Josef
Schreiner, Würzburg 1982, 137-149.

40 Vgl. Becker: Erwägungen (Anm. 39), 143: «Ja, als Pseudepigraphon ist das Ez-Buch bereits
dem apokalyptischen Genus zuzuweisen, dessen hervorstechendstes Merkmal die totale
Verfasserfiktion ist.» Dass man selbst bei der Annahme, man habe es beim Ezechielbuch mit
einer pseudepigraphen Schrift zu tun, nicht notwendigerweise zu dem Schluss kommen

muss, hier hege eine apokalyptische Schrift vor, zeigt Schöpflin: Theologie (Anm.19), 343-

358, die das Buch als Idealbiographie eines Propheten liest.



«Siehe, du bist weiser als Daniel... » (Ez 28,3) 113

26,7-14, innerhalb derer Tyros die Einnahme durch Nebukadnezzar angesagt

wurde, durch eine spätere Ergänzung korrigiert. Das alles ist ein sehr typischer

Vorgang innerhalb der Redaktionsgeschichte eines Prophetenbuches, aber

keineswegs kennzeichnend für die Apokalypük, innerhalb derer aufgrund der va-

tiänium ex ^«/»-Technik spätere Korrekturen ja von vornherein unnötig sind.

Aufgrund aller dieser Beobachtungen wird man das Ezechielbuch keineswegs

als eine apokalyptische Schrift deuten können, vielleicht sollte man nicht
einmal von apokalyptischen Tendenzen innerhalb dieses Buches sprechen,
denn es lässt sich ja offenkundig zeigen, dass die häufig genannten einschlägigen

Motive und literarischen Besonderheiten des Ezechielbuches nicht als

Kennzeichen einer frühen Apokalyptik gelesen werden können, sondern dass

es sich hierbei durchgehend um Elemente aus dem Bereich der prophetischen
Tradition handelt.

V Prophétie, Weisheit und Apokalyptik im E^echielbuch?

Die alte Kontroverse um den Ursprung der Apokalyptik wird in der jüngeren

Forschung längst nicht mehr mit der Annahme sich abschliessender Alternativen

— entweder die Weisheit oder die Prophétie ist die Wurzel der Apokalyptik
— geführt. Die vormalige Diskussion muss wohl als eine Scheindebatte um
falsche Alternativen zu den Akten gelegt werden41. Die Apokalyptik ist vielmehr
als eine sehr eigenständige Denkbewegung zu beschreiben, die sich, was ihre

Bilder, Motive und Sprachformen angeht, zwar aus weisheitlichem und

prophetischem Denken speist, beides aber massiv übersteigert und in einen
universalen Dualismus und Determinismus überführt, der sowohl weisheitlichem
als auch prophetischem Denken fremd ist. Dan 12,1-3 greift ohne Zweifel auf

prophetische Motive zurück42 und reagiert möglicherweise auch auf
problematische Konsequenzen des weisheitlichen Tun-Ergehen-Zusammenhangs.
Die apokalyptische Konzeptualisierung eines Gerichts, innerhalb dessen

Gerechte und Frevler ihrer jeweiligen Belohnung respektive Strafe zugeführt werden,

vollzieht sich aber nicht in den Bahnen der Weisheit oder der Prophétie,
sondern im Denkhorizont einer Geisteshaltung, die zwischen Gut und Böse,

zwischen Gerechten und Frevlern, zwischen Vorher und Nachher, zwischen

Diesseits und Jenseits, zwischen Tod und Leben unterscheidet, sich mit ihrem

41 Vgl. dazu Beyerle: Wiederentdeckung (Anm. 30), 43f.
42 Vgl. etwa Mal 3,13-21.



114 Markus Saur

zentralen Theologumenon des Dualismus aus dem Hier und Jetzt verabschiedet

und sich damit sowohl von der Gegenwartsanalyse der Prophétie als auch

von der Erfahrungsbezogenheit der Weisheit abwendet.

Wie steht es in diesem Zusammenhang um das Ezechielbuch? Wie ist hier

das Verhältnis zwischen Prophétie, Weisheit und Apokalyptik zu beschreiben?

Dass die Ezechieltradition des 6. Jh. v.Chr. in der Klage wurzelt und der letztlich

deuteronomistischen Denkfigur des gerechten Gerichtes Jhwhs über sein

ungerechtes Volk verpflichtet ist, lässt sich kaum bestreiten. Dass aus dieser

Tradition dann ein Prophetenbuch herauswuchs, das nicht mehr nur einlinig
auf die Frage nach dem Grund des Untergangs antwortet, sondern auch

unterschiedliche Perspektiven aus der Katastrophe heraus eröffnet, zeigen die

Fortschreibungen. Die Auseinandersetzung der Trägergruppen des Ezechielbuches

mit dem weisheitlichen Denken ihrer Zeit spiegelt sich an vielen Einzelstellen

und vor allem in der theologischen Anreicherung der Denkfigur des Gottesgerichts

über Jerusalem mit Elementen des Tun-Ergehen-Zusammenhangs. Wo

der Tun-Ergehen-Zusammenhang aber erst einmal wie in Ez 18 in eine

individualisierte Form gebracht ist, da stellt sich auch die weisheitliche Grundfrage
nach dem Auseinanderfallen von Tun und Ergehen, wie sie die nachexilische

Weisheitsliteratur reflektiert. Dass Tun und Ergehen auseinanderfallen und

gelegentlich die Falschen das Unglück trifft, beklagen bereits die Sprecher des

bm aus Ez 18,2.

Die innerhalb des Ezechielbuches zu beobachtende Annäherung von
Prophétie und Weisheit hat vorerst nichts mit der Apokalyptik zu tun. Denn diese

kommt erst auf der Ebene der Rezeption des Ezechielbuches ins Spiel. Die

Auslegungsoffenheit der prophetischen Texte ermöglichte apokalyptische

Deutungen des Ezechielbuches. Das Ezechielbuch überliefert Texte, die in

einer Zeit, in der das Danielbuch und andere apokalyptische Schriften entstehen,

durchaus anschlussfähig waren und aus derselben Perspektive und in demselben

Interpretationsrahmen gelesen werden konnten wie die apokalyptische
Literatur dieser Zeit. Die Frage nach dem Verhältnis von Prophétie, Weisheit und

Apokalyptik innerhalb des Ezechielbuches muss daher redaktionsgeschichtlich
und rezeptionsgeschichtlich differenziert beantwortet werden. Zuerst und

vor allem liegt mit dem Ezechielbuch eine Prophetenschrift vor, die auch in

weisheitstheologischer Perspektive verfasst wurde und daher auch so gelesen

werden kann. <Apokalyptisch> wird das Buch erst durch das entsprechend inter-



«Siehe, du bist weiser als Daniel... » (Ez 28,3) 115

essierte Vorverständnis späterer Leser und Ausleger43, dem allerdings die

theologischen Positionen der älteren Trägergruppen des Buches entgegengehalten
werden können44. Das verbindende Element dieser Positionen ist die

konsequente Orientierung an der Gegenwart und ihrer Deutung und Bedeutung für
die kommende Zeit. Diese Gegenwartsorientierung ist ein Kennzeichen der

Prophétie und ein Kennzeichen der Weisheit45: Von und in der Gegenwart wird
die Realisierung der Macht und Souveränität Jhwhs erwartet. Die Apokalyptik
geht zwar auch von der präsenten Macht und Souveränität Jhwhs aus, erhofft
sich deren endgültige Durchsetzung aber erst in einer durch das Weltgericht

geläuterten Zukunft46. Eine kommende Läuterung als Bedingung zukünftigen
Heils zu erwarten, ist dem Ezechielbuch jedoch fremd: Ihm zufolge hat sich

das Gericht Jhwhs bereits im Untergang des Königtums und in der Vernichtung

Jerusalems durch die Babylonier vollzogen — und nun gilt das, was am

Ende von Ez 18 steht:

Fürwahr, ich habe keinen Gefallen am Tod des Toten! Spruch des Herrn, jhwhs.

Kehrt um und bleibt am Teben!

Die Zukunft ist gegenwärtig im verantwortlichen Handeln des Menschen, der

aus der Vergangenheit lernt und damit in der Gegenwart seine Zukunft zu ge-

43 Zu diesem Prozess vgl. mit Blick auf die frühen Rezeptionen von Ez 37 insbesondere S.

Beyerle: Die Gottesvorstellungen in der antik-jüdischen Apokalyptik (SJSJ 103), Leiden/
Boston 2005, 230-243.

44 Wie sehr allerdings die Redaktions- und Rezeptionsgeschichte der Prophetenbücher inein¬

andergreifen, zeigen die neueren Untersuchungen zu den Versionen der Prophetenbücher.
Für das Ezechielbuch hat das Schwagmeier: Untersuchungen (Anm. 3), im Blick auf den

griechischen p967 und seine von MT abweichenden Kapitelfolgen dargestellt.
45 Im Blick auf die Weisheit ist freilich immer klar zu benennen, was man darunter versteht,

nämlich entweder die in der alttestamentlichen Weisheitsliteratur bezeugte <Bildungsweis-
heit> und ihre Problematisierung oder eine mantische Bewegung, deren Spuren sich im
Alten Orient insgesamt und auch in einzelnen alttestamentlichen Texten finden lassen;

H.-P. Müller: Mantische Weisheit und Apokalyptik, VT 22 (1972) 268-293, hat mit
beachtenswerten Gründen auf Gemeinsamkeiten zwischen dieser mantischen Weisheit und der

Apokalyptik hingewiesen.
46 Beyerle: Wiederentdeckung (Anm. 30), 45, weist in diesem Zusammenhang sachgemäss

darauf hin, «daß die <Transzendierung> der Wirklichkeit die apokalyptische von der

prophetischen Eschatologie trennt» - in Folge dieser <Transzendierung> sind dann sehr
unterschiedliche eschatologische Vorstellungen ausgebildet worden.



116 Markus Saur

stalten beginnt. Hier wird nichts Verborgenes geheimnisvoll entdeckt, sondern

der offen zu Tage liegende Wille Jhwhs mit Leben gefüllt.

Abstract
Die Frage nach dem theologiegeschichtlichen Standort des Ezechielbuches wird nach

wie vor kontrovers diskutiert. Der vorüegende Beitrag versucht zu zeigen, dass das

Ezechielbuch als ein über mehrere Jahrhunderte gewachsener Text nicht allein

aufgrund seiner prophetischen Prägung von herausragender Bedeutung ist, sondern dass

in dieses Literaturwerk auch weisheitliche Elemente einfliessen, die für die Bestimmung

des Verhältnisses von weisheitlichen und prophetischen Trägerkreisen im
nachexilischen Juda aufschlussreich sind. Dagegen wird die These einer apokalyptischen

Tendenz des Buches in Auseinandersetzung mit den für diese These immer wieder

vorgebrachten Argumenten bestritten; keines dieser Argumente hält einer genaueren
Überprüfung stand, so dass damit zu rechnen ist, dass es den Trägerkreisen des

Ezechielbuches — im Gegensatz zu den späteren apokalyptisierenden Gruppen — nicht um
eine <Dramatisierung der Gegenwart als Endzeit>, sondern um eine adäquate Deutung
der Vergangenheit und eine produktive Auseinandersetzung mit den Herausforderungen

der Gegenwart ging. Damit steht das literarisch vielschichtige Ezechielbuch
als ein Stück prophetischer Auseinandersetzungsliteratur neben den anderen grossen
Pro-phetenschriften.

Markus Saur., Kiel


	"Siehe, du bist weiser als Daniel..." (Ez 28,3) : Überlegungen zum Verhältnis von Prophetie, Weisheit und Apokalyptik am Beispiel des Ezechielbuches

