Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 68 (2012)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Thomas Romer, Dieu obscur.
Cruauté, sexe et violence dans ’Ancien Testament,
Nouvelle édition augmentée, Labor et Fides, Genéve 2009.

148 S., ISBN 978-2-8309-1367-5, SFr. 28.00.

Der Lausanner Ordinarius fur Altes Testament, gleichzeitig Professor am College de
France, wendet sich an ein weites Publikum, um verbreitete Vorwiirfe gegen das Alte
Testament zu entkriften. Dabei orientiert er sich an geldufigen Reizworten und wid-
met folgenden Fragen je ein Kapitel: Ist Gott minnlich? Ist er grausam? Despot und
Krieger? Ein Moralisierer iiber den siindigen Menschen? Fin gewalttitiger Racher?
Ist Gott unverstehbar? Romer antwortet gut verstindlich, indem er auf den sozio-
kulturellen und religionsgeschichtlichen Hintergrund der jeweiligen alttestamentlichen
Aussage hinweist. Zudem relativiert er viele Aussagen durch inhaltlich andersartige.
Als Anwalt der inkriminierten Texte argumentiert er also historisch und verzichtet auf
theologisch-dogmatische Ubetlegungen. Dass eine solche Apologie des Alten Testa-
ments einem Bedirfnis entspricht und darum dankbar aufgenommen wird, zeigt dieses
Buch, das von Auflage zu Auflage an Umfang zunimmt (1996: 118 S. / 1998: 136 S. /
2009: 148 S.).

Bei jedem apologetischen Projekt stellt sich allerdings die Riickfrage nach der ge-
meinsamen Ideologie, welche sowohl den Ankligern wie auch dem Verteidiger zu-
grunde liegt. Im vorliegenden Fall ist es ein liberaler Humanismus. Dessen selbstver-
stindliche Wertvorstellungen werden von Romer nicht hinterfragt. Jahwe ist deshalb
mindestens so pazifistisch wie (bloss unter besondern historischen Umstinden) kriege-
risch. Weder eine einseitig patriarchale noch eine feministische Interpretation ist rich-
tig; denn wir sollen uns hiiten, Gott in unsere menschlichen Bilder einzuschliessen. Wo
kann uns ein so liberaler Gott noch irritieren oder gar erschittern? Der Gott «qui vient
pour surprendres tut solches offenbar nur dann, wenn es der Forderung einer heutigen
intellektuellen Mehrheit entspricht: Er Giberrascht den gewalttitigen Elia von I Kén 18
mit einem sanften Wehen (I Koén 19), und er Giberrascht Jona und lehrt ihn, dass Gottes
letzter Wille die Rettung der gesamten Menschheit ist.

Zum Schluss legt Rémer ein leidenschaftliches Plidoyer fiir die Autonomie des Al-
ten Testaments ab, das nicht vom Neuen Testament her gelesen werden soll. Innerhalb
der aufgezeigten Grenzen kann das flissig geschriebene Buch vielen, die Gber das Alte
Testament irtitiert und fir eine historische Betrachtungsweise bereit sind, Einblicke in
die Sicht heutiger Forschung vermitteln.

Edgar Kellenberger, Oberwil



Les conceptions de Maimonide a I'égard de I'Islam 81

Ulrich Dabmen | Jobannes Schnocks (Hg.), Juda und Jerusalem in der Seleukidenzeit.
Herrschaft — Widerstand — Identitit. Festschrift fiir Heinz-Josef Fabry (Bonner Bibli-
sche Beitrige 159), Bonn University Press / V & R Unipress, Gottingen 2009.

415 S., ISBN 978-3-89971-692-4, € 53.90.

Der anlisslich des 65. Geburtstages des an der katholisch-theologischen Fakultit Bonn
lehrenden Alttestamentlers Heinz-Josef Fabry herausgegebene Sammelband bietet,
entsprechend den wichtigsten Forschungsfeldern des Jubilars und einer jungst von
ihm gedusserten These, derzufolge die endgiiltige Etablierung der seleukidischen Herr-
schaft in Syrien-Paldstina an der Wende vom 3. zum 2. Jahrhundert v. Chr. eine «ent-
scheidende Weichenstellung fiir die politische, gesellschaftliche und religiése Entwick-
lung des Judentums» darstelle (S. 9), einen bunten Strauss lesenswerter Beitrige 1) zur
sozial- und literaturgeschichtlichen Pluralitit im antiken Judentum in der Zeit zwischen
Antiochus ITI. und Pompejus, 2) zur Entstehung, zum Profil und zur frithen Rezeption
der Septuaginta sowie 3) zu Qumran, das unter der plakativen Uberschrift «eine antise-
leukidische Emigration» erscheint. Insgesamt spiegeln die einzelnen Aufsitze, seien sie
exegetisch, archiologisch, literaturgeschichtlich, theologisch oder rezeptionsgeschicht-
lich ausgerichtet, die Bedeutung der (spit)hellenistischen und frihrémischen Zeit fir
die Ausprigung judischer Gruppenidentititen in der Antike. Dabei zeigt sich, dass
eine Rekonstruktion der Kultur- und Religionsgeschichte des antiken Judentums nur in
einem Zusammenspiel von Septuagintaforschung, Qumranstudien, historisch-kritisch
betricbener Exegese alttestamentlicher Texte, archiologischen Untersuchungen und
sozialgeschichtlichen Erwigungen moglich ist. Eingeleitet mit einem Foto des Jubilars,
einer Wiirdigung seines bisherigen wissenschaftlichen Werks und einer tabula gratula-
toria, enthilt der fur die Bibelwissenschaften, Judaistik und Alte Geschichte niitzliche
Band folgende Beitrige:

Udo Rutersworden, Die sogenannte Kanonformel in Dtn 13,1 (8. 19-29); Siegfried
Kreuzer, Vom Garizim zum Ebal. Erwigungen zur Geschichte und Textgeschichte
sowie zu einem neuen Qumran-Text (S. 31-42); Ulrich Berges, Heiligung des Krieges
und Heiligung der Krieger. Zur Sakralisierung des Krieges in der Prophetie Israels (5.
43-57); Michael Konkel, Das Ezechielbuch zwischen Hasmonidern und Zadokiden (S.
59-78); Frank-Lothar Hossfeld / Erich Zenger, Ubetlegungen zur Davidisierung des
Psalters (S. 79-90); Ludger Schwienhorst-Schénberger, Kohelet — ein Schulbuch? (8.
91-104); Barbara Schlenke, Verantwortung angesichts des Endes. Das Gebet des Dani-
elin Dan 9,4-20 (S. 105-123); Dieter Bohler S, Literarischer Machtkampf. Drei Ausga-
ben des Esrabuches im Streit um das wahre Israel und die Legitimation von Herrschaft
(S. 125-145); Johannes Schnocks, «Gott, es kamen Vélker in dein Erbe». Ps 79 und
seine Rezeption in 1 Makk (5. 147-160); Christian Frevel, Moloch und Mischehen. Zu
einigen Aspekten der Rezeption von Gen 34 in Jub 30 (S. 161-187); Martin Karrer,
Septuaginta und Philosophie (S. 191-212); Henryk Josef Muszynski, Gedenken und
Gedichtnis in den Makkabier-Biichern (S. 213-225); Irmtraud Fischer / Bernd Obet-
mayer, Die Kriegstheologie des Juditbuches als Kondensat alttestamentlicher Sicht-



82

weisen des Krieges (S. 227-242); Ariane Cotdes, Textbezlige des griechischen Psalters
zum Pentateuch (S. 243-258); Egbert Ballhorn, Weisheit, die zur Tora fithrt. Die Israel-
Mahnrede im Buch Baruch (Bar 3,9-4,4) (S. 259-280); Johann Maier, «Der HERR ist
Kriegsmanny» — «Kyrios schlagt Schlachten». Zu Textvorlage und Textverstindnis von
LXX Ex 15,3 und Jes 42,13 (S. 281-295); Wolfgang Kraus, Die Aufnahme von Am
9,11f. LXX in Apg 15,15f. Ein Beitrag zur Wirkungsgeschichte eines Textes aus hel-
lenistischer Zeit (S. 297-322); Emanuel Tov, Some Reflections on Consistency in the
Activity of Scribes and Translators (S. 325-337); Karin Finsterbusch, Identitit in der
Differenz, Anmerkungen zur Textiberlieferung der Deuteronomium-Handschriften
vom Toten Meer (8. 339-362); Armin Lange, Zwischen Paratext und Kommentar (S.
363-380); Simone Paganini, Die Tempelrolle und der Versuch einer naheren Bestim-
mung einiger Merkmale der Qumran-Gemeinde (S. 381-396); Francesco Zanella, Uber
das Lexem 711721 und seine Bedeutung in den Qumrantexten (S. 397-415).

Markus Witte, Betlin

Susanne Bickel, Silvia Schroer, René Schurte, Christoph Ueblinger (Hg.),

Bilder als Quellen — Images as Sources

OBO Sonderband

Academic Press Fribourg, Fribourg / Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen 2007.

xlvi + 560 S., ISBN 978-3-7278-1613-0 (Academic Ptess Fribourg), SFr. 159.00.
ISBN 978-3-525-53032-0 (Vandenhoeck & Ruprecht), € 119.00.

Die Othmar Keel zu seinem 70. Geburtstag gewidmete umfangreiche Sammlung von
26 Einzelstudien enthilt im Vorspann einen Dank von FreundInnen und SchiilerIn-
nen an Othmar Keel sowie eine Keel-Bibliographie.

Die Sammlung der Aufsitze gliedert sich in vier Teile unter den Uberschriften
«Objekten, «Analysen», «Interpretationen» und «Horizonte». Die Giberwiegende Mehr-
zahl der Autoren befasst sich mit Beitridgen bildlicher Darstellungen der Antike zum
Verstindnis biblischer Texte, Nachfolgend sei auf einige der Aufsitze niher hinge-
wiesen:

Die Reihe der Studien wird eréffnet von Ursula Seidls «Weiterleben eines Kopfes:
Vom Beter zum Schutzgeist» (1-7). Thema ist eine Calcit-Statuette, deren Geschick
von Seidl folgendermassen rekonstruiert wird: Die Figur wurde im 26. Jh. v.Chr. in
einem Tempel am mittleren Euphrat gestiftet, wo sie bis zur Zerstorung des Tempels
fiir ihren Stifter beten sollte. Die akkadischen Eroberer képften die im Tempel ver-
sammelten Beterfiguren und nahmen einige der Kopfe, darunter den in der Studie
besprochenen, als Trophien mit. Der Kopf wurde senkrecht durchbohrt, einerseits,
um ihn zur Schau stellen zu kdénnen, andererseits wohl auch, um die Kraft der durch
die Figur reprisentierten Person magisch zu brechen. Diese Trophie wurde Jahrhun-
derte spiter gefunden, durch Anbringung eines Gipstiberzuges magisch gereinigt und
als schitzender Talisman an der Kleidung getragen.



83

Seidls Rekonstruktion ist plausibel und eroffnet interessante Einblicke in die alt-
orientalische Vorstellungswelt; der abschliessende Wunsch, dass das Képfchen in Fri-
bourg seine endgiiltige Ruhe finden und seinen Schutz tiber Othmar Keel ausbreiten
solle, wirkt im Stil allerdings nicht ganz passend.

Stefan Miingers «Amulets in context: Catalogue of scarabs, scaraboids and stamp-
seals from Tel Kinrot / Te/l el“Oréme (Istael)» (81-99) bietet eine Ubersicht tiber die
Stempelsiegelamulette, die bisher in Tel Kinrot in fritheisenzeitlichen Strata gefunden
wurden. Es handelt sich dabei um acht Objekte, die in der Regel dgyptischen Ein-
fluss aufweisen. Zu Recht ist Miinger aber vorsichtig, daraus Riickschliisse auf direkte
kulturelle Kontakte abzuleiten, da die Mehrzahl der betreffenden Amulette wesent-
lich hoheren Datums ist als ihr eisenzeitlicher Ausgrabungskontext. Immerhin eines
der Amulette verrat syrischen Einfluss (Nr. 4, S. 95 filschlich der stidlich-dgyptischen
Gruppe zugerechnet).

Amihai Mazars Beitrag «An ivory statuette depicting an enthroned figure from Tel
Rehow» (101-110) beschiftigt sich mit einer Statuette aus der Mitte des 9. Jhs. v.Chr.,
die eine thronende menschliche Figur darstellt. Mazar gibt gute Grinde dafiir an,
dass die Figur als Endpunkt einer ikonographischen Tradition zu deuten ist, die ihre
Wurzeln im syrisch-levantinischen Raum des 2. Jts. v.Chr. hat. Die Statuette hat aber
insofern Seltenheitswert, als Kopf und Extremititen separat angefiigt wurden. Ma-
zar schreibt die Figur einer lokalen israelitischen Werkstatt zu. Die Darstellung eines
thronenden Koénigs in dieser Form lasst sich mit dem Aufstieg der Omriden-Dynastie
verbinden. Mazar nimmt zudem an, dass die Statuette dem biblischen Bericht tber ein
«Elfenbeinhaus», das von Ahab in Samaria errichtet wurde (I Kon 22,39), zusitzliches
Gewicht gibt.

Der letzte Aufsatz des ersten Buchteils («Objekte») tragt den Titel «<Hasabyah und
der (Herr der Loweny: Ein bemerkenswertes Siegel aus dem perserzeitlichen Ammany,
verfasst von Jiirg Eggler und Christoph Uehlinger (151-176). Die Studie zeichnet sich
besonders dadurch aus, dass die Einzelheiten der bildlichen Darstellung sorgfiltig mit
verfigbarem Parallelmaterial verglichen werden, wenngleich nicht in jedem Fall die
daraus abgeleiteten Schliisse zu iiberzeugen vermdgen (siche etwa die Beschreibung
der Frisur bzw. der Kopfbedeckung S. 159f.). Der vorliegende Bildtyp wird als «Herr
der Lowen» charakterisiert, wobei dieser «Herm» im untersuchten Fall weitgehend in
der Form eines «medischen Helden» dargestellt wird. Als Herstellungsort wird ein
phonizisches Atelier angenommen. Die auf Hohe des Kopfes des Helden angebrach-
te Inschrift wird mit Hasabyah identifiziert und paldographisch der ersten Hilfte des
5. Jhs. v. Chr. zugeordnet. Der Name ist sowohl inschriftlich wie auch biblisch gut be-
zeugt. Dem Urteil, dass kaum ein biblischer Beleg des dem Namen zugrunde liegen-
den Verbs hsb vorexilisch angesetzt werden kann (168), fehlt allerdings eine zwingen-
de Basis. Falls der offenbar aus jahwistischem Haus stammende HaSabyah im Bereich
von Rabbat-Ammon titig gewesen sein sollte, konnte er als eine Art Vorldufer Tobijas
verstanden werden. Wahrscheinlich haben die beiden Autoren recht, wenn sie die von
Hasabyah gewihlte Dekorationsart des Siegels als Ausdruck der Zurschaustellung ei-



84

nes positiven Verhiltnisses zur persischen Obrigkeit deuten. Abgeschlossen wird der
Artikel mit Erwdgungen zur moglichen Verbindung des Bildmotivs des «Herrn der
Tiere» mit dem Hiobbuch, die allerdings mehr Fragen aufwerfen als kliren.

Unter den Aufsitzen aus dem Teil II («Analysen») sei auf Susanne Bickels «Der
leere Thron Echnatons — Zur Ikonographie der Amarnazeit» (189-213) hingewiesen.
Bickel beginnt mit dem Hinweis darauf, dass sich in der Ikonographie der Amarnazeit
im Vergleich zu vorangehenden Traditionen sowohl Unterschiede wie auch Ankniip-
fungen an vorangehende Traditionen feststellen lassen, insbesondere an solche der
letzten Jahre der Regierungszeit Amenhoteps IIL., die von einer starken ikonogra-
phischen Innovation gepragt waren, aber auch an die Sedfest-Reliefs der 5. und 6.
Dynastie. Ein zentrales inhaltliches Motiv der Neuerungen bildet dabei die Intensivie-
rung der Géttlichkeit des Konigs. Dies wird bereits in der Zeit Amenhoteps II1. u.a.
dadurch erreicht, dass Konigs- und Gotterdarstellungen einander stark angeglichen
werden, verbunden mit einer Nivellierung der Unterschiede zwischen den verschie-
denen Gottern. «Das Phinomen ist Ausdruck der Konzentrierung des Gottesgedan-
kens, der Vereinheitlichung und schliesslich Abstrahierung des Gottesbildes. Im Zuge
dieser Konzentrierung erscheint gleichzeitig der Kénig als — neben der Sonne — wich-
tigster Reprisentant der sichtbaren Wirklichkeit des Gottlichen» (193). Darauf baute
Echnaton auf, allerdings mit einer nach Bickel revolutioniren Fortfiihrung des Vorge-
gebenen hin zu einem «exklusiven Monotheismusy, mit Aton als einzigem Gott und
Echnaton als seinem alleinigen Reprisentanten.

In den Konigsdarstellungen der Amarnazeit fallt auf, wie markant der Konig im
Zentrum steht; die thn begleitenden Menschen verehren ihn nicht nur als Machthaber,
sondern als gottliches Wesen. Verehrung wird aber nicht nur dem Koénig dargebracht,
sondern oft auch — meist auf Bildern, auf denen der Konig selber nicht dargestellt ist
— leeren Stiithlen bzw. Thronen. Diese scheinen zum Ersatz des Konigs geworden zu
sein, zum «Marker seiner virtuellen Prasenz» (195). Bickel sieht die Bedeutung dieser
Darstellungen in der theologischen und kultischen Rolle des Konigs: Echnaton ist der
alleinige Vermittler des Gottes auf Erden; Loyalitit und Verehrung des Konigs sind
darum die wichtigsten Zuginge zur Gottheit. Der vergéttlichte Konig selber ist fiir
das Wohlergehen des Einzelnen zu Lebzeiten wie auch fir die Fortexistenz nach dem
Tod zustandig, «Prisenz und Sichtbarkeit [des K6nigs| waren erforderlich, um der von
ihm ausgehenden Wohltaten habhaft zu werden» (204). Bickel vermutet, dass die un-
gezihlten Bilder Echnatons der Erhéhung seiner Prisenz und der Darstellung seiner
Rolle als Triger des Lebens dienen; der leere Thron gewiahrt die permanente Anwe-
senheit des Konigs (bzw. des Konigspaares) i# absentia, mit dem Thron als Symbol
des Kénigtums. Eine Aquivalenz besteht aber nicht nur zwischen Kénig und Thron,
sondern auch zwischen Kénig und Altar. Gleichzeitig kénnte der Thron «einen dem
Aton zur Verfiigung gestellten Sitz auf Erden» (207) signalisieren.

Parallelen zu dieser Bildsymbolik sieht Bickel in mitannisch-frithmittelassyrischen
Siegeln, die eine gefliigelte Sonnenscheibe tber einem leeren Thron schwebend zei-
gen.



85

Bickels Artikel gehort zweifellos zu den interessantesten Beitrdgen der Sammlung,
und ihre Deutung des vorgestellten Materials ist weitgehend tiberzeugend, wenngleich
nicht tiberall gleich prazis. Problematisch scheint die Rede von einem «exklusiven Mo-
notheismus», nicht zuletzt deswegen, weil gerade das von Bickel vorgestellte Bildma-
terial die Gottlichkeit des Konigs — neben Aton — unterstreicht.

Unter den Artikeln des II. Hauptteils sei auch derjenige von Wolfgang Zwickel
mit dem Titel «Der Horneraltar auf Siegeln aus Paldstina/Israel» (269-292) erwihnt.
Zwickel stellt ca. 30 Siegel mit Darstellungen von Hérneraltiren aus dem 8. bis 6. Jh.
v.Chr. vor. Die Altire auf Siegelabbildungen werden dabei wie folgt gruppiert: drei-
eckige Altire mit der Spitze nach unten; Altire mit flacher Oberfliche; (dreibeinige)
Kultstander; Stinder mit eingesetzter Vase; Stinder mit Sonnen- oder Baumsymbol.
In den meisten Fillen sind die Beschreibungen hilfreich, allerdings nicht immer voll-
stindig; verschiedentlich bleiben Symbole unerklirt und eine Umschrift der Namen
der Siegelbesitzer unterbleibt durchgingig. Interessant ist der Hinweis auf einen Sie-
gelstein aus Assur mit einer Altardarstellung, die auf die Aufnahme paléstinischer Tra-
ditionen schliessen lasst. Damit ist deutlich, dass palastinisch-assyrische Beeinflussung
nicht nur in einer Richtung — wie oft stillschweigend vorausgesetzt — erfolgte.

Der letzte hier zu besprechende Beitrag aus dem zweiten Hauptteil stammt aus der
Feder von Ephraim Stern und behandelt «Votive figurines from the Beersheba Area»
(321-327). Es geht dabei um 11 Terrakotta-Figurinen aus dem Negev-Museum in
Beersheba. Stern unterteilt sie in vier Gruppen: stehender Mann mit Bart; persischer
Reiter; Mutter mit Kind; Frauenkopfe. Figuren der ersten Gruppe werden von Stern
aufgrund der hauptsichlichen Verbreitung im Bereich der phonizisch-palistinischen
Kiste als Darstellungen Ba‘als gedeutet. Die lokale Verbreitung gibt wiederum den
Ausschlag dafiir, dass auch der zweiten Gruppe trotz des persischen Gewandes ein
phonizischer Ursprung zugeschrieben wird; die Figuren werden von Stern als Dar-
stellungen eines Kriegers oder Herrschers gedeutet. Eine phonizische Herkunft wird
ebenfalls bei den Vertretern der dritten Gruppe angenommen, wobei bei der Deu-
tung der Figuren die Alternative Fruchtbarkeitsgottin vs. Votivfiguren unfruchtbarer
Frauen zwecks Anrufung gottlicher Hilfe offen gelassen wird. Bei der vierten Gruppe
wird die Herkunft von einem phénizischen Tempel postuliert. Insgesamt erscheinen
die knappen Ausfilhrungen Sterns plausibel; allerdings erscheint im Blick auf die drei
letzten Gruppen die phonizische Zuschreibung als nicht zwingend.

Aus den Beitrigen des III. Hauptteils («Interpretationen») sei auf denjenigen von
Silvia Schroer, «Frauenkorper als architektonische Elemente — Zum Hintergrund
von Ps 144,12» (425-450) hingewiesen. In dem in der Artikeliiberschrift genannten
Vers werden die S6hne mit jungen Pflanzen, die T6chter mit «zugehauenen» bzw.
«geschnitzten» Ecken nach «Palastbauweise» oder «Tempelmodell» verglichen. Als
Bildspender werden hdufig die Karyatiden der griechischen Bauplastik angenommen,
wobei in diesem Fall den Frauen primir eine tragende Funktion zukommt. Aufgrund
der Rolle, die Frauendarstellungen in vorderorientalischen Tempelmodellen sowie
in Elfenbeinplaketten des Typs «Frau am Fenster» zukommt, schreibt Schroer den



86

Frauen eher anders gelagerte Funktionen zu: Schutz (wovor?); Wichteramt iiber den
gottlichen Segen; Ausdrucks des Stolzes von Frauen oder auf Frauen; Reprisentation
der Ehre des Volkes. Wihrend die Beobachtungen am hinzugezogenen Bildmaterial
interessant sind, bleibt die Frage, welche Schliisse daraus fiir die Interpretation von Ps
144,12 gezogen werden diirfen, offen. Aufgrund des unmittelbaren literarischen Kon-
textes scheinen die Stichworte «gottlicher Segen» und «Stolz auf Frauen» die Sache
am besten zu beschreiben, verbunden mit einer prizisierenden Deutung in Richtung
«Vermehrung / Fruchtbatkeit» und wohl auch «Schonheit.

Ganz unterschiedlicher Art sind die beiden im I'V. Abschnitt unter dem Titel «Ho-
rizonte» veroffentlichten Beitrige.

Adrian Schenker nimmt sich in seiner Studie «Das Paradox des israelitischen Mo-
notheismus in Dtn 4,15-20 — Israels Gott stiftet Religion und Kultbilder der Volker»
(511-528) wichtigen Fragen rund um den Themenkomplex «Monotheismus» an. Seine
These lautet, dass Dtn 4,15-20 die Existenz sichtbarer Gétter voraussetzt, gleichzeitig
aber «die gewaltige Differenz zwischen ihnen und JHWH hervorhebts (514). Auch
Dtn 4,7 und 4,34 werden in diesem Sinn gedeutet: Der Unterschied zwischen JHWH
und anderen Gottern ist nicht det zwischen Sein und Nichtsein, sondern zwischen
Nihe und Entfernung zu den jeweiligen Verchrern. Parallelen zu dieser Konzeption
sicht Schenker in den Abschnitten Dtn 29,25 und 32,8-9, die er ebenfalls im Sinne
der JHWH-gewollten Verteilung der Gotter auf die nicht-israelitischen Volker ver-
steht. JHWH ist nach all diesen Texten im doppelten Sinn transzendent: transzendent
gegeniber der Erde, und transzendent gegeniiber den Gottheiten, mit der Unsicht-
barkeit als Zeichen dieser zweiten Transzendenz. Der «Monotheismusy dieser Texte
besteht demnach nicht in der Einzigkeit des Seins JHWHs, sondern «n seiner Trans-
zendenz, die ihn tber die andern Gottheiten hinaus emporhebt» (520). Nach Schen-
kers Auffassung ist diese Sicht mit Deuterojesaja vereinbar, da es auch dort nicht um
die Bestreitung der Existenz anderer Gétter gehe, sondern nur thres Zukunftswissens.

Einzelne Fragen bediirfen wohl einer weiteren Klirung, z.B.: Warum ist es «not-
wendig» so, dass ein Gott in seinem Bild gegenwirtig und wirksam ist (512)? Wie
anfechtbar ist die Behauptung, dass es keine geschichtliche Zeit vor der Unterteilung
der Menschheit in Volker und der Erde in Lander gibt (518)? Ist die Polemik Deu-
terojesajas recht erfasst, wenn sie als am Wesenskern des Gotterbildes vorbeigehend
und nicht das Abbild selber, sondern bloss den materiellen Triger des Abbildes be-
treffend beschrieben wird (524)? Solche Fragen dndern aber nichts am grossen Wert
dieser Studie. Schenkers umsichtige und im besten Sinne des Wortes herausfordernde
Ausfithrungen stellen einen wichtigen Beitrag zur Diskussion um das Verstindnis des
biblischen Monotheismus dar.

Ganz anderen Zuschnitts ist der abschliessende Aufsatz «Der geschichtliche Wer-
degang Jerusalems als Ausdruck der wertikalen» Okumene — Plaidoyer [sic] fiir ein
versohntes Jerusalem» (529-558), verantwortet von Albert de Pury. Hauptziel dieses
Beitrages ist es, mit einem Blick in die wechselvolle Geschichte Jerusalems eine Lanze
fiir die sog. «vertikale Okumene» zu brechen. Der Artikel weist zahlreiche Probleme



87

auf. Bereits die Bemerkung, dass nach der Vertffentlichung von Keels «Orte und
Landschaften der Bibel» kaum mehr «ein Senfkorn zur geschichtlichen Betrachtung
Jerusalems» beigetragen werden kénne (530), beriihrt eher peinlich. Warum die Neu-
ankurbelung der «Spirale des Hasses» (531) mit dem 67-er Krieg in Verbindung ge-
bracht wird, ist nicht klar. Auch im Blick auf das alttestamentliche Jerusalem werden
Thesen vertreten, die angreifbar sind, so etwa, dass die Geburtsstunde des «eigentli-
chen» Jerusalems erst mit dem Untergang des Nordreichs erreicht sei (534), oder die
Auffassung des salomonischen Tempels als Schamasch-Heiligtum (535f.). Unter den
alttestamentlichen Dokumenten wird der priesterlichen Grundschrift ein deutlicher
Vorrang zugesprochen, verbunden mit (bzw. wohl basierend auf) der Annahme, dass
hier eine nicht-nationalistische Perspektive zum Ausdruck kommt, bei der die Funda-
mentalitidt des Tempels von seiner Virtualitit begleitet sei (540f.).

Die Betrachtung der weiteren Geschichte Jerusalems erweist sich dann durchs
Band als islamfreundlich und tendenziell christentums- und judentumskritisch. Der
muslimischen Eroberer hehre Absicht sei es nicht gewesen, einen jlidischen heiligen
Ort zu usurpieren, sondern im Gegenteil der Verachtung des Tempelberges und da-
mit einem Unrecht ein Ende zu setzen, in impliziter Solidaritit mit dem Judentum
(549-551). Die nach der Einschitzung de Purys tolerante Herrschaft der Muslime
wurde dann allerdings durch die Kreuzfahrer unterbrochen, deren «Massaker an den
Moslems und den Juden ... an Schrecklichem fast alles bis dahin in Jerusalem Etlebte»
Ubertroffen habe (551). Es scheint, dass der Verfasser weder Egon Flaig noch Hans
Jansen oder Tilman Nagel, um nur einige Kenner der islamischen Geschichte zu nen-
nen, zur Kenntnis genommen hat, was sich auch auf die folgenden Ausfiihrungen
auswirkt. Etwas paternalistisch wird «dem Judentum» von de Pury nahegelegt, dass
es die Inbesitznahme des Tempelberges durch Muslime «weder als eine Geste der
Verachtung noch als eine Profanierungy betrachten «darf und kann» (552), vielmehr
als «beste Garantie» dafur, «dass dieser ... Ort nicht nur in seinet Gesamtheit erhalten
bleibt, sondern auch seinem Wesen und seiner Berufung» nachkomm» (553), wird er
doch mit dem Islam von der «Idealreligion» verwaltet (553), der zudem das Pridikat
«das Judentum respektierend» zuzuschreiben ist (553). Dieses Pradikat wiederum wird
mit der kontrafaktischen Behauptung untermauert, dass es nur in der christlichen,
aber kaum in der islamischen Welt tiber Jahrhunderte zu Judenverfolgungen gekom-
men sei. Juden und Christen gleichermassen empfiehlt de Pury, die Position des Islams
auf dem Haram nicht nur zu folerieren, sondern zu walidieren. Diese Forderung lsst er
in einem neuen Segensspruch gipfeln, den er gerne in den Siddur aufgenommen sihe:
«Gesegnet seist Du, Herr unser Gott, Konig der Welt, der Du den Berg des Hauses
den Schnen Ismaels (traditionelle Bezeichnung der Moslems) und nicht den S6hnen
Edoms (traditionelle Bezeichnung der Christen) anvertraut hasth» (554).

Insgesamt wirkt der Artikel {iber weite Strecken eher als politisches Traktat denn
als wissenschaftlicher Aufsatz. Das dndert aber nichts an der beachtlichen Qualitit des
Sammelbandes insgesamt.

Markus Zebnder, Kristiansand



88

Detlev Dormeyer, Einfiihrung in die Theologie des Neuen Testaments.
Einfihrung Theologie, WBG, Darmstadt 2010.

159 S., ISBN 978-3-534-15190-5, € 14.90.

Dormeyers Eznfiibrung bezweckt, in die «explizite Rede von Gott» im Neuen Testament
(wozu auch Pneumatologie und Christologie gehéren) einzufthren, wobei Eschatologie
und Geschichte, Anthropologie, Ethik und Ekklesiologie in Grundvollziigen mit vorzu-
stellen sind (8. 9). Er sieht dabei das Novum der frithen christlichen Bewegung im folgen-
den Sachverhalt: «Der Mensch Jesus von Nazareth bringt die groBen Bereiche Mensch
und Welt in eine solch unmittelbate Nihe zu Gott, wie sie weder im Alten Testament noch
in der Antike fiir moglich gehalten wurdex» (S. 9) Nebst diesen programmatischen Aus-
sagen umfasst die Einleitung des Bandes (9-13) weiter Ubetlegungen zum alttestament-
lichen und christlichen Monotheismus ausgehend von den Konzepten der Einwohnung
und der Hypostase Gottes im Alten Testament und deren Weiterentwicklung im Neuen
sowie knappe Gedanken zu «Mundlichkeit, Schriftlichkeit und Kanon» und zur Frage, wie
Nicht-Glaubende einen Zugang zu den neutestamentlichen Schriften gewinnen kénnen:
«Ihre Theologien sind multifunktional. Sie sprechen sowohl die Gemeinde als auch die
AuBlenstehenden an.» (13)

Der weitere Inhalt des Bandes besteht aus einem Kapitel zu Synchronie und Dia-
chronie (14-19; Dormeyer stellt verschiedene Entwiirfe vor, bezieht selber aber nicht klar
Position), einem langen Kapitel zur «Theologie der paulinischen Briefe», die in chronologi-
scher Rethenfolge durchgearbeitet werden (20-60); es wird mit einer Reihe von Anfragen,
besonders zur Rolle des irdischen Jesus in der paulinischen Theologie, abgeschlossen (60).
Es folgen Kapitel zur Gattung «Evangelium» (61-62), zu Q (63-70), zum Markusevangeli-
um (71-98), zum Matthiusevangelium (99-114), zum lukanischen Doppelwerk (115-128)
und zu den johanneischen Schriften (ohne Johannesoffenbarung; 129-148); zum Schluss
wird mitgeteilt, dass die tibrigen Schriften des Neuen Testamentes, obwohl sie eigenstin-
dige theologische Einsichten vertreten, nicht berticksichtigt werden konnten (149-150)
— die relative Aufmerksambkeit, die die einzelnen von Dormeyer beriicksichtigten Schrif-
ten ansonsten erhalten, scheint auch mit seinen eigenen Forschungsschwerpunkten zu-
sammenzuhingen. Ein Literaturverzeichnis (151-157) und ein Verzeichnis der Bibelstellen
(158-159) schliessen den Band ab. Bei der Behandlung der verschiedenen Schriften geht
Dormeyer nach dem oben aufgelisteten Modell an die Arbeit und befragt jede Schrift
nach der Gotteslehre im weiteren Sinne und geht dabei auch auf weitere Themen ein —
je nach Schrift andere. Bei den Evangelien von Markus und Matthius kommt auch ihre
Wirkungsgeschichte knapp zur Sprache (98, bzw. 114). Zu den Schriften, die er behandelt,
gibt Dormeyer im grossen und ganzen knappe und zuverlissige Informationen, zudem ist
die Bibliographie am Ende des Buches ein gutes Hilfsmittel. Ein gewichtiges Manko ist
das Auslassen einer ganzen Reihe neutestamentlicher Schriften, besonders der spiteren
Schriftsteller, was die Brauchbarkeit des Buches, auf dem Umschlag als «Ideal zur Seminar-
ut ' Prufungsvorbe. eitung» angepriesen, beeintrichtigen diirfte.

Peter-Ben Smit, Amsterdam



89

Martin Kessler, «Dieses Buch von einem protestantischen Frauenzimmer».

Eine unbekannte Quelle von Lessings «Erziehung des Menschengeschlechts»? (Kleine
Schriften zur Aufklirung, hg, von der Lessing-Akademie Wolfenbiittel, Bd. 15).
Wallstein Verlag, Gottingen 2009.

112 8., ISBN 978-3-8353-0432-1, € 19.00 (D), € 19.60 (A), SFr. 32.90.

Die Ergtebung des Menschengeschlechts gilt als ein Schlusseltext der deutschen Aufklirung
und — neben dem Nathan — als Lessings theologisches und philosophisches Vermicht-
nis. Kessler untersucht die Beziehung dieses Textes zu den Lettres sur la Religion Essen-
tielle a lhomme, Distingnée de ce qui n'en est que ['Accessoire, die 1738 anonym erschienen
watren und Marie Huber (1695-1753) zugeschrieben werden. Dabei stellt er inhaltliche
Kongruenzen in «der Verbindung von Offenbarungsgeschehen, natiirlicher Entwick-
lungskonzeption und Erziehungsbegriffs (S. 12) fest und findet, was die literarische
Abhingigkeit angeht, immerhin starke Anhaltspunkte dafiir, dass Lessing den franzosi-
schen Text kannte. Im Zuge dieses von der Sache her etwas verwickelten Argumentati-
onsganges ergibt sich zwangsldufig eine umfassende quellen-, ideen- und rezeptionsge-
schichtliche Kontextualisierung, die eine Fille interessanter Details zutage fordert und
sich tiber die Basler Huber-Rezeption eines Karl Rudolf Hagenbach, Paul Wernle und
Ernst Staehelin bis ins 20. Jahrhundert erstreckt. Steht am Beginn der Rezeption der
Lettres in der deutschsprachigen protestantischen Theologie der Glentorfer Prediger
Johann Balthasar Liderwald (1722-1796) mit seiner 1754 in Wolfenbiittel erschienenen
ausfithriichen Untersuchung von der Bernfung und Seligkeit der Heyden, so haben sich in der Ge-
genwart etwa der Waliser Romanist Eric R. Briggs, Yves Krumenacker, Hillel Schwartz
oder die Genfer Kirchenhistorikerin Maria-Cristina Pitassi Hubers angenommen.
Doch noch so viele Einzelverbindungen rechtfertigen noch kein Buch, wenn die
grundlegende Perspektive fehlt. Die findet der Autor zu Rechtin der Verortung Lessings
und der deutschen Aufklirung zwischen spiritualistischer Tradition und Rationalismus.
Lessing war weder das eine noch das andere, weder Schwirmer noch Spiritualist, weder
reiner Rationalist noch gar Plagiator, sondern «einer der brillantesten und anregendsten
Schriftsteller der deutschen Sprache, der aus vielen Gedanken, die er gesammelt hatte,
Funken schlagen konnte und der viele Quellen, aus denen er geschopft hatte, zusam-
menfihren konnte» (S. 68) Den Weg der Quelle, die Kessler verfolgt hat, «miindet,
uber Lessing und die Deutung seines Gesamtwerkes hinaus, in jene grof3e These einer
geistes- und theologiegeschichtlichen Nihe von Spiritualismus und Rationalismus, die
Troeltsch in seinen Sozzallebren der christlichen Kirchen und Gruppen festhielts (ebd.), freilich
fiir den deutschen Sprachraum noch nicht hinreichend belegen zu kénnen meinte. In
Lessings Rezeption der Religion Essentielle findet Kessler nun «anhand eines zentraleren
Textes fiir die deutsche Aufklirung im Vorfeld des Frithidealismus» (ebd.) einen unge-
mein starken Beleg fiir Troeltschs These, die Gerhard Ebeling spiter im Hinblick auf
die historisch-kritische Methode weiterfuhren sollte: «Fur Lessings Umgang mit der
Religion Essentielle ist in der Tat bezeichnend, dal3 er aus einer spiritualistischen Quelle
und einem zunehmend rationalistischen Umfeld eine historisch-kritische Hermeneutik



90

entwickelte, der, wenn nicht seine Zeit, so doch seine Zukunft gehorte» (S. 69). Hier
liegt der eigentliche Erkenntnisgewinn des Biichleins, das sehr solide erarbeitet, aber
nicht leicht zu lesen ist. So gliedert der Autor seine SchlufSiiberlegungen (S. 59-69) sinnvoll
entsprechend drei konzentrischen Kreisen, die er jedoch unnétigerweise mit Conrad
Ferdinand Meyers bekanntem Gedicht Der romische Brunnen erliutert — diese Metapher
wird dann immer wieder hervorgeholt, ja gar mit Lessings Romreise in Verbindung ge-
bracht, bis man in der entsprechenden Anmerkung endlich bei Rilke landet. Oder: Wa-
rum ist es notg, bei der Erwahnung Hagenbachs hinzuzufiigen, dass er «auch die erste
Darstellung Herders im Rahmen einer theologiegeschichtlichen Ubetblicksvotlesung
lieferte» (S. 49)° Unter solch tbetbordenden Wissensschitzen leiden leider Stringenz
wie Lesequalitit. Man muss nicht alles sagen, was man auch noch weiss...

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Lugius Miiller, Grenzen der Medizin im Alter?
Sozialethische und individualethische Diskussion, TVZ, Zurich 2010.

456 S., ISBN 978-3-290-17553-5, SFr. 68.00.

Die Arbeit des Naturwissenschaftlers und Theologen Luzius Miiller bietet Argumen-
te fur einen sinnvollen, gerechten und finanzierbaren Umgang mit Medizin im Alter.
Der erste Teil behandelt die Begriffe Endlichkeit, Wiirde und Alter. Der Autor lehnt
moralische Ableitungen aus der physischen Endlichkeit des Menschen ab. Er erweitert
den normativen Wiirdebegriff mit einer relationellen Anthropologie, in der die Gott-
bezogenheit des Menschen zum Sinnbild wird seiner sozialen Bezogenheit, hin zum
Mitmenschen. Die Darstellung von naturwissenschaftlichen Erkenntnissen zum Alter
und von historischen Altersbildern untermauert die ethische Forderung, von normati-
ven Altersbildern abzurticken und differenzierter iber Alter zu denken.

Ein zweiter Teil wendet sich dem Begriff «Altersrationierung» zu. Fir die Situ-
ation in der Schweiz werden die Richtlinien der Schweizerischen Akademie der Me-
dizinischen Wissenschaften (SAMW) analysiert. Die Unschirfen in diesem Text und
anschliessend in den entsprechenden Regelwerken in englischer Sprache (Principles of
Biomedical Ethics von Beauchamp and Childress) erklirt der Autor mit der fehlenden
Differenzierung von Alter. Er erkennt in den Texten ein verstecktes moralisches Urteil,
das Alter und Tod intuitiv verbindet. Beim Tod alter Menschen fithlten sich Menschen
spontan betroffen und reagierten sie intuitiv etwa gemiss Orientierungen wie «lebens-
satt oder «so alt wie Abrahamy. Fur den ethischen Diskuts sei es notwenig, moralische
intuitive Urteile rational zu erschliessen.

Altersrationierung wird in den Vereinigten Staaten bereits linger diskutiert. Die
Einfihrung einer bis jetzt nicht existierenden obligatorischen Krankenversicherung
soll zum Preis einer Rationierung medizinischer Leistungen im Alter eingefiihrt wer-
den. Die ausfiihrliche Erorterung der einflussreich gewordenen Vorschlige von Daniel
Callahan, «Setting Limits: Medical Goals in an Aging Society» und Norman Daniels



91

«Am I My Parents’ Keeper?» bilden den dritten Teil der Arbeit. Callahan vertritt eine
Rationierung zum Wohl des alten Menschen, weil der Tod im Alter als tolerierbar zu
gelten habe. Luzius Miller beschreibt die Differenzen zu gangiger medizinischer Pra-
xis und weist nach, dass ein universaler Konsens tiber Alter und erfiilltes Leben nicht
moglich ist. Das Konzept von Norman Daniels trachtet fiir alle Altersstufen nach
Gerechtigkeit und Fairness im Gesundheitswesen. Bei Verteilungsfragen ist in jeder
Phase des Lebens eine kluge Lebensplanung hinsichtlich medizinischer Ressourcen
gefragt. Pro Lebensspanne miisse es einen fixen Pro-Kopf-Gesundheitskredit geben.
Daniels verlangt eine allgemeine Grundversicherung und den Ausbau von Versiche-
rungen fur Langzeitpflege. In der Diskussion dieses Konzepts weist Luzius Miller
auf das Abweichen vom gingigen Solidarititsprinzip hin. Begriffe wie Tradition oder
Pietiat haben keinen Platz. Er beschreibt die 6ffentliche Debatte im Anschluss an die
beiden englischsprachigen Konzepte und das Auftauchen neuer Argumente wie Kos-
ten-Wirksamkeitsanalysen, Genderaspekte und Fragen der politischen Umsetzbarkeit.

Aus dem bisher Erarbeiteten zieht der Verfasser den Schluss, dass es Rationalisie-
rungskonzepten an ethischer Kontrolle mangelt und die politische Umsetzung unklar
ist.

Der letzte Teil entwickelt die individualethische Perspektive. Die Rolle von Thera-
piebegrenzung und des Gespriches zwischen Arzt und Patient (Informed Consent),
auch mit nicht kompetenten und dementen Patienten, wird untersucht. Luzius Miiller
betont im Rickgriff auf den von ihm eingangs entwickelten Wiirdebegriff, dass die
Befahigung des Patienten zur Partizipation ins Zentrum medizinischer Entscheidun-
gen geruckt gehort. Er skizziert die positiven Folgen dieser Orientierungshilfe fiir Me-
dizin und Gesundheitspolitik und mahnt, zwischen Patientenwohl und Heilwerden zu
unterscheiden.

Fir den medizinischen und gesundheitspolitischen Diskurs ist diese Arbeit in
mehrfacher Hinsicht weiterfiihrend. Ich nenne vier Gesichtspunkte: 1. Die Untersu-
chung verdeutlicht, dass die normative Aussage, dem menschlichen Sein sei Wiirde in-
hirent, nicht gentigt fiir einen Diskurs, in dem Alter als ein sozio-kulturelles Phinomen
verstanden wird. Der Autor tberzeugt damit, dass er Wiirde als das Bezogensein auf
Gott und Mensch versteht. Zum Kriterium fiir medizinische Entscheidungen wird die
Befihigung zur Partizipation an Kommunikation und Kooperation. Das eroffnet einen
Weg, auf dem altersspezifische Momente und individuelle Lebensentwiirfe bertick-
sichtigt werden kénnen. — 2. Luzius Miiller vermittelt ein differenziertes Altersbild. Er
unterscheidet zwischen biologischem und chronologischem Alter und ist sich der Un-
abgeschlossenheit naturwissenschaftlicher Erkenntnisse zum Alter bewusst. Es wird
klar, warum eine Rationierung medizinischer Massnahmen, die nur das chronologische
Alter oder moralische Intuitionen der Nihe von Tod und Alter berticksichtigt, zutiefst
unmenschlich und ungerecht ist. — 3. Die durchdachten Argumente machen begreif-
lich, warum die Universalisierung eines auf gesellschaftlichem Konsens beruhenden
Altersbildes gefahrlich ist. Solche Bilder enthalten moralische Urteile, die die Autono-
mie der Einzelnen unter Druck setzt. Uberzeugend wird gezeigt, dass das Verlassen der



92

individuellen Ebene zu unmenschlichen medizinischen und ungerechten gesundheits-
politischen Entscheidungen fihrt. Der Sinn lebensvetlingernder Massnahmen kann
nicht anders als individuell verhandelt werden. — 4. Die Kenntnisnahme englischspra-
chiger Texte und deren Diskussion stellt die Arbeit in einen weiten sozio-kulturellen
Raum. Angesichts globaler Vernetzungen im Gesundheitswesen brauchen medizin-
ethische Diskussionen diesen Blick tiber Grenzen. Das hilft, Irrwege im 6ffentlichen
Diskurs zu diesem emotionsgeladenen Thema rascher zu erkennen.

Die Auseinandersetzung mit dieser sorgfiltig erarbeiteten Studie kann die mit Fach-
wortern gesattigte Sprache und die Materialfiille erschweren. Doch das Thema «Alters-
rationierungy ist fiir die zukiinftige Gesundheitspolitik zu wichtig, als dass an der Stim-
me des Ethikers vorbeigegangen werden darf. Luzius Miller beteiligt sich niichtern
und kompetent an der Diskussion um die Verbesserung und Weiterentwicklung von
gesundheitsokonomischen Massnahmen. Er wirdigt die Leistungen der Medizin und
der Gesundheitspolitik, tiberschitzt sie jedoch nicht. Die Arbeit schliesst deshalb mit
dem Wunsch, alten und jungen Menschen moge in Krankheit und Lebensmidigkeit
ein Geist der Hoffnung auf ein Heil zuteil werden, das von Gott her kommt.

Christa Gébler-Kaindl, Riehen

Adrian Loretan, Religionen im Kontext der Menschenrechte.
Religionsrechtliche Studien, Teil 1, Edition NZN bei TVZ, Zirich 2010.

300 S., ISBN 978-3-290-20028-2, SFr. 44.00.

Nach der Reformation des 16. Jahrhunderts fiihrte der konfessionelle Pluralismus
in zahlreichen Lindern Furopas zu Konflikten innerhalb der eingesessenen Bevol-
kerung. Diese Konflikte konnten nach den Religionskriegen durch die Differenzie-
rung zwischen der Wahrheitsordnung der Kirchen und der Friedensordnung des
Staates gelost werden. Der heutige religiose Pluralismus fithrte zu Konflikten zwi-
schen der eingesessenen Bevolkerung und zugewanderten Bevolkerungsgruppen.
Sollten diese Konflikte nicht durch eine weitere Differenzierung gelost werden kon-
nen, durch eine Differenzierung zwischen einer staatlichen Rechtsgrundlage, die alle
Religionsgemeinschaften und Weltanschauungen anerkennen kénnen, und ihrer Be-
grindung? In den demokratischen Lindern ist diese Rechtsgrundlage mit den in den
Verfassungen gewihtleisteten Grundrechten gegeben.

Wie konnen nun die Grundrechte in den Religionsgemeinschaften selber und im
Zusammenhang von Staat und Religionsgemeinschaften verstanden werden? Mit die-
ser Frage beschiftigte sich Adrian Loretan, Professor fiir Kirchenrecht und Staatskir-
chenrecht an der Universitit Luzern, im letzten Jahrzehnt in zahlreichen Beitrigen. In
systematischer Ordnung legt er sie nun gesammelt als «Religionsrechtliche Studien»
vor. Sie setzen mit rechtsphilosophischen Uberlegungen zum Gerechtigkeitsbegriff
ein und fihren dann zur «Allgemeinen Erklirung der Menschentechte» und zur Erkli-
rung tber die Religionsfreiheit des Zweiten Vatikanischen Konzils. Eine Besonderheit



93

des Religionsrechts gegentiber dem Staatskirchenrecht ist namlich, dass es sich «an der
Religionstreiheit als leitendem Bezugspunkt jeglichen auf Religion bezogenen Rechts»
(RGG?) orientiert. Mehrere Beitrdge befassen sich sodann mit dem Verhaltnis von
Rechtsstaat und Religionen. Hier geht es um die 6ffentlichrechtliche Anerkennung
weiterer Religionsgemeinschaften im Allgemeinen und im schweizerischen Kontext
im Besonderen, aber auch um Grenzen der korporativen Religionsfreiheit, das heisst
um die Frage, ob Minderheiten in einer Gruppe gegeniiber der Mehrheit ihrer Gruppe
die gleichen Rechte zuzugestehen seien wie der Minderheit als Ganzes gegeniiber der
Mehrheitsgesellschaft. Der anschliessende Themenkreis ist fiir die akademische Theo-
logie von unmittelbarer Bedeutung, weil es zum einen um die Theologischen Fakultit
an der staatlichen Universitit und zum andern um den schulischen Religionsunter-
richt geht; eine katholische Besonderheit ist hier das Spannungsfeld zwischen Wissen-
schaftsfreiheit und korporativer Religionsfreiheit. Zwei weitere Beitrige befassen sich
mit dem Grundrecht der Gleichstellung der Geschlechter; dabei geht es religionsrecht-
lich um Impulse des staatlichen Gleichstellungsrechts fiir die Kirchen und kanonistisch
einerseits de lege lata um die Moglichkeiten, dass Frauen in der rémisch-katholischen
Kirche Leitungsverantwortung und kirchliche Amter iibernehmen, und anderseits de
lege ferenda um Perspektiven fir die Zukunft. Beschlossen wird der Reigen der Beitri-
ge mit Uberlegungen zum Grundrechtsbedarf der Religionen im Allgemeinen und der
grossen Kirchen im Besonderen.

Die Fragestellungen, die Adrian Loretan aufgegriffen hat, dringten sich meist aus
aktuellem Anlass auf. Das hat den Vorteil, dass die Konsequenzen aus den theoreti-
schen Uberlegungen meist konkret vorstellbar sind; das hat aber den Nachteil, dass die
religionsrechtliche Theorie nicht zusammenhingend, gleichsam monographisch, dar-
geboten werden konnte und Wiederholungen nicht zu vermeiden watren (ein Sachre-
gister wire in dieser Hinsicht ein hilfreicher Ersatz gewesen). Mehr theoretische Breite
ist vom Folgeband zu erwarten, in dem unter dem Titel «Religionsfreiheit im Kontext
der Grundrechte» die Religionsfreiheitsdiskussion mit der Grundrechtsdiskussion ver-
netzt werden soll. Von Adrian Loretan herausgegeben, werden mehrere in der juristi-
schen Forschung und Praxis Tatige dazu beitragen. Es ist denn auch ein Kennzeichen
religionsrechtlicher Forschung, dass sie wie kaum eine andere Disziplin an der Theolo-
gischen Fakultit auf das interdisziplinire Gesprich angewiesen ist und es auch pflegt.
Mit seinen religionsrechtlichen Arbeiten hat Adrian Loretan fiir sein Fach Neuland
betreten. Bezeichnenderweise fehlt das Artikelstichwort «Religionsrecht in der Theo-
logischen Realenzyklopadie (TRE) wie im Lexikon fiir Theologie und Kirche (LThK),
wo es zwischen den Artikelstichworten «Religionspsychologie» und «Religionssoziolo-

gie» hitte vorkommen kénnen.
Rolf Weibel, Stans



94

Adrian Loretan (Hg.), Religionsfreiheit im Kontext der Grundrechte.
Religionsrechtliche Studien, Teil 2, Edition NZN bei TVZ, Zirich 2011.

448 S., ISBN 978-3-290-20066-4, SFr. 72.00.

Wie kénnen unterschiedliche Religionen und Weltanschauungen und also kontrire und
kontradiktorische Wahrheitsanspriiche in einem freiheitlich-demokratischen Rechtsstaat
friedlich zusammenleben? Diese Frage ist fiir das Zusammenleben der Menschen in der
religis vielfiltig gewordenen Schweiz von unmittelbar praktischer Bedeutung; auf aka-
demischer Ebene beschiftigt sich mit ihr schon seit langem Adrian Loretan, Professor
fiir Kirchenrecht und Staatskirchenrecht an der Universitit Luzern. Im vor einem Jahr
erschienenen ersten Teil seiner religionsrechtlichen Studien kreisen seine Uberlegungen
um die Rechtsgrundlage des Staates, welche die Religionen und Weltanschauungen zum
einen anerkennen konnen und welche ihnen zum andern Grundrechte gewihrleistet, na-
mentlich die Religionsfreiheit.

Nun kann die Religionsfreiheit erfahrungsgemass aber mit anderen Rechtsnormen in
Konkurrenz und sogar in Konflikt geraten, sie ist also ihrerseits im Kontext der Grund-
rechte zu verstehen und zu beanspruchen. Diesem Themenkreis ist der zweite Band der
religionsrechtlichen Studien gewidmet, der neben eigenen Beitrigen des Herausgebers na-
mentlich juristische und kanonistische Beitrige von Fachleuten aus Europa und den USA
enthilt. Juristisch entfaltet Felix Hafner die Leitidee, dass Religionsfreiheit im Rahmen
aller Menschentrechte steht, dass ihr also kein Vorrang vor anderen Menschenrechten zu-
kommt. Dieser Gedanke hat Folgen fiir die Grundrechtsausibung sowohl der Individuen
als auch der Religionsgemeinschaften. So kann zum Beispiel der gemischtgeschlechtliche
Schwimmunterricht in der Schule in das Dilemma zwischen zwei Verfassungsprinzipien
fuhren, namlich einerseits der Religionsfreiheit und anderseits der Geschlechtergleich-
stellung unter zusitzlicher Berticksichtigung des staatlichen Integrationsauftrags. Dass in
einer Demokratie sowohl die Garantie der Religionsfreiheit als auch deren Begrenzung
eine Notwendigkeit darstellen, erortert anschliessend aus politikwissenschaftlicher Sicht
Dorothée de Neve.

Der Band thematisiert die Religionsfreiheit aber nicht nur im staatlichen, sondern
auch im kirchlichen Recht. Hier geht es um den schwierigen Rechtsschutz innerhalb ei-
ner Religionsgemeinschaft, um die Einklagbarkeit von Grundrechten sowie die Freiheit,
die das kanonische Recht dem Laien «in Angelegenheiten des irdischen Gemeinwesens»
verbiirgt. Einen besonderen Aktualititsbezug haben die Beitrige zu den Rechten von
Opfern und Titern von sexuellen Ubergriffen durch Kleriker gemiss dem Strafrecht
der romisch-katholischen Kirche sowie zum Kirchenaustritt, wenn sich staatliches und
kanonisches Recht tiberschneiden.

Eingerahmt werden diese beiden Teile von Beitrigen einerseits zu den historischen
und philosophischen Grundlagen der Grundrechte und anderseits zu Moglichkeiten und
Bedingungen einer Kooperation von Staat und Religionsgemeinschaften. An einer Ko-
operation bestehe angesichts der gesellschaftlichen Bedeutung von Religion auch am An-
fang des 21. Jahrhunderts ein 6ffentliches Interesse, ist die Verfassungsrechterin Judith



95

Wyttenbach Uberzeugt. Erfolgen miisse sie aber im Kontext der Grundrechte, weil der
Staat bei der Wahrnehmung staatlicher Aufgaben an die Verwirklichung der Grundrechte
gebunden ist. Dabei verpflichten die Grundrechte die staatlichen Organe nicht nur dazu,
diese bei ihrem eigenen Handeln zu achten, sondern die Menschen tiberhaupt vor Ein-
griffen in grundrechtlich gesicherte Positionen zu schiitzen. Das gilt auch hinsichtlich der
Religionsgemeinschaften, so dass es zwischen dem Selbstbestimmungsrecht der Religi-
onsgemeinschaften und der individuellen Religionsfreiheit und anderen Grundrechten
der einzelnen Gliubigen zu Konflikten kommen kann. Dabei hat der Staat nicht die Glau-
bensinhalte zu beurteilen, sondern nur das Verhalten und Handeln der Religionsgemein-
schaft nach aussen bzw. gegeniiber den Glaubensangehérigen und Dritten.

So konnen die Religionsgemeinschaften den demokratischen Rechtsstaat herausfor-
dern, sie knnen thn und die Werte, die er voraussetzt, aber auch unterstiitzen. Daraus
leitet Adrian Loretan einen religionspolitischen Auftrag des Staates ab. Fir die Kirchen
und Religionsgemeinschaften bedeutet das: Sie haben sich auf den demokratischen
Rechtsstaat einzulassen, das heisst: Ihre Theologie muss mit dem liberalen Rechtsstaat
bzw. den Rechtswissenschaften ins Gesprich gebracht werden, im Horizont einer globa-
lisierten Gesellschaft weltweit. Weil es unterschiedliche Modelle des Ortes der Religion
im Staat gibt, wie Adrian Loretan beim Vergleich zwischen dem sikularisierten Europa
und den nicht-sikularisierten USA herausstellt, muss dieser Dialog von Land zu Land an-
ders erfolgen. Diesen unterschiedlichen Verhiltnisbestimmungen von Staat und Religion
gemeinsam ist indes das Ziel, die religiose Vielfalt in einer Friedensordnung zusammen-
halten zu kénnen.

Rolf Weibel, Stans

Volker Kiister, Einfuhrung in die Interkulturelle Theologie.
Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen 2011.

304 S., ISBN 978-3-8252-3465-2, € 22.90, SFr. 32.90.

Der Autor dieses lang erwarteten Buches, Professor fiir cross-kulturelle Theologie in
den Niederlanden, diagnostiziert eine zunehmende Provinzialitit der traditionellen westl.
Theologie in «6kumenisch dirftiger Zeit» (10) — trotz Globalisierung und der einst globa-
len Vorreiterrolle ebendieser Theologie. Demgegeniiber will V. eine systematische Ein-
fihrung in eine als interkulturell verstandene Theologie vorlegen, die von den «Réindern»
(123) aus und im Respekt vor dem Fremden entwickelt wird. Im Hintergrund steht der
«Geist der Freiheit» (13), den V. aus seiner eigenen Herkunft sowohl im Erbe libera-
ler europiischer Theologie, als auch in Emanzipationsbewegungen der Dritten Welt am
Werk sieht. Damit will V1. einer eurozentrischen Selbstreferentialitit ebenso wie konser-
vativ-evangelikaler Theologie begegnen.

In einem ersten, theoretischen Teil (27-129) werden Begriffe und Methoden der Mis-
sionstheologie, einer kontextuellen und schliesslich interkulturellen Theologie (iT) einge-
fuhrt. Der zweite Teil (131-207) umreisst exemplarisch das Feld der interreligdsen, inter-
kulturellen und interkonfessionellen Dimensionen einer iT. Schliesslich nimmt der dritte



96

Teil (209-283) die vorhin beschriebenen Herausforderungen auf und bezieht sie «im glo-
kalen systematisch-theologischen Diskurs» (185) auf die klassischen Topoi christlicher
Dogmatik — Christologie, Gotteslehre, Pneumatologie, Ekklesiologie, Anthropologie und
Eschatologie.

IT ist fur Vf. eine hermeneutische Theologie, die den christlichen Glauben und Got-
tes Heilshandeln in ihrem kontextuellen Sichtbarkeit zu verstehen sucht. Diese geht durch
den «epistemologischen Bruch» (55ff)) der Befreiungs- wie der Inkulturationstheologien
hindurch, die die Theologie auf den Einbezug der Praxis und des Kontextes verpflichten.
Theologie wird in einem dialogischen hermeneutischen Zirkel (62) entfaltet, aus dem
anstelle eines fixierten Dogmas ein «loses Gewebe» «generativer Themen» (Paulo Freire)
aus Kontext und biblischem Text entsteht. Solche Theologie wird durch kenotische Ver-
wundbarkeit und perichoretische Relationalitit ebenso wie durch Nachbarschaftlichkeit
und Gastfreundschaft gezeichnet. Es geht nach V. um eine dialogische iT des «Dritten
Raumes» (Homi Bhabha), in dem Kulturbegegnung stattfindet. Kulturelle Identititen
sind identifizierbar, zugleich aber geprigt von Ambiguitit, Fluiditit und Hybriditit (62
u.6.). Was unter diesen in Mode gekommenen Worten genau zu verstehen ist, bleibt in
diesem Buch freilich nur angedeutet, ebenso wie die gewiss willkommene, aber in ihrem
Inhalt und ihrer Entstehung vage «wechselseitige Bereicherung» (205 u.6.). Dies zeigt,
dass die Zuordnung von Kontextualitit und Universalitit sowie die Klirung der Bedin-
gungen i. Verstehens und i. Verstindigung noch weiterer systematischer Durchdringung
und beispielhafter Uberpriifung harrt. Jedenfalls scheint mir bemerkenswert, dass Ergeb-
nisse des Dialogs innerhalb der Christenheit als «weltweiter Erzihl- und Interpretations-
gemeinschaft» (62) in einer «kleinen interkulturellen Glaubenslehre» auf die klassischen
Topoi christlicher Dogmatik zurtickbezogen werden, woraus sich ein stark systematischer
Zug der hier entworfenen iT ergibt. Dies ist zu begriissen in einer Zeit, wo jedenfalls im
deutschsprachigen Kontext (in den Niederlanden und den USA sieht dies anders aus) iT
und syst. Theol. in «Exotik» und «eigentliche Theologie» auseinanderzufallen scheinen —
wobei doch gerade die letztere auf der intensiven Suche nach einer neuen Selbstdeutung
im Kontext der (Post-)Moderne ist und dabei auf das 19. Jahrhundert zuriickgreift. Doch
dieses ist eben nicht nur das Jahrhundert der liberalen Theologie, sondern auch gepragt
durch die zunehmend weltweit sich ereignende und als solche bewusste Geschichte.

Das materialreiche Buch scheint mir als «Einfihrung» anspruchsvoll, weil die darin
verarbeiteten Materialien im deutschsprachigen Raum (leider!) kaum bekannt sind. Vom
Genus her kommt es einer kompendienhaften Grundlegung einer systematischen iT nahe.
Am besten kann das Buch, das durch anschauliche Graphiken, eine Basis-Literaturliste
und einen Index seine Verankerung in Vorlesungen verrat, im Zusammenhang mit einer
ebensolchen Verwendung finden, wofiir es nachdriicklich empfohlen sei. Gelegentliche
Tippfehler und kleine sachliche Unstimmigkeiten (die Weltmissionskonferenz 1996 z.B.
fand in Salvador da Bahia statt, nicht in Sao [sic] Paulo, 45, 47f.), kdnnen und sollten fiir
eine kinftige zweite Auflage korrigiert werden.

Rudolf von Sinner, Sio Leopoldo



	Rezensionen

