
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Thomas Römer, Dieu obscur.
Cruauté, sexe et violence dans l'Ancien Testament.

Nouvelle édition augmentée, Labor et Fides, Genève 2009.

148 S., ISBN 978-2-8309-1367-5, SFr. 28.00.

Der Lausanner Ordinarius für Altes Testament, gleichzeitig Professor am Collège de

France, wendet sich an ein weites Publikum, um verbreitete Vorwürfe gegen das Alte
Testament zu entkräften. Dabei orientiert er sich an geläufigen Reizworten und widmet

folgenden Fragen je ein Kapitel: Ist Gott männlich? Ist er grausam? Despot und

Krieger? Ein Moralisierer über den sündigen Menschen? Ein gewalttätiger Rächer?

Ist Gott unverstehbar? Römer antwortet gut verständlich, indem er auf den sozio-

kulturellen und religionsgeschichtlichen Hintergrund der jeweiligen alttestamentlichen

Aussage hinweist. Zudem relativiert er viele Aussagen durch inhaltlich andersartige.
Als Anwalt der inkriminierten Texte argumentiert er also historisch und verzichtet auf

theologisch-dogmatische Überlegungen. Dass eine solche Apologie des Alten Testaments

einem Bedürfnis entspricht und darum dankbar aufgenommen wird, zeigt dieses

Buch, das von Auflage zu Auflage an Umfang zunimmt (1996: 118 S. / 1998: 136 S. /
2009: 148 S.).

Bei jedem apologetischen Projekt stellt sich allerdings die Rückfrage nach der
gemeinsamen Ideologie, welche sowohl den Anklägern wie auch dem Verteidiger
zugrunde liegt. Im vorliegenden Fall ist es ein liberaler Humanismus. Dessen
selbstverständliche Wertvorstellungen werden von Römer nicht hinterfragt. Jahwe ist deshalb

mindestens so pazifistisch wie (bloss unter besondern historischen Umständen) kriegerisch.

Weder eine einseitig patriarchale noch eine feministische Interpretation ist richtig;

denn wir sollen uns hüten, Gott in unsere menschlichen Bilder einzuschliessen. Wo
kann uns ein so liberaler Gott noch irritieren oder gar erschüttern? Der Gott «qui vient

pour surprendre.» tut solches offenbar nur dann, wenn es der Forderung einer heutigen
intellektuellen Mehrheit entspricht: Er überrascht den gewalttätigen Elia von I Kön 18

mit einem sanften Wehen (I Kön 19), und er überraschtJona und lehrt ihn, dass Gottes

letzter Wille die Rettung der gesamten Menschheit ist.

Zum Schluss legt Römer ein leidenschaftliches Plädoyer für die Autonomie des

Alten Testaments ab, das nicht vom Neuen Testament her gelesen werden soll. Innerhalb
der aufgezeigten Grenzen kann das flüssig geschriebene Buch vielen, die über das Alte
Testament irritiert und für eine historische Betrachtungsweise bereit sind, Einblicke in
die Sicht heutiger Forschung vermitteln.

Edgar Kellenberger, Oberwil



Les conceptions de Maïmonide à l'égard de l'Islam 81

Ulrich Dahnen / Johannes Schnocks (Hg.), Juda und Jerusalem in der Seleukidenzeit.
Herrschaft - Widerstand — Identität. Festschrift für Heinz-Josef Fabry (Bonner Biblische

Beiträge 159), Bonn University Press / V & R Unipress, Göttingen 2009.

415 S., ISBN 978-3-89971-692-4, 53.90.

Der anlässlich des 65. Geburtstages des an der katholisch-theologischen Fakultät Bonn
lehrenden Alttestamentlers Heinz-Josef Fabry herausgegebene Sammelband bietet,

entsprechend den wichtigsten Forschungsfeldern des Jubilars und einer jüngst von
ihm geäusserten These, derzufolge die endgültige Etablierung der seleukidischen
Herrschaft in Syrien-Palästina an der Wende vom 3. zum 2. Jahrhundert v. Chr. eine
«entscheidende Weichenstellung für die politische, gesellschaftliche und religiöse Entwicklung

des Judentums» darstelle (S. 9), einen bunten Strauss lesenswerter Beiträge 1) zur
sozial- und literaturgeschichtlichen Pluralität im antiken Judentum in der Zeit zwischen
Antiochus III. und Pompejus, 2) zur Entstehung, zum Profil und zur frühen Rezeption
der Septuaginta sowie 3) zu Qumran, das unter der plakativen Uberschrift «eine antise-
leukidische Emigration» erscheint. Insgesamt spiegeln die einzelnen Aufsätze, seien sie

exegetisch, archäologisch, literaturgeschichtlich, theologisch oder rezeptionsgeschichtlich

ausgerichtet, die Bedeutung der (spät)hellenistischen und frührömischen Zeit für
die Ausprägung jüdischer Gruppenidentitäten in der Antike. Dabei zeigt sich, dass

eine Rekonstruktion der Kultur- und Religionsgeschichte des antiken Judentums nur in
einem Zusammenspiel von Septuagintaforschung, Qumranstudien, historisch-kritisch
betriebener Exegese alttestamentlicher Texte, archäologischen Untersuchungen und

sozialgeschichtlichen Erwägungen möglich ist. Eingeleitet mit einem Foto des Jubilars,
einer Würdigung seines bisherigen wissenschaftlichen Werks und einer tabula gratula-
toria, enthält der für die Bibelwissenschaften, Judaistik und Alte Geschichte nützliche
Band folgende Beiträge:

Udo Rüterswörden, Die sogenannte Kanonformel in Dtn 13,1 (S. 19-29); Siegfried
Kreuzer, Vom Garizim zum Ebal. Erwägungen zur Geschichte und Textgeschichte
sowie zu einem neuen Qumran-Text (S. 31-42); Ulrich Berges, Heiligung des Krieges
und Heiligung der Krieger. Zur Sakralisierung des Krieges in der Prophétie Israels (S.

43-57); Michael Konkel, Das Ezechielbuch zwischen Hasmonäern und Zadokiden (S.

59-78); Frank-Lothar Hossfeld / Erich Zenger, Überlegungen zur Davidisierung des

Psalters (S. 79-90); Ludger Schwienhorst-Schönberger, Kohelet - ein Schulbuch? (S.

91-104); Barbara Schlenke, Verantwortung angesichts des Endes. Das Gebet des Daniel

in Dan 9,4-20 (S. 105-123); Dieter Böhler SJ, Literarischer Machtkampf. Drei Ausgaben

des Esrabuches im Streit um das wahre Israel und die Legitimation von Herrschaft
(S. 125-145); Johannes Schnocks, «Gott, es kamen Völker in dein Erbe». Ps 79 und
seine Rezeption in 1 Makk (S. 147-160); Christian Frevel, Moloch und Mischehen. Zu
einigen Aspekten der Rezeption von Gen 34 in Jub 30 (S. 161-187); Martin Karrer,
Septuaginta und Philosophie (S. 191-212); Henryk Jösef Muszynski, Gedenken und
Gedächtnis in den Makkabäer-Büchern (S. 213-225); Irmtraud Fischer / Bernd

Obermayer, Die Kriegstheologie des Juditbuches als Kondensat alttestamentlicher Sicht-



82

weisen des Krieges (S. 227-242); Ariane Cordes, Textbezüge des griechischen Psalters

zum Pentateuch (S. 243-258); Egbert Ballhorn, Weisheit, die zur Tora führt. Die Israel-
Mahnrede im Buch Baruch (Bar 3,9-4,4) (S. 259-280); Johann Maier, «Der HERR ist

Kriegsmann» - «Kyrios schlägt Schlachten». Zu Textvorlage und Textverständnis von
LXX Ex 15,3 und Jes 42,13 (S. 281-295); Wolfgang Kraus, Die Aufnahme von Am
9,11£. LXX in Apg 15,15f. Ein Beitrag zur Wirkungsgeschichte eines Textes aus
hellenistischer Zeit (S. 297-322); Emanuel Tov, Some Reflections on Consistency in the

Activity of Scribes and Translators (S. 325-337); Karin Finsterbusch, Identität in der

Differenz, Anmerkungen zur Textüberlieferung der Deuteronomium-Handschriften

vom Toten Meer (S. 339-362); Armin Lange, Zwischen Paratext und Kommentar (S.

363-380); Simone Paganini, Die Tempelrolle und der Versuch einer näheren Bestimmung

einiger Merkmale der Qumran-Gemeinde (S. 381-396); Francesco Zanella, Uber
das Lexem nrDÖ und seine Bedeutung in den Qumrantexten (S. 397-415).

Markus Witte, Berlin

Susanne Dickel, Silvia Schroer, René Schürte, Christoph Uehlinger (Hg.),

Bilder als Quellen - Images as Sources
OBO Sonderband

Academic Press Fribourg, Fribourg / Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 2007.

xlvi + 560 S., ISBN 978-3-7278-1613-0 (Academic Press Fribourg), SFr. 159.00.

ISBN 978-3-525-53032-0 (Vandenhoeck & Ruprecht), 119.00.

Die Othmar Keel zu seinem 70. Geburtstag gewidmete umfangreiche Sammlung von
26 Einzelstudien enthält im Vorspann einen Dank von Freundinnen und Schülerinnen

an Othmar Keel sowie eine Keel-Bibliographie.
Die Sammlung der Aufsätze gliedert sich in vier Teile unter den Überschriften

«Objekte», «Analysen», «Interpretationen» und «Horizonte». Die überwiegende Mehrzahl

der Autoren befasst sich mit Beiträgen bildlicher Darstellungen der Antike zum
Verständnis biblischer Texte. Nachfolgend sei auf einige der Aufsätze näher
hingewiesen:

Die Reihe der Studien wird eröffnet von Ursula Seidls «Weiterleben eines Kopfes:
Vom Beter zum Schutzgeist» (1-7). Thema ist eine Calcit-Statuette, deren Geschick

von Seidl folgendermassen rekonstruiert wird: Die Figur wurde im 26. Jh. v.Chr. in
einem Tempel am mittleren Euphrat gestiftet, wo sie bis zur Zerstörung des Tempels
für ihren Stifter beten sollte. Die akkadischen Eroberer köpften die im Tempel
versammelten Beterfiguren und nahmen einige der Köpfe, darunter den in der Studie

besprochenen, als Trophäen mit. Der Kopf wurde senkrecht durchbohrt, einerseits,

um ihn zur Schau stellen zu können, andererseits wohl auch, um die Kraft der durch
die Figur repräsentierten Person magisch zu brechen. Diese Trophäe wurde Jahrhunderte

später gefunden, durch Anbringung eines Gipsüberzuges magisch gereinigt und
als schützender Talisman an der Kleidung getragen.



83

Seidls Rekonstruktion ist plausibel und eröffnet interessante Einblicke in die
altorientalische Vorstellungswelt; der abschliessende Wunsch, dass das Köpfchen in Fri-
bourg seine endgültige Ruhe finden und seinen Schutz über Othmar Keel ausbreiten

solle, wirkt im Stil allerdings nicht ganz passend.
Stefan Müngers «Amulets in context: Catalogue of scarabs, scaraboids and stamp-

seals from Tel Kinrot / Tell el-Orëme (Israel)» (81-99) bietet eine Übersicht über die

Stempelsiegelamulette, die bisher in Tel Kinrot in früheisenzeitlichen Strata gefunden
wurden. Es handelt sich dabei um acht Objekte, die in der Regel ägyptischen Ein-
fluss aufweisen. Zu Recht ist Münger aber vorsichtig, daraus Rückschlüsse auf direkte
kulturelle Kontakte abzuleiten, da die Mehrzahl der betreffenden Amulette wesentlich

höheren Datums ist als ihr eisenzeitlicher Ausgrabungskontext. Immerhin eines

der Amulette verrät syrischen Einfluss (Nr. 4, S. 95 fälschlich der südlich-ägyptischen
Gruppe zugerechnet).

Amihai Mazars Beitrag «An ivory statuette depicting an enthroned figure from Tel
Rehov» (101-110) beschäftigt sich mit einer Statuette aus der Mitte des 9. Jhs. v.Chr.,
die eine thronende menschliche Figur darstellt. Mazar gibt gute Gründe dafür an,
dass die Figur als Endpunkt einer ikonographischen Tradition zu deuten ist, die ihre
Wurzeln im syrisch-levantinischen Raum des 2. Jts. v.Chr. hat. Die Statuette hat aber

insofern Seltenheitswert, als Kopf und Extremitäten separat angefügt wurden. Mazar

schreibt die Figur einer lokalen israelitischen Werkstatt zu. Die Darstellung eines

thronenden Königs in dieser Form lässt sich mit dem Aufstieg der Omriden-Dynastie
verbinden. Mazar nimmt zudem an, dass die Statuette dem biblischen Bericht über ein

«Elfenbeinhaus», das von Ahab in Samaria errichtet wurde (I Kön 22,39), zusätzliches

Gewicht gibt.
Der letzte Aufsatz des ersten Buchteils («Objekte») trägt den Titel «Hasabyah und

der <Herr der Löwenx Ein bemerkenswertes Siegel aus dem perserzeitlichen Amman»,
verfasst von Jürg Eggler und Christoph Uehlinger (151-176). Die Studie zeichnet sich

besonders dadurch aus, dass die Einzelheiten der bildlichen Darstellung sorgfältig mit
verfügbarem Parallelmaterial verglichen werden, wenngleich nicht in jedem Fall die
daraus abgeleiteten Schlüsse zu überzeugen vermögen (siehe etwa die Beschreibung
der Frisur bzw. der Kopfbedeckung S. 159£). Der vorliegende Bildtyp wird als «Herr
der Löwen» charakterisiert, wobei dieser «Herr» im untersuchten Fall weitgehend in
der Form eines «medischen Helden» dargestellt wird. Als Herstellungsort wird ein

phönizisches Atelier angenommen. Die auf Höhe des Kopfes des Helden angebrachte

Inschrift wird mit Hasabyah identifiziert und paläographisch der ersten Hälfte des

5. Jhs. v. Chr. zugeordnet. Der Name ist sowohl inschriftlich wie auch biblisch gut
bezeugt. Dem Urteil, dass kaum ein biblischer Beleg des dem Namen zugrunde liegenden

Verbs hsb vorexilisch angesetzt werden kann (168), fehlt allerdings eine zwingende

Basis. Falls der offenbar aus jahwistischem Haus stammende Hasabyah im Bereich

von Rabbat-Ammon tätig gewesen sein sollte, könnte er als eine Art Vorläufer Tobijas
verstanden werden. Wahrscheinlich haben die beiden Autoren recht, wenn sie die von
Hasabyah gewählte Dekorationsart des Siegels als Ausdruck der Zurschaustellung ei-



84

nes positiven Verhältnisses zur persischen Obrigkeit deuten. Abgeschlossen wird der
Artikel mit Erwägungen zur möglichen Verbindung des Bildmotivs des «Herrn der
Tiere» mit dem Hiobbuch, die allerdings mehr Fragen aufwerfen als klären.

Unter den Aufsätzen aus dem Teil II («Analysen») sei auf Susanne Bickels «Der
leere Thron Echnatons — Zur Ikonographie der Amarnazeit» (189-213) hingewiesen.
Bickel beginnt mit dem Hinweis darauf, dass sich in der Ikonographie der Amarnazeit
im Vergleich zu vorangehenden Traditionen sowohl Unterschiede wie auch Anknüpfungen

an vorangehende Traditionen feststellen lassen, insbesondere an solche der
letzten Jahre der Regierungszeit Amenhoteps III., die von einer starken ikonogra-
phischen Innovation geprägt waren, aber auch an die Sedfest-Reliefs der 5. und 6.

Dynastie. Ein zentrales inhaltliches Motiv der Neuerungen bildet dabei die Intensivierung

der Göttlichkeit des Königs. Dies wird bereits in der Zeit Amenhoteps III. u.a.

dadurch erreicht, dass Königs- und Götterdarstellungen einander stark angeglichen
werden, verbunden mit einer Nivellierung der Unterschiede zwischen den verschiedenen

Göttern. «Das Phänomen ist Ausdruck der Konzentrierung des Gottesgedankens,

der Vereinheitlichung und schliesslich Abstrahierung des Gottesbildes. Im Zuge
dieser Konzentrierung erscheint gleichzeitig der König als - neben der Sonne —

wichtigster Repräsentant der sichtbaren Wirklichkeit des Göttlichen» (193). Darauf baute
Echnaton auf, allerdings mit einer nach Bickel revolutionären Fortführung des

Vorgegebenen hin zu einem «exklusiven Monotheismus», mit Aton als einzigem Gott und
Echnaton als seinem alleinigen Repräsentanten.

In den Königsdarstellungen der Amarnazeit fällt auf, wie markant der König im
Zentrum steht; die ihn begleitenden Menschen verehren ihn nicht nur als Machthaber,
sondern als göttliches Wesen. Verehrung wird aber nicht nur dem König dargebracht,
sondern oft auch — meist auf Bildern, auf denen der König selber nicht dargestellt ist
— leeren Stühlen bzw. Thronen. Diese scheinen zum Ersatz des Königs geworden zu
sein, zum «Marker seiner virtuellen Präsenz» (195). Bickel sieht die Bedeutung dieser

Darstellungen in der theologischen und kultischen Rolle des Königs: Echnaton ist der

alleinige Vermittler des Gottes auf Erden; Loyalität und Verehrung des Königs sind
darum die wichtigsten Zugänge zur Gottheit. Der vergöttlichte König selber ist für
das Wohlergehen des Einzelnen zu Lebzeiten wie auch für die Fortexistenz nach dem
Tod zuständig. «Präsenz und Sichtbarkeit [des Königs] waren erforderlich, um der von
ihm ausgehenden Wohltaten habhaft zu werden» (204). Bickel vermutet, dass die

ungezählten Bilder Echnatons der Erhöhung seiner Präsenz und der Darstellung seiner

Rolle als Träger des Lebens dienen; der leere Thron gewährt die permanente
Anwesenheit des Königs (bzw. des Königspaares) in absentia, mit dem Thron als Symbol
des Königtums. Eine Äquivalenz besteht aber nicht nur zwischen König und Thron,
sondern auch zwischen König und Altar. Gleichzeitig könnte der Thron «einen dem
Aton zur Verfügung gestellten Sitz auf Erden» (207) signalisieren.

Parallelen zu dieser Bildsymbolik sieht Bickel in mitannisch-frühmittelassyrischen
Siegeln, die eine geflügelte Sonnenscheibe über einem leeren Thron schwebend

zeigen.



85

Bickels Artikel gehört zweifellos zu den interessantesten Beiträgen der Sammlung,
und ihre Deutung des vorgestellten Materials ist weitgehend überzeugend, wenngleich
nicht überall gleich präzis. Problematisch scheint die Rede von einem «exklusiven

Monotheismus», nicht zuletzt deswegen, weil gerade das von Bickel vorgestellte Bildmaterial

die Göttlichkeit des Königs — neben Aton — unterstreicht.
Unter den Artikeln des II. Hauptteils sei auch derjenige von Wolfgang Zwickel

mit dem Titel «Der Hörneraltar auf Siegeln aus Palästina/Israel» (269-292) erwähnt.

Zwickel stellt ca. 30 Siegel mit Darstellungen von Hörneraltären aus dem 8. bis 6. Jh.
v.Chr. vor. Die Altäre auf Siegelabbildungen werden dabei wie folgt gruppiert:
dreieckige Altäre mit der Spitze nach unten; Altäre mit flacher Oberfläche; (dreibeinige)
Kultständer; Ständer mit eingesetzter Vase; Ständer mit Sonnen- oder Baumsymbol.
In den meisten Fällen sind die Beschreibungen hilfreich, allerdings nicht immer
vollständig; verschiedentlich bleiben Symbole unerklärt und eine Umschrift der Namen
der Siegelbesitzer unterbleibt durchgängig. Interessant ist der Hinweis auf einen

Siegelstein aus Assur mit einer Altardarstellung, die auf die Aufnahme palästinischer
Traditionen schliessen lässt. Damit ist deutlich, dass palästinisch-assyrische Beeinflussung
nicht nur in einer Richtung - wie oft stillschweigend vorausgesetzt — erfolgte.

Der letzte hier zu besprechende Beitrag aus dem zweiten Hauptteil stammt aus der
Feder von Ephraim Stern und behandelt «Votive figurines from the Beersheba Area»

(321-327). Es geht dabei um 11 Terrakotta-Figurinen aus dem Negev-Museum in
Beersheba. Stern unterteilt sie in vier Gruppen: stehender Mann mit Bart; persischer
Reiter; Mutter mit Kind; Frauenköpfe. Figuren der ersten Gruppe werden von Stern

aufgrund der hauptsächlichen Verbreitung im Bereich der phönizisch-palästinischen
Küste als Darstellungen Ba'als gedeutet. Die lokale Verbreitung gibt wiederum den

Ausschlag dafür, dass auch der zweiten Gruppe trotz des persischen Gewandes ein

phönizischer Ursprung zugeschrieben wird; die Figuren werden von Stern als

Darstellungen eines Kriegers oder Herrschers gedeutet. Eine phönizische Herkunft wird
ebenfalls bei den Vertretern der dritten Gruppe angenommen, wobei bei der Deutung

der Figuren die Alternative Fruchtbarkeitsgöttin vs. Votivfiguren unfruchtbarer
Frauen zwecks Anrufung göttlicher Hilfe offen gelassen wird. Bei der vierten Gruppe
wird die Herkunft von einem phönizischen Tempel postuliert. Insgesamt erscheinen
die knappen Ausführungen Sterns plausibel; allerdings erscheint im Blick auf die drei
letzten Gruppen die phönizische Zuschreibung als nicht zwingend.

Aus den Beiträgen des III. Hauptteils («Interpretationen») sei auf denjenigen von
Silvia Schroer, «Frauenkörper als architektonische Elemente — Zum Hintergrund
von Ps 144,12» (425-450) hingewiesen. In dem in der Artikelüberschrift genannten
Vers werden die Söhne mit jungen Pflanzen, die Töchter mit «zugehauenen» bzw.

«geschnitzten» Ecken nach «Palastbauweise» oder «Tempelmodell» verglichen. Als

Bildspender werden häufig die Karyatiden der griechischen Bauplastik angenommen,
wobei in diesem Fall den Frauen primär eine tragende Funktion zukommt. Aufgrund
der Rolle, die Frauendarstellungen in vorderorientalischen Tempelmodellen sowie

in Elfenbeinplaketten des Typs «Frau am Fenster» zukommt, schreibt Schroer den



86

Frauen eher anders gelagerte Funktionen zu: Schutz (wovor?); Wächteramt über den

göttlichen Segen; Ausdrucks des Stolzes von Frauen oder auf Frauen; Repräsentation
der Ehre des Volkes. Während die Beobachtungen am hinzugezogenen Bildmaterial
interessant sind, bleibt die Frage, welche Schlüsse daraus für die Interpretation von Ps

144,12 gezogen werden dürfen, offen. Aufgrund des unmittelbaren literarischen
Kontextes scheinen die Stichworte «göttlicher Segen» und «Stolz auf Frauen» die Sache

am besten zu beschreiben, verbunden mit einer präzisierenden Deutung in Richtung
«Vermehrung / Fruchtbarkeit» und wohl auch «Schönheit».

Ganz unterschiedlicher Art sind die beiden im IV. Abschnitt unter dem Titel
«Horizonte» veröffentlichten Beiträge.

Adrian Schenker nimmt sich in seiner Studie «Das Paradox des israelitischen
Monotheismus in Dtn 4,15-20 — Israels Gott stiftet Religion und Kultbilder der Völker»

(511-528) wichtigen Fragen rund um den Themenkomplex «Monotheismus» an. Seine

These lautet, dass Dtn 4,15-20 die Existenz sichtbarer Götter voraussetzt, gleichzeitig
aber «die gewaltige Differenz zwischen ihnen und JHWH hervorhebt» (514). Auch
Dtn 4,7 und 4,34 werden in diesem Sinn gedeutet: Der Unterschied zwischen JHWH
und anderen Göttern ist nicht der zwischen Sein und Nichtsein, sondern zwischen
Nähe und Entfernung zu den jeweiligen Verehrern. Parallelen zu dieser Konzeption
sieht Schenker in den Abschnitten Dtn 29,25 und 32,8-9, die er ebenfalls im Sinne

der JHWH-gewoIlten Verteilung der Götter auf die nicht-israelitischen Völker
versteht. JHWH ist nach all diesen Texten im doppelten Sinn transzendent: transzendent

gegenüber der Erde, und transzendent gegenüber den Gottheiten, mit der Unsicht-
barkeit als Zeichen dieser zweiten Transzendenz. Der «Monotheismus» dieser Texte
besteht demnach nicht in der Einzigkeit des Seins JHWHs, sondern «in seiner

Transzendenz, die ihn über die andern Gottheiten hinaus emporhebt» (520). Nach Schenkers

Auffassung ist diese Sicht mit Deuterojesaja vereinbar, da es auch dort nicht um
die Bestreitung der Existenz anderer Götter gehe, sondern nur ihres Zukunftswissens.

Einzelne Fragen bedürfen wohl einer weiteren Klärung, z.B.: Warum ist es

«notwendig» so, dass ein Gott in seinem Bild gegenwärtig und wirksam ist (512)? Wie
anfechtbar ist die Behauptung, dass es keine geschichtliche Zeit vor der Unterteilung
der Menschheit in Völker und der Erde in Länder gibt (518)? Ist die Polemik Deu-
terojesajas recht erfasst, wenn sie als am Wesenskern des Götterbildes vorbeigehend
und nicht das Abbild selber, sondern bloss den materiellen Träger des Abbildes
betreffend beschrieben wird (524)? Solche Fragen ändern aber nichts am grossen Wert
dieser Studie. Schenkers umsichtige und im besten Sinne des Wortes herausfordernde

Ausführungen stellen einen wichtigen Beitrag zur Diskussion um das Verständnis des

biblischen Monotheismus dar.

Ganz anderen Zuschnitts ist der abschliessende Aufsatz «Der geschichtliche
Werdegang Jerusalems als Ausdruck der <vertikalen> Ökumene — Plaidoyer [sic] für ein

versöhntes Jerusalem» (529-558), verantwortet von Albert de Pury. Hauptziel dieses

Beitrages ist es, mit einem Blick in die wechselvolle Geschichte Jerusalems eine Lanze

für die sog. «vertikale Ökumene» zu brechen. Der Artikel weist zahlreiche Probleme



87

auf. Bereits die Bemerkung, dass nach der Veröffentlichung von Keels «Orte und
Landschaften der Bibel» kaum mehr «ein Senfkorn zur geschichtlichen Betrachtung
Jerusalems» beigetragen werden könne (530), berührt eher peinlich. Warum die

Neuankurbelung der «Spirale des Hasses» (531) mit dem 67-er Krieg in Verbindung
gebracht wird, ist nicht klar. Auch im Blick auf das alttestamentliche Jerusalem werden
Thesen vertreten, die angreifbar sind, so etwa, dass die Geburtsstunde des «eigentlichen»

Jerusalems erst mit dem Untergang des Nordreichs erreicht sei (534), oder die

Auffassung des salomonischen Tempels als Schamasch-Heiligtum (535f.). Unter den

alttestamentlichen Dokumenten wird der priesterlichen Grundschrift ein deutlicher

Vorrang zugesprochen, verbunden mit (bzw. wohl basierend auf) der Annahme, dass

hier eine nicht-nationalistische Perspektive zum Ausdruck kommt, bei der die Funda-
mentalität des Tempels von seiner Virtualität begleitet sei (540f.).

Die Betrachtung der weiteren Geschichte Jerusalems erweist sich dann durchs
Band als islamfreundlich und tendenziell Christentums- und judentumskritisch. Der
muslimischen Eroberer hehre Absicht sei es nicht gewesen, einen jüdischen heiligen
Ort zu usurpieren, sondern im Gegenteil der Verachtung des Tempelberges und
damit einem Unrecht ein Ende zu setzen, in impliziter Solidarität mit dem Judentum
(549-551). Die nach der Einschätzung de Purys tolerante Herrschaft der Muslime
wurde dann allerdings durch die Kreuzfahrer unterbrochen, deren «Massaker an den

Moslems und den Juden an Schrecklichem fast alles bis dahin in Jerusalem Erlebte»
übertroffen habe (551). Es scheint, dass der Verfasser weder Egon Flaig noch Hans

Jansen oder Tilman Nagel, um nur einige Kenner der islamischen Geschichte zu nennen,

zur Kenntnis genommen hat, was sich auch auf die folgenden Ausführungen
auswirkt. Etwas paternalistisch wird «dem Judentum» von de Pury nahegelegt, dass

es die Inbesitznahme des Tempelberges durch Muslime «weder als eine Geste der

Verachtung noch als eine Profanierung» betrachten «darf und kann» (552), vielmehr
als «beste Garantie» dafür, «dass dieser Ort nicht nur in seiner Gesamtheit erhalten

bleibt, sondern auch seinem Wesen und seiner <Berufung> nachkommt» (553), wird er
doch mit dem Islam von der «Idealreligion» verwaltet (553), der zudem das Prädikat
«das Judentum respektierend» zuzuschreiben ist (553). Dieses Prädikat wiederum wird
mit der kontrafaktischen Behauptung untermauert, dass es nur in der christlichen,
aber kaum in der islamischen Welt über Jahrhunderte zu Judenverfolgungen gekommen

sei. Juden und Christen gleichermassen empfiehlt de Pury, die Position des Islams

auf dem Haram nicht nur zu tolerieren, sondern zu validieren. Diese Forderung lässt er
in einem neuen Segensspruch gipfeln, den er gerne in den Siddur aufgenommen sähe:

«Gesegnet seist Du, Herr unser Gott, König der Welt, der Du den Berg des Hauses

den Söhnen Ismaels (traditionelle Bezeichnung der Moslems) und nicht den Söhnen
Edoms (traditionelle Bezeichnung der Christen) anvertraut hast!» (554).

Insgesamt wirkt der Artikel über weite Strecken eher als politisches Traktat denn
als wissenschaftlicher Aufsatz. Das ändert aber nichts an der beachtlichen Qualität des

Sammelbandes insgesamt.
Markus Zehnder, Kristiansand



88

Detlev Dormeyer, Einführung in die Theologie des Neuen Testaments.
Einführung Theologie, WBG, Darmstadt 2010.

159 S., ISBN 978-3-534-15190-5, 14.90.

Dormeyers Einführung bezweckt, in die «explizite Rede von Gott» im Neuen Testament

(wozu auch Pneumatologie und Christologie gehören) einzuführen, wobei Eschatologie
und Geschichte, Anthropologie, Ethik und Ekklesiologie in Grundvollzügen mit vorzustellen

sind (S. 9). Er sieht dabei das Novum der frühen christlichen Bewegung im folgenden

Sachverhalt: «Der Mensch Jesus von Nazareth bringt die großen Bereiche Mensch

und Welt in eine solch unmittelbare Nähe zu Gott, wie sie weder im Alten Testament noch
in der Antike für möglich gehalten wurde.» (S. 9) Nebst diesen programmatischen
Aussagen umfasst die Einleitung des Bandes (9-13) weiter Überlegungen zum alttestament-

lichen und christlichen Monotheismus ausgehend von den Konzepten der Einwohnung
und der Hypostase Gottes im Alten Testament und deren Weiterentwicklung im Neuen
sowie knappe Gedanken zu «Mündlichkeit, Schriftlichkeit und Kanon» und zur Frage, wie

Nicht-Glaubende einen Zugang zu den neutestamentlichen Schriften gewinnen können:

«Ihre Theologien sind multifunktional. Sie sprechen sowohl die Gemeinde als auch die

Außenstehenden an.» (13)

Der weitere Inhalt des Bandes besteht aus einem Kapitel zu Synchronie und
Diachronie (14-19; Dormeyer stellt verschiedene Entwürfe vor, bezieht selber aber nicht klar

Position), einem langen Kapitel zur «Theologie der paulinischen Briefe», die in chronologischer

Reihenfolge durchgearbeitet werden (20-60); es wird mit einer Reihe von Anfragen,
besonders zur Rolle des irdischen Jesus in der paulinischen Theologie, abgeschlossen (60).

Es folgen Kapitel zur Gattung «Evangelium» (61-62), zu Q (63-70), zum Markusevangelium

(71-98), zum Matthäusevangelium (99-114), zum lukanischen Doppelwerk (115-128)
und zu den johanneischen Schriften (ohne Johannesoffenbarung; 129-148); zum Schluss

wird mitgeteilt, dass die übrigen Schriften des Neuen Testamentes, obwohl sie eigenständige

theologische Einsichten vertreten, nicht berücksichtigt werden konnten (149-150)

- die relative Aufmerksamkeit, die die einzelnen von Dormeyer berücksichtigten Schriften

ansonsten erhalten, scheint auch mit seinen eigenen Forschungsschwerpunkten
zusammenzuhängen. Ein Literaturverzeichnis (151-157) und ein Verzeichnis der Bibelstellen

(158-159) schliessen den Band ab. Bei der Behandlung der verschiedenen Schriften geht

Dormeyer nach dem oben aufgelisteten Modell an die Arbeit und befragt jede Schrift
nach der Gotteslehre im weiteren Sinne und geht dabei auch auf weitere Themen ein —

je nach Schrift andere. Bei den Evangelien von Markus und Matthäus kommt auch ihre

Wirkungsgeschichte knapp zur Sprache (98, bzw. 114). Zu den Schriften, die er behandelt,

gibt Dormeyer im grossen und ganzen knappe und zuverlässige Informationen, zudem ist
die Bibliographie am Ende des Buches ein gutes Hilfsmittel. Ein gewichtiges Manko ist
das Auslassen einer ganzen Reihe neutestamentlicher Schriften, besonders der späteren

Schriftsteller, was die Brauchbarkeit des Buches, auf dem Umschlag als «Ideal zur Seminar-

ut
' Prüfungsvorbe, eitung» angepriesen, beeinträchtigen dürfte.

Peter-Ben Smit, Amsterdam



89

Martin Kessler., «Dieses Buch von einem protestantischen Frauenzimmer».
Eine unbekannte Quelle von Lessings «Erziehung des Menschengeschlechts»? (Kleine
Schriften zur Aufklärung, hg. von der Lessing-Akademie Wolfenbüttel, Bd. 15).

Wallstein Verlag, Göttingen 2009.

112 S., ISBN 978-3-8353-0432-1, 19.00 (D), 19.60 (A), SFr. 32.90.

Die Erziehung des Menschengeschlechts gilt als ein Schlüsseltext der deutschen Aufklärung
und — neben dem Nathan — als Lessings theologisches und philosophisches Vermächtnis.

Kessler untersucht die Beziehung dieses Textes zu den Lettres sur la Religion Essentielle

à l'homme, Distinguée de ce qui n'en est que l'Accessoire, die 1738 anonym erschienen

waren und Marie Huber (1695-1753) zugeschrieben werden. Dabei stellt er inhaltliche

Kongruenzen in «der Verbindung von Offenbarungsgeschehen, natürlicher
Entwicklungskonzeption und Erziehungsbegrifß> (S. 12) fest und findet, was die literarische

Abhängigkeit angeht, immerhin starke Anhaltspunkte dafür, dass Lessing den französischen

Text kannte. Im Zuge dieses von der Sache her etwas verwickelten Argumentationsganges

ergibt sich zwangsläufig eine umfassende quellen-, ideen- und rezeptionsgeschichtliche

Kontextualisierung, die eine Fülle interessanter Details zutage fördert und
sich über die Basler Huber-Rezeption eines Karl Rudolf Hagenbach, Paul Wernle und
Ernst Staehelin bis ins 20. Jahrhundert erstreckt. Steht am Beginn der Rezeption der
Lettres in der deutschsprachigen protestantischen Theologie der Glentorfer Prediger
Johann Balthasar Lüderwald (1722-1796) mit seiner 1754 in Wolfenbüttel erschienenen

ausführlichen Untersuchung von der Berufung und Seligkeit der Heyden, so haben sich in der

Gegenwart etwa der Waliser Romanist Eric R. Briggs, Yves Krumenacker, Hillel Schwartz
oder die Genfer Kirchenhistorikerin Maria-Cristina Pitassi Hubers angenommen.

Doch noch so viele Einzelverbindungen rechtfertigen noch kein Buch, wenn die

grundlegende Perspektive fehlt. Die findet der Autor zu Recht in der Verortung Lessings
und der deutschen Aufklärung zwischen spiritualistischer Tradition und Rationalismus.

Lessing war weder das eine noch das andere, weder Schwärmer noch Spiritualist, weder
reiner Rationalist noch gar Plagiator, sondern «einer der brillantesten und anregendsten
Schriftsteller der deutschen Sprache, der aus vielen Gedanken, die er gesammelt hatte,
Funken schlagen konnte und der viele Quellen, aus denen er geschöpft hatte,
zusammenführen konnte.» (S. 68) Den Weg der Quelle, die Kessler verfolgt hat, «mündet,
über Lessing und die Deutung seines Gesamtwerkes hinaus, in jene große These einer

geistes- und theologiegeschichtlichen Nähe von Spiritualismus und Rationalismus, die

Troeltsch in seinen Sofallehren der christlichen Kirchen und Gruppen festhielt» (ebd.), freilich
für den deutschen Sprachraum noch nicht hinreichend belegen zu können meinte. In
Lessings Rezeption der Religion Essentielle findet Kessler nun «anhand eines zentraleren
Textes für die deutsche Aufklärung im Vorfeld des Frühidealismus» (ebd.) einen ungemein

starken Beleg für Troeltschs These, die Gerhard Ebeling später im Hinblick auf
die historisch-kritische Methode weiterführen sollte: «Für Lessings Umgang mit der

Religion Essentielle ist in der Tat bezeichnend, daß er aus einer spiritualistischen Quelle
und einem zunehmend rationalistischen Umfeld eine historisch-kritische Hermeneutik



90

entwickelte, der, wenn nicht seine Zeit, so doch seine Zukunft gehörte.» (S. 69). Hier

liegt der eigentliche Erkenntnisgewinn des Büchleins, das sehr solide erarbeitet, aber

nicht leicht zu lesen ist. So gliedert der Autor seine Schlußüberlegungen (S. 59-69) sinnvoll

entsprechend drei konzentrischen Kreisen, die er jedoch unnötigerweise mit Conrad
Ferdinand Meyers bekanntem Gedicht Der römische Brunnen erläutert — diese Metapher
wird dann immer wieder hervorgeholt, ja gar mit Lessings Romreise in Verbindung
gebracht, bis man in der entsprechenden Anmerkung endlich bei Rilke landet. Oder:
Warum ist es nötig, bei der Erwähnung Hagenbachs hinzuzufügen, dass er «auch die erste

Darstellung Herders im Rahmen einer theologiegeschichtlichen Überblicksvorlesung
lieferte» (S. 49)? Unter solch überbordenden Wissensschätzen leiden leider Stringenz
wie Lesequalität. Man muss nicht alles sagen, was man auch noch weiss...

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Eutßus Müller., Grenzen der Medizin im Alter?
Sozialethische und individualethische Diskussion, TVZ, Zürich 2010.

456 S„ ISBN 978-3-290-17553-5, SFr. 68.00.

Die Arbeit des Naturwissenschaftlers und Theologen Luzius Müller bietet Argumente
für einen sinnvollen, gerechten und finanzierbaren Umgang mit Medizin im Alter.

Der erste Teil behandelt die Begriffe Endlichkeit, Würde und Alter. Der Autor lehnt
moralische Ableitungen aus der physischen Endlichkeit des Menschen ab. Er erweitert
den normativen Würdebegriff mit einer relationellen Anthropologie, in der die Gott-
bezogenheit des Menschen zum Sinnbild wird seiner sozialen Bezogenheit, hin zum
Mitmenschen. Die Darstellung von naturwissenschaftlichen Erkenntnissen zum Alter
und von historischen Altersbildern untermauert die ethische Forderung, von normativen

Altersbildern abzurücken und differenzierter über Alter zu denken.

Ein zweiter Teil wendet sich dem Begriff «Altersrationierung» zu. Für die
Situation in der Schweiz werden die Richtlinien der Schweizerischen Akademie der
Medizinischen Wissenschaften (SAMW) analysiert. Die Unscharfen in diesem Text und
anschliessend in den entsprechenden Regelwerken in englischer Sprache (Principles of
Biomedical Ethics von Beauchamp and Childress) erklärt der Autor mit der fehlenden

Differenzierung von Alter. Er erkennt in den Texten ein verstecktes moralisches Urteil,
das Alter und Tod intuitiv verbindet. Beim Tod alter Menschen fühlten sich Menschen

spontan betroffen und reagierten sie intuitiv etwa gemäss Orientierungen wie «lebenssatt»

oder «so alt wie Abraham». Für den ethischen Diskurs sei es notwenig, moralische

intuitive Urteile rational zu erschüessen.

Altersrationierung wird in den Vereinigten Staaten bereits länger diskutiert. Die

Einführung einer bis jetzt nicht existierenden obligatorischen Krankenversicherung
soll zum Preis einer Rationierung medizinischer Leistungen im Alter eingeführt werden.

Die ausführliche Erörterung der einflussreich gewordenen Vorschläge von Daniel

Callahan, «Setting Limits: Medical Goals in an Aging Society» und Norman Daniels



91

«Am I My Parents' Keeper?» bilden den dritten Teil der Arbeit. Callahan vertritt eine

Rationierung zum Wohl des alten Menschen, weil der Tod im Alter als tolerierbar zu

gelten habe. Luzius Müller beschreibt die Differenzen zu gängiger medizinischer Praxis

und weist nach, dass ein universaler Konsens über Alter und erfülltes Leben nicht
möglich ist. Das Konzept von Norman Daniels trachtet für alle Altersstufen nach

Gerechtigkeit und Fairness im Gesundheitswesen. Bei Verteilungsfragen ist in jeder
Phase des Lebens eine kluge Lebensplanung hinsichtlich medizinischer Ressourcen

gefragt. Pro Lebensspanne müsse es einen fixen Pro-Kopf-Gesundheitskredit geben.
Daniels verlangt eine allgemeine Grundversicherung und den Ausbau von Versicherungen

für Langzeitpflege. In der Diskussion dieses Konzepts weist Luzius Müller
auf das Abweichen vom gängigen Solidaritätsprinzip hin. Begriffe wie Tradition oder
Pietät haben keinen Platz. Er beschreibt die öffentliche Debatte im Anschluss an die

beiden englischsprachigen Konzepte und das Auftauchen neuer Argumente wie

Kosten-Wirksamkeitsanalysen, Genderaspekte und Fragen der politischen Umsetzbarkeit.
Aus dem bisher Erarbeiteten zieht der Verfasser den Schluss, dass es

Rationalisierungskonzepten an ethischer Kontrolle mangelt und die politische Umsetzung unklar
ist.

Der letzte Teil entwickelt die individualethische Perspektive. Die Rolle von
Therapiebegrenzung und des Gespräches zwischen Arzt und Patient (Informed Consent),
auch mit nicht kompetenten und dementen Patienten, wird untersucht. Luzius Müller
betont im Rückgriff auf den von ihm eingangs entwickelten Würdebegriff, dass die

Befähigung des Patienten zur Partizipation ins Zentrum medizinischer Entscheidungen

gerückt gehört. Er skizziert die positiven Folgen dieser Orientierungshilfe für
Medizin und Gesundheitspolitik und mahnt, zwischen Patientenwohl und Heilwerden zu
unterscheiden.

Für den medizinischen und gesundheitspolitischen Diskurs ist diese Arbeit in
mehrfacher Hinsicht weiterführend. Ich nenne vier Gesichtspunkte: 1. Die Untersuchung

verdeutlicht, dass die normative Aussage, dem menschlichen Sein sei Würde
inhärent, nicht genügt für einen Diskurs, in dem Alter als ein sozio-kulturelles Phänomen
verstanden wird. Der Autor überzeugt damit, dass er Würde als das Bezogensein auf
Gott und Mensch versteht. Zum Kriterium für medizinische Entscheidungen wird die

Befähigung zur Partizipation an Kommunikation und Kooperation. Das eröffnet einen

Weg, auf dem altersspezifische Momente und individuelle Lebensentwürfe berücksichtigt

werden können. — 2. Luzius Müller vermittelt ein differenziertes Altersbild. Er
unterscheidet zwischen biologischem und chronologischem Alter und ist sich der Un-
abgeschlossenheit naturwissenschaftlicher Erkenntnisse zum Alter bewusst. Es wird
klar, warum eine Rationierung medizinischer Massnahmen, die nur das chronologische
Alter oder moralische Intuitionen der Nähe von Tod und Alter berücksichtigt, zutiefst
unmenschlich und ungerecht ist. — 3. Die durchdachten Argumente machen begreiflich,

warum die Universalisierung eines auf gesellschaftlichem Konsens beruhenden
Altersbildes gefährlich ist. Solche Bilder enthalten moralische Urteile, die die Autonomie

der Einzelnen unter Druck setzt. Uberzeugend wird gezeigt, dass das Verlassen der



92

individuellen Ebene zu unmenschlichen medizinischen und ungerechten gesundheitspolitischen

Entscheidungen führt. Der Sinn lebensverlängernder Massnahmen kann
nicht anders als individuell verhandelt werden. — 4. Die Kenntnisnahme englischsprachiger

Texte und deren Diskussion stellt die Arbeit in einen weiten sozio-kulturellen
Raum. Angesichts globaler Vernetzungen im Gesundheitswesen brauchen medizinethische

Diskussionen diesen Blick über Grenzen. Das hilft, Irrwege im öffentlichen
Diskurs zu diesem emotionsgeladenen Thema rascher zu erkennen.

Die Auseinandersetzung mit dieser sorgfaltig erarbeiteten Studie kann die mit
Fachwörtern gesättigte Sprache und die Materialfülle erschweren. Doch das Thema
«Altersrationierung» ist für die zukünftige Gesundheitspolitik zu wichtig, als dass an der Stimme

des Ethikers vorbeigegangen werden darf. Luzius Müller beteiligt sich nüchtern
und kompetent an der Diskussion um die Verbesserung und Weiterentwicklung von
gesundheitsökonomischen Massnahmen. Er würdigt die Leistungen der Medizin und
der Gesundheitspolitik, überschätzt sie jedoch nicht. Die Arbeit schliesst deshalb mit
dem Wunsch, alten und jungen Menschen möge in Krankheit und Lebensmüdigkeit
ein Geist der Floffnung auf ein Heil zuteil werden, das von Gott her kommt.

Christa Gäbler-Kaindl, Riehen

Adrian Coretan, Religionen im Kontext der Menschenrechte.
Religionsrechtliche Studien, Teil 1, Edition NZN bei TVZ, Zürich 2010.

300 S., ISBN 978-3-290-20028-2, SFr. 44.00.

Nach der Reformation des 16. Jahrhunderts führte der konfessionelle Pluralismus
in zahlreichen Ländern Europas zu Konflikten innerhalb der eingesessenen
Bevölkerung. Diese Konflikte konnten nach den Religionskriegen durch die Differenzierung

zwischen der Wahrheitsordnung der Kirchen und der Friedensordnung des

Staates gelöst werden. Der heutige religiöse Pluralismus führte zu Konflikten
zwischen der eingesessenen Bevölkerung und zugewanderten Bevölkerungsgruppen.
Sollten diese Konflikte nicht durch eine weitere Differenzierung gelöst werden können,

durch eine Differenzierung zwischen einer staatlichen Rechtsgrundlage, die alle

Religionsgemeinschaften und Weltanschauungen anerkennen können, und ihrer
Begründung? In den demokratischen Ländern ist diese Rechtsgrundlage mit den in den

Verfassungen gewährleisteten Grundrechten gegeben.
Wie können nun die Grundrechte in den Religionsgemeinschaften selber und im

Zusammenhang von Staat und Religionsgemeinschaften verstanden werden? Mit dieser

Frage beschäftigte sich Adrian Loretan, Professor für Kirchenrecht und
Staatskirchenrecht an der Universität Luzern, im letzten Jahrzehnt in zahlreichen Beiträgen. In
systematischer Ordnung legt er sie nun gesammelt als «Religionsrechtliche Studien»

vor. Sie setzen mit rechtsphilosophischen Überlegungen zum Gerechtigkeitsbegriff
ein und führen dann zur «Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte» und zur Erklärung

über die Religionsfreiheit des Zweiten Vatikanischen Konzils. Eine Besonderheit



93

des Religionsrechts gegenüber dem Staatskirchenrecht ist nämlich, dass es sich «an der

Religionsfreiheit als leitendem Bezugspunkt jeglichen auf Religion bezogenen Rechts»

(RGG4) orientiert. Mehrere Beiträge befassen sich sodann mit dem Verhältnis von
Rechtsstaat und Religionen. Hier geht es um die öffentlichrechtliche Anerkennung
weiterer Religionsgemeinschaften im Allgemeinen und im schweizerischen Kontext
im Besonderen, aber auch um Grenzen der korporativen Religionsfreiheit, das heisst

um die Frage, ob Minderheiten in einer Gruppe gegenüber der Mehrheit ihrer Gruppe
die gleichen Rechte zuzugestehen seien wie der Minderheit als Ganzes gegenüber der

Mehrheitsgesellschaft. Der anschliessende Themenkreis ist für die akademische Theologie

von unmittelbarer Bedeutung, weil es zum einen um die Theologischen Fakultät

an der staatlichen Universität und zum andern um den schulischen Religionsunterricht

geht; eine katholische Besonderheit ist hier das Spannungsfeld zwischen
Wissenschaftsfreiheit und korporativer Religionsfreiheit. Zwei weitere Beiträge befassen sich

mit dem Grundrecht der Gleichstellung der Geschlechter; dabei geht es religionsrechtlich

um Impulse des staatlichen Gleichstellungsrechts für die Kirchen und kanonistisch
einerseits de lege lata um die Möglichkeiten, dass Frauen in der römisch-katholischen
Kirche Leitungsverantwortung und kirchliche Ämter übernehmen, und anderseits de

lege ferenda um Perspektiven für die Zukunft. Beschlossen wird der Reigen der Beiträge

mit Überlegungen zum Grundrechtsbedarf der Religionen im Allgemeinen und der

grossen Kirchen im Besonderen.

Die Fragestellungen, die Adrian Loretan aufgegriffen hat, drängten sich meist aus

aktuellem Anlass auf. Das hat den Vorteil, dass die Konsequenzen aus den theoretischen

Überlegungen meist konkret vorstellbar sind; das hat aber den Nachteil, dass die

religionsrechtliche Theorie nicht zusammenhängend, gleichsam monographisch,
dargeboten werden konnte und Wiederholungen nicht zu vermeiden waren (ein Sachregister

wäre in dieser Hinsicht ein hilfreicher Ersatz gewesen). Mehr theoretische Breite
ist vom Folgeband zu erwarten, in dem unter dem Titel «Religionsfreiheit im Kontext
der Grundrechte» die Religionsfreiheitsdiskussion mit der Grundrechtsdiskussion
vernetzt werden soll. Von Adrian Loretan herausgegeben, werden mehrere in der juristischen

Forschung und Praxis Tätige dazu beitragen. Es ist denn auch ein Kennzeichen

religionsrechtlicher Forschung, dass sie wie kaum eine andere Disziplin an der Theologischen

Fakultät auf das interdisziplinäre Gespräch angewiesen ist und es auch pflegt.
Mit seinen religionsrechtlichen Arbeiten hat Adrian Loretan für sein Fach Neuland
betreten. Bezeichnenderweise fehlt das Artikelstichwort «Religionsrecht» in der
Theologischen Realenzyklopädie (TRE) wie im Lexikon für Theologie und Kirche (LThK),
wo es zwischen den Artikelstichworten «Religionspsychologie» und «Religionssoziologie»

hätte vorkommen können.

Rolf Weibel, Stans



94

Adrian Horetan (Hg.), Religionsfreiheit im Kontext der Grundrechte.
Religionsrechtliche Studien, Teil 2, Edition NZN bei TVZ, Zürich 2011.

448 S., ISBN 978-3-290-20066-4, SFr. 72.00.

Wie können unterschiedliche Religionen und Weltanschauungen und also konträre und
kontradiktorische Wahrheitsansprüche in einem freiheitlich-demokratischen Rechtsstaat

friedlich zusammenleben? Diese Frage ist für das Zusammenleben der Menschen in der

religiös vielfältig gewordenen Schweiz von unmittelbar praktischer Bedeutung; auf
akademischer Ebene beschäftigt sich mit ihr schon seit langem Adrian Loretan, Professor

für Kirchenrecht und Staatskirchenrecht an der Universität Luzern. Im vor einem Jahr

erschienenen ersten Teil seiner religionsrechtlichen Studien kreisen seine Überlegungen

um die Rechtsgrundlage des Staates, welche die Religionen und Weltanschauungen zum
einen anerkennen können und welche ihnen zum andern Grundrechte gewährleistet,
namentlich die Religionsfreiheit.

Nun kann die Religionsfreiheit erfahrungsgemäss aber mit anderen Rechtsnormen in
Konkurrenz und sogar in Konflikt geraten, sie ist also ihrerseits im Kontext der Grundrechte

zu verstehen und zu beanspruchen. Diesem Themenkreis ist der zweite Band der

religionsrechtlichen Studien gewidmet, der neben eigenen Beiträgen des Herausgebers
namentlich juristische und kanonistische Beiträge von Fachleuten aus Europa und den USA
enthält. Juristisch entfaltet Felix Hafner die Leitidee, dass Religionsfreiheit im Rahmen

aller Menschenrechte steht, dass ihr also kein Vorrang vor anderen Menschenrechten
zukommt. Dieser Gedanke hat Folgen für die Grundrechtsausübung sowohl der Individuen
als auch der Religionsgemeinschaften. So kann zum Beispiel der gemischtgeschlechtliche
Schwimmunterricht in der Schule in das Dilemma zwischen zwei Verfassungsprinzipien
führen, nämlich einerseits der Religionsfreiheit und anderseits der Geschlechtergleichstellung

unter zusätzlicher Berücksichtigung des staatlichen Integrationsauftrags. Dass in
einer Demokratie sowohl die Garantie der Religionsfreiheit als auch deren Begrenzung
eine Notwendigkeit darstellen, erörtert anschliessend aus politikwissenschaftlicher Sicht

Dorothée de Nève.

Der Band thematisiert die Religionsfreiheit aber nicht nur im staatlichen, sondern
auch im kirchlichen Recht. Hier geht es um den schwierigen Rechtsschutz innerhalb

einer Religionsgemeinschaft, um die Einklagbarkeit von Grundrechten sowie die Freiheit,
die das kanonische Recht dem Laien «in Angelegenheiten des irdischen Gemeinwesens»

verbürgt. Einen besonderen Aktualitätsbezug haben die Beiträge zu den Rechten von
Opfern und Tätern von sexuellen Übergriffen durch Kleriker gemäss dem Strafrecht

der römisch-katholischen Kirche sowie zum Kirchenaustritt, wenn sich staatliches und
kanonisches Recht überschneiden.

Eingerahmt werden diese beiden Teile von Beiträgen einerseits zu den historischen
und philosophischen Grundlagen der Grundrechte und anderseits zu Möglichkeiten und

Bedingungen einer Kooperation von Staat und Religionsgemeinschaften. An einer

Kooperation bestehe angesichts der gesellschaftlichen Bedeutung von Religion auch am
Anfang des 21. Jahrhunderts ein öffentliches Interesse, ist die Verfassungsrechtlerin Judith



95

Wyttenbach überzeugt. Erfolgen müsse sie aber im Kontext der Grundrechte, weil der
Staat bei der Wahrnehmung staatlicher Aufgaben an die Verwirklichung der Grundrechte

gebunden ist. Dabei verpflichten die Grundrechte die staatlichen Organe nicht nur dazu,
diese bei ihrem eigenen Handeln zu achten, sondern die Menschen überhaupt vor
Eingriffen in grundrechtlich gesicherte Positionen zu schützen. Das gilt auch hinsichtlich der

Religionsgemeinschaften, so dass es zwischen dem Selbstbestimmungsrecht der

Religionsgemeinschaften und der individuellen Religionsfreiheit und anderen Grundrechten
der einzelnen Gläubigen zu Konflikten kommen kann. Dabei hat der Staat nicht die
Glaubensinhalte zu beurteilen, sondern nur das Verhalten und Handeln der Religionsgemeinschaft

nach aussen bzw. gegenüber den Glaubensangehörigen und Dritten.
So können die Religionsgemeinschaften den demokratischen Rechtsstaat herausfordern,

sie können ihn und die Werte, die er voraussetzt, aber auch unterstützen. Daraus
leitet Adrian Loretan einen religionspolitischen Auftrag des Staates ab. Für die Kirchen
und Religionsgemeinschaften bedeutet das: Sie haben sich auf den demokratischen
Rechtsstaat einzulassen, das heisst: Ihre Theologie muss mit dem liberalen Rechtsstaat

bzw. den Rechtswissenschaften ins Gespräch gebracht werden, im Horizont einer
globalisierten Gesellschaft weltweit. Weil es unterschiedliche Modelle des Ortes der Religion
im Staat gibt, wie Adrian Loretan beim Vergleich zwischen dem säkularisierten Europa
und den nicht-säkularisierten USA herausstellt, muss dieser Dialog von Land zu Land
anders erfolgen. Diesen unterschiedlichen Verhältnisbestimmungen von Staat und Religion
gemeinsam ist indes das Ziel, die religiöse Vielfalt in einer Friedensordnung zusammenhalten

zu können.

Rolf Weibel, Stans

Volker Küster, Einführung in die Interkulturelle Theologie.
Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 2011.

304 S., ISBN 978-3-8252-3465-2, 22.90, SFr. 32.90.

Der Autor dieses lang erwarteten Buches, Professor für cross-kulturelle Theologie in
den Niederlanden, diagnostiziert eine zunehmende Provinzialität der traditionellen westl.

Theologie in «ökumenisch dürftiger Zeit» (10) - trotz Globalisierung und der einst globalen

Vorreiterrolle ebendieser Theologie. Demgegenüber will Vf. eine systematische

Einführung in eine als interkulturell verstandene Theologie vorlegen, die von den «Rändern»

(123) aus und im Respekt vor dem Fremden entwickelt wird. Im Hintergrund steht der
«Geist der Freiheit» (13), den Vf. aus seiner eigenen Herkunft sowohl im Erbe liberaler

europäischer Theologie, als auch in Emanzipationsbewegungen der Dritten Welt am
Werk sieht. Damit will Vf. einer eurozentrischen Selbstreferentialität ebenso wie konser-

vativ-evangelikaler Theologie begegnen.

In einem ersten, theoretischen Teil (27-129) werden Begriffe und Methoden der

Missionstheologie, einer kontextuellen und schliesslich interkulturellen Theologie (iT) eingeführt.

Der zweite Teil (131-207) umreisst exemplarisch das Feld der interreligösen,
interkulturellen und interkonfessionellen Dimensionen einer iT. Schliesslich nimmt der dritte



96

Teil (209-283) die vorhin beschriebenen Herausforderungen auf und bezieht sie «im
globalen systematisch-theologischen Diskurs» (185) auf die klassischen Topoi christlicher

Dogmatik - Christologie, Gotteslehre, Pneumatologie, Ekklesiologie, Anthropologie und

Eschatologie.
IT ist für Vf. eine hermeneutische Theologie, die den christlichen Glauben und Gottes

Heilshandeln in ihrem kontextuellen Sichtbarkeit zu verstehen sucht. Diese geht durch
den «epistemologischen Bruch» (55ff.) der Befreiungs- wie der Inkulturationstheologien
hindurch, die die Theologie auf den Einbezug der Praxis und des Kontextes verpflichten.
Theologie wird in einem dialogischen hermeneutischen Zirkel (62) entfaltet, aus dem

anstelle eines fixierten Dogmas ein «loses Gewebe» «generativer Themen» (Paulo Freire)
aus Kontext und biblischem Text entsteht. Solche Theologie wird durch kenotische
Verwundbarkeit und perichoretische Relationalität ebenso wie durch Nachbarschaftlichkeit
und Gastfreundschaft gezeichnet. Es geht nach Vf. um eine dialogische iT des «Dritten
Raumes» (Homi Bhabha), in dem Kulturbegegnung stattfindet. Kulturelle Identitäten
sind identifizierbar, zugleich aber geprägt von Ambiguität, Fluidität und Hybridität (62

u.ö.). Was unter diesen in Mode gekommenen Worten genau zu verstehen ist, bleibt in
diesem Buch freilich nur angedeutet, ebenso wie die gewiss willkommene, aber in ihrem
Inhalt und ihrer Entstehung vage «wechselseitige Bereicherung» (205 u.ö.). Dies zeigt,
dass die Zuordnung von Kontextualität und Universalität sowie die Klärung der

Bedingungen i. Verstehens und i. Verständigung noch weiterer systematischer Durchdringung
und beispielhafter Überprüfung harrt. Jedenfalls scheint mir bemerkenswert, dass Ergebnisse

des Dialogs innerhalb der Christenheit als «weltweiter Erzähl- und Interpretationsgemeinschaft»

(62) in einer «kleinen interkulturellen Glaubenslehre» auf die klassischen

Topoi christlicher Dogmatik zurückbezogen werden, woraus sich ein stark systematischer

Zug der hier entworfenen iT ergibt. Dies ist zu begrüssen in einer Zeit, wo jedenfalls im

deutschsprachigen Kontext (in den Niederlanden und den USA sieht dies anders aus) iT
und syst. Theol. in «Exotik» und «eigentliche Theologie» auseinanderzufallen scheinen -
wobei doch gerade die letztere auf der intensiven Suche nach einer neuen Selbstdeutung
im Kontext der (Post-)Moderne ist und dabei auf das 19. Jahrhundert zurückgreift. Doch
dieses ist eben nicht nur das Jahrhundert der liberalen Theologie, sondern auch geprägt
durch die zunehmend weltweit sich ereignende und als solche bewusste Geschichte.

Das materialreiche Buch scheint mir als «Einführung» anspruchsvoll, weil die darin

verarbeiteten Materialien im deutschsprachigen Raum (leider!) kaum bekannt sind. Vom
Genus her kommt es einer kompendienhaften Grundlegung einer systematischen iT nahe.

Am besten kann das Buch, das durch anschauliche Graphiken, eine Basis-Literaturliste

und einen Index seine Verankerung in Vorlesungen verrät, im Zusammenhang mit einer

ebensolchen Verwendung finden, wofür es nachdrücklich empfohlen sei. Gelegentliche

Tippfehler und kleine sachliche Unstimmigkeiten (die Weltmissionskonferenz 1996 z.B.

fand in Salvador da Bahia statt, nicht in Sao [sie] Paulo, 45, 47f.), können und sollten für
eine künftige zweite Auflage korrigiert werden.

Batdolf von Sinner, Säo Leopoldo


	Rezensionen

