Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 1

Artikel: Bergpredigt und Islam

Autor: Malik, Jamal

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877774

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bergpredigt und Islam

Das Thema «Bergpredigt und Islam» bildet Teil eines Diskurses, in dem sich
die beiden monotheistischen Religionen Christentum und Islam mit ihren je-
weiligen Wahrheitsanspriichen begegnen.' Es liegt — anders als im Christentum
— kein muslimischer Kommentar zum FEvangelium nach Matthius oder Teilen
davon vor, besonders nicht zu den Kapiteln 5-7, die die Bergpredigt enthalten;?
lediglich verstreute Bemerkungen erinnern mehr oder weniger direkt an Aus-
spriiche der Bergpredigt. Christian Troll, ein Kenner des indischen Islam und
langjahriger Islambeauftragter der katholischen Kirche, meint dazu:

«Das ist ja das grof3e Leidwesen, dass wir keine muslimische Christologie und musli-
mische Exegese der Bibel haben. Noch nicht einmal eine solide, modernen Anforde-
rungen entsprechende muslimische Studie zur Frage der Verfilschung der jidischen
und der christlichen Bibel. Diese ist aber eigentlich Voraussetzung fiir einen sinnvol-
len theologischen muslimisch-chtistlichen Dialog.»®

Im folgenden Beitrag werden zunichst einige Vergleichspunkte zwischen der
christlichen Bergpredigt und islamischen religiosen Texten herausgearbeitet.
Dem folgt ein kurzer Abriss tiber die Rolle der Bergpredigt bei Konversionen
und in der christlichen Missionsarbeit unter Muslimen. Ein dritter Teil gilt den
Ahnlichkeiten, die aus eigenen Quellen gespeist werden, wie den mittelalterli-
chen Mystikern und modernern muslimischen Kommentatoren.*

Bergpredigt in Koran und Sunna
Im Christentum wird die Bibel als Hilfsmittel fiir ein rationales Verstindnis
der Barmherzigkeit Gottes verstanden; sie gilt als zwar niedergeschrieben, aber

1 Ich danke Sebastian Rimestad, Dr. Muhammad Akram, Michael Winkels und besonders
Prof.Dr. Christoph Bultmann fir Kommentare zu fritheren Versionen des Beitrags.

: Als derzeit besten Kommentar zur Bergpredigt, in dem auch einzelne Aspekte der Aus-
legungsgeschichte beriicksichtigt werden, vgl. U. Luz: Das Evangelium nach Matthdus
(EKK 1), Neukirchen *2002. Eine grindliche Finfithrung bietet auch R. Feldmeier in:
ders. (Hg): Salz der Erde. Zuginge zur Bergpredigt, Gottingen 1998, 15-107.

3 Prof.Dr. Chr.W. Troll in einer E-Mail vom 21. April 2007 an mich.

K Wo nicht anders vermerkt, sind Bibelzitate nach der katholischen Einheitsibersetzung
1980 wiedergegeben, in http://alt.bibelwerk.de/bibel/ [21.09.2007]. Die Umschrift von
Wortern in fremden Schriften orientiert sich im Allgemeinen an The Encyclopaedia of
Islam. New Edition. Edited by PJ. Bearman et al.,, Leiden 1954-2006, im Folgenden EI(2).

ThZ 1/68 (2012) S. 57-79



58 Jamal Malik

von Gott inspiriert. Der Koran dagegen ist gemiss muslimischer Tradition das
unmittelbare Wort Gottes, herabgesandt auf Muhammad, das Siegel der Pro-
pheten, die thm vorangingen; es erging durch Vermittlung des Engels Gabriel
(Jibri)), und zwar in «klarer arabischer Sprache». Der Koran ist daher die Inlib-
ration, die Manifestation des géttlichen Wortes als Buch, und ist laut Meinung
vieler Theologen wegen seiner liturgischen Bedeutung und seiner sprachlichen
Vollkommenheit und Schénheit nicht tibersetzbar. Dieser Wundercharakter
des Koran (arab.: 7 743) bestitige auch das Prophetentum Muhammads, er sei
aber aufgrund «seiner Vorliebe fir formelhafte Wiederholungen und Gleich-
klinge, seiner unvollstindigen Sitze und fremden Metaphorik uns schwerer
zuginglich».” Die zentrale Bedeutung der mit dem Koran verknipften Logo-
zentrik ist flir den christlich-muslimischen Dialog von erheblicher Bedeutung,
wie weiter unten deutlich wird.

Im Koran als der islamischen Stiftungsurkunde ist nicht eindeutig die Rede
von der Bergpredigt, doch finden sich in ihm zumindest inhaltliche Ahnlichkei-
ten.® So spielt zum Beispiel Sure 2:271:

«Wenn ihr die Almosen offen kundtut, ist es (schon) trefflich. Wenn ihr sie aber ge-
heimhaltet und (unter der Hand) den Armen gebt, ist es (noch) besser fir euch und
wird euch (oder: Und er [d.h. Gott] wird euch?) (bei der Abrechnung am jlingsten
Tag) etwas von euren schlechten Taten tilgen. Gott ist wohl dartiber unterrichtet, was
ihr tut»’

offenbar auf Mt 6,1-4 an; es wird nidmlich eine Verbindung zwischen Almo-
senabgaben und Prahlerei hergestellt. In Sure 2:264f. wiederum findet sich in
formkritischer Hinsicht sowie in gewissen Ziigen der Metaphorik eine beacht-
liche Ubereinstimmung mit Mt 7,24-27:

«... Macht eure Almosen nicht dadurch zunichte, dal3 ihr auf euer Verdienst pocht
und (denen, fiir die ihr spendet, nachtriglich?) Ungemach zufiigt! (Das ist) wie wenn
einer sein Vermogen spendet, um von den Leuten gesehen zu werden und (dabei)

J--D. Thyen: Bibel und Koran — Eine Synopse gemeinsamer Uberlieferungen, Kéln u. Wien
1989, x.

& Vgl. Thyen: Bibel und Koran (Anm. 5), 190ff.

7 R. Paret: Der Koran, Stuttgart *1983, 40; in: Thyen: Bibel und Koran (Anm. 5), 191, ibet-
setzt mit «Wenn ihr Almosen 6ffentlich spendet, ist es gut. Wenn ihr sie aber heimlich den
Armen zukommen lasst, so ist es besser fir euch».



Bergpredigt und Islam 59

nicht an Gott und den jiingsten Tag glaubt. Der ist einem steinigen Grund zu ver-
gleichen, mit (etwas) Erde dariiber: Ein RegenguB fillt darauf, und nachher ist nur
noch eine harte, kahle Stelle iibrig. [...] Diejenigen aber, die ihr Vermdégen spenden im
Streben nach Gottes Wohlgefallen, und um ihrerseits (die Empfinger der Almosen
(?) im Glauben) zu festigen [...], sind einem Garten auf einem flachen Héhenzug zu
vergleichen, auf den ein RegengulB fillt, worauf er in doppelter Menge Friichte tragt.
Und wenn kein Regen auf ihn fillt, (bekommt er wenigstens) Tau. Gott durchschaut
wohl, was ihr tut.»®

Sure 29:60 beriihrt sich mit Mt 6,26: «Und wie manches Tier ubernimmt (es)
nicht (selber) seinen Unterhalt (zu beschaften) [...]! Gott beschert ihm und
euch (den Unterhalt). Er ist der, der (alles) hort und weil.»” In der Bergpredigt
heisst es entsprechend: «Seht euch die Vogel des Himmels an: Sie sden nicht,
sie ernten nicht und sammeln keine Vorrite in Scheunen; euer himmlischer
Vater ernihrt sie. Seid ihr nicht viel mehr wert als sie?» Das Gemeinsame an
diesen verstreuten Vergleichstexten im Koran ist, dass sie nicht in Verbindung
mit Jesus gebracht werden.

Eine zusammenhingende, der Bergpredigt — bes. Mt 5,17-48 — strukturell
und intentional sehr dhnliche Passage des Koran stellt hingegen Sure 2:178-
185 dar.” So wie Jesus im Rahmen des geltenden Gesetzes der Torah auch das
eigene, selbstbestimmte Handeln fordert («Ich aber sage euch...»), misst hier
der Koran dem nomos gleichsam zwar weiterhin Gultigkeit zu, formuliert ihn
aber um. Wihrend Jesus sechs verschiedene Awnfithesen anmahnt,"' fihrt der
Koran drei Erklirungen auf, nimlich Vergeltung fiir Tétung (1), Erbschaft (2)

5 Paret: Der Koran (Anm. 7), 39f; in: Thyen: Bibel und Koran (Anm. 5), 195: «Wer von sei-
nem Vermogen spendet, um von den Leuten gesehen zu werden, gleicht einem steinigen
Grund, den eine diinne Erdkrumme bedeckt. Fillt ein Regengul3 darauf, bleibt nachher
nur eine kahle, harte Stelle Gibrig. [...] Wer im Vertrauen auf Gott spendet [...] gleicht einem
Garten auf einem flachen Héhenzug, Fillt darauf ein Regengul3, trigt er doppelt Frichte.
Und wenn kein Regenguf3 auf ihn fillt, wird er von Tau befeuchtet. Gott durchschaut
wohl, was ihr tut.»

. Paret: Der Koran (Anm. 7), 281; in: Thyen: Bibel und Koran (Anm. 5), 193: «Und wie viele
Tiere gibt es, die sich um keinen Unterhalt sorgen. Gott versorgt sie und euch. Er hort und
weil} alles.»

0 Vgl St. Schreiner: Muhammads Bergpredigt, Kairos 4 (1977) 241-256; zum Korantext
siche Paret: Der Koran (Anm. 7), 27f.

" Seit wann diese vertiefenden Ausfithrungen als «Antithesen» ins christliche Repertoire auf-
genommen wurden, bedirfte einer eigenen Untersuchung. G. Strecker: Die Bergpredigt.
Ein exegetischer Kommentar, Géttingen 21985, nennt diese «Antithesen» Toten, Ehe-
bruch, Ehescheidung, Eid, Vergeltung, Feindesliebe.



60 Jamal Malik

und Fasten (3): Zu 1): Die vor-islamische Blutrache wird durch Wergeld er-
setzt (qgasas) (Sure 2:178); dies kommt einer Gleichberechtigung der natiirlichen
Personen gleich. Zu 2): Das Brautgeld (mahar) geht nach der Scheidung in das
Eigentum der Frau iiber, und es wird ihr sogar ein Erbrecht konzediert; Sure
4:176 durchbricht damit das agnatische Prinzip. Zu 3): Es werden Konzessio-
nen beim Fasten und sogar Ersatzleistungen in Form von Armenspeisungen
eingefiihrt, so etwa Sure 2:184. Stefan Schreiner spricht in diesem Zusammen-
hang von einer Humanisierung und Demokratisierung alterer Vorschriften.
Alle drei Mahnungen beginnen jeweils mit den Worten «Ihr Glaubigen! Vorge-
schrieben ist euch». So heisst es in Sure 2:178-184:

«Ihr Gliubigen! Bei Totschlag ist euch die Wiedervergeltung vorgeschrieben: ein Frei-
er flr einen Freien, ein Sklave flr einen Sklaven und ein weibliches Wesen fiir ein
weibliches Wesen. Und wenn einem (der einen Totschlag begangen hat) von seiten
seines Bruders (dem die Ausiibung der Wiedervergeltung obliegt) etwas nachge-
lassen wird, soll die Beitreibung (des Blutgeldes durch den Richer) auf rechtliche
und (umgekehrt) die Bezahlung an ihn auf ordentliche Weise vollzogen werden.
Das ist (gegeniiber der fruheren Handhabung der Blutrache) eine Ertleichterung
und Barmherzigkeit von seiten eures Herrn. ...» «Wenn es bei einem von euch aufs
Sterben geht, und wenn er Vermdégen hinterldBt, ist euch vorgeschrieben, in recht-
licher Weise eine letztwillige Verfiigung zugunsten der Eltern und der nichsten
Verwandten zu treffen. (Dies gilt) als eine Verpflichtung fir die Gottesfiirchtigen.»
«Ihr Glaubigen! Euch ist vorgeschrieben, zu fasten, so wie es auch denjenigen, die vor
euch lebten, vorgeschrieben worden ist. Vielleicht werdet ihr gottesfiirchtig sein.
(Das Fasten ist) eine bestimmte Anzahl von Tagen (einzuhalten). Und wenn einer
von euch krank ist oder sich auf einer Reise befindet (und deshalb nicht fasten
kann, ist thm) eine (entsprechende) Anzahl anderer Tage (zur Nachholung des
Fastens auferlegt). Und diejenigen, die es (an sich) leisten konnen, sind (wenn sie
es trotzdem versaumen) zu einer Ersatzleistung (fidya) verpflichtet, (ndmlich) zur
Speisung eines Armen. Und wenn einer freiwillig ein gutes Werk leistet, ist das
besser fiir ihn. Und es ist besser fiir euch, ihr fastet, wenn (anders) ihr (richtig zu
urteilen) wil3t.»'?

Im Koran fehlen die charaktetistischen biblischen antithetischen Worte: «ich
aber sage euchl». Dies dndert zwar nicht den Sinn, nimlich falsche Inter-

12 Ubersetzung nach Paret: Der Koran (Anm. 5); vgl. auch Schreiner: Muhammads Bergpre-

digt (Anm. 10), 241f.



Bergpredigt und Islam 61

pretatonen zu verhindern,” aber den Duktus, wie im Folgenden in einer
Uberlieferung der Prophetentradition deutlich wird.

In der Sunna (arab. sunna «Brauch, Regel») des Propheten, welche den Musli-
men nach dem Koran als zweite Quelle des islamischen Rechts und islamischer
Frommigkeit gilt, findet sich nidmlich eine der Bergpredigt vergleichbare An-
sprache: die sogenannte Khuthat al-Widi", die Abschiedspredigt Muhammads
im Tal Uranah kurz vor seinem Tod.'*

Der Berg, also eine Gelandeform, die sich iber die Umgebung erhebt, ist/
wird in vielen Religionen als Verbindung zwischen dem gottlichen Himmel,
der menschlichen Erde und der teuflischen Tiefe gefasst; er vermittelt den Ein-
druck des Ubermenschlichen und Wegweisenden.!* Berge seien einerseits -
her am Himmeb, andererseits aanbewohnban, und markierten somit die Achse
der Mitte der Welb. Womdoglich ist nicht ganz von der Hand zu weisen, dass
gemiss dieser Symbolik Jesus bei Matthius die Bergpredigt von der Weltmitte
aus hielt und somit die Begegnung mit dem Numinosen suggerierte. Es ist
daher naheliegend, die Bergpredigt als eine <Rede von Oben herab zu deuten:
Jesus, von dem gesagt wird, er sei der Sohn Gottes und der Messias, steigt auf
einen Berg, um von dort mit lauter Stimme eine Rede tiber die Ethik zu halten.
Diese Ansprache stellt mehr als einen blossen Aufruf zur Gesetzestreue dar.
Sie dient vielmehr als ein moralischer Leitfaden, der «intellektuell angeeignet
und innerlich verarbeitet werden soll, um [ihn] dann schopferisch weiterzuent-
wickeln und in den konkreten Lebenslagen anzuwenden».'® Ein dynamischer
und anwendungsorientierter Charakter des Koran und der Sunna wird bri-

gens auch von zahlreichen muslimischen Reformtheologen postuliert.”

" Schreiner: Muhammads Bergpredigt (Anm. 10), 245.

Die Abschiedspredigt findet sich in nahezu allen kanonischen Hadithsammlungen — wenn

auch in unterschiedlichen Versionen. Sure 5:3 «Heute habe ich euch eure Religion vervoll-

stindigt (so dass nichts mehr daran fehlt) und meine Gnade an euch vollendet, und ich bin
damit zufrieden, dass ihr den Islam als Religion habt» wurde gemiss islamischer Tradition

Muhammad wihrend der Pilgerfahrt von 632 offenbart.

" Vgl. M. Eliade: Images and Symbols. Studies in Religious Symbolism, New York 1952,
27ff.

'®  H.D. Betz: Studien zur Bergpredigt, Tubingen 1985, 15.

7 So fragt etwa der Pakistani Fazlur Rahman (gest. 1988) in: Islamic Methodology in History,
Karachi 1965, ob der Prophet tatsichlich islamisch-normatives Handeln in allen Einzel-
heiten festlegen wollte oder ob seine Sunna — tradiert in Form des Hadith als situati-
onsspezifische Interpretation und verbalisierte Reflexion des prophetischen Aktes — nicht



62 Jamal Malik

Als Jesus die Ansprache beendet hat, zeigt sich die zuhérende Menschenmen-
ge «schr betroffen von seiner Lehre, denn er lehrte sie wie einer, der gottliche
Vollmacht hat, und nicht wie ihre Schriftgelehrten» (Mt 7,28f; vgl. Mk 1,22).
Im Lichte derselben Symbolik lassen sich auch Jesu Tod und seine Wiederaufer-
stehung sehen. Jesus stellt demgemiss die Verbindung zwischen Himmel und
Erde her. Das Christentum mag spiter — unter dem Einfluss hellenistischer Phi-
losophie — diese Verbindung durch die kirchliche Hierarchie und das kirchlich
autorisierte priesterliche Handeln als Formen einer sakerdotalen Weiterfithrung
gewihrleistet haben.'

Im Islam ist der Topos des Berges und die damit einhergehende Hierarchie zwi-
schen Sender und Empfinger sowie die Verbindung zwischen Himmel und Erde
anders ausgeprigt als im Christentum."” Auch wenn Muhammad in einer Hohle im
Berg Hira Rechtleitung gesucht und gefunden hat, und auch wenn der Berg Uhud
den Muslimen als Mahnmal einer frithen Niederlage im dritten Jahr der islami-
schen Zeitrechnung (625) gilt, so wurde die Botschaft der Abschiedspredigt nicht
von einem erinnerungstrichtigen Offenbarungsberg aus verkiindet, sondern im
Tal unter den Muslimen verbreitet. Diesbeztiglich lasst sich aus der Evangelien-
Ubetlieferung nur der Rahmen der sog. Feldrede im Lukasevangelium vergleichen
(Lk 6,12-7,1). Spiter wurden im Zuge der Ausarbeitung sufischer Lehren auch
gewisse Vorstellungen entwickelt, die von einem mythischen Vogel Simurgh spre-
chen, der am Ende der Welt aut dem mythischen weltumspannenden Berg Qaf
lebt. Simurgh steht dabei freilich als Symbol fur Gott.

doch eher eine allgemeine Richtung vorgeben wollte, eine Richtung, die kontextuell und
konsensuell verantwortlich zu interpretieren ist? Ahnlich innovativ versteht die Ankara
Schule den Koran nicht als zeitlose Offenbarung, sondern als aktuelle Rede Gottes an eine
bestimmte Gruppe Menschen zu einer bestimmten Zeit. Der Iraner "Abd al-Karim So-
roush radikalisiert die Argumentation, wenn er im Koran das Wort Mohammads, bzw. den
Ausdruck seiner Offenbarungserfahrung liest. Dies ist eine Islamische Reformtheologie,
die auf einer neo-radonalistisch-hermeneutischen Perspektive basiert und weit Gber die
herkémmlichen Versuche hinausgeht, Scharia oder Koran selektiv zu interpretieren. Vgl.
zu hermeneutischen Neuansitzen im zeitgendssischen Islam etwa die zahlreichen Beitrdge
in: K. Amirpur und L. Ammann (Hgg.): Der Islam am Wendepunkt, Freiburg 2006.

8 Vgl. Eliade: Images and Symbols (Anm. 15), 170.

' Diese Ausfithrungen beziehen sich hauptsichlich auf den sunnitischen Islam. Im schii-
tischen Islam ist eine <kirchliche> Hierarchie vorhanden, wenn auch nicht in dem Masse
ausgeprigt wie im katholischen Christentum.

2 A. Schimmel: Mystische Dimensionen des Islam. Die Geschichte des Sufismus, Miinchen

1992, 369.596.



Bergpredigt und Islam 63

Im Tal Uranah, von der Erhebung Arafat am Gnadenhugel (Jabal al-rabma)
aus, also an einem prominenten rituellen Ort, soll der Prophet zehn Jahre nach
seiner Auswanderung von Mekka nach Medina (bira) 622 wihrend der Pilger-
zeit (hajj) von seinem Kamel aus vor mehreren Tausend Pilgern® den Glauben
an den Einen Gott angemahnt, die Erfillung der finf Pfeiler gefordert sowie
die Gleichberechtigung aller Menschen ungeachtet threr Hautfarbe und Ab-
stammung verkiindigt haben. Laut dieser seiner Abschiedspredigt ist lediglich
das Verdienst um den Islam (sdbiga) zentrales Kriterium fur Gottgefalligkeit,
wie ihn die mubdjirin, die Fluchtgenossen Muhammads, und die ansdr, die me-
dinensischen «Helfem, aufzuweisen hatten. Das sdbiga-Prinzip konkurrierte im
Ubrigen auch in der Folgezeit mit dem Prinzip der Zugehorigkeit zu einem
einflussreichen Clan oder Stamm, d.h. vornehmer Abkunft/Stand (nasab), die
einige spatbekehrte Muslime der Mekkaner Oberschicht auszeichnete.”” Dieses
genealogische Prinzip tribaler Tradition tiberlagerte in gewissem Grade auch
das in der Predigt postulierte islamisch-religiése Gleichheitsprinzip.?® Ein ge-
nauerer Blick auf die Abschiedspredigt Muhammads hilft daher, den zumin-
dest theoretisch postulierten Egalitarismus kritisch zu beleuchten.

Die Abschiedspredigt Muhammads enthilt einige der Bergpredigt ver-
gleichbare Mahnungen, ohne dass sich der Stifter des Islams als Messias oder
Sohn Gottes mit eigener Autoritat versteht. Er tritt als willenloser Prophet auf,
der lediglich Gottes Wort authentisch wiedergibt.?* Deshalb fragte Muhammad
nach der Predigt auch: O ihr Gliubigen, habe ich euch getreu die Mitteilung
wiedergeben? Die Menschenmenge antwortete: Bei Allah, jo. Darauf erwi-
derte Muhammad: <O Allah, sei mein Zeuge, dass ich Deine Mitteilung Deinem
Volk tibetbracht habe,” Und im Gegensatz zur Bergpredigt musste die Ab-

4l Die Zahlen variieren erheblich, sie reichen bis zu 140 000.

22 Die Auseinandersetzungen zwischen Sunniten und Schiiten gehen eben auf diese Span-
nungen zurtck.

# Sure 49:13 fiihrt dies deutlich aus: «Thr Menschen! Wir haben euch geschaffen (indem wir
euch) von einem minnlichen und einem weiblichen Wesen (abstammen lieBen), und wir
haben euch zu Verbinden und Stimmen gemacht, damit ihr euch (auf Grund der genea-
logischen Verhiltisse) kennt (Bildet euch aber auf eure vornehme Abstammung nicht viel
zu viel einl) Als der Vornehmste gilt bei Gott detjenige von euch, der am frémmsten ist.»

*  J. Bouman: Wollte Muhammad eine «Gegenmorab» zum Christentum schaffen?, in: R. Ita-
liaander (Hg.): Moral — wozu? Ein Symposium, Miinchen 1972, 104-113 (104).

% Vgl A. R. Kidway: The Farewell Pilgrimage — Prophet Muhammad’s Sermon — Char-
ter for Social Justice, in: http://www.quraan.com/index.aspx?&tabid=32&artid=109



64 Jamal Malik

schiedspredigt von Gefihrten Muhammads mit lauter Stimme wiederholt wer-
den, damit die Zuhorer sie akustisch wahrnehmen konnten.” Wiederholung
einzelner Satzelemente und Rekurrenz dienten in einer vornehmlich durch
Oralitat gepriagten Gesellschaft freilich auch dazu, der Aussage Kohirenz zu
verschaffen und die Eindringlichkeit der Botschaft zu steigern. Dramatische
Inszenierung erzeugte solidarititsstiftende Emotionen; die Abschiedspredigt
konnte sich so als identititsstiftendes Symbol mit geeigneter Kulisse tief in
das muslimische kulturelle Gedichtnis eingraben. Ahnlich wie die Bergpredigt
Jesu wirkt die Abschiedspredigt noch heute nach, sie wird bisweilen auch als
Beispiel einer Charta gesellschaftlicher Gerechtigkeit angefiihrt.

Dass diese Predigt Muhammads nicht nur im Verstindnis der Laien eine
Affinitit zur Bergpredigt aufweist, zeigen Hinweise muslimischer Theologen
und auch zahlreiche Vetlinkungen im Internet.”’

Nun sind verstreute Ahnlichkeiten inhaltlicher, formaler, symbolischer,
struktureller und intentionaler Natur in grundlegenden religiosen Texten nicht
aussergewOhnlich; Unterschiede ergeben sich vielmehr aus den Funktionen
und Kontexten, die diesen Texten im Laufe der Zeit zugewiesen wurden. Da-
mit stellt sich die Aufgabe einer Erforschung der Rezeptionsgeschichte, die im
Folgenden in einigen Ansiatzen mit Bezug auf exemplarisches Quellenmaterial
aus den beiden religiésen Traditionen aufgearbeitet werden soll. Es geht dabet
einerseits um den christlichen Gebrauch der Bergpredigt in der Mission, an-
dererseits um das muslimische Interesse am biblischen Text und seiner Kom-

mentierung,

Bergpredigt, Mission, Konversion
Im Zuge der kolonialen Expansion in muslimisch dominierte Regionen nutz-
ten christliche Missionare die Bergpredigt als ein wirksames Mittel fir ihre
Bekehrungsbemiithungen.” Ein frither Text ist etwa der Bericht des Inders Rev.

[27.02.2011].

% Die Stimme des Propheten kann fiir mehr als ein paar hundert Menschen kaum laut genug
gewesen sein. Wie die Botschaft tatsichlich an die Adressaten gelangte, ist daher unklar;
eine plausible Erlduterung zu diesem praktischen Aspekt liegt m.E. bisher nicht vor.

7 Siehe z.B. die Verlinkung zwischen http://en.wikipedia.org/wiki/Sermon_on_the_Mount
und http://en.wikipedia.org/wiki/The_Farewell_Sermon.

#  Vgl. Chr. Schirrmacher: Mit den Waffen des Gegners, Betlin 1992; A.A. Powell: Muslims
and Missionaries in Pre-Mutiny India, London 1993.



Bergpredigt und Islam 65

Mawlawi Dr. Imad al-Din Lahiz (gest. 1900) iiber seine Konversion vom Islam
aus dem Jahre 1864:* Er studierte die Bibel, und — so schreibt er — «als ich
das siebente Kapitel des Evangeliums Matthii gelesen hatte, begannen Zwei-
fel an der Wahrheit des Muhammedanismus in meiner Seele aufzusteigen».”
So wutde die Bergpredigt der Ausléser fiir die Konversion Imad al-Dins zum
Christentum.

Ahnliche zeitgendssische Konversionserfahrungen, die auf die Bergpredigt
zuriickgehen, sind auch im Internet dokumentiert.”® Dort berichtet etwa (Tors-
tery aus Norddeutschland von seinen dreijahrigen Erfahrungen als Muslim,
bis er 2002 durch das Studium der Bergpredigt czuriick zu Jesus) kehrte.” Und
ein US-amerikanischer Publizist, der zu Themen der Religion verdffentlicht,
unterzog die angebliche Behauptung Muhammads, der Islam sei ein Fortschritt
gegentiber der christlichen Botschaft, einer quasi-wissenschaftlichen Analyse®
und kam erwartungsgemass zu dem Ergebnis:

«Christians shall know prophets by their fruit. [Mt 7,15-16] Bluntly stated, Mu-
hammad, the self-described human messenger and prophet (Sura 3:144), clearly fails
the down-to-earth fruit inspection. On the other hand, Christ the Son of God (Mt
3,16-17) passes it with a perfect score.»

Auf den Internetseiten finden sich auch (Handbiichen christlicher Missionare,
in denen augenscheinliche Fallen in der Diskussion tiber Glaubensfragen mit
Muslimen aufgedeckt werden.” Auch dort steht die Bergpredigt an prominen-

» Vgl Imadeddin: Ein bekehrter Muhammedaner, Evangelisches Missionsmagazin 14 (1871)
397-412. Imad ud-Din verfasste diesen Text in Urdu im Jahre 1866. Diese Streitschrift
wurde 1870 ins Englische tibersetzt und in mehreren Auflagen gedruckt, zuletzt 1957.
Dazu siche A.A. Powell: Reciprocities and Divergences Concerning Religious Traditions
in Two Families of Scholars in North India, in: . Malik (Hg.): Perspectives of mutual en-
counters in South Asian History 1760 - 1860, Leiden 2000; E. Hahn: The Life of The Rew.
Mawlawi Dr. Imad ud-Din Lahiz (http://wwwanswering-islam.org/Testimonies/mawla-
wi.html) [29. Jan. 2011].

% Tmadeddin: Ein bekehrter Muhammedaner (Anm. 29), 408.

A So zum Beispiel auf http://wwwncronline.org/NCR_Online/archives2/2005b/
060305/060305a.php [12.09.2007] und http://www.mykath.de/index.php?showtopic
=12534&st=25 [12.09.2007]; dort wird das Fehlen einer Bergpredigt im Islam beklagt.

32 http://deutsch.hcjb.org/content/view/63/80/ [12.09.2007].

3 J. Arlandson: Does Islam improve on Christianity?, in: http://www.americanthinker.
com/2005/04/does_islam_improve_on_christia.html [12.09.2007].

3 Siehe z.B. B. M. Madany: Sharing God’s Word with a Muslim, 1984, in: http://www.levant.



66 Jamal Malik

ter Stelle, denn nach ihrer Lektiire kimen die zu konvertierenden Muslime zu
dem Schluss, «that [the Christian] Lord taught salvation by works.»* Wenn
aber Muslime auch nach dem Studium des Matthaus-Evangeliums die morali-
sche Bedeutung der Bergpredigt nicht verstiinden, so etwa Christensen, «dann
mussen wir wieder umkehren und versuchen, Dinge im Neuen Testament in
einem ganz anderen Licht zu sehen».’® Die Bergpredigt spielt auch tber sol-
che anekdotische Evidenz hinaus in der Missionsarbeit eine wichtige autori-
tative und authentisierende Rolle und wird fur das im christlichen kulturellen
Gedichtnis tief verankerte Islambild stets erneut herangezogen, insbesondere
dann, wenn der Islam per se als eine monolithische, kriegerische Religion re-
zipiert wird, die allen Unglaubigen stindig den Heiligen Krieg (jzhdd) erklire
und damit im Gegensatz zum friedvollen Christentum der Bergpredigt stehe.”
Zuletzt finden sich solche tendenziosen er-Anderungsbilder in einer evangeli-
schen Handreichung aus dem Jahre 2000, zu der sich indessen sogleich einige
kritische Stimmen 4dusserten.* Eine dhnlich leidenschaftliche Kontroverse loste
bekanntermassen die Papstrede vom September 2006 aus; d.h., die Bergpredigt
entwickelte eine Figendynamik als Ausdruck vernunftgemasser, gewaltfreier
ethischer Prinzipien und wurde konstitutiver Gegenstand der Debatte in der
kulturellen Begegnung; dies steigerte ihre Popularitit.

Muslimische Kommentare zur Bergpredigt
Wie haben nun Muslime die Bergpredigt rezipiert und kommentiert? Die Su-
che nach Antworten auf diese Frage bringt uns zu dem wichtigsten Aspekt des
Themas «Bergpredigt und Islam». Eine einheitliche Rezeptionsgeschichte ist
nicht zu finden, vielmehr variieren die Kommentare nach Region und Epoche.

info/BAI-0.html [12.09.2007], bes. Kapitel 2; J. Christensen: Christuszeugnis fiir Musli-
me, 1982, in: htep:/ /www.answering-islam.de/buecher/jens-christensen/ christuszeugnis_
fuer_muslime.html [12.09.2007], bes. Kapitel 191.

% Madany: Sharing (Anm. 34), Kapitel 2.

% Christensen: Christuszeugnis (Anm. 34), Kapitel 20.

7 J. Malik: Islamic-Christian Dialogue, The Journal of Oriental Studies 15 (2005) 129-137
(131).

¥ J. Miksch (Hg.): Evangelisch aus fundamentalem Grund. Wie sich die EKD gegen den
Islam profiliert, Frankfurt a.M. 2007.



Bergpredigt und Islam 67

Friibe istamische Mystik (Sufisnins)

Im historischen Rickgriff sind zunichst Ausfihrungen islamischer Mystiker
anzufithren. Vor dem Hintergrund der Standardisierung sufischer Ideen und
der sich anschliessenden Phase der Ausbildung mystischer Orden im 11. und
12. Jahrhundert bewerteten muslimische Gelehrte die Botschaft der Bergpre-
digt weitgehend positiv. So nimmt etwa der Rechtsgelehrte, Philosoph und
Mystiker Abu Hamid al-Ghazzali (1058-1111) die ethische Lehre Jesu dusserst
ernst und tbernimmt fast wortwoértlich Passagen der Bergpredigt, um seiner
eigenen Botschaft von Duldsamkeit (szb7) — eine von mehreren Stufen auf dem
mystischen Pfad zur Offenbarung — Autoritit zu verleihen:*

«Im Evangelium fand ich: Jesus, der Sohn Marias, sprach: Ehedem wurde euch gesagt:
Zahn um Zahn, Nase um Nase. Ich aber sage euch: Widersteht dem Bésen nicht mit
Bosem, sondern wenn einer dir auf die rechte Backe schligt, dann halte ihm die linke
Backe hin! Und wenn einer dir das Kleid wegnimmt, dann gib ihm (auch noch) deinen
Schurz! Und wenn einer dich zwingt, eine Meile mit ihm zu gehen, dann geh zwei
Meilen mit ihmb All das ist eine Aufforderung, das zugefiigte Ungemach geduldig zu
ertragen. Das geduldige Ertragen des von den Menschen zugefiigten Ungemachs ge-
hort zu den hdchsten Stufen der Geduld. Denn dabei unterstiitzen die Antriebskrifte
der Begierlichkeit und des Zornes einander gemeinsam gegen die Antriebskraft der
Religion.»*

Das Zitat legt auch nahe, dass ethische Prinzipien, welche Barmherzigkeit ge-
geniiber Schwachen und Verachteten betonen, Teil des sufischen Diskurses
sind: Die rigoristische Ethik, die der Christus der Sufis verkiinde, erinnere da-
her — so O.H. Schumann — stark an die Bergpredigt, aus der offenbar auch
einige Logien ihren Weg in die sufische Literatur gefunden hitten.* Tatsichlich
stelle Christus fiir islamische Mystiker eine moralische Autoritit und ein Mo-
dell des gottesfirchtigen Asketen dar. Annemarie Schimmel hilt dazu zusam-
menfassend fest:

¥ Vgl SM. Zwemer: A Muslim Secker after God, New York 1920, 260.273ff., auch in:
http://hdlLhandle.net/2144/721 [13.09.2007]. Al-Ghazzalis notorisches Plagiieren ist be-
kannt und sollte nicht weiter dramatisiert werden.

% Al-Ghazzali tibersetzt in: R. Gramlich: Muhammad al-Gazzalis Lehre von den Stufen zur
Gottesliebe, Wiesbaden 1984, 160.

4 O.H. Schumann: Der Christus der Muslime, K6ln u. Wien 1988, 79f.



68 Jamal Malik

«Es ist der Jesus der Bergpredigt, dessen Bild in den Ausspriichen der ersten Sufi-
Generation gespiegelt wird, und er blieb auch eine Lieblingsfigur der spiteren Sufi-
Dichtung, Er und seine jungfriuliche Mutter wurden zu symbolischen Gestalten ... zu
Musterbildern rein geistigen Lebens»®

Diese moralische Autoritit des biblischen Jesus wird in der sufischen Traditi-
on auch gegenwirtig noch gerne und besonders von christlichen Konvertiten
zum Islam zelebriert, wenn sie ihrem Orden etwa in Anlehnung an Maria den
Namen Miriamiyya geben und ihre neue islamische Identitit in christliche Tra-
dition tauchen — so etwa der Schweizer Frithjof Schuon (gest. 1998).

Religiose Interaktion in der Zeit des Kolonialismus
In der Zeit des Kolonialismus sind gleichermassen Abgrenzungs- wie Anerken-
nungsdiskurse zu finden, durchaus im Zusammenhang mit der christlich-mis-
sionarischen Anwendung der Bergpredigt. Wenden wir uns Kommentaren zu,
die von muslimischen Gelehrten im 19. Jahrhundert verfasst wurden. Bei ihrer
Auslegung ist der Vormarsch christlicher Missionsbewegungen im Kontext ko-
lonialer Expansion besonders in Britisch-Indien zu berticksichtigen. In diesen
Kontext gehorte Sayyid Ahmad Khan (1817-1898),* ein prominenter indisch-
muslimischer Gelehrter. Er versuchte den orientalistischen Angriffen britischer
Gelehrter, wie z.B. denen von William Muir (gest. 1905), kreativ zu begegnen.*
Zu diesem Zweck gab er nicht nur die bekannte Urdu-Zeitschrift Tabdbib al-
Akhlaq (engl. The Mubammadan Social Reformer, dt. Die VVerfeinerung der Sitten) he-
raus, die an den persischen Philosophen und Historiker Ibn Miskawaih (gest.
1030) und dessen gleichnamiges Werk erinnert.*” Sayyid Ahmad Khan verfasste
auch, und das ist in unserem Zusammenhang bedeutsam, als einer der ersten
neuzeitlichen Muslime tberhaupt einen modernen — wenn auch fragmentari-

2 Schimmel: Mystische Dimensionen (Anm. 20), 61.

# Siehe dazu C.W. Troll: Sayyid Ahmad Khan. A reinterpretation of Muslim Theology, New
Delhi 1978/79; D. Lelyveld: Aligarh’s first Generation, New Jetsey 1978.

#  Siehe dazu Powell: Reciprocities and Divergences (Anm. 29).

#  Nach Ibn Miskawaih kommt der Ratio eine zentrale Stellung zu, gilt es, zu Moralitit und
Gotteserkenntnis zu gelangen. Khans «The Muhammadan Social Reformerm war zum ei-
nen von Ibn Miskawaih inspiriert worden, zum anderen von den englischen moralischen
Wochenzeitschriften «The Tatlem» und «The Spectom. Die Zeitschrift sollte rasch zum For-
derer des Urdu als Wissenschaftssprache werden; sie stand auch fiir das sufische Bemtihen,
die via purgativa, und fir eine rational begriindete Anniherung an die moralischen Inhalte
der prophetischen Tradition.



Bergpredigt und Islam 69

schen — Bibelkommentar: die in den Jahren 1862-18065 erschienene Theologische
Klarstellung (Tabyin al-Kalim).* Das Fragment existiert lediglich in Urdu innerhalb
der noch von Khan selbst herausgegebenen Gesamtausgabe seiner eigenen reli-
giosen Schriften.’’ Lediglich die Abschnitte tiber das Alte Testament wurden im
selben Jahr ins Englische ibersetzt.** Khans Biographen sind der Ansicht, dass er
eine aufgeklirte muslimische Sicht auf die Bibel fir nétig hielt, sollte doch die in
englischsprachigen Schulen Indiens sozialisierte muslimische Jugend erfolgreich
vor Apostasie und Konversion geschiitzt werden.”” Tatsichlich aber war Khans
Credo geprigt von den Ereignissen im Zusammenhang mit dem sogenannten Se-
poy-Aufstand von 1857, welche die politische Vereinnahmung des muslimischen
Moghul-Indien durch die Briten nach sich gezogen hatten.® Er kimpfte seither
um die politische und kulturelle Anerkennung der Muslime. Dabei bemiihte er
die Figur der Ratio, wurde den Muslimen nach 1857 doch fehlende Rationalitit
unterstellt und sie dann einer «civilizing mission» unterworfen.”' Sein Postulat, der
Islam widerspreche nicht den Naturgesetzen, sowie die Idee, Gottes Werk konne
nicht im Gegensatz zu Gottes Wort stehen, sind Ausdruck dieser leidenschaftlich
gefiihrten Bemithung um Anerkennung von Seiten Khans.

Folglich prisentierte sich Khan im Gegensatz zu zahlreichen seiner Zeitge-
nossen nicht als kompromissloser Gegner des Christentums. Vielmehr nutzte er
Teile der christlichen Lehre, die er fiir seine moralisch-didaktische Gesellschafts-
kritik und modernistische Historiographie fruchtbar machte. Intellektuell wollte
er sich mit dem Christentum messen und so dem Islam als Vervollkommnung der
gottlichen Botschaft wieder zur Stirkung verhelfen. Der Islam, so Khan, steige
mit einschligigen rationalen Beweisen dort ein, wo das Christentum auf irratio-
nalen und blinden Glauben an das Heil allein durch das Werk Christi und an die

Trinitat verweisen musse:

% 8.A. Khin: Tabyin al-kalim fi tafsir al-tawrat wa al-injil “ald millat al-islim (Eine theolo-
gische Klarstellung tiber die Exegese des Alten und Neuen Testaments in Bezug auf die
Islamische Gemeinschaft), Bd. 1: Ghazipur 1862, Bd. 2: Ghazipur 1865.

4 S.A. Khin: Tasanif-e Ahmadiyyah, kutub wa rasa’il madhhabi, vol. 1, part 1, Aligarh 1887.

% S.A. Khin: The Mohamedan Commentary on the Holy Bible, Bd. 1: Ghazipur 1862, Bd.
2: Ghazipur 1865.

#¥ Vgl. Schirrmacher: Mit den Waffen des Gegners (Anm. 28), 190, Anm. 819.

% Dazu siche etwa Th.R. Metcalf: The Aftermath of Revolt. India 1857-1870, Princeton

1964.

Zu den Kolonialisierungsprozessen vgl. etwa J. Malik: Islam in South Asia. A Short Histo-

ry, Leiden 2008, Kap. 9.

51



70 Jamal Malik

«If Christianity depends upon the acceptance of these two dogmas [i.e., unbedingter
Glaube an das Heil Christi und Trinitit; J.M.], [Khan] does not see how its followers
can ever claim to possess freedom of thought in the matter of religion. [...] In Islam,
there are two basic creeds: existence of God and His Unity. The Qur’an does not de-
mand the people to accept them blindly. It gives innumerable arguments based on the
study of natural phenomena to establish these two facts. It constantly appeals to the
common sense of man, to his eyes, to his ears, to his heart; it demands observation,
reflection, reasoning and not irrational acceptance.»™

Mit Bezug auf die Bergpredigt steht die ethische Autoritit Jesu — dhnlich den
Sufis — allerdings auch fiir Khan ausser Frage, wenn er die Kiritik vieler Musli-
me gegen die christliche Aufforderung zur Feindesliebe (Mt 5,44) zuriickweist:
«Since there are a lot of people who put his command into practice, then
how can this command be incompatible with the laws of Nature?»” Um diese
Kompatibilitit zwischen Auftrag und Umsetzung, Praktikabilitit und Naturge-
setz nachzuweisen, kontrastiert der Szientist und Deist Khan die Mahnungen
der Bergpredigt mit zahlreichen muslimischen Schriften, um schliesslich zu
dem Ergebnis zu kommen, dass es zwischen ihnen starke theologische Be-
rihrungspunkte gibt. Seine wohlwollende Bewertung der Bergpredigt sei hier
ausschnittweise wiedergegeben:

«... Diese Predigt ist eine dusserst erleuchtete (##rdni) und klare Darstellung ohne
verwirrende Beweisfihrung (bild-amizish dalilin ki tariki), und hat eine nachhaltige
Wirkung auf die menschliche Seele (ddami ki riih). Wenn ein gliubiger Mensch (wik
dil ddami) diese Predigt (wa'g) liest, dann erlangt er immer noch das leuchtende Licht
(ndirani raushani), welches sein Herz davon iberzeugt, dass dies eben der Einfluss jenes
Heiligen Geistes (rih al-quds) ist, der immer noch diese Worte belebt.

Argumente durch Beweisfithrung zu untermauern bringt den Zuhorer nur zum
Schweigen (sdkit kartd hai) und verdunkelt dessen Intellekt (“ag/ ko maghlibh karta hai).
Jene Aussage aber, die Einfluss (a#47) auf die Seele hat und die sich in das menschliche
Herz eingtibt (dil main baithi jawe), bedarf keiner Beweistihrung (mantdj dalilin se thabit
karne ki nabin). Eine solche Aussage ist schon fir sich selbst genommen Beweis ihrer
Richtigkeit (sachd 7 k7 dp dalil hai). Deshalb hat Jesus (Friede sei mit ihm) seine Predigt
von der Vermischung mit Beweisen (dalilin ki dmizish) vollig rein und sauber gehalten:

2. Vgl. B.A. Dar: Religious Thought of Sayyid Ahmad Khan, Lahore #1971, 123.
3 Khan zitiert in: ].M.S. Baljon: The Reforms and Religious Ideas of Sir Sayyid Ahmad Khan,
Lahore #1958, 103.



Bergpredigt und Islam 71

Meine unvollstindige Liebe ist erfillt (wustaghni) vom Charme des Geliebten

(amdl-e yar), ein schones Anlitz (ribh-e 3ibd) bedarf nicht Wasser und Farbe (46 o

rang), nicht Muttermal und Gesichtsziige (£hd/ o khat)
Aber einige Menschen kritisieren (7'#rdg) diese Predigt aufgrund dessen, dass Jesus
(Friede sei mit ihm) diese Mahnung aus fritheren Biichern (ag# kitibin sé) entnommen
habe, deren grosster Teil aus dem Zabur [Buch des David = Psalter] und Ish’aya
Nabi [Buch Jesaja] stamme. Sie meinen, wenn Jesus (Friede sei mit ihm) selbst Gott
gewesen oder aus dem Heiligen Geist (r#h al-quds) hervorgegangen wire, dann hitte
er die Aussagen der altvorderen Quellen nicht als seine eigene Predigt dargestellt,
sondern hitte selbst neue Aussagen getroffen. Dies ist aber eine dumme Vorstellung
(be-biidab khayal). Ich bin ja selbst der Meinung, dass Jesus (Friede sei mit ihm) nicht
Gott war, aber zu denken, dass er auch nicht eine von Gott gesandte reine Seele war,
ist vollig ungerechtfertigt. Ich habe schon immer erklirt, dass alle Propheten (seien
sie gepriesen und gegrusst) den einen Glauben (@& din) verkindeten. Die Predigten
und Mahnungen (wz'g awr nasihal) aller (Propheten) hatten nur einen Zweck (natijab,
wortlich: Ergebnis). An diesem Ort hat Jesus (Friede sei mit ihm) jene aussergewohn-
lich guten (a'/d awr “umdah) Mahnungen (natije; wortlich: Ergebnisse) von sich gegeben
(bayan farmd ‘e hain), fir die alle Propheten (anbiyd) gekommen waren, um das Gleiche
zu verkiinden (wasihat karte rabe), und dieselbe Moral (ikhldg) aufzuzeigen. Folglich
entsprachen die Mahnungen Jesu (Friede sei mit thm) (wasih ki nasihaf) natitlich die-
sem Ziel (us ke mutibig) »*

Sayyid Ahmad Khans Reformansichten waren manchen muslimischen Geleht-
ten zu radikal-modernistisch oder zu unterwiirfig,” sodass der oben erwihnte
Imad ud-Din schon vor seiner Konversion zum Christentum eine Streitschrift
gegen ihn verfasste.”® In diesem Zusammenhang wurde Khan auch vorgehal-
ten, er verstiinde die Idee der Trinitit nicht angemessen verniinftig, sprich:
nicht allegorisch.”’

> Khan: Tasanif-e Ahmadiyyah (Anm. 47), 991.

=3 Dazu zihlten insbesondere die Vertreter der traditionalistischen Schule von Deoband;
siche Aziz Ahmad and G. v. Grunebaum (eds.), Muslim Selfstatement in India and Paki-
stan 1857-1968, Wiesbaden 1970, 66ff.; vgl. auch Malik: Islam in South Asia (Anm. 51),
304£.350.444ff.

% Vgl. Schirrmacher: Mit den Waffen des Gegners (Anm. 28), 191.

" Vgl. Baljon: The Reforms and Religious Ideas (Anm. 53), 109.



72 Jamal Malik

Zeitgendssische Interpretationen
In der Zeit wihrend und nach den beiden Weltkriegen®® traten theologische
Anerkennungsdiskurse zu Gunsten politischer Abgrenzungsdiskurse deutlich
zuriick. Im Agypten des 19. Jahrhunderts, wo zwar die christliche Missionie-
rung von weit geringerer politischer Bedeutung war als in Britisch-Indien, die
Debatten um eine islamische Reform und die Politisierung des Islam aber
wichtig, lehnte einer der bedeutenden Fihrer der muslimischen Reformbe-
wegung, die man die Sa/fiyya nennt,” die Botschaft der Bergpredigt katego-
risch ab. Der Herausgeber des seit 1898 in Kairo publizierten Wochenblat-
tes a-Mandr, Muhammad Rashid Rida (gest. 1935), prangerte an, dass das im
Evangelium vertretene moralische Diktum von Duldsamkeit und Feindesliebe
die Ungerechtigkeit in der Welt erst befordert habe.® Weiterhin wurde — auch
in spateren muslimischen Kommentaren zur christlichen Moral und Lehte in
der Bergpredigt — kritisiert, Paulus habe in seinen Briefen die eigentliche Lehre
Jesu auf den Kopf gestellt. Wihrend Jesus ndmlich in der Bergpredigt noch
auf den bestehenden Gesetzen beharre, habe Paulus gewissermassen eine ge-
wissensgebundene Glaubensessenz verkiindet,” die auf seine hellenistisch ins-
pitierte Philosophie zurtickgehe.”” Da die Salafiyya unter Einfluss von Rida auf

Vgl fur christliche Deutungen in diesen Jahrzehnten die Darstellung von L. Ragaz, E.

Thurneysen, K. Barth und D. Bonhoeffer bei: M. Stdewe, F. Vouga: Die Bergpredigt und
ihre Rezeption als kurze Darstellung des Christentums, Tubingen/Basel 2001, 41-50.223-
233.263-272.

* Zu diesem schillernden Begriff und seiner Geschichte vgl. etwa W. Ende, P. Shinar: Salafi-
yya (Encyclopedia of Islam 2, Bd. 8), Leiden 1995, 900-909.

@ Vgl. Schumann: Der Christus der Muslime (Anm. 41), 95 und J. Jomier: Le Commentaire
coranique du Manir — Tendances modernes de Pexégeése coranique en Egypte, Paris 1954,
315. Bei Jomier lautet die Wortwahl «douceur et pardom, etwa: Sanftmitigkeit und Ver-
gebung. Zu Rida und al-Manir vgl. etwa Hamzah Dyala, Muhammad Rashid Rida (1865-
1935) or: The Importance of Being (a) Journalist, in: H. Bock, J. Feuchter, M. Knecht
(eds.): Religion and Its Other. Secular and Sacral Concepts and Practices in Interaction.
Frankfurt/New York 2008, 40-63.

S Vgl Jomier: Le Commentaire coranique (Anm. 60), 313 oder auch z.B. A. Muhsin: Let The
Bible Speak, Ibs International 1991 http://islamicstudies.islaimmessage.com/panel/me-
dia/file/let_the_bible%20speak.pdf [04.03.2011]. Siehe auch W.G. Kiimmel: Die Theo-
logie des Neuen Testaments nach seinen Hauptzeugen, Géttingen 1987, 155ff. zu einer
christlich-theologischen Auseinandersetzung mit diesem Aspekt der paulinischen Lehre.

2 Vgl. Kimmel: Die Theologie des Neuen Testaments (Anm. 61), 121ff. zur Rolle des Paulus
im frithen Christentum.



Bergpredigt und Islam 73

einer Rickkehr zu den frommen Altvorderen (al-salaf al-sdlih)* und — wenn
auch in einem szientistischen Zuschnitt — auf der Dogmatik des Frithislam
bestand und somit eine Islamisierung der Gesellschaft forderte, konnte und
wollte sie mit einer solchen paulinischen, anti-legalistischen Auslegung nicht
viel anfangen.®

Ein weiterer, wenn auch kurzer Kommentar zur Bergpredigt in der Zwi-
schenkriegszeit stammt von dem indisch-muslimischen Theologen “Abd al-
Hamid al-Farahi (gest. 1930). In seinem arabischen Werk Awdn fi agsim al-
Qur'an® (Studien zu den koranischen Schwiiren) setzt er sich stellenweise mit der
Bergpredigt kritisch auseinander: Er zweifelt an ihrer Authentizitit und stellt
die Konsistenz des Textes in Frage.®® Jesus habe nicht zu einer Menschenmen-
ge, sondern lediglich zu seinen Jingern gesprochen, denn «als er sich setzte,
kamen seine Jinger zu ihm. Dann begann er, sie anzusprechen ... durch die
Predigt»®’

Sodann stellt al-Farahi fest, dass einige Mahnungen der Bergpredigt nur fiir
Mittellose gilten, wie z.B. das Verbot, im Namen Gottes einen Eid abzulegen,
oder der Aufruf, dem Prinzip «Aug’ um Aug’, Zahn um Zahn» abzuschwo-
ren [vgl. Mt 5,33-42]. Denn diese Lehren wiirden das Gesetz der Torah aus-
ser Kraft setzen, was Jesus nicht gewollt habe. Al-Farahi folgert daraus, dass
die Predigt keinen Gesetzeskodex darstelle und nur an bestimmte Menschen
gerichtet sei. Zudem miisse der Text der Bergpredigt in seinem historischen
Kontext verstanden werden. Die Aufforderung «halte auch die linke Wange
hin» sei moralisch nicht anerkennungswiirdig und vielmehr der Notwendigkeit

8 Dazu zihlen freilich nicht nur die in der islamischen Tradition amnestierten etsten drei
Generationen von Muslimen, sondern auch spitere Traditionarier.

Vgl. Jomier: Le Commentaire coranique (Anm. 60), 314.

% Vgl. "Abd al-Hamid al-Fardhi: Am’an fi agsim al-Qur’an, Dimashq 1994, und Altaf
Ahmad Azami, The Injil (Gospel): Imam Farahi’s Viewpoint, in http://www.renaissance.
com.pk/janrefi2y3.html [07.06.2007].

Dies entspricht durchaus der gegenwirtigen Forschung zur Bergpredigt: Die grosse Meht-
heit der Bibelwissenschaftler hilt die Bergpredigt nicht fiir eine authentische Rede Jesu. Es
handle sich bei ihr nicht um eine zusammenhingende Predigt aus miindlicher Tradition;
der Evangelist Matthdus habe sie vielmehr aus einer Reihe von Einzelaussagen Jesu zu-
sammengestellt, um der Botschaft des Propheten eine homogene und bindende Form zu
vetleihen. Sie sei eine programmatische Anleitung zur Mission, die «den Jinger in Stand
[setzt], in seiner eigenen, freilich an der Theologie des Meisters ausgerichteten Weise Theo-
logie zu betteiben.» Vgl. z.B. Betz: Studien (Anm. 16), 15, vii.

7 al-Farahi: Am’an fi agsim (Anm. 65), 107f.

64

66



74 Jamal Malik

geschuldet, sich nicht gegen einen iibermichtigen Herrscher zur Wehr zu set-
zen und sich also mit den gegebenen Verhiltnissen pragmatisch abzufinden.®®
Ebenso setzt sich al-Farahi kritisch mit der Idee vom «Reich Gottes» aus-
einander (vgl. Mt 5,3 «Himmelreich»). In den Versen «Selig sind die Armen im
Geiste» (Mt 5,3)” sowie «Selig sind, die da hungern und nach Gerechtigkeit
dirsten» (Mt 5,6)" seien die Worter dm Geiste> bzw. mach Gerechtigkeiv erst
von spiteren Tradenten hinzugefiigt worden. Im Originaltext sei dagegen von
weltlichem Reichtum und korperlichen Bedirfnissen die Rede gewesen.” Ein
Vergleich mit der Feldrede im Lukas-Evangelium (Lk 6,20f.) zeigt an dieser
Stelle tatsichlich, dass die Evangelieniiberlieferung zwei verschiedene Formen
der Ausspriiche kennt. Das erlaubt al-Farahi auch, triumphierend festzuhalten,
Christen hitten die Bergpredigt falsch ausgelegt. Die erwihnten Verse weisen
laut al-Farahi namlich auf das Prophetentum Muhammads hin; die eigentlich
Angesprochen seien die geduldig in Armut ausharrenden Araber:

«Hence, whatever Jesus (sws) proclaimed about the true conditions of Christians,
turned out to be absolutely true. One group within them [the Arabs] remained con-
tent with their impoverished lives, but the other [the Christians] forgot the admoni-
tion of Jesus (sws) and immersed themselves in the pleasures of worldly life. Subse-
quently, exactly what Jesus had prophesized in the beginning of his sermon (regarding
the materialist scorn for the ascetic’s destitution, despising contact with them) eventu-
ally transpired.»"

Erst der Prophet Muhammad habe die Wartezeit in Armut beendet und das
Reich Gottes eingeldutet, so al-Farahi. Durch diese millenaristische Inter-
pretation wird die Bergpredigt aus dem Zusammenhang christlicher Bot-
schaft herausgenommen und — dhnlich wie Muhammad die Figur des Abra-

6 al-Fardhi: Am’in fi agsim (Anm. 65), 108.110f.

®  Diese Fassung ist z.B. in den Ubersetzungen Luthers, der Ziircher Bibel, Fritz Tillmanns
sowie der Standard Revised English Version zu finden, jedoch fehlt in der katholischen
Einheitsiibersetzung oder in der New English Bible der Zusatz dm Geister. Vgl. die Uber-
setzung Fritz Tillmanns.

™ Dieser Wortlaut ist in allen benutzten Bibelubersetzungen nahezu identisch. Hier nach der

Einheitstibersetzung,

Vgl al-Farahi: Am™an fi aqsim (Anm. 65), 128 sowie Azami: The Injil (Gospel) (Anm. 65).
Letzterer nimmt dies als Beweis dafiir, dass die Bibel an mehreren Stellen gefilscht sei.

2 al-Farahi: Am'an fi agsim (Anm. 65), 133, engl. Ubersetzung in Azami: The Injil (Gospel)
(Anm. 65).



Bergpredigt und Islam 75

ham interpretierend” — fir den Islam appropriiert, mit dem Ziel, diesen als
vervollkommnete Religion zu stilisieren, mit Muhammad als threm Vollstre-
cker.

Diese kritische Deutung der Bergpredigt ist jedoch nicht nur al-Farahi al-
lein eigen, sondern ist hidufig in der muslimischen Welt des zwanzigsten Jahr-
hunderts vorzufinden, so etwa beim Theologen Ali Muhsin aus Zanzibar
(1919-20006), der seinen zehnjihrigen Gefingnisaufenthalt in Agypten u.a.
zu Bibelstudien nutzte. Er kam zu dem Schluss, dass sich Islam und Chris-
tentum kaum unterschieden, hitte Paulus die christliche Botschaft nicht um-
interpretiert.” «The Sermon on the Mount consists of the most important
teachings of Jesus Christ. We can say that here lies true Christianity; that is
if we believe that it is Jesus who is the founder of Christianity and not St.
Paul.»’

Die Idee, Paulus die Rolle eines Usurpators zuzuweisen, dient offenbar
dazu, jene Passagen des Neuen Testamentes zu unterstreichen, die als An-
kiindigung der Ankunft des Heiligen Geistes verstanden werden, so etwa
die Abschiedsrede von Joh 16,5-14, in der Jesus seinen bevorstehenden
Tod prophezeit und auf den Beistand>’® hinweist, der ihm folgen kann und
der nicht in eigener Autoritit, sondern mit der Autoritit Gottes spricht (0
TapaKANTOG). Zeitgendssische muslimische Bibel-Kommentatoren wie etwa

% Als Muhammad nimlich den Islam als Erneuerung der urspringlichen, rein monotheis-

tischen Religion Abrahams betrachtete und damit Judentum und Christentum als spite-
re, zudem verfilschende Versionen der Offenbarung relativierte. Der Koran zeigt diesen
Identititenwechsel der Araber in 2:129 an, die nun auch als Besitzer der reinen Religion
ihres Vorfahren Abraham ihre Dominanz ber Juden und Christen formulieren konnten;
siche Koran 22:78, 6:157, 35:42. Vgl. auch ]. Malik: Abraham im Islam, in: zur debatte.
Themen der Katholischen Kirche in Bayern 6, Minchen 2008, 17-19.

™ Vgl. Muhsin: Let the Bible Speak (Anm. 61), sowie J.B. de Young: The Resurging Challen-
ge of the Crescent to the Cross, 2002, 5f, in: http://www.westernseminary.edu/papers/
Faculty/ETSpaperfall2002Islamrev.pdf [07.06.2007]. Muhsin zitiert z.B. den Brief an die
Romer: «Ebenso seid auch ihr, meine Briidder, durch das Sterben Christi tot fur das Gesetz,
so dass ihr einem anderen gehort, dem, der von den Toten auferweckt wurde; ihm gehoren
wit, damit witr Gott Frucht bringen. [...] Jetzt aber sind wir frei geworden von dem Gesetz,
an das wir gebunden waren, wir sind tot fiir das Gesetz und dienen in der neuen Wirklich-
keit des Geistes, nicht mehr in der alten des Buchstabens.» (Rom. 7,4.6).

»  Mubhsin: Let the Bible Speak (Anm. 61), 37.

6 In der Luther-Ubersetzung heisst es Ttostep. In den englischen Bibeln heisst es «Comfot-
ten, Helpen oder Counselon.



76 Jamal Malik

Muhsin und al-Farahi beziehen diese eschatologische Aussage nicht auf den
Heiligen Geist, sondern auf Muhammad.”

Der frithere iranische Erzbischof von Mosul, David Benjamin Keldani
(gest. 1940), der nach der Konversion zum Islam als Abd al-Ahad Dawud be-
kannt wurde, bezieht die Begriffe Reich Gottes> und Beistand> des Johannes-
Evangeliums ebenfalls auf den Islam und seinen Propheten. Des weiteren lei-
tet er das Wort «riedfertigp (Mt. 5,9) von der arabischen Wurzel s-/~ ab, von der
aus unter anderem die Worter Islam und Muslim gebildet werden. Somit seien
mit der Aussage Jesu: «selig sind die Friedfertigen» nicht die Friedfertigen, son-
dern die gesamte muslimische Gemeinschaft gemeint.”

Fir den Philosophen und Literaturkritiker Abbas Mahmud al-Aqqad
(1889-1964) schliesslich war die Bergpredigt nicht schlissig, weil er den christ-
lichen Begriff Reich Gottes» hermeneutisch in den Kontext des caesaropapis-
tischen Romischen Reiches und der Herrschaft von Byzanz einordnete und
ihn daher im physischen Sinne auffasste.” Es liegt nahe, dass al-Aqqad dabei
die von spiteren Rechtsgelehrten eingefithrten islamischen Rechts- und Raum-
begtiffe Ddr al-Iskim und Dar al-Harb (Reich des Islams /Friedens» und Reich
des Unglaubens/Krieges)) auf den biblischen Text projizierte. Mit Bezug auf
die Bergpredigt, so Olaf Schumann, scheint es al-Aqqad detztlich unmaglich
zu sein, andere als geographisch-politische bzw. geschichtlicher MaBstibe fiir
die Beurteilung det Botschaft Christi, ihrer Auswirkungen und ihres Zieles
anzuwenden»® Damit wiirde z.B. den Seligpreisungen ein der christlichen
Theologie fremder Sinn zugesprochen. Die Forderungen der Bergpredigt nach
Duldsamkeit und Gewaltlosigkeit sind fiir den Agypter aber nicht nachvoll-
ziehbart, weil sie sich weder fir weltliche politische Zwecke eigneten noch die
christlichen Kolonialherrscher sich an ihnen orientierten.

Neben diesen philosophischen, auf die Person des Paulus zugespitzten,
sowie etymologischen und historistischen Argumenten dienen die Heiligen

7 Vgl. Muhsin: Let the Bible Speak (Anm. 61), 50 sowie Abdu 1-Ahad Dawud, alias D.B.
Keldani: Mohammed in der Bibel, Miinchen 1992, 177ff. Der ametikanische Missionar Sa-
muel M. Zwemer beschreibt dies als eine verbreitete Theorie unter den Arabern; siehe S.M.
Zwemer: The Moslem Christ, Edinburgh and London 1912, Kapitel 5, auch in: http://
answering-islam.org.uk /Books/Zwemer/Christ/chap5.htm [01.10.2007].

" Dawud: Mohammed in der Bibel (Anm. 77), 130.

" Vgl. Schumann: Der Christus der Muslime (Anm. 41), 151.

8 Schumann: Der Christus der Muslime (Anm. 41), 154



Bergpredigt und Islam 77

Schriften beider Traditionen als ein leidenschaftlich umkimpftes Feld.* Wih-
rend die Bibel in der christlichen Theologie als Mittel fiir die Ergriindung des
religiosen Mysteriums aufgefasst wird, ist der Koran das offenbarte Wort Got-
tes, empfangen durch den Propheten Muhammad. Genau dieser Unterschied —
zwischen Bibel als Mittel und Koran als Essenz — erlaubt Exegeten wie Muhsin
und Dawud, ihre Auffassungen mit Bezug auf den Koran wissenschaftlich und
rational zu untermauern.*” Muhsins Text benutzt eine Unzahl ausserbiblischer
Quellen, um das Christentum weitgehend mit «wissenschaftlich nachvollzieh-
baren» Argumenten anzugreifen. Hauptargumente dabei sind mit Blick auf
die christliche Seite der zuriickgewiesene dogmatische Unfehlbarkeitsanspruch
sowie mit Blick auf die muslimische Seite der Letztgiiltigkeitsanspruch des Ko-
ran, der sich aus der abschliessenden Botschaft Muhammads und der damit zu-
sammenhingenden Unnachahmlichkeit des koranischen Gotteswortes ergibt.*
Demgemiss hitten erst die textkritischen und historisch-kritischen Methoden,
also die Quellenkritik, solche Interpretationen der Bergpredigt ermoglicht.

Die Debatten auf beiden Seiten haben den Zweck, die Vorrangstellung der
eigenen Religion mit — wie auch immer gearteten — rationalen Argumenten
herauszustellen. Das Potential solcher Majorisierungen fiir Dialogbereitschaft
ist daher zweifelhaft. Eine orts- und zeitgebundene Kontextualisierung christ-
licher Missionsarbeit und muslimischer Kritik an der Bergpredigt macht aller-
dings deutlich, dass es sich um ganz spezifische Stimmen handelt, die in be-
stimmten historischen Situationen mit den Waffen der Gegner ihre Argumente
zu plausibilisieren trachteten. Die Erfahrung der biblisch fundierten Missions-
arbeit einerseits und der an der biblischen Uberlieferung orientierten Kritik am
Christentum anderseits kann als Herausforderung gelten, die weiter untersucht
werden muss.

Schlussbemerkungen
Das oben angesprochene «orientalistische» Bild des 19. Jahrhunderts hat eine
lange Vorgeschichte und hat durch einen steten Prozess der Ubersetzungen
und Projektionen weitreichende Konsequenzen gehabt. Es priagt zum einen bis

81 Vgl. z.B. Thyen: Bibel und Koran (Anm. 5); Muhsin: Let the Bible Speak (Anm. 61); De
Young: The Resurging Challenge of the Crescent (Anm. 74).

2 Vgl. De Young: The Resurging Challenge of the Crescent (Anm. 74), 25ff.

# Vgl. Muhsin: Let the Bible Speak (Anm. 61), 51.



78 Jamal Malik

heute das vorherrschende Bild des «Orients) und des Islams im Westen. Zum
anderen hat es, im Zuge wechselseitiger Wahrnehmungsprozesse bei einheimi-
schen Bildungseliten, Eingang in das Selbstverstindnis des «Orients) gefunden
und so nichtwestliches gesellschaftliches Verhalten und Denken konkret ver-
andert.* Die sich so entwickelnden muslimischen Anerkennungs- und Abgren-
zungsdiskurse fiihrten zur Kritik am Christentum und damit auch an der Berg-
predigt, die einen zentralen Punkt in der Begegnung beider Religionen bildet.
So sahen etwa Reprisentanten der Salafiyya in der Bergpredigt ein Hemmnis
fir die weltliche Ordnung, Dawud und al-Farahi wiederum neigten sogar dazu,
durch ihre Kritik die Bergpredigt fur den Islam zu vereinnahmen.

Allerdings wird zumeist nicht die ethische Botschaft der Bergpredigt an
sich angegriffen, wie formkritische, symbolische, strukturelle und intentiona-
le Ahnlichkeiten zu ihr in muslimischen Ausfithrungen deutlich machen. Der
muslimische Abgrenzungsdiskurs bezieht sich vielmehr auf spezifische Be-
deutungszusammenhinge der Bergpredigt und ihre Historizitit. Es geht den
muslimischen Autoren offenbar weniger darum, die in der Bergpredigt postu-
lierte Feindesliebe an sich oder die Betonung der Gesetzesdeutung in Frage zu
stellen. Vielmehr soll der christliche Diskurs als falsch erwiesen und damit der
Vorrang der eigenen islamischen Botschaft unter Beweis gestellt werden. Wih-
rend die Bergpredigt im christlichen Diskurs als Gegenpol zum «gewaltverherr-
lichenden Islamp herhalten muss, dient sie Muslimen dazu, auf die Inkongruenz
des Christentums zu verweisen. Auf diese Weise gerit allerdings eine positive
Rezeption der Bergpredigt, wie die al-Ghazzalis, oder der Anerkennungsdis-
kurs eines Ahmad Khans wenn nicht in Vergessenheit, so doch in den Hinter-
grund. Von den christlich-missionarischen und kolonialen Erfahrungen sowie
post-kolonialen Spitfolgen her sind die hier angerissene Rezeptionsgeschichte
und deren semantische Umformungen sicherlich verstindlich; fir einen inter-
religiosen Dialog bieten sie aber erst dann einen fruchtbaren Boden, wenn die
wechselseitigen Verstehensprozesse aufgedeckt und die diskursiv hergestellten
und mit Bedeutung versehenen Eigen- und Fremdzuweisungen entlarvt wer-
den. Dass die ethische Botschaft des Alltagstextes der Bergpredigt auch Raum
in der islamischen Theologie hitte, steht freilich ausser Zweifel.

84

Vgl. C. Breckenridge, P. van der Veer (Hgg): Orientalism and the Postcolonial Predica-
ment, Philadelphia 1993, 11 und passim.



Bergpredigt und Islam 79

Abstract

The theme of Islam and the Sermon on the Mount belongs to a lively, controversial
field of discourse, in which representatives of both major monotheistic religions con-
flict in their claims to truth. It formed a central point in their encounters. For exam-
ple, representatives of the Salafiyya saw in the Sermon a barrier to the secular order.
Through their criticisms they tended even to appropriate the Sermon for the purposes
of Islam. Still, the ethical message of the Sermon has usually not been attacked as
such. Form-critical, symbolic, structural, and intentional similarities in Muslim remarks
point to this. Yet, Muslims seem much more concerned with the specific contextual
meaning of the Sermon and its historicity rather than calling into question its princi-
ple of love for enemies or its legislative nature. In this way, positive receptions of the
Sermon, such as al-Ghazzali’s or the recognition discourse of Sayyid Ahmad Khan,
if not forgotten, fall into the background. In the atmosphere of Christian missionaty
and colonial experience and the post-colonial aftermath, this reception history and
its semantic transformations are certainly understandable. However, they first offer a
tertile ground for inter-religious dialogue when the mutual understanding processes are
revealed and the discursively produced internal and external allocations, so rich with
meaning, are exposed.

Jamal Malik, Exfurt



	Bergpredigt und Islam

