
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 1

Artikel: Bergpredigt und Islam

Autor: Malik, Jamal

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877774

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bergpredigt und Islam

Das Thema «Bergpredigt und Islam» bildet Teil eines Diskurses, in dem sich

die beiden monotheistischen Religionen Christentum und Islam mit ihren

jeweiligen Wahrheitsansprüchen begegnen.1 Es liegt — anders als im Christentum
— kein muslimischer Kommentar zum Evangelium nach Matthäus oder Teilen

davon vor, besonders nicht zu den Kapiteln 5-7, die die Bergpredigt enthalten;2

lediglich verstreute Bemerkungen erinnern mehr oder weniger direkt an

Aussprüche der Bergpredigt. Christian Troll, ein Kenner des indischen Islam und

langjähriger Islambeauftragter der katholischen Kirche, meint dazu:

«Das ist ja das große Leidwesen, dass wir keine muslimische Christologie und
muslimische Exegese der Bibel haben. Noch nicht einmal eine solide, modernen Anforderungen

entsprechende muslimische Studie zur Frage der <Verfälschung> der jüdischen
und der christlichen Bibel. Diese ist aber eigentlich Voraussetzung für einen sinnvollen

theologischen muslimisch-christlichen Dialog.»3

Im folgenden Beitrag werden zunächst einige Vergleichspunkte zwischen der

christlichen Bergpredigt und islamischen religiösen Texten herausgearbeitet.

Dem folgt ein kurzer Abriss über die Rolle der Bergpredigt bei Konversionen
und in der christlichen Missionsarbeit unter Muslimen. Ein dritter Teil gilt den

Ähnlichkeiten, die aus eigenen Quellen gespeist werden, wie den mittelalterlichen

Mystikern und modernern muslimischen Kommentatoren.4

Bergpredigt in Koran und Sünna

Im Christentum wird die Bibel als Hilfsmittel für ein rationales Verständnis

der Barmherzigkeit Gottes verstanden; sie gilt als zwar niedergeschrieben, aber

1 Ich danke Sebastian Rimestad, Dr. Muhammad Akram, Michael Winkels und besonders

Prof.Dr. Christoph Bultmann für Kommentare zu früheren Versionen des Beitrags.
2 Als derzeit besten Kommentar zur Bergpredigt, in dem auch einzelne Aspekte der Aus¬

legungsgeschichte berücksichtigt werden, vgl. U. Luz: Das Evangelium nach Matthäus

(EKK 1), Neukirchen 52002. Eine gründliche Einführung bietet auch R. Feldmeier in:
ders. (Hg.): Salz der Erde. Zugänge zur Bergpredigt, Güttingen 1998, 15-107.

3 Prof.Dr. Chr.W Troll in einer E-Mail vom 21. April 2007 an mich.
4 Wo nicht anders vermerkt, sind Bibelzitate nach der katholischen Einheitsübersetzung

1980 wiedergegeben, in http://alt.bibelwerk.de/bibel/ [21.09.2007]. Die Umschrift von
Wörtern in fremden Schriften orientiert sich im Allgemeinen an The Encyclopaedia of
Islam. New Edition. Edited by P.J. Bearman et al., Leiden 1954-2006, im Folgenden EI(2).

ThZ 1/68 (2012) S. 57-79



58 Jamal Malik

von Gott inspiriert. Der Koran dagegen ist gemäss muslimischer Tradition das

unmittelbare Wort Gottes, herabgesandt auf Muhammad, das Siegel der

Propheten, die ihm vorangingen; es erging durch Vermittlung des Engels Gabriel

(Jibril), und zwar in «klarer arabischer Sprache». Der Koran ist daher die Inlib-
ration, die Manifestation des göttlichen Wortes als Buch, und ist laut Meinung
vieler Theologen wegen seiner liturgischen Bedeutung und seiner sprachlichen
Vollkommenheit und Schönheit nicht übersetzbar. Dieser Wundercharakter
des Koran (arab.: ijä$ bestätige auch das Prophetentum Muhammads, er sei

aber aufgrund «seiner Vorliebe für formelhafte Wiederholungen und Gleichklänge,

seiner unvollständigen Sätze und fremden Metaphorik uns schwerer

zugänglich».5 Die zentrale Bedeutung der mit dem Koran verknüpften Logo-
zentrik ist für den christlich-muslimischen Dialog von erheblicher Bedeutung,
wie weiter unten deutlich wird.

Im Koran als der islamischen Stiftungsurkunde ist nicht eindeutig die Rede

von der Bergpredigt, doch finden sich in ihm zumindest inhaltliche Ähnlichkeiten.6

So spielt zum Beispiel Sure 2:271:

«Wenn ihr die Almosen offen kundtut, ist es (schon) trefflich. Wenn ihr sie aber
geheimhaltet und (unter der Hand) den Armen gebt, ist es (noch) besser für euch und
wird euch (oder: Und er [d.h. Gott] wird euch?) (bei der Abrechnung am jüngsten
Tag) etwas von euren schlechten Taten tilgen. Gott ist wohl darüber unterrichtet, was
ihr tut.»7

offenbar auf Mt 6,1-4 an; es wird nämlich eine Verbindung zwischen

Almosenabgaben und Prahlerei hergestellt. In Sure 2:264f. wiederum findet sich in
formkritischer Hinsicht sowie in gewissen Zügen der Metaphorik eine beachtliche

Übereinstimmung mit Mt 7,24-27:

«... Macht eure Almosen nicht dadurch zunichte, daß ihr auf euer Verdienst pocht
und (denen, für die ihr spendet, nachträglich?) Ungemach zufügt! (Das ist) wie wenn
einer sein Vermögen spendet, um von den Leuten gesehen zu werden und (dabei)

5
J.-D. Thyen: Bibel und Koran - Eine Synopse gemeinsamer Überlieferungen, Köln u. Wien
1989, x.

6 Vgl. Thyen: Bibel und Koran (Anm. 5), 190ff.
7 R. Paret: Der Koran, Stuttgart 31983, 40; in: Thyen: Bibel und Koran (Anm. 5), 191, über¬

setzt mit «Wenn ihr Almosen öffentlich spendet, ist es gut. Wenn ihr sie aber heimlich den

Armen zukommen lasst, so ist es besser für euch».



Bergpredigt und Islam 59

nicht an Gott und den jüngsten Tag glaubt. Der ist einem steinigen Grund zu
vergleichen, mit (etwas) Erde darüber: Ein Regenguß fällt darauf, und nachher ist nur
noch eine harte, kahle Stelle übrig. [...] Diejenigen aber, die ihr Vermögen spenden im
Streben nach Gottes Wohlgefallen, und um ihrerseits (die Empfänger der Almosen

im Glauben) zu festigen [...], sind einem Garten auf einem flachen Höhenzug zu

vergleichen, auf den ein Regenguß fallt, worauf er in doppelter Menge Früchte trägt.
Und wenn kein Regen auf ihn fällt, (bekommt er wenigstens) Tau. Gott durchschaut

wohl, was ihr tut.»8

Sure 29:60 berührt sich mit Mt 6,26: «Und wie manches Tier übernimmt (es)

nicht (selber) seinen Unterhalt (zu beschaffen) [...]! Gott beschert ihm und

euch (den Unterhalt). Er ist der, der (alles) hört und weiß.»9 In der Bergpredigt
heisst es entsprechend: «Seht euch die Vögel des Himmels an: Sie säen nicht,
sie ernten nicht und sammeln keine Vorräte in Scheunen; euer himmlischer
Vater ernährt sie. Seid ihr nicht viel mehr wert als sie?» Das Gemeinsame an

diesen verstreuten Vergleichstexten im Koran ist, dass sie nicht in Verbindung
mit Jesus gebracht werden.

Eine zusammenhängende, der Bergpredigt — bes. Mt 5,17-48 — strukturell
und intentional sehr ähnliche Passage des Koran stellt hingegen Sure 2:178-

185 dar.10 So wie Jesus im Rahmen des geltenden Gesetzes der Torah auch das

eigene, selbstbestimmte Handeln fordert («Ich aber sage euch...»), misst hier
der Koran dem nomos gleichsam zwar weiterhin Gültigkeit zu, formuliert ihn
aber um. Während Jesus sechs verschiedene Antithesen anmahnt,11 führt der

Koran drei Erklärungen auf, nämlich Vergeltung für Tötung (1), Erbschaft (2)

8 Paret: Der Koran (Anm. 7), 39£; in: Thyen: Bibel und Koran (Anm. 5), 195: «Wer von sei¬

nem Vermögen spendet, um von den Leuten gesehen zu werden, gleicht einem steinigen
Grund, den eine dünne Erdkrumme bedeckt. Fällt ein Regenguß darauf, bleibt nachher

nur eine kahle, harte Stelle übrig. [...] Wer im Vertrauen auf Gott spendet [...] gleicht einem
Garten auf einem flachen Höhenzug. Fällt darauf ein Regenguß, trägt er doppelt Früchte.
Und wenn kein Regenguß auf ihn fallt, wird er von Tau befeuchtet. Gott durchschaut

wohl, was ihr tut.»
9 Paret: Der Koran (Anm. 7), 281; in: Thyen: Bibel und Koran (Anm. 5), 193: «Und wie viele

Tiere gibt es, die sich um keinen Unterhalt sorgen. Gott versorgt sie und euch. Er hört und
weiß alles.»

10 Vgl. St. Schreiner: Muhammads Bergpredigt, Kairos 4 (1977) 241-256; zum Korantext
siehe Paret: Der Koran (Anm. 7), 27f.

11 Seit wann diese vertiefenden Ausführungen als «Antithesen» ins christliche Repertoire auf¬

genommen wurden, bedürfte einer eigenen Untersuchung. G. Strecker: Die Bergpredigt.
Ein exegetischer Kommentar, Göttingen 21985, nennt diese «Antithesen»: Töten,
Ehebruch, Ehescheidung, Eid, Vergeltung, Feindesliebe.



60 Jamal Malik

und Fasten (3): Zu 1): Die vor-islamische Blutrache wird durch Wergeid
ersetzt (qasâs) (Sure 2:178); dies kommt einer Gleichberechtigung der natürlichen

Personen gleich. Zu 2): Das Brautgeld (mahar) geht nach der Scheidung in das

Eigentum der Frau über, und es wird ihr sogar ein Erbrecht konzediert; Sure

4:176 durchbricht damit das agnatische Prinzip. Zu 3): Es werden Konzessionen

beim Fasten und sogar Ersatzleistungen in Form von Armenspeisungen
eingeführt, so etwa Sure 2:184. Stefan Schreiner spricht in diesem Zusammenhang

von einer Plumanisierung und Demokratisierung älterer Vorschriften.
Alle drei Mahnungen beginnen jeweils mit den Worten «Ihr Gläubigen!
Vorgeschrieben ist euch». So heisst es in Sure 2:178-184:

«Ihr Gläubigen! Bei Totschlag ist euch die Wiedervergeltung vorgeschrieben-, ein Freier

für einen Freien, ein Sklave für einen Sklaven und ein weibliches Wesen für ein
weibliches Wesen. Und wenn einem (der einen Totschlag begangen hat) von Seiten

seines Bruders (dem die Ausübung der Wiedervergeltung obliegt) etwas nachgelassen

wird, soll die Beitreibung (des Blutgeldes durch den Rächer) auf rechtliche
und (umgekehrt) die Bezahlung an ihn auf ordentliche Weise vollzogen werden.
Das ist (gegenüber der früheren Handhabung der Blutrache) eine Erleichterung
und Barmherzigkeit von Seiten eures Herrn. ...» «Wenn es bei einem von euch aufs
Sterben geht, und wenn er Vermögen hinterläßt, ist euch vorgeschrieben, in rechtlicher

Weise eine letztwillige Verfügung zugunsten der Eltern und der nächsten
Verwandten zu treffen. (Dies gilt) als eine Verpflichtung für die Gottesfürchtigen.»
«Ihr Gläubigen! Euch ist vorgeschrieben, zu fasten, so wie es auch denjenigen, die vor
euch lebten, vorgeschrieben worden ist. Vielleicht werdet ihr gottesfürchtig sein.

(Das Fasten ist) eine bestimmte Anzahl von Tagen (einzuhalten). Und wenn einer

von euch krank ist oder sich auf einer Reise befindet (und deshalb nicht fasten

kann, ist ihm) eine (entsprechende) Anzahl anderer Tage (zur Nachholung des

Fastens auferlegt). Und diejenigen, die es (an sich) leisten können, sind (wenn sie

es trotzdem versäumen) zu einer Ersatzleistung (fidya) verpflichtet, (nämlich) zur
Speisung eines Armen. Und wenn einer freiwillig ein gutes Werk leistet, ist das

besser für ihn. Und es ist besser für euch, ihr fastet, wenn (anders) ihr (richtig zu
urteilen) wißt.»12

Im Koran fehlen die charakteristischen biblischen antithetischen Worte: «ich

aber sage euch!». Dies ändert zwar nicht den Sinn, nämlich falsche Inter¬

Übersetzung nach Paret: Der Koran (Anm. 5); vgl. auch Schreiner: Muhammads Bergpredigt

(Anm. 10), 241 f.



Bergpredigt und Islam 61

pretationen zu verhindern,13 aber den Duktus, wie im Folgenden in einer

Überlieferung der Prophetentradidon deutlich wird.
In der Sunna (arab. sunna «Brauch, Regel») des Propheten, welche den Muslimen

nach dem Koran als zweite Quelle des islamischen Rechts und islamischer

Frömmigkeit gilt, findet sich nämlich eine der Bergpredigt vergleichbare
Ansprache: die sogenannte Khutbat al-Wida, die Abschiedspredigt Muhammads

im Tal Uranah kurz vor seinem Tod.14

Der Berg, also eine Geländeform, die sich über die Umgebung erhebt, ist/
wird in vielen Religionen als Verbindung zwischen dem göttlichen Himmel,
der menschlichen Erde und der teuflischen Tiefe gefasst; er vermittelt den
Eindruck des Übermenschlichen und Wegweisenden.15 Berge seien einerseits (näher

am Himmel), andererseits (unbewohnbar), und markierten somit die Achse

der (Mitte der Welt). Womöglich ist nicht ganz von der Hand zu weisen, dass

gemäss dieser Symbolik Jesus bei Matthäus die Bergpredigt von der Weltmitte

aus hielt und somit die Begegnung mit dem Numinosen suggerierte. Es ist
daher naheliegend, die Bergpredigt als eine (Rede von Oben) herab zu deuten:

Jesus, von dem gesagt wird, er sei der Sohn Gottes und der Messias, steigt auf
einen Berg, um von dort mit lauter Stimme eine Rede über die Ethik zu halten.

Diese Ansprache stellt mehr als einen blossen Aufruf zur Gesetzestreue dar.

Sie dient vielmehr als ein moralischer Leitfaden, der ((intellektuell angeeignet
und innerlich verarbeitet werden soll, um [ihn] dann schöpferisch weiterzuentwickeln

und in den konkreten Lebenslagen anzuwenden».16 Ein dynamischer
und anwendungsorientierter Charakter des Koran und der Sunna wird übrigens

auch von zahlreichen muslimischen Reformtheologen postuliert.17

13 Schreiner: Muhammads Bergpredigt (Anm. 10), 245.
14 Die Abschiedspredigt findet sich in nahezu allen kanonischen Hadithsammlungen - wenn

auch in unterschiedlichen Versionen. Sure 5:3 «Heute habe ich euch eure Religion
vervollständigt (so dass nichts mehr daran fehlt) und meine Gnade an euch vollendet, und ich bin
damit zufrieden, dass ihr den Islam als Religion habt» wurde gemäss islamischer Tradition
Muhammad während der Pilgerfahrt von 632 offenbart.

15 Vgl. M. Eliade: Images and Symbols. Studies in Religious Symbolism, New York 1952,
27ff.

16 H.D. Betz: Studien zur Bergpredigt, Tübingen 1985, 15.
17 So fragt etwa der Pakistani Fazlur Rahman (gest. 1988) in: Islamic Methodology in History,

Karachi 1965, ob der Prophet tatsächlich islamisch-normatives Handeln in allen Einzelheiten

fesdegen wollte oder ob seine Sunna - tradiert in Form des Hadith als

situationsspezifische Interpretation und verbalisierte Reflexion des prophetischen Aktes — nicht



62 Jamal Malik

Als Jesus die Ansprache beendet hat, zeigt sich die zuhörende Menschenmenge

«sehr betroffen von seiner Lehre, denn er lehrte sie wie einer, der göttliche
Vollmacht hat, und nicht wie ihre Schriftgelehrten» (Mt 7,28£; vgl. Mk 1,22).

Im Lichte derselben Symbolik lassen sich auch Jesu Tod und seine Wiederauferstehung

sehen. Jesus stellt demgemäss die Verbindung zwischen Himmel und

Erde her. Das Christentum mag später — unter dem Einfluss hellenistischer

Philosophie — diese Verbindung durch die kirchliche Hierarchie und das kirchlich
autorisierte priesterliche Handeln als Formen einer sakerdotalen Weiterführung

gewährleistet haben.18

Im Islam ist der Topos des Berges und die damit einhergehende Hierarchie
zwischen Sender und Empfänger sowie die Verbindung zwischen Himmel und Erde
anders ausgeprägt als im Christentum.19 Auch wenn Muhammad in einer Höhle im

Berg Hira Rechtleitung gesucht und gefunden hat, und auch wenn der Berg Uhud
den Muslimen als Mahnmal einer frühen Niederlage im dritten Jahr der islamischen

Zeitrechnung (625) gilt, so wurde die Botschaft der Abschiedspredigt nicht

von einem erinnerungsträchtigen Offenbarungsberg aus verkündet, sondern im
Tal unter den Muslimen verbreitet. Diesbezüglich lässt sich aus der

Evangelienüberlieferung nur der Rahmen der sog. Feldrede im Lukasevangelium vergleichen

(Lk 6,12-7,1). Später wurden im Zuge der Ausarbeitung sufischer Lehren auch

gewisse Vorstellungen entwickelt, die von einem mythischen Vogel Simurgh
sprechen, der am Ende der Welt auf dem mythischen weltumspannenden Berg Qaf
lebt.20 Simurgh steht dabei freilich als Symbol für Gott.

doch eher eine allgemeine Richtung vorgeben wollte, eine Richtung, die kontextuell und
konsensuell verantwortlich zu interpretieren ist? Ähnlich innovativ versteht die Ankara
Schule den Koran nicht als zeitlose Offenbarung, sondern als aktuelle Rede Gottes an eine

bestimmte Gruppe Menschen zu einer bestimmten Zeit. Der Iraner 'Abd al-Karim
Soroush radikalisiert die Argumentation, wenn er im Koran das Wort Mohammads, bzw. den

Ausdruck seiner Offenbarungserfahrung liest. Dies ist eine Islamische Reformtheologie,
die auf einer neo-rationalistisch-hermeneutischen Perspektive basiert und weit über die

herkömmlichen Versuche hinausgeht, Scharia oder Koran selektiv zu interpretieren. Vgl.
zu hermeneutischen Neuansätzen im zeitgenössischen Islam etwa die zahlreichen Beiträge
in: K. Amirpur und L. Ammann (Hgg.): Der Islam am Wendepunkt, Freiburg 2006.

18 Vgl. Eliade: Images and Symbols (Anm. 15), 170.
19 Diese Ausführungen beziehen sich hauptsächlich auf den sunnitischen Islam. Im schii¬

tischen Islam ist eine <kirchliche> Hierarchie vorhanden, wenn auch nicht in dem Masse

ausgeprägt wie im katholischen Christentum.
20 A. Schimmel: Mystische Dimensionen des Islam. Die Geschichte des Sufismus, München

1992, 369.596.



Bergpredigt und Islam 63

Im Tal Uranah, von der Erhebung Arafat am Gnadenhügel (Jabal al-rahmä)

aus, also an einem prominenten rituellen Ort, soll der Prophet zehn Jahre nach

seiner Auswanderung von Mekka nach Medina (hijrà) 622 während der Pilgerzeit

(haj)) von seinem Kamel aus vor mehreren Tausend Pilgern21 den Glauben

an den Einen Gott angemahnt, die Erfüllung der fünf Pfeiler gefordert sowie

die Gleichberechtigung aller Menschen ungeachtet ihrer Hautfarbe und

Abstammung verkündigt haben. Laut dieser seiner Abschiedspredigt ist lediglich
das Verdienst um den Islam (säbiqä) zentrales Kriterium für Gottgefälligkeit,
wie ihn die muhâjirûn, die Fluchtgenossen Muhammads, und die ansâr, die me-
dinensischen «Helfer», aufzuweisen hatten. Das sâbiqa-Vnmxç konkurrierte im
Übrigen auch in der Folgezeit mit dem Prinzip der Zugehörigkeit zu einem

einflussreichen Clan oder Stamm, d.h. vornehmer Abkunft/Stand (nasab), die

einige spätbekehrte Muslime der Mekkaner Oberschicht auszeichnete.22 Dieses

genealogische Prinzip tribaler Tradition überlagerte in gewissem Grade auch

das in der Predigt postulierte islamisch-religiöse Gleichheitsprinzip.23 Ein
genauerer Blick auf die Abschiedspredigt Muhammads hilft daher, den zumindest

theoretisch postulierten Egalitarismus kritisch zu beleuchten.

Die Abschiedspredigt Muhammads enthält einige der Bergpredigt
vergleichbare Mahnungen, ohne dass sich der Stifter des Islams als Messias oder

Sohn Gottes mit eigener Autorität versteht. Er tritt als willenloser Prophet auf,
der lediglich Gottes Wort authentisch wiedergibt.24 Deshalb fragte Muhammad
nach der Predigt auch: <0 ihr Gläubigen, habe ich euch getreu die Mitteilung
wiedergeben?> Die Menschenmenge antwortete: <Bei Allah, ja>. Darauf
erwiderte Muhammad: <0 Allah, sei mein Zeuge, dass ich Deine Mitteilung Deinem

Volk überbracht habe.)25 Und im Gegensatz zur Bergpredigt musste die Ab-

21 Die Zahlen variieren erheblich, sie reichen bis zu 140 000.
22 Die Auseinandersetzungen zwischen Sunniten und Schiiten gehen eben auf diese Span¬

nungen zurück.
23 Sure 49:13 fuhrt dies deutlich aus: «Ihr Menschen! Wir haben euch geschaffen (indem wir

euch) von einem männlichen und einem weiblichen Wesen (abstammen ließen), und wir
haben euch zu Verbänden und Stämmen gemacht, damit ihr euch (auf Grund der

genealogischen Verhältnisse) kennt (Bildet euch aber auf eure vornehme Abstammung nicht viel
zu viel ein!) Als der Vornehmste gilt bei Gott derjenige von euch, der am frömmsten ist.»

24
J. Bouman: Wollte Muhammad eine «Gegenmoral» zum Christentum schaffen?, in: R. Ita-
liaander (Hg.): Moral —wozu? Ein Symposium, München 1972, 104-113 (104).

25 Vgl. A. R. Kidway: The Farewell Pilgrimage — Prophet Muhammad's Sermon - Char¬

ter for Social Justice, in: http://www.quraan.com/index.aspx?&tabid=32&artid=109



64 Jamal Malik

schiedspredigt von Gefährten Muhammads mit lauter Stimme wiederholt werden,

damit die Zuhörer sie akustisch wahrnehmen konnten.26 Wiederholung
einzelner Satzelemente und Rekurrenz dienten in einer vornehmlich durch
Oralität geprägten Gesellschaft freilich auch dazu, der Aussage Kohärenz zu
verschaffen und die Eindringlichkeit der Botschaft zu steigern. Dramatische

Inszenierung erzeugte solidaritätsstiftende Emotionen; die Abschiedspredigt
konnte sich so als identitätsstiftendes Symbol mit geeigneter Kulisse tief in
das muslimische kulturelle Gedächtnis eingraben. Ähnlich wie die Bergpredigt
Jesu wirkt die Abschiedspredigt noch heute nach, sie wird bisweilen auch als

Beispiel einer Charta gesellschaftlicher Gerechtigkeit angeführt.
Dass diese Predigt Muhammads nicht nur im Verständnis der Laien eine

Affinität zur Bergpredigt aufweist, zeigen Hinweise muslimischer Theologen
und auch zahlreiche Verlinkungen im Internet.27

Nun sind verstreute Ähnlichkeiten inhaltlicher, formaler, symbolischer,
struktureller und intentionaler Natur in grundlegenden religiösen Texten nicht

aussergewöhnlich; Unterschiede ergeben sich vielmehr aus den Funktionen
und Kontexten, die diesen Texten im Laufe der Zeit zugewiesen wurden. Damit

stellt sich die Aufgabe einer Erforschung der Rezeptionsgeschichte, die im
Folgenden in einigen Ansätzen mit Bezug auf exemplarisches Quellenmaterial

aus den beiden religiösen Traditionen aufgearbeitet werden soll. Es geht dabei

einerseits um den christlichen Gebrauch der Bergpredigt in der Mission,
andererseits um das muslimische Interesse am biblischen Text und seiner

Kommentierung.

Bergpredigt, Mission, Konversion

Im Zuge der kolonialen Expansion in muslimisch dominierte Regionen nutzten

christliche Missionare die Bergpredigt als ein wirksames Mittel für ihre

Bekehrungsbemühungen.28 Ein früher Text ist etwa der Bericht des Inders Rev.

[27.02.2011],
26 Die Stimme des Propheten kann für mehr als ein paar hundert Menschen kaum laut genug

gewesen sein. Wie die Botschaft tatsächlich an die Adressaten gelangte, ist daher unklar;
eine plausible Erläuterung zu diesem praktischen Aspekt liegt m.E. bisher nicht vor.

27 Siehe z.B. die Verlinkung zwischen http://en.wikipedia.org/wiki/Sermon_on_the_Mount
und http://en.wikipedia.org/wiki/The_Farewell_Sermon.

28 Vgl. Chr. Schirrmacher: Mit den Waffen des Gegners, Berlin 1992; A.A. Powell: Muslims
and Missionaries in Pre-Mutiny India, London 1993.



Bergpredigt und Islam 65

Mawlawi Dr. Imad al-Din Lahiz (gest. 1900) über seine Konversion vom Islam

aus dem Jahre 1864:29 Er studierte die Bibel, und — so schreibt er — «als ich

das siebente Kapitel des Evangeliums Matthäi gelesen hatte, begannen Zweifel

an der Wahrheit des Muhammedanismus in meiner Seele aufzusteigen».30

So wurde die Bergpredigt der Auslöser für die Konversion Imad al-Dins zum
Christentum.

Ähnliche zeitgenössische Konversionserfahrungen, die auf die Bergpredigt

zurückgehen, sind auch im Internet dokumentiert.31 Dort berichtet etwa (Torsten)

aus Norddeutschland von seinen dreijährigen Erfahrungen als Muslim,
bis er 2002 durch das Studium der Bergpredigt (Zurück zu Jesus) kehrte.32 Und
ein US-amerikanischer Publizist, der zu Themen der Religion veröffentlicht,

unterzog die angebliche Behauptung Muhammads, der Islam sei ein Fortschritt

gegenüber der christlichen Botschaft, einer quasi-wissenschaftlichen Analyse33

und kam erwartungsgemäss zu dem Ergebnis:

«Christians shall know prophets by their fruit. [Mt 7,15-16] Bluntly stated,

Muhammad, the self-described human messenger and prophet (Sura 3:144), clearly fails

the down-to-earth fruit inspection. On the other hand, Christ the Son of God (Mt
3,16-17) passes it with a perfect score.»

Auf den Internetseiten finden sich auch (Handbücher) christlicher Missionare,

in denen augenscheinliche Fallen in der Diskussion über Glaubensfragen mit
Muslimen aufgedeckt werden.34 Auch dort steht die Bergpredigt an prominen-

29 Vgl. Imadeddin: Ein bekehrter Muhammedaner, Evangelisches Missionsmagazin 14 (1871)
397-412. Imad ud-Din verfasste diesen Text in Urdu im Jahre 1866. Diese Streitschrift
wurde 1870 ins Englische übersetzt und in mehreren Auflagen gedruckt, zuletzt 1957.

Dazu siehe A.A. Powell: Reciprocities and Divergences Concerning Religious Traditions
in Two Families of Scholars in North India, in: J. Malik (Hg.): Perspectives of mutual
encounters in South Asian History 1760 - 1860, Leiden 2000; E. Hahn: The Life of The Rev.

Mawlawi Dr. Imad ud-Din Lahiz (http://www.answering-islam.org/Testimonies/mawla-
wi.html) [29. Jan. 2011].

30 Imadeddin: Ein bekehrter Muhammedaner (Anm. 29), 408.
31 So zum Beispiel auf http://www.ncronline.org/NCR_Online/archives2/2005b/

060305/060305a.php [12.09.2007] und http://www.mykafh.de/index.phpPshowtopic
12534&st=25 [12.09.2007]; dort wird das Fehlen einer Bergpredigt im Islam beklagt.

32 http://deutsch.hcjb.org/content/view/63/80/ [12.09.2007].
33

J. Arlandson: Does Islam improve on Christianity?, in: http://www.americanthinker.
com/2005/04/does_islam_improve_on_christia.html [12.09.2007].

34 Siehe z.B. B. M. Madany: Sharing God's Word with a Muslim, 1984, in: http://www.levant.



66 Jamal Malik

ter Stelle, denn nach ihrer Lektüre kämen die zu konvertierenden Muslime zu

dem Schluss, «that [the Christian] Lord taught salvation by works.»35 Wenn

aber Muslime auch nach dem Studium des Matthäus-Evangeliums die moralische

Bedeutung der Bergpredigt nicht verstünden, so etwa Christensen, «dann

müssen wir wieder umkehren und versuchen, Dinge im Neuen Testament in
einem ganz anderen Licht zu sehen».36 Die Bergpredigt spielt auch über solche

anekdotische Evidenz hinaus in der Missionsarbeit eine wichtige autoritative

und authentisierende Rolle und wird für das im christlichen kulturellen
Gedächtnis tief verankerte Islambild stets erneut herangezogen, insbesondere

dann, wenn der Islam per se als eine monolithische, kriegerische Religion
rezipiert wird, die allen Ungläubigen ständig den Heiligen Krieg (Jihâd) erkläre

und damit im Gegensatz zum friedvollen Christentum der Bergpredigt stehe.37

Zuletzt finden sich solche tendenziösen Ver-Anderungsbilder in einer evangelischen

Handreichung aus dem Jahre 2006, zu der sich indessen sogleich einige
kritische Stimmen äusserten.38 Eine ähnlich leidenschaftliche Kontroverse löste

bekanntermassen die Papstrede vom September 2006 aus; d.h., die Bergpredigt
entwickelte eine Eigendynamik als Ausdruck vernunftgemässer, gewaltfreier
ethischer Prinzipien und wurde konstitutiver Gegenstand der Debatte in der

kulturellen Begegnung; dies steigerte ihre Popularität.

Muslimische Kommentare gur Bergpredigt

Wie haben nun Muslime die Bergpredigt rezipiert und kommentiert? Die
Suche nach Antworten auf diese Frage bringt uns zu dem wichtigsten Aspekt des

Themas «Bergpredigt und Islam». Eine einheitliche Rezeptionsgeschichte ist

nicht zu finden, vielmehr variieren die Kommentare nach Region und Epoche.

info/BAI-O.html [12.09.2007], bes. Kapitel 2; J. Christensen: Christuszeugnis für Muslime,

1982, in: http://www.answering-islam.de/buecher/jens-christensen/christuszeugnis_
fuer_muslime.html [12.09.2007], bes. Kapitel 19f.

35 Madany: Sharing (Anm. 34), Kapitel 2.
36 Christensen: Christuszeugnis (Anm. 34), Kapitel 20.
37

J. Malik: Islamic-Christian Dialogue, The Journal of Oriental Studies 15 (2005) 129-137

(131).
38

J. Miksch (Hg.): Evangelisch aus fundamentalem Grund. Wie sich die EKD gegen den

Islam profiliert, Frankfurt a.M. 2007.



Bergpredigt und Islam 67

Frühe islamische Mystik (Sufismus)

Im historischen Rückgriff sind zunächst Ausführungen islamischer Mystiker
anzuführen. Vor dem Hintergrund der Standardisierung sufischer Ideen und

der sich anschliessenden Phase der Ausbildung mystischer Orden im 11. und

12. Jahrhundert bewerteten muslimische Gelehrte die Botschaft der Bergpredigt

weitgehend positiv. So nimmt etwa der Rechtsgelehrte, Philosoph und

Mystiker Abu Hamid al-Ghazzali (1058—1111) die ethische Lehre Jesu äusserst

ernst und übernimmt fast wortwörtlich Passagen der Bergpredigt, um seiner

eigenen Botschaft von Duldsamkeit (sabr) — eine von mehreren Stufen auf dem

mystischen Pfad zur Offenbarung — Autorität zu verleihen:39

«Im Evangelium fand ich: Jesus, der Sohn Marias, sprach: Ehedem wurde euch gesagt:
Zahn um Zahn, Nase um Nase. Ich aber sage euch: Widersteht dem Bösen nicht mit
Bösem, sondern wenn einer dir auf die rechte Backe schlägt, dann halte ihm die linke
Backe hin! Und wenn einer dir das Kleid wegnimmt, dann gib ihm (auch noch) deinen
Schurz! Und wenn einer dich zwingt, eine Meile mit ihm zu gehen, dann geh zwei

Meilen mit ihm!> All das ist eine Aufforderung, das zugefügte Ungemach geduldig zu

ertragen. Das geduldige Ertragen des von den Menschen zugefügten Ungemachs
gehört zu den höchsten Stufen der Geduld. Denn dabei unterstützen die Antriebskräfte
der Begierlichkeit und des Zornes einander gemeinsam gegen die Antriebskraft der

Religion.»40

Das Zitat legt auch nahe, dass ethische Prinzipien, welche Barmherzigkeit
gegenüber Schwachen und Verachteten betonen, Teil des sufischen Diskurses

sind: Die rigoristische Ethik, die der Christus der Sufis verkünde, erinnere
daher — so O.H. Schumann — stark an die Bergpredigt, aus der offenbar auch

einige Logien ihren Weg in die sufische Literatur gefunden hätten.41 Tatsächlich

stelle Christus für islamische Mystiker eine moralische Autorität und ein Modell

des gottesfürchtigen Asketen dar. Annemarie Schimmel hält dazu

zusammenfassend fest:

39 Vgl. S.M. Zwemer: A Muslim Seeker after God, New York 1920, 260.273ff., auch in:

http://hdl.handle.net/2144/721 [13.09.2007]. Al-Ghazzalis notorisches Plagiieren ist
bekannt und sollte nicht weiter dramatisiert werden.

40 Al-Ghazzali übersetzt in: R. Grämlich: Muhammad al-Gazzalis Lehre von den Stufen zur
Gottesliebe, Wiesbaden 1984, 160.

41 O.H. Schumann: Der Christus der Muslime, Köln u. Wien 1988, 79f.



68 Jamal Malik

«Es ist der Jesus der Bergpredigt, dessen Bild in den Aussprüchen der ersten Sufi-
Generation gespiegelt wird, und er blieb auch eine Lieblingsfigur der späteren Sufi-

Dichtung. Er und seine jungfräuliche Mutter wurden zu symbolischen Gestalten zu
Musterbildern rein geistigen Lebens.»42

Diese moralische Autorität des biblischen Jesus wird in der sufischen Tradition

auch gegenwärtig noch gerne und besonders von christlichen Konvertiten

zum Islam zelebriert, wenn sie ihrem Orden etwa in Anlehnung an Maria den

Namen Miriamiyya geben und ihre neue islamische Identität in christliche
Tradition tauchen — so etwa der Schweizer Frithjof Schuon (gest. 1998).

Religiöse Interaktion in der Zeit des Kolonialismus

In der Zeit des Kolonialismus sind gleichermassen Abgrenzungs- wie

Anerkennungsdiskurse zu finden, durchaus im Zusammenhang mit der christlich-missionarischen

Anwendung der Bergpredigt. Wenden wir uns Kommentaren zu,
die von muslimischen Gelehrten im 19. Jahrhundert verfasst wurden. Bei ihrer

Auslegung ist der Vormarsch christlicher Missionsbewegungen im Kontext
kolonialer Expansion besonders in Britisch-Indien zu berücksichtigen. In diesen

Kontext gehörte Sayyid Ahmad Khan (1817—1898),43 ein prominenter
indischmuslimischer Gelehrter. Er versuchte den orientalistischen Angriffen britischer

Gelehrter, wie z.B. denen von William Muir (gest. 1905), kreativ zu begegnen.44

Zu diesem Zweck gab er nicht nur die bekannte Urdu-Zeitschrift Tahdhîb al-

Akhlâq (engl. The Muhammadan Social Reformer, dt. Die Verfeinerung der Sitten)

heraus, die an den persischen Philosophen und Historiker Ihn Miskawaih (gest.

1030) und dessen gleichnamiges Werk erinnert.45 Sayyid Ahmad Khan verfasste

auch, und das ist in unserem Zusammenhang bedeutsam, als einer der ersten

neuzeitlichen Muslime überhaupt einen modernen — wenn auch fragmentari-

42 Schimmel: Mystische Dimensionen (Anm. 20), 61.
43 Siehe dazu C.W Troll: Sayyid Ahmad Khan. A reinterpretation of Muslim Theology, New

Delhi 1978/79; D. Lelyveld: Aligarh's first Generation, New Jersey 1978.
44 Siehe dazu Powell: Reciprocities and Divergences (Anm. 29).
45 Nach Ihn Miskawaih kommt der Ratio eine zentrale Stellung zu, gilt es, zu Moralität und

Gotteserkenntnis zu gelangen. Khans «The Muhammadan Social Reformer» war zum
einen von Ihn Miskawaih inspiriert worden, zum anderen von den englischen moralischen
Wochenzeitschriften «The Tatlen> und «The Spector». Die Zeitschrift sollte rasch zum
Förderer des Urdu als Wissenschaftssprache werden; sie stand auch für das sufische Bemühen,
die via purgativa, und für eine rational begründete Annäherung an die moralischen Inhalte
der prophetischen Tradition.



Bergpredigt und Islam 69

sehen — Bibelkommentar: die in den Jahren 1862—1865 erschienene Theologische

Klarstellung (Tabjîn al-Kalâm).46 Das Fragment existiert lediglich in Urdu innerhalb

der noch von Khan selbst herausgegebenen Gesamtausgabe seiner eigenen

religiösen Schriften.47 Lediglich die Abschnitte über das Alte Testament wurden im
selben Jahr ins Englische übersetzt.48 Khans Biographen sind der Ansicht, dass er

eine aufgeklärte muslimische Sicht auf die Bibel für nötig hielt, sollte doch die in

englischsprachigen Schulen Indiens sozialisierte muslimische Jugend erfolgreich

vor Apostasie und Konversion geschützt werden.49 Tatsächlich aber war Khans

Credo geprägt von den Ereignissen im Zusammenhang mit dem sogenannten

Sepoy-Aufstand von 1857, welche die politische Vereinnahmung des muslimischen

Moghul-Indien durch die Briten nach sich gezogen hatten.50 Er kämpfte seither

um die politische und kulturelle Anerkennung der Muslime. Dabei bemühte er

die Figur der Ratio, wurde den Muslimen nach 1857 doch fehlende Rationalität

unterstellt und sie dann einer «civilizing mission» unterworfen.51 Sein Postulat, der

Islam widerspreche nicht den Naturgesetzen, sowie die Idee, Gottes Werk könne

nicht im Gegensatz zu Gottes Wort stehen, sind Ausdruck dieser leidenschaftlich

geführten Bemühung um Anerkennung von Seiten Khans.

Folglich präsentierte sich Khan im Gegensatz zu zahlreichen seiner Zeitgenossen

nicht als kompromissloser Gegner des Christentums. Vielmehr nutzte er

Teile der christlichen Lehre, die er für seine moralisch-didaktische Gesellschaftskritik

und modernistische Historiographie fruchtbar machte. Intellektuell wollte

er sich mit dem Christentum messen und so dem Islam als Vervollkommnung der

göttlichen Botschaft wieder zur Stärkung verhelfen. Der Islam, so Khan, steige

mit einschlägigen rationalen Beweisen dort ein, wo das Christentum auf irrationalen

und blinden Glauben an das Heil allein durch das Werk Christi und an die

Trinität verweisen müsse:

46 S.A. Khân: Tabyîn al-kalâm fî tafsîr al-tawrat wa al-injîl *alâ millat al-islâm (Eine theolo¬

gische Klarstellung über die Exegese des Alten und Neuen Testaments in Bezug auf die

Islamische Gemeinschaft), Bd. 1: Ghazipur 1862, Bd. 2: Ghazipur 1865.
47 S.A. Khân: Tasânif-e Ahmadiyyah, kutub wa rasâ'il madhhâbî, vol. 1, part 1, Aligarh 1887.
48 S.A. Khân: The Mohamedan Commentary on the Holy Bible, Bd. 1 : Ghazipur 1862, Bd.

2: Ghazipur 1865.
45 Vgl. Schirrmacher: Mit den Waffen des Gegners (Anm. 28), 190, Anm. 819.
50 Dazu siehe etwa Th.R. Metealf: The Aftermath of Revolt. India 1857—1870, Princeton

1964.
51 Zu den Kolonialisierungsprozessen vgl. etwa J. Malik: Islam in South Asia. A Short Histo¬

ry, Leiden 2008, Kap. 9.



70 Jamal Malik

«If Christianity depends upon the acceptance of these two dogmas [i.e., unbedingter
Glaube an das Heil Christi und Trinität; J.M.], [Khan] does not see how its followers

can ever claim to possess freedom of thought in the matter of religion. [...] In Islam,
there are two basic creeds: existence of God and His Unity. The Qur'an does not
demand the people to accept them blindly. It gives innumerable arguments based on the

study of natural phenomena to establish these two facts. It constantly appeals to the

common sense of man, to his eyes, to his ears, to his heart; it demands observation,
reflection, reasoning and not irrational acceptance.»52

Mit Bezug auf die Bergpredigt steht die ethische Autorität Jesu - ähnlich den

Sufis — allerdings auch für Khan ausser Frage, wenn er die Kritik vieler Muslime

gegen die christliche Aufforderung zur Feindesliebe (Mt 5,44) zurückweist:

«Since there are a lot of people who put his command into practice, then

how can this command be incompatible with the laws of Nature?»53 Um diese

Kompatibilität zwischen Auftrag und Umsetzung, Praktikabilität und Naturgesetz

nachzuweisen, kontrastiert der Szientist und Deist Khan die Mahnungen
der Bergpredigt mit zahlreichen muslimischen Schriften, um schliesslich zu

dem Ergebnis zu kommen, dass es zwischen ihnen starke theologische

Berührungspunkte gibt. Seine wohlwollende Bewertung der Bergpredigt sei hier

ausschnittweise wiedergegeben:

«... Diese Predigt ist eine äusserst erleuchtete (nûrâni) und klare Darstellung ohne
verwirrende Beweisführung (bilâ-âmîspsh dalîlôn kî târîki), und hat eine nachhaltige

Wirkung auf die menschliche Seele (âdamî kî rûh). Wenn ein gläubiger Mensch (nîk

dilâdamî) diese Predigt {wa*g) liest, dann erlangt er immer noch das leuchtende Licht
(nùrânî raushani), welches sein Herz davon überzeugt, dass dies eben der Einfluss jenes

Heiligen Geistes (rûh al-quds) ist, der immer noch diese Worte belebt.

Argumente durch Beweisführung zu untermauern bringt den Zuhörer nur zum
Schweigen (sâkit kartâ haï) und verdunkelt dessen Intellekt (1aql ko maghlûb kartâ haï).

Jene Aussage aber, die Einfluss (athï) auf die Seele hat und die sich in das menschliche

Herz eingräbt (dil main haithîjâwe), bedarf keiner Beweisführung (mantâj dalîlôn se thâbit

käme kî nahîn). Eine solche Aussage ist schon für sich selbst genommen Beweis ihrer

Richtigkeit (sachâ 7 kî âp dalîl haï). Deshalb hat Jesus (Friede sei mit ihm) seine Predigt
von der Vermischung mit Beweisen (dalîlôn kî âmîgish) völlig rein und sauber gehalten:

52

53

Vgl. B.A. Dar: Religious Thought of Sayyid Ahmad Khan, Lahore 21971, 123.

Khan zitiert in: J.M.S. Baljon: The Reforms and Religious Ideas of Sir Sayyid Ahmad Khan,
Lahore 21958, 103.



Bergpredigt und Islam 71

Meine unvollständige Liebe ist erfüllt (mustaghm) vom Charme des Geliebten
(jamâl-eyâr), ein schönes Anlitz (räh-e %îbâ) bedarf nicht Wasser und Farbe {âb o

rang), nicht Muttermal und Gesichtszüge {kbâl o khat)
Aber einige Menschen kritisieren (Cftra^) diese Predigt aufgrund dessen, dass Jesus

(Friede sei mit ihm) diese Mahnung aus früheren Büchern {aglî kitâbôn se) entnommen
habe, deren grösster Teil aus dem Zabur [Buch des David Psalter] und Ish'aya
Nabi [Buch Jesaja] stamme. Sie meinen, wenn Jesus (Friede sei mit ihm) selbst Gott
gewesen oder aus dem Heiligen Geist {ruh al-quds) hervorgegangen wäre, dann hätte

er die Aussagen der altvorderen Quellen nicht als seine eigene Predigt dargestellt,
sondern hätte selbst neue Aussagen getroffen. Dies ist aber eine dumme Vorstellung
(be-hûdah khayäl). Ich bin ja selbst der Meinung, dass Jesus (Friede sei mit ihm) nicht
Gott war, aber zu denken, dass er auch nicht eine von Gott gesandte reine Seele war,
ist völlig ungerechtfertigt. Ich habe schon immer erklärt, dass alle Propheten (seien
sie gepriesen und gegrüsst) den einen Glauben {aik din) verkündeten. Die Predigten
und Mahnungen {wa\ awr nasihai) aller (Propheten) hatten nur einen Zweck {natijah,
wörtlich: Ergebnis). An diesem Ort hat Jesus (Friede sei mit ihm) jene aussergewöhn-
lich guten {a"lâ awr *umdah) Mahnungen {natije\ wörtlich: Ergebnisse) von sich gegeben
(bayânfarmâ 'e haiti), für die alle Propheten {anbîyâ) gekommen waren, um das Gleiche

zu verkünden {nasihat karte rahe), und dieselbe Moral (ikhlâq) aufzuzeigen. Folglich
entsprachen die Mahnungen Jesu (Friede sei mit ihm) {masih ki nasihat) natürlich
diesem Ziel {us ke mutâbiq).»54

Sayyid Ahmad Khans Reformansichten waren manchen muslimischen Gelehrten

zu radikal-modernistisch oder zu unterwürfig,55 sodass der oben erwähnte

Imad ud-Din schon vor seiner Konversion zum Christentum eine Streitschrift

gegen ihn verfasste.56 In diesem Zusammenhang wurde Khan auch vorgehalten,

er verstünde die Idee der Trinität nicht angemessen vernünftig, sprich:
nicht allegorisch.57

54 Khân: Tasânif-e Ahmadiyyah (Anm. 47), 99f.
55 Dazu zählten insbesondere die Vertreter der traditionalistischen Schule von Deoband;

siehe Aziz Ahmad and G. v. Grunebaum (eds.), Muslim Seifstatement in India and Pakistan

1857-1968, Wiesbaden 1970, 66f£; vgl. auch Malik: Islam in South Asia (Anm. 51),
304f.350.444ff.

56 Vgl. Schirrmacher: Mit den Waffen des Gegners (Anm. 28), 191.
57 Vgl. Baijon: The Reforms and Religious Ideas (Anm. 53), 109.



72 Jamal Malik

Zeitgenössische Interpretationen

In der Zeit während und nach den beiden Weltkriegen58 traten theologische
Anerkennungsdiskurse zu Gunsten politischer Abgrenzungsdiskurse deutlich
zurück. Im Ägypten des 19. Jahrhunderts, wo zwar die christliche Missionierung

von weit geringerer politischer Bedeutung war als in Britisch-Indien, die

Debatten um eine islamische Reform und die Politisierung des Islam aber

wichtig, lehnte einer der bedeutenden Führer der muslimischen Reformbewegung,

die man die Salafiyya nennt,59 die Botschaft der Bergpredigt kategorisch

ab. Der Herausgeber des seit 1898 in Kairo publizierten Wochenblattes

al-Manâr, Muhammad Rashid Rida (gest. 1935), prangerte an, dass das im
Evangelium vertretene moralische Diktum von Duldsamkeit und Feindesliebe

die Ungerechtigkeit in der Welt erst befördert habe.60 Weiterhin wurde — auch

in späteren muslimischen Kommentaren zur christlichen Moral und Lehre in
der Bergpredigt — kritisiert, Paulus habe in seinen Briefen die eigentliche Lehre

Jesu auf den Kopf gestellt. Während Jesus nämlich in der Bergpredigt noch
auf den bestehenden Gesetzen beharre, habe Paulus gewissermassen eine

gewissensgebundene Glaubensessenz verkündet,61 die auf seine hellenistisch

inspirierte Philosophie zurückgehe.62 Da die Salafiyya unter Einfluss von Rida auf

58 Vgl. für christliche Deutungen in diesen Jahrzehnten die Darstellung von L. Ragaz, E.

Thurneysen, K. Barth und D. Bonhoeffer bei: M. Stiewe, F. Vouga: Die Bergpredigt und
ihre Rezeption als kurze Darstellung des Christentums, Tübingen/Basel 2001, 41-50.223-
233.263-272.

59 Zu diesem schillernden Begriff und seiner Geschichte vgl. etwa W. Ende, P. Shinar: Salafi¬

yya (Encyclopedia of Islam 2, Bd. 8), Leiden 1995, 900-909.
60 Vgl. Schumann: Der Christus der Muslime (Anm. 41), 95 und J. Jomier: Le Commentaire

coranique du Manâr - Tendances modernes de l'exégèse coranique en Egypte, Paris 1954,
315. Bei Jomier lautet die Wortwahl <douceur et pardon), etwa: <Sanftmütigkeit und
Vergebung). Zu Ridâ und al-Manâr vgl. etwa Hamzah Dyala, Muhammad Rashid Ridâ (1865-
1935) or: The Importance of Being (a) Journalist, in: H. Bock, J. Feuchter, M. Knecht
(eds.): Religion and Its Other. Secular and Sacral Concepts and Practices in Interaction.
Frankfurt/New York 2008, 40-63.

61 Vgl. Jomier: Le Commentaire coranique (Anm. 60), 313 oder auch z.B. A. Muhsin: Let The
Bible Speak, lbs International 1991 http://islamicstudies.islammessage.com/panel/me-
dia/file/let_the_bible%20speak.pdf [04.03.2011], Siehe auch WG. Kümmel: Die Theologie

des Neuen Testaments nach seinen Hauptzeugen, Göttingen 1987, 155ff. zu einer

christlich-theologischen Auseinandersetzung mit diesem Aspekt der paulinischen Lehre.
62 Vgl. Kümmel: Die Theologie des Neuen Testaments (Anm. 61), 121 ff. zur Rolle des Paulus

im frühen Christentum.



Bergpredigt und Islam 73

einer Rückkehr zu den frommen Altvorderen (al-salaf al-sâliB)a und — wenn
auch in einem szientistischen Zuschnitt — auf der Dogmatik des Frühislam
bestand und somit eine Islamisierung der Gesellschaft forderte, konnte und
wollte sie mit einer solchen paulinischen, anti-legalistischen Auslegung nicht
viel anfangen.64

Ein weiterer, wenn auch kurzer Kommentar zur Bergpredigt in der

Zwischenkriegszeit stammt von dem indisch-muslimischen Theologen VVbd al-

Hamid al-Farahi (gest. 1930). In seinem arabischen Werk Am'ân ff aqsâm al-

Qur'âé5 (Studien %u den koranischen Schwüren) setzt er sich stellenweise mit der

Bergpredigt kritisch auseinander: Er zweifelt an ihrer Authentizität und stellt
die Konsistenz des Textes in Frage.66 Jesus habe nicht zu einer Menschenmenge,

sondern lediglich zu seinen Jüngern gesprochen, denn «als er sich setzte,
kamen seine Jünger zu ihm. Dann begann er, sie anzusprechen durch die

Predigt.»67

Sodann stellt al-Farahi fest, dass einige Mahnungen der Bergpredigt nur für
Mittellose gälten, wie z.B. das Verbot, im Namen Gottes einen Eid abzulegen,
oder der Aufruf, dem Prinzip « Aug' um Aug', Zahn um Zahn» abzuschwören

[vgl. Mt 5,33-42]. Denn diese Lehren würden das Gesetz der Torah ausser

Kraft setzen, was Jesus nicht gewollt habe. Al-Farahi folgert daraus, dass

die Predigt keinen Gesetzeskodex darstelle und nur an bestimmte Menschen

gerichtet sei. Zudem müsse der Text der Bergpredigt in seinem historischen

Kontext verstanden werden. Die Aufforderung «halte auch die linke Wange
hin» sei moralisch nicht anerkennungswürdig und vielmehr der Notwendigkeit

63 Dazu zählen freilich nicht nur die in der islamischen Tradition amnestierten ersten drei
Generationen von Muslimen, sondern auch spätere Traditionarier.

64 Vgl. Jomier: Le Commentaire coranique (Anm. 60), 314.
65 Vgl. 'Abd al-Hamîd al-Farâhî: Am'ân fî aqsâm al-Qur'ân, Dimashq 1994, und Altaf

Ahmad Azami, The Injil (Gospel): Imam Farahi's Viewpoint, in http://www.renaissance.
com.pk/janrefl2y3.html [07.06.2007].

66 Dies entspricht durchaus der gegenwärtigen Forschung zur Bergpredigt: Die grosse Mehr¬

heit der Bibelwissenschaftler hält die Bergpredigt nicht für eine authentische Rede Jesu. Es

handle sich bei ihr nicht um eine zusammenhängende Predigt aus mündlicher Tradition;
der Evangelist Matthäus habe sie vielmehr aus einer Reihe von Einzelaussagen Jesu

zusammengestellt, um der Botschaft des Propheten eine homogene und bindende Form zu
verleihen. Sie sei eine programmatische Anleitung zur Mission, die «den Jünger in Stand

[setzt], in seiner eigenen, freilich an der Theologie des Meisters ausgerichteten Weise Theologie

zu betreiben.» Vgl. z.B. Betz: Studien (Anm. 16), 15, vii.
67 al-Farâhî: Am'ân fî aqsâm (Anm. 65), 107f.



74 Jamal Malik

geschuldet, sich nicht gegen einen übermächtigen Herrscher zur Wehr zu
setzen und sich also mit den gegebenen Verhältnissen pragmatisch abzufinden.68

Ebenso setzt sich al-Farahi kritisch mit der Idee vom «Reich Gottes»
auseinander (vgl. Mt 5,3 «Himmelreich»). In den Versen «Selig sind die Armen im
Geiste» (Mt 5,3)69 sowie «Selig sind, die da hungern und nach Gerechtigkeit
dürsten» (Mt 5,6)70 seien die Wörter <im Geiste) bzw. <nach Gerechtigkeit) erst

von späteren Tradenten hinzugefügt worden. Im Originaltext sei dagegen von
weltlichem Reichtum und körperlichen Bedürfnissen die Rede gewesen.71 Ein

Vergleich mit der Feldrede im Lukas-Evangelium (Lk 6,20f.) zeigt an dieser

Stelle tatsächlich, dass die Evangelienüberlieferung zwei verschiedene Formen
der Aussprüche kennt. Das erlaubt al-Farahi auch, triumphierend festzuhalten,

Christen hätten die Bergpredigt falsch ausgelegt. Die erwähnten Verse weisen

laut al-Farahi nämlich auf das Prophetentum Muhammads hin; die eigentlich

Angesprochen seien die geduldig in Armut ausharrenden Araber:

«Hence, whatever Jesus (sws) proclaimed about the true conditions of Christians,
turned out to be absolutely true. One group within them [the Arabs] remained content

with their impoverished lives, but the other [the Christians] forgot the admonition

of Jesus (sws) and immersed themselves in the pleasures of worldly life.
Subsequently, exactly what Jesus had prophesized in the beginning of his sermon (regarding
the materialist scorn for the ascetic's destitution, despising contact with them) eventually

transpired.»72

Erst der Prophet Muhammad habe die Wartezeit in Armut beendet und das

(Reich Gottes) eingeläutet, so al-Farahi. Durch diese millenaristische

Interpretation wird die Bergpredigt aus dem Zusammenhang christlicher
Botschaft herausgenommen und — ähnlich wie Muhammad die Figur des Abra-

68 al-Farâhî: Am'ân fi aqsâm (Anm. 65), 108.1 lOf.
65 Diese Fassung ist z.B. in den Übersetzungen Luthers, der Zürcher Bibel, Fritz Tillmanns

sowie der Standard Revised English Version zu finden, jedoch fehlt in der katholischen

Einheitsübersetzung oder in der New English Bible der Zusatz <im Geiste). Vgl. die

Übersetzung Fritz Tillmanns.
70 Dieser Wortlaut ist in allen benutzten Bibelübersetzungen nahezu identisch. Hier nach der

Einheitsübersetzung.
71 Vgl. al-Farâhî: Am'ân fi aqsâm (Anm. 65), 128 sowie Azami: The Injil (Gospel) (Anm. 65).

Letzterer nimmt dies als Beweis dafür, dass die Bibel an mehreren Stellen gefälscht sei.
72 al-Farâhî: Am'ân fi aqsâm (Anm. 65), 133, engl. Übersetzung in Azami: The Injil (Gospel)

(Anm. 65).



Bergpredigt und Islam 75

ham interpretierend73 — für den Islam appropriiert, mit dem Ziel, diesen als

vervollkommnete Religion zu stilisieren, mit Muhammad als ihrem Vollstrecker.

Diese kritische Deutung der Bergpredigt ist jedoch nicht nur al-Farahi
allein eigen, sondern ist häufig in der muslimischen Welt des zwanzigsten
Jahrhunderts vorzufinden, so etwa beim Theologen Ah Muhsin aus Zanzibar

(1919—2006), der seinen zehnjährigen Gefangnisaufenthalt in Ägypten u.a.

zu Bibelstudien nutzte. Er kam zu dem Schluss, dass sich Islam und
Christentum kaum unterschieden, hätte Paulus die christliche Botschaft nicht
uminterpretiert.74 «The Sermon on the Mount consists of the most important
teachings of Jesus Christ. We can say that here lies true Christianity; that is

if we believe that it is Jesus who is the founder of Christianity and not St.

Paul.»75

Die Idee, Paulus die Rolle eines Usurpators zuzuweisen, dient offenbar
dazu, jene Passagen des Neuen Testamentes zu unterstreichen, die als

Ankündigung der Ankunft des Heiligen Geistes verstanden werden, so etwa
die Abschiedsrede von Joh 16,5-14, in der Jesus seinen bevorstehenden

Tod prophezeit und auf den <Beistand>76 hinweist, der ihm folgen kann und
der nicht in eigener Autorität, sondern mit der Autorität Gottes spricht (6

TTapctKÀryuoç). Zeitgenössische muslimische Bibel-Kommentatoren wie etwa

73 Als Muhammad nämlich den Islam als Erneuerung der ursprünglichen, rein monotheis¬
tischen Religion Abrahams betrachtete und damit Judentum und Christentum als spätere,

zudem verfälschende Versionen der Offenbarung relativierte. Der Koran zeigt diesen

Identitätenwechsel der Araber in 2:129 an, die nun auch als Besitzer der reinen Religion
ihres Vorfahren Abraham ihre Dominanz über Juden und Christen formulieren konnten;
siehe Koran 22:78, 6:157, 35:42. Vgl. auch J. Malik: Abraham im Islam, in: zur debatte.

Themen der Katholischen Kirche in Bayern 6, München 2008, 17-19.
74 Vgl. Muhsin: Let the Bible Speak (Anm. 61), sowie J.B. de Young: The Resurging Challen¬

ge of the Crescent to the Cross, 2002, 5£, in: http://www.westernseminary.edu/papers/
Faculty/ETSpaperfall2002Islamrev.pdf [07.06.2007]. Muhsin zitiert z.B. den Brief an die

Römer: «Ebenso seid auch ihr, meine Brüder, durch das Sterben Christi tot für das Gesetz,

so dass ihr einem anderen gehört, dem, der von den Toten auferweckt wurde; ihm gehören
wir, damit wir Gott Frucht bringen. [...] Jetzt aber sind wir frei geworden von dem Gesetz,

an das wir gebunden waren, wir sind tot für das Gesetz und dienen in der neuen Wirklichkeit

des Geistes, nicht mehr in der alten des Buchstabens.» (Rom. 7,4.6).
75 Muhsin: Let the Bible Speak (Anm. 61), 37.
76 In der Luther-Ubersetzung heisst es <Tröster>. In den englischen Bibeln heisst es (Comfor-

ter>, <Helper> oder (Counselor).



76 Jamal Malik

Muhsin und al-Farahi beziehen diese eschatologische Aussage nicht auf den

Heiligen Geist, sondern auf Muhammad.77

Der frühere iranische Erzbischof von Mosul, David Benjamin Keldani

(gest. 1940), der nach der Konversion zum Islam als Abd al-Ahad Dawud
bekannt wurde, bezieht die Begriffe <Reich Gottes) und <Beistand> des Johannes-

Evangeliums ebenfalls auf den Islam und seinen Propheten. Des weiteren leitet

er das Wort friedfertig) (Mt. 5,9) von der arabischen Wurzel s-l-m ab, von der

aus unter anderem die Wörter Islam und Muslim gebildet werden. Somit seien

mit der Aussage Jesu: «selig sind die Friedfertigen» nicht die Friedfertigen,
sondern die gesamte muslimische Gemeinschaft gemeint.78

Für den Philosophen und Literaturkritiker Abbas Mahmud al-Aqqad

(1889—1964) schliesslich war die Bergpredigt nicht schlüssig, weil er den christlichen

Begriff <Reich Gottes) hermeneutisch in den Kontext des caesaropapis-

tischen Römischen Reiches und der Herrschaft von Byzanz einordnete und

ihn daher im physischen Sinne auffasste.79 Es liegt nahe, dass al-Aqqad dabei

die von späteren Rechtsgelehrten eingeführten islamischen Rechts- und

Raumbegriffe Dâr al-lslâm und Dar al-Harb (<Reich des Islams/Friedens) und <Reich

des Unglaubens/Krieges)) auf den biblischen Text projizierte. Mit Bezug auf
die Bergpredigt, so Olaf Schumann, scheint es al-Aqqad «letztlich unmöglich

zu sein, andere als geographisch-politische bzw. geschichtliche) Maßstäbe für
die Beurteilung der Botschaft Christi, ihrer Auswirkungen und ihres Zieles

anzuwenden».80 Damit würde z.B. den Seligpreisungen ein der christlichen

Theologie fremder Sinn zugesprochen. Die Forderungen der Bergpredigt nach

Duldsamkeit und Gewaltlosigkeit sind für den Ägypter aber nicht nachvollziehbar,

weil sie sich weder für weltliche politische Zwecke eigneten noch die

christlichen Kolonialherrscher sich an ihnen orientierten.

Neben diesen philosophischen, auf die Person des Paulus zugespitzten,
sowie etymologischen und historistischen Argumenten dienen die Heiligen

77 Vgl. Muhsin: Let the Bible Speak (Anm. 61), 50 sowie Abdu 1-Ahad Dawud, alias D.B.

Keldani: Mohammed in der Bibel, München 1992,177ff. Der amerikanische Missionar
Samuel M. Zwemer beschreibt dies als eine verbreitete Theorie unter den Arabern; siehe S.M.

Zwemer: The Moslem Christ, Edinburgh and London 1912, Kapitel 5, auch in: http://
answering-islam.org.uk/Books/Zwemer/Christ/chap5.htm [01.10.2007].

78 Dawud: Mohammed in der Bibel (Anm. 77), 130.
79 Vgl. Schumann: Der Christus der Muslime (Anm. 41), 151.
80 Schumann: Der Christus der Muslime (Anm. 41), 154



Bergpredigt und Islam 77

Schriften beider Traditionen als ein leidenschaftlich umkämpftes Feld.81 Während

die Bibel in der christlichen Theologie als Mittel für die Ergründung des

religiösen Mysteriums aufgefasst wird, ist der Koran das offenbarte Wort Gottes,

empfangen durch den Propheten Muhammad. Genau dieser Unterschied —

zwischen Bibel als Mittel und Koran als Essenz — erlaubt Exegeten wie Muhsin
und Dawud, ihre Auffassungen mit Bezug auf den Koran wissenschaftlich und

rational zu untermauern.82 Muhsins Text benutzt eine Unzahl ausserbiblischer

Quellen, um das Christentum weitgehend mit «wissenschaftlich nachvollziehbaren»

Argumenten anzugreifen. Hauptargumente dabei sind mit Blick auf
die christliche Seite der zurückgewiesene dogmatische Unfehlbarkeitsanspruch
sowie mit Blick auf die muslimische Seite der Letztgüldgkeitsanspruch des Koran,

der sich aus der abschliessenden Botschaft Muhammads und der damit

zusammenhängenden Unnachahmlichkeit des koranischen Gotteswortes ergibt.83

Demgemäss hätten erst die textkritischen und historisch-kritischen Methoden,
also die Quellenkritik, solche Interpretationen der Bergpredigt ermöglicht.

Die Debatten auf beiden Seiten haben den Zweck, die Vorrangstellung der

eigenen Religion mit — wie auch immer gearteten — rationalen Argumenten
herauszustellen. Das Potential solcher Majorisierungen für Dialogbereitschaft
ist daher zweifelhaft. Eine orts- und zeitgebundene Kontextualisierung christlicher

Missionsarbeit und muslimischer Kritik an der Bergpredigt macht
allerdings deutlich, dass es sich um ganz spezifische Summen handelt, die in
bestimmten historischen Situationen mit den Waffen der Gegner ihre Argumente
zu plausibilisieren trachteten. Die Erfahrung der biblisch fundierten Missionsarbeit

einerseits und der an der biblischen Überlieferung orientierten Kritik am
Christentum anderseits kann als Herausforderung gelten, die weiter untersucht
werden muss.

Schlussbemerkungen

Das oben angesprochene «orientalistische» Bild des 19. Jahrhunderts hat eine

lange Vorgeschichte und hat durch einen steten Prozess der Übersetzungen
und Projektionen weitreichende Konsequenzen gehabt. Es prägt zum einen bis

81 Vgl. z.B. Thyen: Bibel und Koran (Anm. 5); Muhsin: Let the Bible Speak (Anm. 61); De

Young: The Resurging Challenge of the Crescent (Anm. 74).
82 Vgl. De Young: The Resurging Challenge of the Crescent (Anm. 74), 25ff.
83 Vgl. Muhsin: Let the Bible Speak (Anm. 61), 51.



78 Jamal Malik

heute das vorherrschende Bild des <Orients> und des Islams im Westen. Zum
anderen hat es, im Zuge wechselseitiger Wahrnehmungsprozesse bei einheimischen

Bildungseliten, Eingang in das Selbstverständnis des <Orients> gefunden
und so nichtwestliches gesellschaftliches Verhalten und Denken konkret
verändert.84 Die sich so entwickelnden muslimischen Anerkennungs- und

Abgrenzungsdiskurse führten zur Kritik am Christentum und damit auch an der

Bergpredigt, die einen zentralen Punkt in der Begegnung beider Religionen bildet.
So sahen etwa Repräsentanten der Salafiyya in der Bergpredigt ein Hemmnis
für die weltliche Ordnung. Dawud und al-Farahi wiederum neigten sogar dazu,

durch ihre Kritik die Bergpredigt für den Islam zu vereinnahmen.

Allerdings wird zumeist nicht die ethische Botschaft der Bergpredigt an

sich angegriffen, wie formkritische, symbolische, strukturelle und intentiona-
le Ähnlichkeiten zu ihr in muslimischen Ausführungen deutlich machen. Der
muslimische Abgrenzungsdiskurs bezieht sich vielmehr auf spezifische

Bedeutungszusammenhänge der Bergpredigt und ihre Historizität. Es geht den

muslimischen Autoren offenbar weniger darum, die in der Bergpredigt postulierte

Feindesliebe an sich oder die Betonung der Gesetzesdeutung in Frage zu
stellen. Vielmehr soll der christliche Diskurs als falsch erwiesen und damit der

Vorrang der eigenen islamischen Botschaft unter Beweis gestellt werden. Während

die Bergpredigt im christlichen Diskurs als Gegenpol zum (gewaltverherrlichenden

Islam> herhalten muss, dient sie Muslimen dazu, auf die Inkongruenz
des Christentums zu verweisen. Auf diese Weise gerät allerdings eine positive

Rezeption der Bergpredigt, wie die al-Ghazzalis, oder der Anerkennungsdiskurs

eines Ahmad Khans wenn nicht in Vergessenheit, so doch in den Hintergrund.

Von den christlich-missionarischen und kolonialen Erfahrungen sowie

post-kolonialen Spätfolgen her sind die hier angerissene Rezeptionsgeschichte
und deren semantische Umformungen sicherlich verständlich; für einen

interreligiösen Dialog bieten sie aber erst dann einen fruchtbaren Boden, wenn die

wechselseitigen Verstehensprozesse aufgedeckt und die diskursiv hergestellten
und mit Bedeutung versehenen Eigen- und Fremdzuweisungen entiarvt werden.

Dass die ethische Botschaft des Alltagstextes der Bergpredigt auch Raum

in der islamischen Theologie hätte, steht freilich ausser Zweifel.

84 Vgl. C. Breckenridge, P. van der Veer (Hgg.): Orientalism and the Postcolonial Predica¬

ment, Philadelphia 1993, 11 und passim.



Bergpredigt und Islam 79

Abstract

The theme of Islam and the Sermon on the Mount belongs to a lively, controversial
field of discourse, in which representatives of both major monotheistic religions conflict

in their claims to truth. It formed a central point in their encounters. For example,

representatives of the Salafiyya saw in the Sermon a barrier to the secular order.

Through their criticisms they tended even to appropriate the Sermon for the purposes
of Islam. Still, the ethical message of the Sermon has usually not been attacked as

such. Form-critical, symbolic, structural, and intentional similarities in Muslim remarks

point to this. Yet, Muslims seem much more concerned with the specific contextual

meaning of the Sermon and its historicity rather than calling into question its principle

of love for enemies or its legislative nature. In this way, positive receptions of the

Sermon, such as al-Ghazzali's or the recognition discourse of Sayyid Ahmad Khan,
if not forgotten, fall into the background. In the atmosphere of Christian missionary
and colonial experience and the post-colonial aftermath, this reception history and

its semantic transformations are certainly understandable. However, they first offer a

fertile ground for inter-religious dialogue when the mutual understanding processes are
revealed and the discursively produced internal and external allocations, so rich with
meaning, are exposed.

JamalMalik, Erfurt


	Bergpredigt und Islam

