Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 1

Artikel: Les conceptions de Maimonide a I'égard de I'lslam : nouvelles
évaluations

Autor: Jaffé, Dan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877773

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les conceptions de Maimonide a I'égard de I'Islam

Nouvelles évaluations

Maimonide (1138-1204) est considéré comme une figure essentielle du judais-
me médiéval. Il a cumulé des connaissances dans des domaines aussi divers
que les sciences, les lettres, la médecine, les mathématiques, la philosophie ou
encore 'exégése. Maimonide a opéré un tournant décisif dans la pensée, dans
I’herméneutique talmudique et la codification de la loi juive.! Durant sa tumul-
tueuse existence, il fut soumis a des tribulations qui entrainérent d’Espagne au
Maroc et d’Israél en Egypte. Cela Uentraina a cotoyer différents personnages et
bien sar a étre au contact de pratiques religieuses autres que les siennes. Dans
ce contexte, il est intéressant de se demander quelles relations ce savant entre-
tenait avec les chrétiens et les musulmans.

On peut dire que 'approche de Maimonide au Christianisme et 4 I'Islam
oscille entre deux pdles antinomiques : d’'un coté, une volonté de considérer
ces deux religions comme « voie préparant 'avénement du Roi Messie »* et de
l'autre, leur relégation dans les catégories de 'hétérodoxie.’

La bibliographie sur Maimonide étant trés abondante, on se contente de ne citer que quel-
ques travaux parmi les plus récents. Ainsi on consultera T. Levi et R. Rashed (ed.): Maimo-
nide philosophe et savant (1138-1204), Louvain 2004 ; A. Ravitzky: Essais maimonidiens.
Société, philosophie et nature dans I'ceuvre de Maimonide et de ses disciples, Jérusalem
2006 [en hébreu] ; A. Ravitzky (ed.): Maimonides, Conservatism, Originality, Revolution,
Jérusalem 2008 [en hébreu].

Mishneh Torah, Lois sur les rois et les guerres, 11, 4 qui écrit : « [Grice au Christianisme et
a I'Islam] le monde s’est rempli des paroles relatives au Roi Messie, 4 la Torah et aux com-
mandements. Ces enseignements se sont propagés jusqu’en des iles éloignées et jusqu’a de
nombreux peuples d’incirconcis. » Voir a ce propos D. Novak: The Treatment of Islam
and Muslims in the Legal Writings of Maimonides, in: W. M. Brinner et S.D. Ricks (ed.):
Studies in Islamic and Judaic Traditions, Atlanta 1986, 233-250 ; H.T. Kreisel: Maimonides
on Christianity and Islam, in: R.A. Brauner (ed.): Jewish Civilization. Essays and Studies,
Philadelphie 1985, t. 3, 153-162. Plus généralement : D.J. Lasker: Jewish Philosophical
Polemics Against Christianity in the Middle Ages, New York 1977.

2 Cf. Mishneh Torah, Lois sur le repentir, 3,8 : « Il y a trois catégories d’hérétiques
[...] celui qui dit que le Créateur a substitué tel précepte a tel autre ; celui qui sup-
prime un enseignement émanant de la bouche de Dieu [...] comme les chré-

ThZ 1/68 (2012) S. 46-56



Les conceptions de Maimonide a I'égard de I'lslam 47

L’objet de cette étude est de s’interroger sur la question suivante : Quels
sont les aspects sous lesquels Maimonide concevait Mahomet, le prophete
de I'Islam ? Il convient d’emblée de souligner que selon les catégories léga-
listes énoncées par Maimonide, I'Islam ne répond pas aux critéres propres a
I'idolatrie. Cela le différencie du Christianisme qui est systématiquement défini
comme religion idolatre.* Dans une autre perspective, Maimonide se montre
davantage enclin a enseigner la Torah aux chrétiens plutét quaux musulmans ;
car selon ces derniers, la Torah n'est pas considérée comme céleste. En outre, alors
que les chrétiens peuvent s’amender et revenir a une interprétation conforme du
texte, les musulmans n’en ont aucunement la possibilité. Selon Maimonide, cela
tient au fait que leur croyance nie les modalités de révélation de la Torah et pré-
tend qu’elle a été modifiée durant sa transmission. En conséquence, la lecture
musulmane du texte biblique s’en trouve a jamais biaisée.”

Concernant le regard de Maimonide sur Mahomet et sur 'Islam, on re-
marque en premier lieu qu’il associe de fagon quasi systématique Islam et
Christianisme. Notons que Jésus et Mahomet sont considérés par le savant de
Cordoue comme les figures fondatrices de leurs religions respectives. On peut
dénombrer deux principales références dans lesquelles Maimonide évoque le
prophéte de I'Islam, la premiere provient du Mishneh Torah alors que la seconde
se trouve dans la célebre épitre aux juifs du Yémen.

D’un point de vue diachronique, on doit souligner que Maimonide rédige
la lettre aux juifs du Yémen dans les années 1172/1173 alors qu'’il téside en
Egypte, a Fostat, le vieux Caire. Cette lettre traite de I'agitation messianique et
prophétique qui régnait a son époque parmi la communauté juive yéménite. Le

tiens et les musulmans » (c’est nous qui soulignons). Voir les travaux de D.J.
Lasker: Tradition et innovation dans le regard de Maimonide envers les autres religions, in:
A. Ravitzky (ed.): Maimonides, Conservatism, Originality, Revolution, t. 1, Jerusalem 2008,
79-94 [en hébreu] ; G. Libson: La relation de Maimonide a la loi coranique a la lumiére de
son époque, in: ebd., 247-293 [en hébreu].

4 1l va sans dire que la notion d’idolatrie est a entendre dans son sens intra muros, ¢’est-a-
dire dans 'approche propre a 'appréciation maimonidienne et non dans son acception sui
generis. De plus, cette taxinomie correspond a une définition inhérente aux catégories de
la halakha juive (la loi rabbinique) et non a un quelconque jugement de valeur plus général.
Voir les intéressantes remarques ainsi que les références citées dans I’étude de E. Schloss-
berg: Le regard de Maimonide sur I'islam, in: Peamim: Studies in Oriental Jewry 42 (1990),
38-60 et spécialement 42-45 [en hébreul].

5 Cf. Responsa de Maimonide, 149, I. Blau (ed.), Jérusalem 1958/1961, t. 1, 284s.



48 Dan Jaffé

Mishneb Torah est compilé entre les années 1170/1180 et se veut une summa des
enseignements talmudiques. Ce monument littéraire vise 4 retirer la substance
halachique de chaque point du Talmud afin de connaitre la regle a appliquer
dans chaque cas.

Dans sa notice sur Mahomet, Maimonide développe en premier lieu les
prérogatives et les critéres identificatoires du Roi Messie. En ce sens, il explique
que P’échec ou la mort sont des signes qui remettent en question lidentité
messianique du prétendant. A ce propos, il évoque Jésus le Nazaréen dont la
mission a échoué du fait de sa mise a mort. C’est donc dans un contexte relatif
a la royauté et aux guerres de délivrance que le savant de Fostat évoque la figure
du prophéte de I'Islam.

Citons a présent ce texte tel qu’il apparait dans le Mishneh Torah, Lois sur les
rois et les guerres, 11, 4 :¢

Les pensées du Créateur du monde ne sont pas intelligibles pour ’homme car Ses
cheminements différent des notres et réciproquement. Ainsi les événements relatifs a
Jésus le Nazaréen et a I'Ismaélien [Mahomet] qui a vécu apres lui, sont la pour dresser la
voze du Roi Messze et parfaire le monde afin de servir Diew comme il est dit <Ainsi je gratifierai
les peuples d’une langue épurée afin qu’ils évoquent le nom de Dieu et qu’ils le servent
d’un méme cceur [littéralement «d’une méme épaule’].

Il est donc question dans ce court passage de Jésus et Mahomet. Or, Maimoni-
de, évitant de mentionner Mahomet nommément, lui attribue une importante
vocation : celle de « dresser la voie du Roi Messie et parfaire le monde afin de
servir Dieu». Cette notion est capitale car elle exprime la vision cosmique de
rédemption propre a Maimonide. Ce dernier, en tant que rationaliste, ne pro-
nait nullement un bouleversement cataclysmique de 'ordre du monde, voire
une rédemption eschatologique. C’est plutét en tant quidée d’amélioration de
Iexistence dans la sphere du politique que Maimonide comprend le dévoile-
ment messianique.” C’est donc au sein méme de cette mutation dans ’humanité

& Notons que dans I’édition de Y. Kappah (Jérusalem [1984], 1996, 353) qui se fonde sur les
manuscrits yémeénites, la référence est non 11, 4 mais 11, 11s. (C’est nous qui soulignons).

Il convient ici de citer les pertinentes remarques d’Amos Funkenstein: Maimonide. Na-
ture, histoire et messianisme, Paris 1988, 112 qui note : « Le philosophe [Maimonide] ne
se contente pas de voir dans I'ére messianique une étape historique parmi d’autres ou un
accomplissement des processus temporels a 'ceuvre dans la totalité de Thistoire. Non seu-
lement les temps messianiques ne portent pas atteinte a l'ordre naturel, mais les hommes



Les conceptions de Maimonide a ’égard de I'Islam 49

que Maimonide entrevoit le role de Mahomet : il est un chainon dans le proces-
sus de rédemption du monde.

Comme nous I'avons mentionné, le second texte auquel il est fait référence
au prophete de I'Islam apparait dans la lettre aux juifs du Yémen. Maimonide
explique dans cette épitre que les nations ont l'intention de détruire le peuple
juif par deux voies distinctes : les armes ou la polémique. Soulignons a ce pro-
pos que ce sont assurément les troubles historiques que traverse la communau-
té juive yéménite qui ont suscité cette lettre. Sous la plume de Maimonide, Jésus
et Mahomet sont convoqués en tant qu'archétypes du pouvoir maléfique dont
ils disposent a ’égard d’Israél. Ainsi, on peut lire dans ’édition de Kappah :

Aptres lui [Jésus|, apparut un dément qui se comporta selon ses voies car il [Jésus] lui
ouvra la voie. Il [Mahomet] ajouta une autre intention, il voulut asseoir sa domination
et soumettre chacun a lui ; il actualisa ainsi ce qui était connu.®

Citons a présent le méme texte dans la version éditée par Rabinowitz :

Apres lui [Jésus], apparut un dément qui se comporta selon ses voies et voulut mo-
difier notre foi car il [Jésus] lui avait ouvert la voie. Il [Mahomet] ajouta a tout cela
une autre intention, celle de persécuter le pouvoir [la royauté| afin d’y asservir chaque
fidele et renouveler ce qui existait déja. Ces deux personnages [Jésus et Mahomet]
avaient I'intention d’assimiler leurs mensonges a la religion de Dieu. Or, 'ccuvre di-
vine ne ressemble en rien a 'ceuvre humaine sauf pour un enfant qui n’en posséde
aucune connaissance.’

Notons en premier lieu que le qualificatif fort péjoratif de dément employé par
Maimonide pour désigner Mahomet se fonde sur le verset biblique de Os 9,7 :
le prophéte en perdra la téte, I'homme inspiré en deviendra dément. On peut également
supposer que cette dénomination pour le moins malveillante provienne des
récits de visions et d’imaginations prétées au prophete de I'Islam. On peut

ont d’ores et déja la possibilité de choisir certaines des caractéristiques de cette époque et
de les mettre en ceuvre pour, dés 4 présent, aplanir le chemin du Roi Messie. »

8 Cf. Maimonide: Epitre au Yémen, 120-121 (Edition hébraique de Y. Kappah, Epitre au
Yémen, Jérusalem 1972, 22 ; Edition et traduction frangaise de J. Hulster, Paris 1983, 58s.).
Notons que notre traduction se fonde sur celle de Jean Hulster mais comporte d’impor-
tantes retouches.

. Cf. Maimonide: Epitre au Yémen, Edition hébraique de M. Rabbinowitz: Epitre au Yémen,
Jérusalem 1987, 121s.



50 Dan Jaffé

également faire référence a la fagon dont Maimonide se représentait Mahomet,
a travers des récits de conquétes armées et de révoltes étouffées dans le sang,
Ces modeles de représentation ont, a n’en pas douter, influencé le savant juif
dans sa desctiption du fondateur de I'Islam."

La notion de démence n’est pas liée chez Maimonide 4 un état pathologique
d’une quelconque déficience mentale, elle est plutot le fruit d’'une perception
dévoyée de la fonction de prophete. En d’autres termes, Maimonide considere
Mahomet comme un faux propheéte, certes contribuant aux préparatifs liés a
I'avénement du Roi-Messie, toutefois sans prérogatives dont sont dotés les
prophétes bibliques. Dans PEpitre au Yémen, il se dégage méme I'impression
que Mahomet est défini comme un imposteur, voire comme un usurpateur
dont la mission est de fourvoyer la foi d’Israél. 1l va sans dire que ces acet-
bes propos de Maimonide sont le fruit d’une tendance apologétique dont la
volonté est d’affermir les cceurs et les esprits d’une communauté ébranlée. La
notion de démence est, de fait, conceptuellement liée a celle de déviance religieuse ,
selon Maimonide, Mahomet prone une revisitation des normes religieuses, il
s'inscrit donc dans une forme de dissidence qui, sans étre stricto sensu une sorte
d’aliénation mentale, n’en est pas moins considérée comme une démarcation de
la norme en vigueur. Cependant, 1a ne peut s’arréter 'analyse. En effet, un
point reste obscur : pourquoi Maimonide prend-il la peine de mentionner et de
disserter sur le prophéte de I'Islam ? Pourquoi n’opte-t-il pas tout simplement
pour une ignorance pure et simple du personnage ? Autrement exprimé, pour-
quoi cet indéniable besoin de mentionner Jésus et Mahomet dans ses écrits ? Si
ces mentions n'avaient uniquement figuré que dans Pépitre au Yémen, il aurait
été possible de conclure a une démarche conjoncturelle liée aux troubles tra-
versés par la communauté juive yéménite. Or, tel n’est pas le cas, ces mentions
se retrouvant également dans le Mishneh Torah ; cela revient a dire que Mai-
monide, bien que se montrant incisif envers Mahomet, lui accorde cependant

' Certains critiques ont aussi émis ’hypothése d’une incidence entre I’état de santé de Ma-

homet avec ses (présumées?) crises d’épilepsie et 'appellation de « dément ». Voir a ce
titre Maimonide: Epitre au Yémen (note 8), 59 note 68. Soulignons que Kappah dans
son édition rejette sans réserve cette approche et remarque que ce genre de désignation
(« dément ») était courant pour définir les personnages se croyant dotés du don de pro-
phétie. Acquiesgons avec Kappah pour conjecturer que cette appellation est bien plus
conforme a 'approche maimonidienne. Cette conception propre au faux propheéte se re-
trouve d’ailleurs dans I'usage du verset de Os 9,7 précédemment cité.



Les conceptions de Maimonide a I’égard de I'Islam 51

une certaine importance. Comme il I'écrit lui-méme, Mahomet, bien que « faux

prophéte », a dressé la voie du Roi-Messie.

Si cette approche est confirmée, cela renverse le paradigme. Mahomet est
critiqué, voire proscrit, mais son role est indéniable dans le processus de réd-
emption du monde. En d’autres termes, les figures archétypales de four-voie-
ment et de dissidence que sont Jésus et Mahomet prennent part au processus
de rédemption du monde. Dans I"économie maimonidienne, le dissident a donc
également une place indiscutable dans la rédemption cosmique de ’humanité."

Dans un article publié dans les années 70, Yehuda Shamir traite la question
des allusions au prophete de I'Islam dans le Guide des Egarés qui est la grande
ceuvre philosophique de Maimonide. Selon ce critique, a la différence de Moise,
Mahomet ne peut étre considéré comme un prophéte pour nombre de raisons
qu’il convient brievement d’évoquer :

1) La révélation divine s’est effectuée a Moise de fagon directe et sans
entremissions dun ange; or tel n’est pas le cas pour Mahomet.

2) Le dévoilement divin s’est opéré envers Moise en plein éveil alors que dans
le cas du prophéte de I'Islam, ce fut dans la cave de Hira, dans une forme
de réve ou de vision.

3) Moise communiquait avec le divin sans aucune sensation de peur alors
que dans le Coran, i est question de terreur et de jugement dernier
accompagnant la révélation.

4) La communication entre Moise et Dieu se fit sans discontinuer alors que
Dieu ne se révele jamais directement 2 Mohamet, c’est toujours I'ange
Gabriel qui endosse cette fonction.

Avouons quil est difficile d’accepter les arguments de Shamir sans émettre de

sérieuses réserves. Outre le fait que ces arguments qui expriment les différen-

tes formes de révélation divine face a Moise et Mahomet ne sont pas toujours
fondés sur des textes bibliques, un autre point fait défaut a 'argumentation de
ce critique.”” Pourquoi estimer que Maimonide parvienne a de telles conclusi-

Cela se retrouve précisément énoncé par Y. Shamir: Allusions to Muhammad in Mai-
monides’ Theory of Prophecy in his Guide of the Perplexed, JQR 64 (1973/1974) 212-
224 et spécialement 215: « Monotheism, the Torah, the Commandments, and Messiah
became universally popular ideas when they were spread by Christanity and Islam. These
are positive preparatory functions, even though these religions bave no intrinsic value. » (C’est nous qui
soulignons).

La Bible narre par exemple le sentiment de peur qui envahit Moise dans la vision du divin



b2 Dan Jaffé

ons alors que lui-méme ne les expose pas sous cette forme ? Comme le note
Shamir, les deux corpus maimonidiens ou le prophete de I'Islam est clairement
évoqué sont le Mishneh Torah et VEpitre an Yémen. En outre, pourquoi ne pas
simplement considérer que le regard que jette Maimonide sur Mahomet est
plutét historique que philosophique.”” Maimonide, comme nombre d’autres
apologétes médiévaux, défend le judaisme face aux autres religions monothé-
istes pergues comme 'ayant dénaturé. Si on ajoute a cela que Maimonide a été
lui-méme en contact au quotidien avec les autorités musulmanes, notamment
en Espagne ou en Egypte, on comprend plus aisément le contexte dans lequel
ces propos ont vu le jour. Il est évident que le traumatisme causé par les Almo-
hades dans son jeune dge n’a pu que 'influencer dans son approche.”* Ce point
est capital car il peut nous permettre d’expliquer un des propos de Maimonide
trop souvent délaissé, la notion d’asservissement qui implique que Mahomet
entend persécuter le pouvoir [la royauté] afin d’en asservir chacun des fidéles. Nous assis-
tons ici a une démarche a forte connotation politique qui préte au fondateur
de I'Islam des intentions belliqueuses illustrées sous formes de conquétes po-
litiques. Peut-on en déduire que la vision de Maimonide sur le prophete est le
fruit d’expériences personnelles et de traumatismes inhibés ? Peut-on supputer

(Ex 3,0). De plus, ces différents points sur la prophétie évoqués dans le Guzde des Egarés
ne font pas 'objet d’'un développement explicite de Maimonide mais sont plutot le fruit
d’interprétations propres a Shamir. On remarquera également que ce critique présente une
vision quelque peu dichotomique dont il n’est pas certain qu’elle soit totalement fidele aux
textes bibliques et coraniques.

3 Cf. G.E Hourani: Maimonides and Islam, in: W.M. Brinner, S.D. Ricks (ed.): Studies in
Islamic and Judaic Traditions. Papers Presented at the Institute for Islamic-Judaic Studies,
Atlanta 1986, 153-165. Dans cette étude, Hourani montre que dans son Guide des Egarés
Maimonide ne cite jamais explicitement le nom du fondateur de I'Islam. I développe des
catégories philosophiques propres a la prophétie, évoque la figure de Moise comme pro-
phéte supréme et dégage les conceptions défendues par les philosophes musulmans sur
cette question. Il se livre ainsi a une mise en synopse des caractéristiques relatives a la figure
prophétique dans I'lIslam et au sein du Judaisme. On peut donc dire qu’il ne montre pas un
intérét direct pour Mahomet ou il se livrerait a une analyse frontale. Enfin, la mention des
philosophes musulmans est souvent mise en relation avec le concept de loi.

" Tout au long de son travail Shamir s’attache a comparer les caractéristiques du propheéte au
travers des figures de Moise et Mahomet dans l'esprit maimonidien. Or, cette comparaison
est-elle pertinente ? Sachant que pour Maimonide, Moise est le plus grand des prophétes
de sa tradition, quel besoin est-il de déceler des points de frictions entre les deux figures ? 11
est clair que Mofse est pergu comme le prophete par excellence et que Mahomet ne peut étre
qu’une figure déchue.



Les conceptions de Maimonide a I'égard de I'Islam 53

que les souffrances et les fuites endurées par Maimonide tout au long de ses
pérégrinations 'ont influencé dans sa vision de Mahomet ? Il va sans dire que
ses exils depuis ’Andalousie puis le Maroc, a cause du fanatisme religieux des
Almohades ont fagonné sa pensée et ses doctrines sur les autres religions.

Dans une étude fort suggestive, David Novak a montré que le critére selon
lequel Maimonide émet une opinion sur les religions autres que le Judaisme
n’est pas a proprement parler de l'ordre de la théologie. En d’autres termes,
ce n'est pas la doctrine religieuse qui compose la référence essentielle dans le
regard a entretenir avec les chrétiens ou les musulmans. Ce critere est d’un tout
autre ordre et se situe dans le comportement éthique. C’est d’ailleurs pour cette
raison que Maimonide, en suivant la Bible, condamne certaines civilisations en
les accusant de manquer de compassion pour ’humain et de ne pas agir avec
décence.”

Avant de conclure cet article, il convient de s’interroger sur la définition
maimonidienne de I'Islam. La religion musulmane doit-elle étre intégrée au
méme titre que le Christianisme dans la catégorie halachique (relative a la loi
juive) de la religion idolatre ? On sait que Maimonide, fervent rationaliste et
homme de loi, procédait a des classifications légalistes qui composaient son en-
cyclopédie talmudique, le Mzshneh Torah. Notons a ce titre, que ses développe-
ments philosophiques se subordonnent souvent a ses taxinomies halachiques.
Cette remarque est tres importante car elle permet de situer la perspective, par
laquelle ce penseur appréciait les problématiques qui 'occupaient.’® C’est en
homme de loi qu’il considére la question de I'Islam. Pour les exégétes de son
temps, voire pour ceux qui Pont précédé, I'Islam n’était pas considéré comme
une religion idolatre, cela entre autres grace au manque de représentations ico-
nographiques. Cette perspective est étudiée en 1998 par Gerald J. Blindstein

> Cf. D. Novak: The Treatment of Islam and Muslims in the Legal Writings of Maimonides,
in: W.M. Brinner, S.D. Ricks (ed.): Studies in Islamic and Judaic Traditions. Papers Pre-
sented at the Institute for Islamic-Judaic Studies, Atlanta 1986, 233-250 et spécialement
233s. Voir également du méme auteur et dans une semblable perspective : D. Novak: Mai-
monides on Judaism and Other Religions. The Samuel H. Goldenson Lecture Delivered
February 23, 1997 at the Hebrew Union College-Jewish Institute of Religion, Cincinnati,
non daté.

' Cf. Novak: Treatment of Islam (note 15), 243 qui note fort judicieusement : « There is no
doubt that as a halakhist Maimonides could not always follow the practical conclusions of
his philosophically conceived theology. »



54 Dan Jaffé

dans une étude sur la question du statut de I'Islam dans les écrits légalistes
(halachiques) de Maimonide. Blindstein souligne que cette religion est percue
par Maimonide comme znsensée et erronée, C’est-a-dire comme ne répondant pas
aux criteres propres a une religion révélée. Cela étant dit, une étude des lois
relatives aux paiens dans le Mishne Torah montre que pour Maimonide, I'Islam
n’entre pas dans la catégorie des religions idolatres au méme titre que le Chris-
tianisme.'” Il clame que le dimanche est le « jour de leur féte » qui interdit toute
forme d’actes commerciaux avec les chrétiens sans faire mention de I'Islam."
Ce qui frappe particulicrement I'attention est le traitement que réserve Mai-
monide aux lois concernant le vin des non juifs. Dans ce cadre, il déclare qu’il
est formellement interdit pour un juif de faire usage du vin des chrétiens, que
ce soit a des fins de consommation ou pour en retirer un quelconque bénéfice.
En cela, il se fonde sur les regles énoncées par la Mishna 2 propos des paiens.
Dans ce contexte, il note au sujet des musulmans : « A propos des Ismaéliens,
leur vin est interdit a la consommation, mais ne I’est pas pour le commerce
(hanabah). Et ainsi ont enseigné les guéonim... »."” Cela revient a dire qu’une
différence substantielle distingue dans les lois maimonidiennes chrétiens et
musulmans : on peut par exemple vendre ou tirer un quelconque profit du
vin des musulmans mais cela reste interdit pour le vin des chrétiens. Pour
Maimonide (a la différence de nombreux autres exégétes juifs) les chrétiens
entrent dans la catégorie halachique des paiens, or cela n’est pas le cas pour
les musulmans.

7 Cf. Maimonide: Commentaire sur la Mishna, traité Abodah Zara 1, 3-4.

®  Cf. Maimonide: Livre de la Connaissance (Sefer ha-Madah), Lois sur I'idolitrie (Hilkhot
Abodah Zara), 9, 4.

¥ Cf. Maimonide: Lois sur les aliments interdits (Hilkhot Mahakhalot asurot), 11, 7. Il dé-
taille méme le cas de figure en expliquant qu’il est possible de consommer du vin quun
musulman a touché sans Pavoir fait exprés. Or, cette loi n’entre pas en vigueur a propos
d’un chrétien. Dans une démarche historique, on peut supposer que ce différent traitement
entre chrétiens et musulmans est le fruit de la réalit¢ ambiante a laquelle est confronté
Maimonide. Il vit en terre musulmane et se montre naturellement plus conciliant avec les
musulmans qu’avec les chrétiens. Cela bien sir afin de faciliter la vie quotidienne des com-
munautés dont il a la charge. Ce méme phénoméne se retrouve chez certains décisionnaires
juifs d’Europe occidentale qui se montrent plus indulgents dans les lois concernant les
chrétiens. Ce qui est particulicrement intéressant est que ces différents exégetes se fondent
tous sur les mémes textes du traité talmudique sur I'idolétrie (Abodah Zara). Voir pour une
premiére approche 'ouvrage fondamental de J. Katz: De la tradition 2 la crise. La société
juive a la fin du Moyen Age, Paris 2000.



Les conceptions de Maimonide a ’égard de I'Islam 55

La perception de Maimonide a I'égard de 'Islam est également étayée par sa
célébre missive adressée a Obadiah le prosélyte. Cet homme qui a vraisembla-
blement délaissé I'Islam pour embrasser le judaisme s’expose au mépris de son
maitre juif qui considére I'Islam comme une religion paienne et lui reproche
son passé. Face a cette accusation Maimonide se montre incisif et déclare que
les musulmans ne sont pas des idolatres et doivent étre considérés comme de
parfaits monothéistes. C’est donc dans cet esprit qu’il note : « Personne (parmi
les musulmans) ne jette des pierres (afin de dresser une idole) ou ne se proster-
ne devant un quelconque lieu ou ne pratique un culte idolatre, que ce soit dans
sa bouche ou dans son cceur, car leur cceur est tendu vers Dieu ».%°

C’est donc selon cette approche que le savant de Cordoue appréciait I'Islam,
une religion étant liée au monothéisme bien qu’étant erratique dans ses fon-
dements. Selon Moise Maimonide, I'Islam est un monothéisme mais ne peut
accéder au rang de philosophie. C’est dans cette optique qu’il y a lieu de com-
prendre la définition, certes déconcertante, du prophéte de I'lslam. Ce dernier
est qualifié de dément, terme qu’il faut comprendre non dans son sens patho-
logique mais plutot doctrinal. Dans Pesprit de Maimonide, c’est parce qu’il ne
fait I’objet d’aucune révélation divine et qu’il désire galvaniser et convertir les
foules que Mahomet est ainsi défini. C’est donc tout un processus légaliste qui
est mis en branle pour définir le fondateur de I'Islam.”!

On ne soulignera cependant jamais assez que, paradoxalement, Maimonide
considérait Mahomet (et Jésus) comme ayant dressé la voie du Messie. De fait,
dans l'ordre de la rédemption du monde tel que 'entend Maimonide, les pro-

% Cf. Responsa de Maimonide, 149 (note 5), 726s. On doit noter que dans la suite de cette
réponse, Maimonide explique que les religions dérivées du judaisme tel I'Islam « rajoutent
ou suppriment a la religion d’Israél ». Cette soudaine tendance apologétique a I'égard du
judaisme et critique a 'égard de I'Islam peut s’expliquer par la volonté de conforter la dé-
marche prosélyte d’Obadiah et d’éviter qu’il n’hésite a embrasser la foi juive. Notons enfin
avec H. Soloveitchik: Maimonide Iggeret Hashemad — Law and Rhetoric, in: L. Landman
(ed.): Rabbi Joseph H. Lookstein Memorial Volume, New York 1980, 284-287.311 que
certaines occurrences de la Iggeret Hashemad (Epitre sur la persécution) présentent un
autre regard sur 'Islam qui est défini comme une religion idolatre. Cependant comme le
remarque Soloveitchik lui-méme, ces passages sont conjoncturels, ils sont une réaction aux
conversions forcées a I'Islam auxquelles il est fait référence dans ce document.

2 Cf. GJ. Blindstein: Le statut de I'Islam dans la loi maimonidienne, in: A. Sagi et al.: Plu-
riculturalisme dans I’état d’Israél juif et démocratique. En 'honneur de Ariel Rosen Zvi,
Tel-Aviv 1998, 465-476 (= in: Essais de pensée halakhique et aggadique, BeerSheba, 2004,
237-247) [en hébreu].



56 Dan Jafté

phétes des autres religions — bien que celles-ci soient zusensées et erronées — pos-
sedent une place non négligeable. Enfin, ajoutons avec Gerald ]. Blindstein que
cette posture d’ouverture dont témoigne Maimonide a I’égard du prophete de
I'Islam est loin d’étre évidente dans une période de crise fondamentaliste et de
conversions forcées auxquelles étaient soumis les juifs de la part des musul-

mans.?

Résumié

Cet article étudie le regard que jette Maimonide, grand codificateur de la loi juive, sur
I'Islam. J’entends démontrer 'aspect ambivalent qui caractérise cette vision : d’une part
Maimonide considére Mahomet comme dément et usurpateur et, d’autre part, celui-ci
prétend baliser la voie du Roi Messie. Or, dans la conception maimonidienne, le dis-
sident a également une place immuable dans la rédemption cosmique de '’humanité.
Jexplique aussi que I'approche de Maimonide a I'Islam résulte de son vécu et des
circonstances auxquelles sont soumises les communautés juives en terre islamique. Je
m’attache enfin 2 démontrer que pour le maitre de Cordoue, I'Islam est une religion
monothéiste non idolatre. En conséquence, on ne saurait rapprocher cette religion des
lois talmudiques relatives aux paiens de ’Antiquité.

Abstract

This article studies the attitude of Maimonides, the great codifier of Jewish law, to-
wards Islam. I intend to show the ambivalent aspect characterizing this outlook : Mai-
monides considers Mohamed to be 2 madman and usurper, but at the same time sees
him as paving the way for the Messiah. In the Maimonidean conception, the dissidents
also occupied an immutable place in the cosmic redemption of mankind. I also explain
that Maimonides’ approach towards Islam is the result of his experience and the cir-
cumstances of the Jewish communities in Islamic countties. Finally I endeavor to show
that for Moses Maimonides, Islam is a monotheistic and not an idolatrous religion.
Therefore, this religion cannot be reconciled with the Talmudic laws relating to the
ancient pagans.

Dan Jaffé, Ramat Gan

t
r

*  Cf. Blindstein: Le statut de I'Islam (note 21), 247.



	Les conceptions de Maïmonide à l'égard de l'Islam : nouvelles évaluations

