
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 1

Artikel: Les conceptions de Maïmonide à l'égard de l'Islam : nouvelles
évaluations

Autor: Jaffé, Dan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les conceptions de Maïmonide à l'égard de l'Islam

Nouvelles évaluations

Maïmonide (1138-1204) est considéré comme une figure essentielle du judaïsme

médiéval. Il a cumulé des connaissances dans des domaines aussi divers

que les sciences, les lettres, la médecine, les mathématiques, la philosophie ou

encore l'exégèse. Maïmonide a opéré un tournant décisif dans la pensée, dans

l'herméneutique talmudique et la codification de la loi juive.1 Durant sa tumultueuse

existence, il fut soumis à des tribulations qui l'entraînèrent d'Espagne au

Maroc et d'Israël en Egypte. Cela l'entraîna à côtoyer différents personnages et

bien sûr à être au contact de pratiques religieuses autres que les siennes. Dans

ce contexte, il est intéressant de se demander quelles relations ce savant entretenait

avec les chrétiens et les musulmans.

On peut dire que l'approche de Maïmonide au Christianisme et à l'Islam
oscille entre deux pôles antinomiques : d'un coté, une volonté de considérer

ces deux religions comme « voie préparant l'avènement du Roi Messie »2 et de

l'autre, leur relégation dans les catégories de l'hétérodoxie.3

1 La bibliographie sur Maïmonide étant très abondante, on se contente de ne citer que quel¬

ques travaux parmi les plus récents. Ainsi on consultera T. Levi et R. Rashed (ed.): Maïmonide

philosophe et savant (1138-1204), Louvain 2004 ; A. Ravitzky: Essais maïmonidiens.

Société, philosophie et nature dans l'œuvre de Maïmonide et de ses disciples, Jérusalem
2006 [en hébreu] ; A. Ravitzky (ed.): Maimonides, Conservatism, Originality, Revolution,
Jérusalem 2008 [en hébreu],

2 Mishneh Torah, Lois sur les rois et les guerres, 11,4 qui écrit : « [Grâce au Christianisme et
à l'Islam] le monde s'est rempli des paroles relatives au Roi Messie, à la Torah et aux
commandements. Ces enseignements se sont propagés jusqu'en des îles éloignées et jusqu'à de

nombreux peuples d'incirconcis. » Voir à ce propos D. Novak: The Treatment of Islam
and Muslims in the Legal Writings of Maimonides, in: W M. Brinner et S.D. Ricks (ed.):
Studies in Islamic and Judaic Traditions, Atlanta 1986, 233-250 ; H.T. Kreisel: Maimonides

on Christianity and Islam, in: R.A. Brauner (ed.): Jewish Civilization. Essays and Studies,

Philadelphie 1985, t. 3, 153-162. Plus généralement : D.J. Lasker: Jewish Philosophical
Polemics Against Christianity in the Middle Ages, New York 1977.

1 Cf. Mishneh Torah, Lois sur le repentir, 3,8 : « Il y a trois catégories d'hérétiques
[...] celui qui dit que le Créateur a substitué tel précepte à tel autre ; celui qui
supprime un enseignement émanant de la bouche de Dieu [...] comme les chré-

ThZ 1/68 (2012) S. 46-56



Les conceptions de Maïmonide à l'égard de l'Islam 47

L'objet de cette étude est de s'interroger sur la question suivante : Quels

sont les aspects sous lesquels Maïmonide concevait Mahomet, le prophète
de l'Islam Il convient d'emblée de souligner que selon les catégories
légalistes énoncées par Maïmonide, l'Islam ne répond pas aux critères propres à

l'idolâtrie. Cela le différencie du Christianisme qui est systématiquement défini

comme religion idolâtre.4 Dans une autre perspective, Maïmonide se montre
davantage enclin à enseigner la Torah aux chrétiens plutôt qu'aux musulmans ;

car selon ces derniers, la Torah n'est pas considérée comme céleste. En outre, alors

que les chrétiens peuvent s'amender et revenir à une interprétation conforme du

texte, les musulmans n'en ont aucunement la possibilité. Selon Maïmonide, cela

tient au fait que leur croyance nie les modalités de révélation de la Torah et
prétend qu'elle a été modifiée durant sa transmission. En conséquence, la lecture

musulmane du texte biblique s'en trouve à jamais biaisée.5

Concernant le regard de Maïmonide sur Mahomet et sur l'Islam, on

remarque en premier Heu qu'il associe de façon quasi systématique Islam et

Christianisme. Notons que Jésus et Mahomet sont considérés par le savant de

Cordoue comme les figures fondatrices de leurs refigions respectives. On peut
dénombrer deux principales références dans lesquelles Maïmonide évoque le

prophète de l'Islam, la première provient du Mishneh Torah alors que la seconde

se trouve dans la célèbre épître aux juifs du Yémen.

D'un point de vue diachronique, on doit souligner que Maïmonide rédige
la lettre aux juifs du Yémen dans les années 1172/1173 alors qu'il réside en

Egypte, à Fostat, le vieux Caire. Cette lettre traite de l'agitation messianique et

prophétique qui régnait à son époque parmi la communauté juive yéménite. Le

tiens et les musulmans » (c'est nous qui soulignons). Voir les travaux de D.J.

Lasker: Tradition et innovation dans le regard de Maïmonide envers les autres religions, in:

A. Ravitzky (ed.): Maimonides, Conservatism, Originality, Revolution, t. 1, Jerusalem 2008,
79-94 [en hébreu] ; G. Libson: La relation de Maïmonide à la loi coranique à la lumière de

son époque, in: ebd., 247-293 [en hébreu].
4 II va sans dire que la notion d'idolâtrie est à entendre dans son sens intra muros, c'est-à-

dire dans l'approche propre à l'appréciation maïmonidienne et non dans son acception sui

generis. De plus, cette taxinomie correspond à une définition inhérente aux catégories de

la halakha juive (la loi rabbinique) et non à un quelconque jugement de valeur plus général.
Voir les intéressantes remarques ainsi que les références citées dans l'étude de E. Schlossberg:

Le regard de Maïmonide sur l'islam, in: Peamim: Studies in Oriental Jewry 42 (1990),
38-60 et spécialement 42-45 [en hébreu].

5 Cf. Responsa de Maïmonide, 149,1. Blau (ed.), Jérusalem 1958/1961, t. 1, 284s.



48 Dan Jaffé

Mishneh Torah est compilé entre les années 1170/1180 et se veut une summa des

enseignements talmudiques. Ce monument littéraire vise à retirer la substance

halachique de chaque point du Talmud afin de connaître la règle à appliquer
dans chaque cas.

Dans sa notice sur Mahomet, Maïmonide développe en premier lieu les

prérogatives et les critères identificatoires du Roi Messie. En ce sens, il explique

que l'échec ou la mort sont des signes qui remettent en question l'identité

messianique du prétendant. A ce propos, il évoque Jésus le Nazaréen dont la

mission a échoué du fait de sa mise à mort. C'est donc dans un contexte relatif
à la royauté et aux guerres de délivrance que le savant de Fostat évoque la figure
du prophète de l'Islam.

Citons à présent ce texte tel qu'il apparaît dans le Mishneh Torah, Lois sur les

rois et les guerres, 11, 4 :6

Les pensées du Créateur du monde ne sont pas intelligibles pour l'homme car Ses

cheminements diffèrent des nôtres et réciproquement. Ainsi les événements relatifs à

Jésus le Nazaréen et à l'Ismaélien [Mahomet] qui a vécu après lui, sont là pour dresser la

voie du Roi Messie etparfaire le monde afin de servir Dieu comme il est dit cAinsi je gratifierai
les peuples d'une langue épurée afin qu'ils évoquent le nom de Dieu et qu'ils le servent
d'un même cœur [littéralement <d'une même épaulej.

Il est donc question dans ce court passage de Jésus et Mahomet. Or, Maïmonide,

évitant de mentionner Mahomet nommément, lui attribue une importante
vocation : celle de « dresser la voie du Roi Messie et parfaire le monde afin de

servir Dieu». Cette notion est capitale car elle exprime la vision cosmique de

rédemption propre à Maïmonide. Ce dernier, en tant que rationaliste, ne prônait

nullement un bouleversement cataclysmique de l'ordre du monde, voire

une rédemption eschatologique. C'est plutôt en tant qu'idée d'amélioration de

l'existence dans la sphère du politique que Maïmonide comprend le dévoilement

messianique.7 C'est donc au sein même de cette mutation dans l'humanité

6 Notons que dans l'édition de Y. Kappah (Jérusalem [1984], 1996, 353) qui se fonde sur les

manuscrits yéménites, la référence est non 11,4 mais 11, Ils. (c'est nous qui soulignons).
7 II convient ici de citer les pertinentes remarques d'Amos Funkenstein: Maïmonide. Na¬

ture, histoire et messianisme, Paris 1988, 112 qui note : « Le philosophe [Maïmonide] ne

se contente pas de voir dans l'ère messianique une étape historique parmi d'autres ou un

accomplissement des processus temporels à l'œuvre dans la totalité de l'histoire. Non
seulement les temps messianiques ne portent pas atteinte à l'ordre naturel, mais les hommes



Les conceptions de Maïmonide à l'égard de l'Islam 49

que Maïmonide entrevoit le rôle de Mahomet : il est un chaînon dans le processus

de rédemption du monde.

Comme nous l'avons mentionné, le second texte auquel il est fait référence

au prophète de l'Islam apparaît dans la lettre aux juifs du Yémen. Maïmonide

explique dans cette épître que les nations ont l'intention de détruire le peuple

juif par deux voies distinctes : les armes ou la polémique. Soulignons à ce propos

que ce sont assurément les troubles historiques que traverse la communauté

juive yéménite qui ont suscité cette lettre. Sous la plume de Maïmonide, Jésus

et Mahomet sont convoqués en tant qu'archétypes du pouvoir maléfique dont
ils disposent à l'égard d'Israël. Ainsi, on peut lire dans l'édition de Kappah :

Après lui [Jésus], apparut un dément qui se comporta selon ses voies car il [Jésus] lui
ouvra la voie. Il [Mahomet] ajouta une autre intention, il voulut asseoir sa domination
et soumettre chacun à lui ; il actualisa ainsi ce qui était connu.8

Citons à présent le même texte dans la version éditée par Rabinowitz :

Après lui [Jésus], apparut un dément qui se comporta selon ses voies et voulut
modifier notre foi car il [Jésus] lui avait ouvert la voie. Il [Mahomet] ajouta à tout cela

une autre intention, celle de persécuter le pouvoir [la royauté] afin d'y asservir chaque
fidèle et renouveler ce qui existait déjà. Ces deux personnages [Jésus et Mahomet]
avaient l'intention d'assimiler leurs mensonges à la religion de Dieu. Or, l'œuvre
divine ne ressemble en rien à l'œuvre humaine sauf pour un enfant qui n'en possède

aucune connaissance.'

Notons en premier lieu que le qualificatif fort péjoratif de dément employé par
Maïmonide pour désigner Mahomet se fonde sur le verset biblique de Os 9,7 :

le prophète en perdra la tête, l'homme inspiré en deviendra dément. On peut également

supposer que cette dénomination pour le moins malveillante provienne des

récits de visions et d'imaginations prêtées au prophète de l'Islam. On peut

ont d'ores et déjà la possibilité de choisir certaines des caractéristiques de cette époque et
de les mettre en œuvre pour, dès à présent, aplanir le chemin du Roi Messie. »

8 Cf. Maïmonide: Epître au Yémen, 120-121 (Edition hébraïque de Y. Kappah, Epître au

Yémen, Jérusalem 1972, 22 ; Edition et traduction française de J. Hülster, Paris 1983, 58s.).

Notons que notre traduction se fonde sur celle de Jean Hülster mais comporte d'importantes

retouches.
9 Cf. Maïmonide: Epître au Yémen, Edition hébraïque de M. Rabbinowitz: Epître au Yémen,

Jérusalem 1987, 121s.



50 Dan Jaffé

également faire référence à la façon dont Maïmonide se représentait Mahomet,
à travers des récits de conquêtes armées et de révoltes étouffées dans le sang.
Ces modèles de représentation ont, à n'en pas douter, influencé le savant juif
dans sa description du fondateur de l'Islam.10

La notion de démence n'est pas liée chez Maïmonide à un état pathologique
d'une quelconque déficience mentale, elle est plutôt le fruit d'une perception
dévoyée de la fonction de prophète. En d'autres termes, Maïmonide considère

Mahomet comme un faux prophète, certes contribuant aux préparatifs liés à

l'avènement du Roi-Messie, toutefois sans prérogatives dont sont dotés les

prophètes bibliques. Dans l'Epître au Yémen, il se dégage même l'impression

que Mahomet est défini comme un imposteur, voire comme un usurpateur
dont la mission est de fourvoyer la foi d'Israël. Il va sans dire que ces acerbes

propos de Maïmonide sont le fruit d'une tendance apologétique dont la

volonté est d'affermir les cœurs et les esprits d'une communauté ébranlée. La

notion de démence est, de fait, conceptuellement liée à celle de déviance religieuse ;

selon Maïmonide, Mahomet prône une revisitation des normes religieuses, il
s'inscrit donc dans une forme de dissidence qui, sans être stricto sensu une sorte
d'aliénation mentale, rien est pas moins considérée comme une démarcation de

la norme en vigueur. Cependant, là ne peut s'arrêter l'analyse. En effet, un

point reste obscur : pourquoi Maïmonide prend-il la peine de mentionner et de

disserter sur le prophète de l'Islam Pourquoi n'opte-t-il pas tout simplement

pour une ignorance pure et simple du personnage Autrement exprimé, pourquoi

cet indéniable besoin de mentionner Jésus et Mahomet dans ses écrits Si

ces mentions n'avaient uniquement figuré que dans l'épître au Yémen, il aurait

été possible de conclure à une démarche conjoncturelle liée aux troubles
traversés par la communauté juive yéménite. Or, tel n'est pas le cas, ces mentions

se retrouvant également dans le Mishneh Torah ; cela revient à dire que
Maïmonide, bien que se montrant incisif envers Mahomet, lui accorde cependant

10 Certains critiques ont aussi émis l'hypothèse d'une incidence entre l'état de santé de Ma¬

homet avec ses (présumées?) crises d'épilepsie et l'appellation de « dément ». Voir à ce

titre Maïmonide: Epître au Yémen (note 8), 59 note 68. Soulignons que Kappah dans

son édition rejette sans réserve cette approche et remarque que ce genre de désignation
(« dément ») était courant pour définir les personnages se croyant dotés du don de

prophétie. Acquiesçons avec Kappah pour conjecturer que cette appellation est bien plus
conforme à l'approche maïmonidienne. Cette conception propre au faux prophète se

retrouve d'ailleurs dans l'usage du verset de Os 9,7 précédemment cité.



Les conceptions de Maïmonide à l'égard de l'Islam 51

une certaine importance. Comme il l'écrit lui-même, Mahomet, bien que « faux

prophète », a dressé la voie du Roi-Messie.

Si cette approche est confirmée, cela renverse le paradigme. Mahomet est

critiqué, voire proscrit, mais son rôle est indéniable dans le processus de

rédemption du monde. En d'autres termes, les figures archétypales de four-voie-

ment et de dissidence que sont Jésus et Mahomet prennent part au processus
de rédemption du monde. Dans l'économie maïmonidienne, le dissident a donc

également une place indiscutable dans la rédemption cosmique de l'humanité.11

Dans un article publié dans les années 70, Yehuda Shamir traite la question
des allusions au prophète de l'Islam dans le Guide des Egarés qui est la grande

œuvre philosophique de Maïmonide. Selon ce critique, à la différence de Moïse,
Mahomet ne peut être considéré comme un prophète pour nombre de raisons

qu'il convient brièvement d'évoquer :

1) La révélation divine s'est effectuée à Moïse de façon directe et sans

entremissions d'un ange; or tel n'est pas le cas pour Mahomet.

2) Le dévoilement divin s'est opéré envers Moïse en plein éveil alors que dans

le cas du prophète de l'Islam, ce fut dans la cave de Hira, dans une forme
de rêve ou de vision.

3) Moïse communiquait avec le divin sans aucune sensation de peur alors

que dans le Coran, il est question de terreur et de jugement dernier

accompagnant la révélation.

4) La communication entre Moïse et Dieu se fit sans discontinuer alors que
Dieu ne se révèle jamais directement à Mohamet, c'est toujours l'ange
Gabriel qui endosse cette fonction.

Avouons qu'il est difficile d'accepter les arguments de Shamir sans émettre de

sérieuses réserves. Outre le fait que ces arguments qui expriment les différentes

formes de révélation divine face à Moïse et Mahomet ne sont pas toujours
fondés sur des textes bibliques, un autre point fait défaut à l'argumentation de

ce critique.12 Pourquoi estimer que Maïmonide parvienne à de telles conclusi-

11 Cela se retrouve précisément énoncé par Y. Shamir: Allusions to Muhammad in Mai-
monides' Theory of Prophecy in his Guide of the Perplexed, JQR 64 (1973/1974) 212-

224 et spécialement 215: « Monotheism, the Torah, the Commandments, and Messiah
became universally popular ideas when they were spread by Christianity and Islam. These

arepositive preparatory functions, even though these religions have no intrinsic value. » (C'est nous qui
soulignons).

12 La Bible narre par exemple le sentiment de peur qui envahit Moïse dans la vision du divin



52 Dan Jaffé

ons alors que lui-même ne les expose pas sous cette forme Comme le note

Shamir, les deux corpus maïmonidiens où le prophète de l'Islam est clairement

évoqué sont le Mishneh Torah et YYLpître au Yémen. En outre, pourquoi ne pas

simplement considérer que le regard que jette Maïmonide sur Mahomet est

plutôt historique que philosophique.13 Maïmonide, comme nombre d'autres

apologètes médiévaux, défend le judaïsme face aux autres religions monothéistes

perçues comme l'ayant dénaturé. Si on ajoute à cela que Maïmonide a été

lui-même en contact au quotidien avec les autorités musulmanes, notamment
en Espagne ou en Egypte, on comprend plus aisément le contexte dans lequel

ces propos ont vu le jour. Il est évident que le traumatisme causé par les Almo-
hades dans son jeune âge n'a pu que l'influencer dans son approche.14 Ce point
est capital car il peut nous permettre d'expliquer un des propos de Maïmonide

trop souvent délaissé, la notion d'asservissement qui implique que Mahomet
entend persécuter lepouvoir [la royauté] afin d'en asservir chacun des fidèles. Nous assistons

ici à une démarche à forte connotation politique qui prête au fondateur
de l'Islam des intentions belliqueuses illustrées sous formes de conquêtes

politiques. Peut-on en déduire que la vision de Maïmonide sur le prophète est le

fruit d'expériences personnelles et de traumatismes inhibés Peut-on supputer

(Ex 3,6). De plus, ces différents points sur la prophétie évoqués dans le Guide des Egares

ne font pas l'objet d'un développement explicite de Maïmonide mais sont plutôt le fruit
d'interprétations propres à Shamir. On remarquera également que ce critique présente une
vision quelque peu dichotomique dont il n'est pas certain qu'elle soit totalement fidèle aux
textes bibliques et coraniques.

13 Cf. G.F. Hourani: Maimonides and Islam, in: W.M. Brinner, S.D. Ricks (ed.): Studies in
Islamic and Judaic Traditions. Papers Presented at the Institute for Islamic-Judaic Studies,
Atlanta 1986, 153-165. Dans cette étude, Hourani montre que dans son Guide des Egarés
Maïmonide ne cite jamais explicitement le nom du fondateur de l'Islam. Il développe des

catégories philosophiques propres à la prophétie, évoque la figure de Moïse comme
prophète suprême et dégage les conceptions défendues par les philosophes musulmans sur
cette question. Il se livre ainsi à une mise en synopse des caractéristiques relatives à la figure
prophétique dans l'Islam et au sein du Judaïsme. On peut donc dire qu'il ne montre pas un
intérêt direct pour Mahomet où il se livrerait à une analyse frontale. Enfin, la mention des

philosophes musulmans est souvent mise en relation avec le concept de loi.
14 Tout au long de son travail Shamir s'attache à comparer les caractéristiques du prophète au

travers des figures de Moïse et Mahomet dans l'esprit maïmonidien. Or, cette comparaison
est-elle pertinente Sachant que pour Maïmonide, Moïse est le plus grand des prophètes
de sa tradition, quel besoin est-il de déceler des points de frictions entre les deux figures Il
est clair que Moïse est perçu comme le prophète par excellence et que Mahomet ne peut être

qu'une figure déchue.



Les conceptions de Maïmonide à l'égard de l'Islam 53

que les souffrances et les fuites endurées par Maïmonide tout au long de ses

pérégrinations l'ont influencé dans sa vision de Mahomet Il va sans dire que
ses exils depuis l'Andalousie puis le Maroc, à cause du fanatisme religieux des

Almohades ont façonné sa pensée et ses doctrines sur les autres religions.
Dans une étude fort suggestive, David Novak a montré que le critère selon

lequel Maïmonide émet une opinion sur les religions autres que le Judaïsme

n'est pas à proprement parler de l'ordre de la théologie. En d'autres termes,

ce n'est pas la doctrine religieuse qui compose la référence essentielle dans le

regard à entretenir avec les chrétiens ou les musulmans. Ce critère est d'un tout
autre ordre et se situe dans le comportement éthique. C'est d'ailleurs pour cette

raison que Maïmonide, en suivant la Bible, condamne certaines civilisations en

les accusant de manquer de compassion pour l'humain et de ne pas agir avec
décence.15

Avant de conclure cet article, il convient de s'interroger sur la définition
maïmonidienne de l'Islam. La religion musulmane doit-elle être intégrée au

même titre que le Christianisme dans la catégorie halachique (relative à la loi
juive) de la religion idolâtre On sait que Maïmonide, fervent rationaliste et

homme de loi, procédait à des classifications légalistes qui composaient son
encyclopédie talmudique, le Mishneh Torah. Notons à ce titre, que ses développements

philosophiques se subordonnent souvent à ses taxinomies halachiques.
Cette remarque est très importante car elle permet de situer la perspective, par
laquelle ce penseur appréciait les problématiques qui l'occupaient.16 C'est en

homme de loi qu'il considère la question de l'Islam. Pour les exégètes de son

temps, voire pour ceux qui l'ont précédé, l'Islam n'était pas considéré comme
une religion idolâtre, cela entre autres grâce au manque de représentations
iconographiques. Cette perspective est étudiée en 1998 par Gerald J. Blindstein

15 Cf. D. Novak: The Treatment of Islam and Muslims in the Legal Writings of Maimonides,
in: W.M. Brinner, S.D. Ricks (ed.): Studies in Islamic and Judaic Traditions. Papers
Presented at the Institute for Islamic-Judaic Studies, Atlanta 1986, 233-250 et spécialement
233s. Voir également du même auteur et dans une semblable perspective : D. Novak:
Maimonides on Judaism and Other Religions. The Samuel H. Goldenson Lecture Delivered

February 23, 1997 at the Hebrew Union College-Jewish Institute of Religion, Cincinnati,
non daté.

16 Cf. Novak: Treatment of Islam (note 15), 243 qui note fort judicieusement : « There is no
doubt that as a halakhist Maimonides could not always follow the practical conclusions of
his philosophically conceived theology. »



54 Dan Jaffé

dans une étude sur la question du statut de l'Islam dans les écrits légalistes

(halachiques) de Maïmonide. Blindstein souligne que cette religion est perçue

par Maïmonide comme insensée et erronée, c'est-à-dire comme ne répondant pas

aux critères propres à une religion révélée. Cela étant dit, une étude des lois

relatives aux païens dans le Mishne Torah montre que pour Maïmonide, l'Islam
n'entre pas dans la catégorie des religions idolâtres au même titre que le

Christianisme.17 Il clame que le dimanche est le « jour de leur fête » qui interdit toute
forme d'actes commerciaux avec les chrétiens sans faire mention de l'Islam.18

Ce qui frappe particulièrement l'attention est le traitement que réserve

Maïmonide aux lois concernant le vin des non juifs. Dans ce cadre, il déclare qu'il
est formellement interdit pour un juif de faire usage du vin des chrétiens, que
ce soit à des fins de consommation ou pour en retirer un quelconque bénéfice.

En cela, il se fonde sur les règles énoncées par la Mishna à propos des païens.

Dans ce contexte, il note au sujet des musulmans : « A propos des Ismaéliens,

leur vin est interdit à la consommation, mais ne l'est pas pour le commerce
(,hanahah). Et ainsi ont enseigné les guéonim... »,19 Cela revient à dire qu'une
différence substantielle distingue dans les lois maïmonidiennes chrétiens et

musulmans : on peut par exemple vendre ou tirer un quelconque profit du

vin des musulmans mais cela reste interdit pour le vin des chrétiens. Pour

Maïmonide (à la différence de nombreux autres exégètes juifs) les chrétiens

entrent dans la catégorie halachique des païens, or cela n'est pas le cas pour
les musulmans.

17 Cf. Maïmonide: Commentaire sur la Mishna, traité Abodah Zara 1, 3-4.
18 Cf. Maïmonide: Livre de la Connaissance (Sefer ha-Madah), Lois sur l'idolâtrie (Hilkhot

Abodah Zara), 9, 4.
15 Cf. Maïmonide: Lois sur les aliments interdits (Hilkhot Mahakhalot asurot), 11, 7. Il dé¬

taille même le cas de figure en expliquant qu'il est possible de consommer du vin qu'un
musulman a touché sans l'avoir fait exprès. Or, cette loi n'entre pas en vigueur à propos
d'un chrétien. Dans une démarche historique, on peut supposer que ce différent traitement

entre chrétiens et musulmans est le fruit de la réalité ambiante à laquelle est confronté
Maïmonide. Il vit en terre musulmane et se montre naturellement plus conciliant avec les

musulmans qu'avec les chrétiens. Cela bien sûr afin de faciliter la vie quotidienne des

communautés dont il a la charge. Ce même phénomène se retrouve chez certains décisionnaires

juifs d'Europe occidentale qui se montrent plus indulgents dans les lois concernant les

chrétiens. Ce qui est particulièrement intéressant est que ces différents exégètes se fondent
tous sur les mêmes textes du traité talmudique sur l'idolâtrie (Abodah Zara). Voir pour une

première approche l'ouvrage fondamental de J. Katz: De la tradition à la crise. La société

juive à la fin du Moyen Age, Paris 2000.



Les conceptions de Maïmonide à l'égard de l'Islam 55

La perception de Maïmonide à l'égard de l'Islam est également étayée par sa

célèbre missive adressée à Obadiah le prosélyte. Cet homme qui a vraisemblablement

délaissé l'Islam pour embrasser le judaïsme s'expose au mépris de son

maître juif qui considère l'Islam comme une religion païenne et lui reproche

son passé. Face à cette accusation Maïmonide se montre incisif et déclare que
les musulmans ne sont pas des idolâtres et doivent être considérés comme de

parfaits monothéistes. C'est donc dans cet esprit qu'il note : « Personne (parmi
les musulmans) ne jette des pierres (afin de dresser une idole) ou ne se prosterne

devant un quelconque heu ou ne pratique un culte idolâtre, que ce soit dans

sa bouche ou dans son cœur, car leur cœur est tendu vers Dieu ».20

C'est donc selon cette approche que le savant de Cordoue appréciait l'Islam,

une religion étant liée au monothéisme bien qu'étant erratique dans ses

fondements. Selon Moïse Maïmonide, l'Islam est un monothéisme mais ne peut
accéder au rang de philosophie. C'est dans cette optique qu'il y a heu de

comprendre la définition, certes déconcertante, du prophète de l'Islam. Ce dernier

est qualifié de dément., terme qu'il faut comprendre non dans son sens

pathologique mais plutôt doctrinal. Dans l'esprit de Maïmonide, c'est parce qu'il ne

fait l'objet d'aucune révélation divine et qu'il désire galvaniser et convertir les

foules que Mahomet est ainsi défini. C'est donc tout un processus légaliste qui
est mis en branle pour définir le fondateur de l'Islam.21

On ne souhgnera cependant jamais assez que, paradoxalement, Maïmonide
considérait Mahomet (et Jésus) comme ayant dressé la voie du Messie. De fait,
dans l'ordre de la rédemption du monde tel que l'entend Maïmonide, les pro-

20 Cf. Responsa de Maïmonide, 149 (note 5), 726s. On doit noter que dans la suite de cette

réponse, Maïmonide explique que les religions dérivées du judaïsme tel l'Islam « rajoutent
ou suppriment à la religion d'Israël ». Cette soudaine tendance apologétique à l'égard du

judaïsme et critique à l'égard de l'Islam peut s'expliquer par la volonté de conforter la

démarche prosélyte d'Obadiah et d'éviter qu'il n'hésite à embrasser la foi juive. Notons enfin

avec H. Soloveitchik: Maimonide Iggeret Hashemad — Law and Rhetoric, in: L. Landman

(ed.): Rabbi Joseph H. Lookstein Memorial Volume, New York 1980, 284-287.311 que
certaines occurrences de la Iggeret Hashemad (Epître sur la persécution) présentent un
autre regard sur l'Islam qui est défini comme une religion idolâtre. Cependant comme le

remarque Soloveitchik lui-même, ces passages sont conjoncturels, ils sont une réaction aux
conversions forcées à l'Islam auxquelles il est fait référence dans ce document.

21 Cf. G.J. Blindstein: Le statut de l'Islam dans la loi maïmonidienne, in: A. Sagi et al.: Plu-
riculturalisme dans l'état d'Israël juif et démocratique. En l'honneur de Ariel Rosen Zvi,
Tel-Aviv 1998, 465-476 in: Essais de pensée halakhique et aggadique, BeerSheba, 2004,

237-247) [en hébreu].



56 Dan Jaffé

phètes des autres religions — bien que celles-ci soient insensées et erronées —

possèdent une place non négligeable. Enfin, ajoutons avec Gerald J. Blindstein que
cette posture d'ouverture dont témoigne Maïmonide à l'égard du prophète de

l'Islam est loin d'être évidente dans une période de crise fondamentaliste et de

conversions forcées auxquelles étaient soumis les juifs de la part des

musulmans.22

Résumé

Cet article étudie le regard que jette Maïmonide, grand codificateur de la loi juive, sur
l'Islam. J'entends démontrer l'aspect ambivalent qui caractérise cette vision : d'une part
Maïmonide considère Mahomet comme dément et usurpateur et, d'autre part, celui-ci

prétend baliser la voie du Roi Messie. Or, dans la conception maïmonidienne, le

dissident a également une place immuable dans la rédemption cosmique de l'humanité.

J'explique aussi que l'approche de Maïmonide à l'Islam résulte de son vécu et des

circonstances auxquelles sont soumises les communautés juives en terre islamique. Je
m'attache enfin à démontrer que pour le maître de Cordoue, l'Islam est une religion
monothéiste non idolâtre. En conséquence, on ne saurait rapprocher cette religion des

lois talmudiques relatives aux païens de l'Antiquité.

Abstract

This article studies the attitude of Maimonides, the great codifier of Jewish law,
towards Islam. I intend to show the ambivalent aspect characterizing this outlook :

Maimonides considers Mohamed to be a madman and usurper, but at the same time sees

him as paving the way for the Messiah. In the Maimonidean conception, the dissidents
also occupied an immutable place in the cosmic redemption of mankind. I also explain
that Maimonides' approach towards Islam is the result of his experience and the

circumstances of the Jewish communities in Islamic countries. Finally I endeavor to show
that for Moses Maimonides, Islam is a monotheistic and not an idolatrous religion.
Therefore, this religion cannot be reconciled with the Talmudic laws relating to the

ancient pagans.

Dan Jaffé, Ramat Gan

Cf. Blindstein: Le statut de l'Islam (note 21), 247.


	Les conceptions de Maïmonide à l'égard de l'Islam : nouvelles évaluations

