
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 1

Artikel: Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien als
Formzusammenhang einer zusammenwachsenden Welt

Autor: Etzelmüller, Gregor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Pluralismus der christlichen

Liturgiefamilien als Formzusammenhang
einer zusammenwachsenden Welt1

Wenn man die Frage aufwirft: «In welchen Formen und Foren wird Weltgesellschaft

erlebt, gelebt, sozial wahrgenommen, praktiziert — und auf diese Weise

wirklich?»2, dann wird man auch auf die Millionen christlicher Gottesdienste

verweisen müssen, in denen «die Kirche Jesu Christi Woche für Woche [...]
weltweit authentische Gestalt gewinnt.» Hier wächst Sonntag für Sonntag «eine

vom einzelnen Bewußtsein, von einer einzelnen Gemeinde nicht einholbare
<Welt> zusammen»3.

Die verschiedenen christlichen Liturgiefamilien bringen diesen Sachverhalt

dadurch zum Ausdruck, dass sie sämtlich auf eine (relativ schmale) biblische

Überlieferung zurückgreifen, nämlich die Überlieferung vom himmlischen

Gottesdienst — und sich in ihren Gottesdiensten explizit zu diesem himmlischen

Gottesdienst in Beziehung setzen4. Dabei repräsentieren die im Himmel
Gott lobenden Engel, zu deren Gotteslob sich die irdischen Gemeinden in
ein Verhältnis setzen, — nach biblischen, insbesondere apokalyptischen
Vorstellungen — die Fülle der Gemeinden und Gemeinschaften, die Gott zu
unterschiedlichen Zeiten und an unterschiedlichen Orten gelobt haben und loben.

Im himmlischen Gotteslob ist der Gottesdienst der Gemeinden aller Weltzeiten

und -gegenden vor Gott präsent. Indem die Gläubigen in den Lobgesang
der Engel und Erzengel einstimmen, vereinen sie sich mit dem Raum und Zeit

übergreifenden Gotteslob der einen Kirche Jesu Christi5.

1 Der Beitrag geht auf einen Vortrag zurück, den ich beim 1. Treffen der Hengstberger-
Preisträger der Universität Heidelberg am 20. Juni 2011 im Internationalen Wissenschaftsforum

Heidelberg gehalten habe. Er bringt Einsichten meiner Habilitationsschrift mit
systemtheoretisch operierenden Weltgesellschafstheorien ins Gespräch.

2 So U. Beck: Was ist Globalisierung?, Frankfurt 1997, 151.
3 M. Welker: Kirche im Pluralismus (KT 136), Gütersloh 1995, 93; vgl. 90-93.
4 Vgl. G. Etzelmüller: zu schauen die schönen Gottesdienste des Herrn. Eine biblische

Theologie der christlichen Liturgiefamilien, Frankfurt a.M. 2010, 349-355.
5 Biblisch ist diese Konzeption umfassend vor allem in der Offenbarung des Johannes aus¬

gebildet: Dort begegnet nicht nur die Vorstellung von Engeln, die im Himmel bestimmte
Gemeinden auf Erden repräsentieren (vgl. Apk 2f.) und die Idee eines himmlischen Got-

ThZ 1/68 (2012) S. 25-45



26 Gregor Etzelmüller

Diese Selbstbeschreibung, nach der durch die regelmässige Feier christlicher

Gottesdienste Woche für Woche eine Welt zusammenwächst, scheint

freilich durch die unübersehbare Pluralität christlicher Gottesdiensttraditionen

infragegestellt zu werden. Wenn man bedenkt, dass allein in Berlin jeden

Sonntag über 70 verschiedene christliche Denominationen Gottesdienst feiern,
stellt sich eher das Bild einer unübersichtlichen Vielfalt statt einer
zusammenwachsenden Einheit ein. Man hat freilich auch gegen die These einer bestehenden

Weltgesellschaft eingewandt, dass diese «viel zu sehr durch Ungleichheiten
und andere Differenzbildungen gekennzeichnet sei, als daß man sie eine

Gesellschaft nennen dürfe.» Da freilich auch das, «was man früher (Gesellschaft)

nannte, territoriale Systeme vom Typus Deutschland, Frankreich oder USA,
alles andere als homogen und durch Gleichheit charakterisiert» war, kann die

Konsequenz der beobachteten Differenzen nicht sein, «den Gesellschaftsbegriff

auf Weltebene zu verwerfen. Statt dessen sollte man der Theorie der

Weltgesellschaft die Frage aufgeben, wie die Weltgesellschaft diese Ungleichheit

und Inhomogenitäten produziert und reproduziert»6. Folglich sollte auch

nicht bestritten werden, dass durch die Millionen christlicher Gottesdienste

Woche für Woche eine Welt zusammenwächst, sondern vielmehr gefragt werden,

wie diese Welt, die eine Kirche Jesu Christi, die differenten liturgischen
und konfessionellen Traditionen produziert und reproduziert.

Differenzierung in unterschiedliche Uturgiefamilien durch Rückgriff

auf unterschiedliche biblische Überlieferungen

Eine Untersuchung der biblischen Bezüge der unterschiedlichen christlichen

Liturgien kann zeigen, dass die eine Kirche Jesu Christi die verschiedenen

liturgischen Traditionen des Christentums durch einen steten Rückgriff auf den

tesdienstes, sondern die Offenbarung des Johannes denkt auch den himmlischen
Gottesdienst mit dem Gottesdienst der verfolgten Gemeinde auf Erden verbunden: So ist es

Aufgabe der Ältesten und Engel, «die Gebete der Heiligen», d.h. der Christen (vgl. Apk
14,12), vor Gott zu bringen (Apk 5,8; vgl. 8,3f.) - und zwar gleichsam in brüderlicher
Solidarität (vgl. Apk 12,10, wo die Engel von den Heiligen als unseren Brüdern reden). Wenn
die Christen auf Erden ihr königliches Priesteramt ausüben, vereinen sie sich mit dem
himmlischen Priesterdienst der Ältesten und Engel.
So R. Stichweh: Die Weltgesellschaft. Soziologische Analysen (stw 1500), Frankfurt 2000,
246.



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 27

kanonischen Pluralismus der biblischen Überlieferungen produziert. Die
orthodoxen Liturgien gewinnen ihr spezifisches Profil einerseits durch den

Anschluss an alttestamentlich-tempeltheologische Überlieferungen, andererseits

durch ihre implizite Strukturierung durch die Erzählung von der Begegnung
der Jünger auf dem Weg nach Emmaus mit dem auferstandenen Christus7.

Während die Göttliche Liturgie sich vor allem in Kontinuität zum alttesta-

mentlichen Dankopfer versteht, wird in der Tridentinischen Messe aus dem

Dankopfer tendenziell ein Sühnopfer8. Gegenüber diesen Orientierungen an

alttestamentlichen Überlieferungen, aber auch gegenüber der Orientierung an

den Erscheinungen des Auferstandenen wollte Luther den Gottesdienst

konsequent vom letzten Abendmahl Jesu Christi her verstanden und konzipiert
wissen9. Zwingü teilt dieses Anliegen Luthers, greift aber zugleich Intentionen
der deuteronomischen Kultbestimmungen auf0. Der calvinische Gottesdienst

ist darüber hinaus durch das nicht nur viele Einzelpsalmen und Psalmengruppen,

sondern auch das den Psalter als ganzen formende «Grundschema des

Überganges von der Klage zu Lob und Dank» geprägt". Die sich im 19.

Jahrhundert in den USA entwickelnden Gottesdienstformen (der Erweckungs-,
der Heiligkeits- und Pfingstbewegung) schüessen demgegenüber an die

enthusiastischen Formen der Schwellenzeiten der biblischen Kultgeschichte an.

Die Gottesdienste dieser Tradition orientieren sich am Einzug der Bundeslade

und der Grundsteinlegung des zweiten Tempels, am ersten Pfingstfest und den

Gottesdiensten in Korinth12.

Die Vielfalt der biblischen Überlieferungen hat es dem Christentum in
seiner Geschichte ermöglicht, unterschiedlich profilierte Gottesdienstformen

hervorzubringen. Der Bezug auf unterschiedliche biblische Überlieferungen

bedingt freilich nicht nur die zwischen den Liturgien bestehenden Differenzen.

7 Vgl. Etzelmüller: Gottesdienste (Anm. 4), 39-95.
8 Vgl. a.a.O., 97-134, bes. 125-128.
9 Vgl. WA 6, 355, 3f.: «Jhe neher nu unßere messe der ersten meß Christi sein, jhe besser sie

on zweyffel sein, und jhe weytter davon, jhe ferlicher» (vgl. 523, 25f.); dazu Etzelmüller:
Gottesdienste (Anm. 4), 175-192.

10 Vgl. Etzelmüller: Gottesdienste (Anm. 4), 242-246.388-391.
11 Vgl. a.a.O., 218-223; zum Begriff vgl. M. Miliard: Die Komposition des Psalters. Ein form¬

geschichtlicher Ansatz (FAT 9), Tübingen 1994, 164; F.-L. Hossfeld: Von der Klage zum
Lob - Die Dynamik des Gebets in den Psalmen, BiKi 56 (2001) 16-20.

12 Vgl. Etzelmüller: Gottesdienste (Anm. 4), 292-296.



28 Gregor Etzelmüller

Indem alle christlichen Liturgien die Bibel als entscheidenden Prätext voraussetzen,

sind sie zugleich untereinander verbunden13. Insofern begründet der

biblische Kanon zugleich die Einheit der Kirche und die Vielfalt der Konfessionen.

Indem Woche für Woche Millionen christlicher Gottesdienste gefeiert
werden, wächst keine homogene, aber eine in sich differenzierte Welt zusammen.

Fragt man freilich, warum die Kirche auf eine Vielzahl liturgischer Formen
und Traditionen setzt — und nicht einfach auf eine Einheitsliturgie, so lässt sich

in Anlehnung an Niklas Luhmann antworten: Die Kirche differenziert sich

segmentât, weil sie «der Notwendigkeit Rechnung tragen [muss], daß

Glaubensangebote spezifiziert werden müssen»14. Die Kirche war in ihrer Geschichte

ständig genötigt, neue Gottesdienstformen auszubilden bzw. bestehende zu

reformieren, um auf jeweils zeitspezifische Herausforderungen reagieren zu

können. Dabei bot ihr die Vielfalt der biblischen Uberlieferungen die

Möglichkeit, die neuen Herausforderungen jeweils aus der eigenen Tradition heraus

bearbeiten zu können.

Der in sich pluralistisch strukturierte biblische Kanon half ihr dabei, die

neuen Herausforderungen jeweils aus der eigenen Tradition heraus bearbeiten

zu können.
So lässt sich der Rückgriff auf alttestamentlich-tempeltheologische

Überlieferungen, der bis heute die Göttliche Liturgie prägt, als Versuch der christlichen

Religion verstehen, ihre Transformation zur Staatsreligion zu verarbeiten.

Zumindest begegnen die für die Göttliche Liturgie charakteristischen Bezeichnungen

der Kirchen als <Tempel>, des Mahltisches als <Altar> und der Geistlichen als

<Priester> historisch erstmals im vierten Jahrhundert15. Da es «die Vorstellung
gegeben [haben dürfte], daß der christliche Glaube als Staatsreligion auch Tempel,
Altäre und Priester braucht»"', ermöglichte der Rückgriff auf alttestamentlich-

tempeltheologische Überlieferungen, dass das Christentum seine neue Rolle als

Staatsreligion annehmen und aus eigener Tradition heraus gestalten konnte.

13 Vgl. a.a.O., 315-328.
14 N. Luhmann: Die Religion der Gesellschaft (stw 1581), Frankfurt 2002, 272.
15 Vgl. H. G. Thümmel: Versammlungsraum, Kirche, Tempel, in: B. Ego u.a. (Hg.): Gemein¬

de ohne Tempel/Community without Temple. Zur Substituierung und Transformation
des Jerusalemer Tempels und seines Kultes im Alten Testament, antiken Judentum und
frühen Christentum (WUNT 118), Tübingen 1999, 489-504 (501 f.).

16 Vgl. a.a.O., 502.



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 29

Das orthodoxe Verständnis der christlichen Liturgie als Eucharistie setzt

voraus, dass die «individuelle wie gemeinschaftliche christliche Existenz als

Anlaß des Dankes verstanden wird». Genau diese Annahme zerbricht aber im
Mittelalter. «Das Gefühl, schon erlöst und durch Glaube und Taufe im Heil zu

sein, ist nicht mehr tragend, sondern die ständige Anfechtung durch die Sünde

[... kennzeichnet] die Stimmung dieser Zeit»17. Auf die das Mittelalter

beschäftigende Frage: «Wie lebe ich mit meiner Schuld?» reagierte der römische

Katholizismus, indem er im Anschluss an die priesterliche Opfertheologie des

Alten Testamentes die Eucharistie zunehmend als Sühnopfer verstand18.

Die Gefahr der Interpretation des christlichen Gottesdienstes in Analogie

zum alttestamentlichen Tempelkult lag freilich darin, den korrekten Vollzug
des Rituals auf Kosten der Verkündigung zu sichern. So schlich sich schon

früh die Tendenz ein, die Priestergebete nur noch leise zu sprechen, womit die

Gebete ihren Gemeindebezug verloren19. Zugleich verstärkte sich dadurch die

hierarchische Unterscheidung von Priestern und Laien. Demgegenüber führten

die spätmittelalterlichen Rationalisierungsschübe dazu, dass auch in der

religiösen Kommunikation verstehender Nachvollzug und innere Anteilnahme
ins Zentrum rückten20. Die Reformation reagierte auf diesen Wandel, indem
sie zum einen - unter Rückgriff auf die paulinische Einsicht, dass der Glaube

aus dem Hören kommt (vgl. Rom 10,17) - die kommunikativen Elemente im

Gottesdienst, vor allem die Predigt, stärkte und gegenüber den verbreiteten

Stillmessen ihrer Zeit «von Kult auf Kommunikation» umstellte21. Zum ande-

17 F. Lurz: Die Feier des Abendmahls nach der Kurpfàlzischen Kirchenordnung von 1563.

Ein Beitrag zu einer ökumenischen Liturgiewissenschaft (PThH 38), Stuttgart u.a. 1998,

462.
18 Vgl. A. Angenendt: Geschichte der Religiosität im Mittelalter, Darmstadt 1997, 637-

639.657E; vgl. ders.: Missa specialis. Zugleich ein Beitrag zur Entstehung der Privatmessen

[1983], in: ders.: Liturgie im Mittelalter. Ausgewählte Aufsätze zum 70. Geburtstag, hg. v.

T. Flammer und D. Meyer (Ästhetik - Theologie - Liturgik 35), Münster 22005, 111-190

(121); vgl. J.A. Jungmann: Von der (Eucharistie) zur <Messe>, ZKTh 89 (1967) 29-40 (37).
19 Vgl. Etzelmüller: Gottesdienste (Anm. 4), 393-395.
20 Vgl. T. Lentes: «Andacht» und «Gebärde». Das religiöse Ausdrucksverhalten, in: B. Jussen/

C. Koslofsky (Hg.): Kulturelle Reformation. Sinnformarionen im Umbruch 1400-1600

(VMPIG 145), Göttingen 1999, 29-67 (32).
21 Vgl. N. Luhmann: Funktion der Religion, Frankfurt 1992, 111; Ch. Dinkel: Was nützt

der Gottesdienst? Eine funktionale Theorie des evangelischen Gottesdienstes (PThK 2),
Gütersloh 2000, 98; R. Kunz: Gottesdienst evangelisch reformiert. Liturgik und Liturgie in
der Kirche Zwingiis (Theophil 10), Zürich 2001, 94f.



30 Gregor Etzelmüller

ren nivellierte man die Unterscheidung von Priestern und Laien und schärfte

die Verantwortung der Laien für das öffentliche gottesdienstliche Geschehen

ein.

Dass Zwingiis Konzeption dabei Anliegen der deuteronomischen
Festtheorie zum Ausdruck bringt, überrascht auf diesem Hintergrund kaum. Denn
deuteronomische und Zürcher Kultreform teilen eine entscheidende

Voraussetzung, welche die deuteronomische Konzeption für die Zürcher Verhältnisse

als hoch aktuell erscheinen lassen musste: Wie im Juda zur Zeit Josias die freie

Landbevölkerung die Macht innehatte (vgl. II Kön 21,24; 22,l22), so regelte
auch in Zürich der Rat die religiösen Angelegenheiten eigenständig. «Die Räte

fühlen sich nicht nur für die zeitliche Wohlfahrt, sondern, wie sie immer wieder

zu unterstreichen pflegen, auch für das Seelenheil ihrer Bürger verantwortlich
wie zuständig»23. Für eine hierarchische Unterscheidung von Priestern und Laien

war in einer solchen Gesellschaftsordnung kein Raum mehr.

Die verschiedenen liturgischen Reformen der reformatorischen Kirchen
lassen sich zwar als Modernisierungsschübe verstehen, erhöhten aber auch die

Zugangsbarrieren zur religiösen Kommunikation. Insbesondere die Predigten
setzten oftmals hohe Bildungsstandards bei den Gemeindegliedern voraus.
Eben deshalb sollte nach dem Willen der Reformatoren Gottesdienst- und

Bildungsreform Hand in Hand gehen24. Doch trotz Bildungsarbeit und Visitationen

liess sich nicht verhindern, dass an manchen (oder vielen) Hörern die

Predigt nur vorbeirauschte, anstatt ihr Bewusstsein zu faszinieren. Das führte

dort, wo der Kirchgang nicht mehr mit politischer Macht verordnet werden

konnte, zu einer deutlichen Lockerung der kirchlichen Bindung: So gehörten

22 Dazu F. Crüsemann: Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des alttestamentlichen Ge¬

setzes, München 1992, 248-251.
23 B. Hamm: Zwingiis Reformation der Freiheit, Neukirchen 1988, 114; vgl. H.-J. Goertz:

Pfaffenhaß und groß Geschrei. Die reformatorischen Bewegungen in Deutschland 1517-

1529, München 1987, 139.
24 So wollte Luther erreichen, dass ein jeglicher «Christen mensch bey seinen newn odder

zehn jaren wissen das gantz heylig Evangelium» (WA 6, 461, 19f.). Damit die religiöse
Kommunikation der Auferbauung der Gemeinde diene, setzte die Reformation freilich
nicht allein auf die Volksbildung, sondern ebenso auf eine entsprechende Bildung der

Pfarrer (vgl. Les Ordonnances ecclésiastiques de 1561/Die Kirchenordnung von 1561, in:

Calvin Studienausgabe 2. Gestalt und Ordnung der Kirche, hg.v. E. Busch u.a., Neukirchen
1997, 238-279, 245, 40 - 247, 19) und die Überprüfung der Predigtqualität durch Visitationen

(vgl. a.a.O., 249, 42 - 251, 4).



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 31

im ausgehenden 18. Jahrhundert in den Vereinigten Staaten nur etwa 17 % der

Bevölkerung einer Gemeinde an, in den südlichen Kolonien sogar nur 12 %25.

Bedenkt man das imponierende Wachstum der Methodisten und Baptisten
bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts26, dann lässt sich sagen: Das Christentum

reagierte auf diese Situation, indem es Denominationen ausbildete, welche die

Zugangsbarrieren für religiöse Kommunikation wieder reduzierten, indem sie

die Menschen primär nicht auf ihren Verstand ansprachen, sondern Gefühle

zu wecken versuchten. Die religiöse Kommunikation zielte in den wachsenden

Denominationen des 19. Jahrhunderts «more at the heart than the head»27.

Deshalb konnte ein guter Gottesdienst als eine «feeling time» bezeichnet
werden28. «Lay preaching, the hallmark of American Methodism [as well as

Baptism], served as a powerful symbol that the wall between gentlemen and

commoner had been shattered»29.

Mit den in Amerika des 19. Jahrhunderts entwickelten Gottesdienstformen

war dem Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien zudem eine Form

zugewachsen, die im 20. Jahrhundert angesichts der Herausforderung durch

die Exklusion grosser Teile der Weltbevölkerung aus allen Funktionssystemen

weltweite Bedeutung erlangen sollte30. Um Exklusionskarrieren effektiv

25 Vgl. R. Finke/R. Stark: The Churching of America, 1776 - 1990. Winners and Losers in
Our Religious Economy, New Brunswick 52002, 24-28.

26 «Between 1770 and 1820 American Methodists achieved a virtual miracle growth, rising
from fewer than 1,000 members to more than 250,000. [...] While other denominations

expanded in absolute numbers, the Methodists gained an ever larger share of the

religious market». 1850 waren mehr als 34 % aller Kirchenmitglieder in Amerika Methodisten

(J.H. Wigger: Taking heaven by storm. Methodism and the rise of popular Christianity in
America, Urbana/Chicago 2001, 3); zum vergleichbaren Wachstum der Baptisten vgl. S.E.

Ahlstrohm: A Religious History of the American People, New Heaven/London 41974,

441.
27

J. M'Lean: Sketch of Rev. Philip Gatch, Cincinatti 1854, 102 (zitiert nach Wigger: Taking
heaven [Anm. 26], 76).

28 Vgl. The Journal and Letters of Francis Asbury. In three volumes, Volume I. The Journal
1771 to 1793, hg.v. E.T. Clark u.a.: London/Nashville 1958, 516.522.573.574 u.ö.

29 N.O. Hatch, <The Puzzle of American Methodism), Church History 63 (1994), 175-189

(180).
30 Nach Niklas Luhmann lässt sich eine Tendenz erkennen, dass die für die Weltgesellschaft

konstitutive funktionale Ausdifferenzierung von einer neuen «Primärdifferenzierung der

Gesellschaft nach Inklusion und Exklusion» überlagert wird (Inklusion und Exklusion, in:

ders.: Soziologische Aufklärung 6. Die Soziologie und der Mensch, Opladen 1995, 237-264

[261]).



32 Gregor Etzelmüller

zu durchbrechen, bedarf es interaktiver Inklusionsformen, in denen den
anwesenden Körpern sinnvolle Kommunikation zugetraut wird. Dabei muss die

versammelte Gemeinde nicht nur als mitwirkungsrelevant betrachtet werden.

Es ist vielmehr entscheidend, dass Menschen die Möglichkeit haben, flexibel

zumindest zeitweise von der Publikums- zur Leitungsrolle zu wechseln31. Vor
diesem Hintergrund erhellt sich die Leistungskraft der gottesdienstlichen
Formen der Pfingstbewegung: Sie binden durch enthusiastische Formen die Körper

in den Gottesdienst ein, betrachten die versammelten Menschen etwa im
Gebet um Heilung als mitwirkungsrelevant32 und ermöglichen den einzelnen,
im Zungengebet von der Publikums- zur Leitungsrolle zu wechseln33. Folglich
macht das Wachstum der Pfingstbewegung deutlich, dass es dem strukturierten
Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien gelungen ist, sich derart effektiv

zu konfigurieren, dass er eine wesentliche Leistung der Religion in der Spätmoderne

erfüllen kann: nämlich Inklusion zu halten, wo andere Exklusion vollziehen,

und so Exklusionskarrieren zu stoppen34.

Die Differenzierung der einen Kirche Jesu Christi in verschiedene Konfessionen

und Liturgiefamilien dient also der Optimierung der religiösen
Kommunikation. Nur durch diese interne Differenzierung konnte sich das Christentum

zu einer verschiedene Zeiten und Regionen überspannenden Weltreligion
entwickeln. Bedenkt man in diesem Kontext, dass der Bezug auf die biblischen

Uberlieferungen den Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien strukturiert,
dann fällt auf, welche enormen Möglichkeiten der biblische Kanon zur Ver-

31 Vgl. R. Stichweh: Inklusion und Exklusion. Studien zur Gesellschaftstheorie, Bielefeld
2005, 56.

32 Vgl. B. Lang: Heiliges Spiel. Eine Geschichte des christlichen Gottesdienstes, München
1998, 443: «Bei charismatischen Christen gilt das wirksame Gebet als die wichtigste
(priesterliche) Handlung, die von allen ausgeübt wird. Obwohl einzelne über besondere Gaben

(etwa die des Heilens) verfügen mögen, sind doch alle grundsätzlich gleich. Sie verlassen

keinen Gottesdienst mit dem Gefühl, nur Segen empfangen zu haben; nein, jeder ist davon

überzeugt, mit seinem Gebet auch einen eigenen Beitrag geleistet zu haben».
33 Vgl. ED. Machia: Zungenrede und Prophétie: eine pfingstkirchliche Perspektive, Conc(D)

32 (1996) 251-255 (252): «Die Zungenrede kann auch als (Kathedrale der Armen>

fungieren, die sich der (Tyrannei der Worte) im Gottesdienst widersetzt und die Privilegien
der Gebildeten ausräumt, wodurch den Armen und Ungebildeten eine ehrbare Stimme

zugestanden wird».
34 Vgl. exemplarisch im Blick auf brasilianische Pfingstgemeinden R.A. Chesnut: Born again

in Brazil. The Pentecostal Boom and the Pathogens of Poverty, New Brunswick/London
1997, 92-125.



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 33

fügung stellt, auf unterschiedliche Situationen angemessen zu reagieren, d.h.

liturgische Programme und Glaubensangebote kontextuell zu spezifizieren.

Zugespitzt liesse sich sagen: Ohne einen pluralistisch strukturierten Kanon
hätte sich das Christentum nicht als Weltreligion etablieren können.

Die interne Differenzierung des Christentums alsQuelle regionaler

Differenzen innerhalb der Weltgesellschaft

Die interne Differenzierung des Christentums hat auch ausserhalb des

Religionssystems zur Ausbildung regionaler Differenzen innerhalb der Weltgesellschaft

beigetragen35. Insofern als nicht nur das Religionssystem, sondern auch

die durch dieses — faktisch, wenn auch nicht planbar — geprägten psychischen

Systeme zur Umwelt der anderen sozialen Systeme gehören, trägt die
konfessionelle Differenzierung des Christentums zur Entstehung regionaler
Differenzierungen in der Weltgesellschaft bei36. Der Anschluss der verschiedenen

liturgischen und konfessionellen Traditionen an jeweils unterschiedliche
biblische Überlieferungen führt auch ausserhalb des Religionssystems zu
weltgesellschaftlichen Differenzierungen.

Dass die frühe Kirche ihre Transformation zur Staatsreligion unter Rückgriff

auf alttestamentliche Überlieferungen begriffen und gestaltet hat, wirkte
sich nicht nur auf die Gestaltung der Gottesdienste aus, die fortan in Analogie
zum alttestamentlichen Tempelkult verstanden worden sind, sondern auch auf
das Verständnis des weltlichen Herrschers, der zunächst (bei Eusebius) mit
Moses, später dann mit David verglichen wurde37. So kam es in der Orthodoxie

35 Zur Entstehung soziokultureller Differenzen innerhalb der Weltgesellschaft, die durch die

lokale Kopplung von Funktionssystemen entstehen, vgl. Stichweh: Weltgesellschaft (Anm.
6), 217f.

36 Schon Ernst Troeltsch hat darauf hingewiesen, dass «die Konfessionen [...] vielfach für
die tatsächliche Gestaltung der heutigen, ja recht uneinheitlichen Kultur [entscheidend

waren und sind]» (vgl. nur Die Kulturbedeutung des Calvinismus [1910], in: E. Troeltsch:
Schriften zur Bedeutung des Protestantismus für die modere Welt [1906-1913], hg.v. T.

Rendtorff (KGA 8), Berlin/New York 2001, 146-181 [180]).
37 Vgl. dazu H. Bellen: Christianissimus Imperator. Zur Christianisierung der römischen

Kaiserideologie von Constantin bis Theodosius, in: ders.: Politik — Recht — Gesellschaft,

hg.v. L. Schumacher (Historia: Einzelschriften 115), Stuttgart 1997, 151-165 (156.164f.),
C. Rapp: Comparison, Paradigm and the Case of Moses in Panegyric and Hagiography,
in: M. Whitby (Hg.): The Propaganda of Power. The Role of Panegyric in Late Antiquity
(Mnemosyne 183), Leiden u.a. 1998, 277-298 (292-297), sowie die Beiträge von Bernd
Isele, Hartmut Leppin und Mischa Meier in: A. Peccar/K. Trampedach (Hg.): Die Bibel als



34 Gregor Etzelmüller

zur Wiederbelebung des altisraelitischen Nebeneinanders von Königtum und

Tempelpriestertum, das bis heute in der orthodoxen Vorstellung einer

Symphonie von Staat und Kirche fortlebt38.

Indem die Reformation von Kult auf Kommunikation umstellte, formulierte

sie zugleich Bildungsansprüche an die Gottesdienstbesucher, die dazu

geführt haben, Bildung für alle zu fordern und zu institutionalisieren. Die
Reformation war deshalb zugleich Bildungsbewegung35. Der Zusammenhang von
Liturgie- und Bildungsreform ist besonders deutlich in Luthers Reform des

Stundengebetes zu greifen: Während Luther die täglichen Messen abschaffte

(vgl. WA 12, 37, 6f.), wandelte er die Stundengebete in Lehrgottesdienste um:

Morgens und abends sollten zumindest die «priester und schuler» eine Stunde

lang «lesen, aus legen, loben, singen und beten» (a.a.O., 36, 30. 23), um die

«schuler ynn der Biblia zu üben» (WA 19, 80, 4). Entsprechend wurden auch

in Zürich die Stundengebete durch die gemeinsame Schriftauslegung ersetzt

(vgl. Z IV, 701, 19-21). Denn den Sinn des Stundengebetes, Gott zu loben,
erfüllen wir nach Zwingli am besten, «so wir mit einandren die psalmen und

lob gottes, die im die propheten ouch in iren hertzen und kämerlinen gesungen
hand, underredind [= besprächen], einandren damit lerind und warnind» (Z II,
350, 6-9).

Die liturgischen Reformen der Reformatoren haben freilich nicht nur

Bildungsprozesse initiiert, sondern diese auch in ihren Stilen geprägt. Schon

Alfred North Whitehead hat beobachtet, dass die für die Reformation
charakteristische Umstellung von spekulativer auf geschichtlich verankerte
Gotteserkenntnis jene wissenschaftliche Revolution des 17. Jahrhunderts

vorweggenommen hat, in der an die Stelle des spekulativen Vernunftgebrauchs die

«Betrachtung nackter Tatsachen» trat. «Die Reformation und die wissenschaftliche

Bewegung waren zwei Aspekte der historischen Revolte, die die vorherrschende

intellektuelle Bewegung der Spätrenaissance bildete. Die Berufung auf
die Ursprünge des Christentums und Francis Bacons Betonung der Wirkur-

politisches Argument. Voraussetzungen und Folgen biblizistischer Herrschaftslegitimation
in der Vormoderne, München 2007, 103-158.

38 Vgl. dazu G. Stricker: Zum Verhältnis von Staat und Kirche in der Orthodoxie, in: Essener

Gespräche zum Thema Staat und Kirche 45 (2011), hg.v. B. Kämper u. H.-W Thönnes,
7-85, bes. 13-16.

39 Vgl. M. Meyer-Blanck: Kleine Geschichte der evangelischen Religionspädagogik. Dar¬

gestellt anhand ihrer Klassiker, Gütersloh 2003, 24.



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 35

Sachen im Gegensatz zu den Zweckursachen waren zwei Seiten dieser einen

Denkbewegung»41'.

Die für die Reformation charakteristische Umstellung von spekulativer auf

geschichtlich verankerte Gotteserkenntnis dürfte für die Gläubigen am
greifbarsten in der durch die Umstellung auf die Landessprache nachvollziehbaren

Prägung des Gottesdienstes durch das Kirchenjahr geworden sein. Wie
die Göttliche Liturgie und die römische Messe inszeniert auch der lutherische

Gottesdienst die Begegnung mit dem erhöhten Christus in der Lesung des

Evangeliums. Während aber dort, wo die Lesung nicht verstanden wird, nur
der Eindruck einer imposanten Theophanie des Erhöhten bleibt, verbindet
sich im lutherischen Gottesdienst durch die Umstellung auf die Landessprache
die Begegnung mit dem Erhöhten mit dem Inhalt der Evangelienlesung. Man

begegnet dem Erhöhten an einem Sonntag auf dem stürmischen See, an

einem anderen auf dem Berg der Seligpreisungen — mal als Wundertäter, mal als

Wanderprediger, am Karfreitag als Gekreuzigtem. So inszeniert der lutherische

Gottesdienst die Begegnung mit dem Erhöhten in der Fülle seines irdischen
Lebens. Er konzentriert die Gläubigen nicht mehr auf einen abstrakten Erhöhten,

sondern auf die im Lichte von Ostern verstandene Fülle seines irdischen
Lebens41.

Dieselbe Funktion kommt im Bereich der reformierten Kirche der lectio
continua zu. So hat Zwingli seine Züricher Predigttätigkeit mit der Auslegung
des Matthäusevangeliums begonnen, um die Gemeinde zur Betrachtung der

«ipsissima verba domini» zu führen42. Denn in der Betrachtung dieser Worte

gründet jede rechte Theologie und Frömmigkeit. Eben deshalb kamen in Zü-

40 A.N. Whitehead: Wissenschaft und moderne Welt (stw 753), Frankfurt 1984, 19; vgl.
dazu M. Welker: Science and the modern world (Whitehead), unveröffentlichtes
Vortragsmanuskript, Fleidelberg 2006.

41 Diese Konzentration wurde dadurch unterstützt, dass nach Luther im Flauptgottesdienst
am Sonntag stets über das Evangelium gepredigt werden sollte (vgl. WA 19, 79, 4-6). Diese
Praxis «hat sich im Wesentlichen bis zur Perikopenreform 1896 (Eisenacher Kirchenkonferenz)

gehalten. So berichtet Carl Büchsei aus seinen Landpfarrzeiten (zwischen 1829-

1846 in der Uckermark), wie sich die Menschen damals anhand der Evangelien erinnerten:
<es war in der Woche, als das Evangelium vom reichen Manne, vom großen Abendmahl
oder vom Jüngling zu Nain erklärt wurde») (M. Meyer-Blanck: Liturgie und Liturgik. Der
Evangelische Gottesdienst aus Quellentexten erklärt [TB 97], Gütersloh 2001, 57f.).

42 G.W Locher: Huldrych Zwingli in neuer Sicht. Zehn Beiträge zur Theologie der Zürcher
Reformation, Zürich/Stuttgart 1969, 51.



36 Gregor Etzelmüller

rich die Chorherren, Kapläne und Stipendiaten fast täglich zur Schriftauslegung

zusammen und hat auch Zwingli den «größten Teil seiner Zeit und Kraft
[...] auf den philologischen und theologischen Umgang mit dem Bibeltext und
die Eruierung seines sensus litteralis» verwandt43.

Durch die Konzentradon auf den irdischen Jesus, sein Leben, das Kreuz
und die Auferstehung wird durch den evangelischen Gottesdienst die Abkehr

von der Spekulation zugunsten der Betrachtung historischer <Tatsachen>

popularisiert und eine Saat gesät, die in der Wissenschaft des 17. Jahrhunderts aufgehen

sollte. Um eine solche Sichtweise begründet vertreten zu können, bedürfte

es freilich weiterer Untersuchungen. Doch zeigt der Ansatz, dass man mit der

Tatsache rechnen muss, dass liturgische Muster in der Lage sind, Einstellungen

und Wahrnehmungen in Kontexten anderer gesellschaftlicher Systeme zu

prägen.

Entsprechend wäre im Blick auf die calvinistischen Gottesdienstordnungen
zu erforschen, was es für Politik- und Rechtssystem bedeutet, wenn in ihrer

Umgebung Menschen religiöse Kommunikation stets mit einem Sündenbekenntnis

beginnen. Das Woche für Woche gesprochene Sündenbekenntnis, das

Calvin seiner Genfer Liturgie voranstellte (vgl. CStA 2,162, 2-21), ist zu einem

Konfessionsmerkmal des Calvinismus geworden. So wurde es während des

Religionsgespräches von Poissy von Théodore de Bèze zusammen mit den anderen

reformierten Theologen kniend vor dem König als lebendigster Ausdruck
reformierten Wesens rezitiert44. Bis heute sind die amerikanischen Presbyteria-

ner «the most adamant of modern liturgical revisers in insisting on beginning

worship with confession»45.

Dass die Einsicht in die Sündhaftigkeit des Menschen politische

Konsequenzen haben kann, zeigt sich zumindest bei Calvin selbst. So folgerte er aus

der Tatsache der «Gebrechlichkeit und Mangelhaftigkeit der Menschen», dass

«es sicherer und erträglicher ist, wenn mehrere das Steuerruder halten, so daß

sie also einander gegenseitig beistehen, sich gegenseitig belehren und ermahnen,

und wenn sich einer mehr als billig erhebt, mehrere Aufseher und Meister
da sind, um seine Willkür im Zaume zu halten». Konsequent plädierte Calvin

43 Hamm: Reformation (Anm. 23), 27.
44 J. Schweizer: Zur Ordnung des Gottesdienstes in den nach Gottes Wort reformierten Ge¬

meinden der deutschsprachigen Schweiz (KZF 11), Zürich 1944, 88f.
45

J.F. White: Protestant Worship. Traditions and Transitions, Louisville 1989, 74.



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 37

deshalb politisch für «eine Aristokratie [...], die an die bürgerliche Regierungsform

angrenzt» (Inst. IV, 20, 8/ OS V, 478,29 - 479,2. 4f.)46.

Der bei Calvin noch nicht vollzogene Uberschritt von der Aristokratie zur
Demokratie wurde in den sich emanzipierenden Vereinigten Staaten von der

methodistischen Erweckung begleitet und mit vorbereitet47. Die Gottesdienstpraxis

der frühen amerikanischen Methodisten förderte (erstens), indem sie

auf die Bekehrung des Einzelnen zielte, die für eine lebendige Demokratie

notwendige Kultur einer «dignity of choice»48. Sie übte (zweitens) den für die

Lebendigkeit einer Demokratie notwendigen Wechsel von der Publikums- in
die Leitungsrolle ein49. Während zu Beginn der Gottesdienste in der Regel

jegliche Initiative noch bei den Predigern lag, veränderte sich dies, wenn sich

Menschen mit wahrnehmbaren Folgen ihrer Sünde bewusst wurden: «Congregational

singing became a constant accompainment to ministerial exhortations
and invitations, leading to an equality in action, with each performance-group
taking the initiative for its own activities.»50. Indem sich Neubekehrte zudem
als convert-exhorters unmittelbar selbst an der Verkündigung beteiligen konn-

46 Vgl. Ch. Strohm: Johannes Calvin. Leben und Werk des Reformators, München 2009,116:
«Mehrere Grundentscheidungen der Theologie Calvins wirkten sich Demokratie-fördernd
aus. Die Betonung der Macht der Sünde nicht nur über das Volk, sondern ebenso über
die Inhaber staatlicher Gewalt erfordert die Kontrolle von deren Machtbefugnis. Die
Herausstellung der Souveränität und Freiheit Gottes begrenzt tendenziell die Souveränität
weltlicher Herrscher.»; E. Busch: Calvin und die Demokratie, in: Ch. Strohm (Hg.): Bibliothek

und Reformation. Miszellen aus der Johannes a Lasco Bibliothek Emden (Veröffentlichungen

der Johannes a Lasco Bibliothek Große Kirche Emden 4), Wuppertal 2001, 117-
149.

47 Auf die Bedeutung der methodistischen Erweckung für die Entwicklung der ameri¬

kanischen Demokratie ist in den letzten Jahren wiederholt hingewiesen worden; vgl. N.O.
Hatch: The Democratization of American Christianity, New Haven/ London 1989, 9-11;
ders.: Puzzle (Anm. 29); R. J. Carwardine: Evangelicals and Politics in Antebellum America,
Knoxville 1997, bes. 51-55.319-323.

48 Hatch: Puzzle (Anm. 29), 179.
49 Die Lebendigkeit von Demokratien hängt nicht zuletzt daran, dass «die Politik auf der

Ebene ihrer Zugangsbedingungen zu Leitungsrollen [...] nicht professionalisiert ist und
es ihrem normativen Selbstverständnis nach auch nicht sein kann» (Stichweh: Inklusion
[Anm. 31], 75). Indem tendenziell jedem, der über das aktive Wahlrecht verfügt, auch das

passive zugestanden wird, sind potentiell alle Wähler zugleich in die Leitungs- wie die
Publikumsrollen des politischen Systems inkludiert.

50 D.D. Bruce: And they all sang Hallelujah. Plain-Folk Camp-Meeting Religion. 1800-1845,
Knoxville 1974, 85.



38 Gregor Etzelmüller

ten51, wurde die für die bisherigen Gottesdiensttraditionen charakteristische

Unterscheidung von Klerikern und Laien ständig durchbrochen52 und damit
der Wechsel von der Publikums- zur Leitungsrolle eingeübt, der für demokratische

Gesellschaften zentral ist. Die methodistische Gottesdienstpraxis zielte

(drittens) tendenziell auf die Gleichberechtigung von Männern und Frauen,

European und African Americans55. Da in den methodistischen Gottesdiensten

Menschen unterschiedlicher Herkunft, unterschiedlichen Geschlechts und
unterschiedlicher Hautfarbe dieselben emotionalen Reaktionen zeigten,
erkannten die Methodisten, dass Gott «is no respecter of persons»54 — und dass

folglich allen Menschen — nicht nur in der Religion — dieselben Rechte zukommen

sollten.

Mit der unbedingten Würdigung der Entscheidung des Einzelnen, der

Ermöglichung des Wechsels von der Leitungs- zur Publikumsrolle (auch für
Frauen und African Americans) und damit der Uberwindung klassischer

Diskriminierungen haben die Gottesdienste der amerikanischen <revival tradition)

zu einer öffentlichen Kultur beigetragen, in der sich demokratische Formen,
Strukturen und Mentalitäten entwickeln konnten.

Aufgrund der Demokratieförmigkeit dieser Tradition konnte die
amerikanische Politik wiederholt auf Formen dieser Gottesdiensttradition zurückgreifen.

So lernten die Organisatoren politischer Parteien «much from revival

preachers about reaching a mass audience through the printing press and

indoor and outdoor pulpit, about the efficacy of persevering, continuous, and

51 Vgl. The Autobiography of William Watters. The First American-born Methodist Circuit
Rider. A Digital Publication created from the printed volume titled: A Short Account of
the Christian Experience, and Ministerial Labours, of William Watters, Alexandria 1806,
Holiness Data Ministry 1998, 14; L. Ruth: A little heaven below. Worship at early Methodist
Quarterly Meetings, Nashville 2000, 61.

52 Vgl. Stichweh: Inklusion (Anm. 31), 25: «Auf Funktionssystemebene und über die Dif¬
ferenz von Leistungs- und Laienrollen hinweg hat die Religion [...] in einigen protestantischen

Denominationen mit [der im Prinzip nur für Intimbeziehungen charakteristischen]
Form flexiblen Rollenwechsels experimentiert».

53 Vgl. Etzelmüller: Gottesdienste (Anm. 4), 287-292, dort auch weitere Literatur.
54

J. Pilmore: The Journal of Joseph Pilmore. Methodist Itinerant for the years August 1,1769
to January 2, 1774, hg.v. E. Maser u. H.T. Maag, Philadelphia 1969, 74; zu den Wirkungen
methodistischer Predigt unter African Americans vgl. W. Gravely: «... many of the poor
Affricans [sic!] are obedient to the faith». Reassessing the African American Presence in
Early Methodism in the United States, 1769-1809, in: N.O. Hatch/J.H. Wigger, Methodism
and the Shaping of American Culture, Nashville 2001, 175-195 (178-182).



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 39

dramatic effort, and about consolidating loyalities»55. So hat die Gottesdienstpraxis

der amerikanischen Erweckungstradition nicht nur zur Entstehung einer

demokratieförderlichen Kultur beigetragen, sondern auch vielfältige Formen
der amerikanischen Demokratie mitgeprägt.

Im Blick auf die Entwicklungen des römischen Katholizismus im 20.

Jahrhundert haben Samuel Huntington und José Casanova auf die Bedeutung des

Zweiten Vatikanischen Konzils für die dritte Demokratisierungswelle im 20.

Jahrhundert hingewiesen: «the official reformulation or aggiornamento of the

Catholic Tradition connected with the Second Vatican Council, has to be taken

seriously into account as an independent factor»56. Die Reformen des Zweiten
Vatikanischen Konzils sind für die meisten Gläubigen unmittelbar durch die

Liturgiereform erfahrbar geworden. Diese zielte auf die «volle und tätige
Teilnahme des ganzen Volkes»57 und ermöglichte den Glaubenden so, sich nicht

nur als Publikum, sondern als Mitgestalter religiöser Kommunikation zu
verstehen und zu erleben. Diese Ermächtigung der Laien scheint, wie die

Demokratisierung vieler katholisch geprägter Länder seit Mitte der 70er Jahre zeigt,
lokal auch in das Politiksystem ausgestrahlt zu haben.

Die Förderung inklusiver Varianten durch den strukturierten Fluralismus

der christlichen Uturgiefamilien'8

Schon in vormodernen Zeiten hat die Fülle der christlichen Gottesdienste dazu

beigetragen, dass beständig eine Welt im Lobe Gottes zusammenwuchs. In der

Moderne steigert sich aber die Häufigkeit und Intensität, mit der sich die

verschiedenen liturgischen Traditionen wechselseitig beobachten. Dadurch kommt
es — wie im Kontext der Weltgesellschaft auch in anderen Funktionssystemen —

Carwardine: Evangelicals (Anm. 47), 52.

J. Casanova: Civil Society and Religion. Retrospective Reflections on Catholicism and

Prospective Reflections on Islam, Social Research 68 (2001) 1041-1080 (1043); vgl. aber auch
S. Huntington: The Third Wave. Democratization in the Late Twentieth Century, Norman
1991,78.
Uber die Liturgie. Eingeleitet von Bischof H. Volk. Konstitution — Motu Proprio - Instruktion

— Reskripte. Beschlüsse, Erklärungen, Anweisungen und Richtlinien der deutschen

Bischöfe, Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils. Authentische Textausgaben
lateinisch-deutsch Band III, Trier 1965, 14.

Der folgende Abschnitt orientiert sich eng an Etzelmüller: Gottesdienste (Anm. 4), 514-
516.



40 Gregor Etzelmüller

zur Diffusion bestimmter Muster und damit zu Homogenisierungsprozessen59.
Diese haben zwar nicht zu einer weltweiten Standardisierung geführt60, wohl
aber zu einer Selektion und damit auch Limitation der Formen.

Der strukturierte Pluralismus beginnt also seinerseits, die verschiedenen

christlichen Gottesdienstformen zu prägen. Er wird — vergleichbar dem System
der Weltgesellschaft — dadurch «kulturell effektiv, daß sich in ihm unter der
Prämisse institutionalisierter kultureller Diversität ein Selektionsprozeß vollzieht,
der inklusive Varianten begünstigt und exklusive Varianten marginalisiert»61.

Betrachtet man die Entwicklung des strukturierten Pluralismus der christlichen

Liturgiefamilien im 20. Jahrhundert, lassen sich solche Selektionsprozesse
erkennen. Dabei sind als inklusive Varianten solche liturgischen Formen zu
bezeichnen, die auch in anderen liturgischen Traditionen vorkommen, als exklusive

Varianten dagegen solche, die aus der Perspektive anderer Traditionen nur
als Fehlformen zu bezeichnen sind.

So ist etwa im römischen Katholizismus im Laufe des 20. Jahrhunderts
die Predigt konsequent aufgewertet worden. Seit dem Zweiten Vatikanischen

Konzil ist «an allen Sonntagen und gebotenen Feiertagen» eine Homilie
verpflichtend vorgeschrieben62. Zugleich sind Stillmessen von Priestern ohne
Gemeinde weitgehend marginalisiert worden (vgl. SC, 27)63. Entsprechend sind

59 P.F. Bradshaw: The Homogenization of Christian Liturgy - Ancient and Modern. Presi¬

dential Adress, SL 26 (1996) 1-15 (10): «In many ways the second half of the twentieth

century has witnessed a process of liturgical homogenization [...]. The customs and traditions

that formerly characterized individual ecclesiastical groups and denominations have

gradually given way to a more standardized pattern of liturgical life»; vgl. 10-12; F. Lurz:
Für eine ökumenische Liturgiewissenschaft, TThZ 108 (1999) 273-290 (279); vgl. I. Pähl:

Die Eucharistie im Zentrum einer ökumenisch orientierten Liturgiewissenschaft, LJ 51

(2001) 138-150 (143-149).
60 Eine weltweite Standardisierung ist schon deshalb unwahrscheinlich, «weil mit Ubernah¬

meprozessen immer auch der Bedarf entstehen wird, in einigen Hinsichten anders als die

anderen sein zu wollen» (Stichweh: Weltgesellschaft [Anm. 6], 256).
61 So Stichweh: Weltgesellschaft (Anm. 6), 44f., im Blick auf das System der Weltgesellschaft.
62 Vgl. Die Feier der Heiligen Messe. Messbuch für die Bistümer des deutschen Sprachge¬

bietes. Authentische Ausgabe für den liturgischen Gebrauch, Kleinausgabe. Das Meßbuch
deutsch für alle Tage des Jahres, hg. im Auftrag der Bischofskonferenzen Deutschlands,
Österreichs und der Schweiz sowie der Bischöfe von Luxemburg, Bozen-Brixen und Lüttich,

Einsiedeln u.a. 1976, 338; vgl. die Konstitution des II. Vatikanischen Konzils über die

heilige Liturgie «Sacrosanctum Concilium» (fortan: SC), 52.
63 Vgl. dazu M. Welker: Was geht vor beim Abendmahl?, Stuttgart 1999,48-50.



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 41

die evangelischen Liturgiefamilien zwar weiterhin durch das Nebeneinander

von Gottesdiensten mit und ohne Abendmahl gekennzeichnet, doch hat die

Häufigkeit von Gottesdiensten mit Abendmahl zugenommen, während die

Form des Gottesdienstes mit angehängtem Abendmahl zunehmend margina-
lisiert wurde64.

Die Bevorzugung der inklusiven Varianten ergibt sich dabei nicht allein aus

der Beobachtung anderer liturgischer Traditionen — sondern aus der

Beobachtung der anderen liturgischen Traditionen im Lichte der biblischen

Überlieferungen. So kam es etwa erst nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil mit
seiner biblischen Orientierung65 zur innerkatholischen Marginalisierung der

Stillmessen. Die begünstigten inklusiven Varianten sind also solche, die nicht

nur im Lichte anderer Traditionen als angemessener gelten können, sondern

die auch stärkeren biblischen Rückhalt haben als die marginalisierten Traditionen.

Der strukturelle Pluralismus der christlichen Liturgie familien ist also darin

liturgiebildend effektiv, dass er inklusive, biblisch stärker begründete Varianten

begünstigt und exklusive Varianten marginalisiert66.

Vor dem Hintergrund solcher, inklusive Varianten begünstigenden
Selektionsprozesse darf man begründet hoffen, dass die orthodoxen Kirchen, die

die Eucharistie einerseits als Toda-Opferfeier, andererseits im Anschluss an Jes

6 als individuelles Entsühnungsritual des Priesters verstehen, in Zukunft die

Deutung des Abendmahls als Gemeinschaftsmahl ausbauen und die Deutung
der Eucharistie als individuelles Entsühnungsritual marginalisieren werden —

64 Wurden 1963 noch 62 % aller Abendmahls feiern im Bereich der EKD als Anhang zu
einem Predigtgottesdienst gefeiert, so waren es 1991 nur noch 9 % (vgl. H.Chr. Schmidt-
Lauber: Die Eucharistie, in: ders./K.-H. Bieritz: Handbuch der Liturgik. Liturgiewissenschaft

in Theologie und Praxis der Kirche, Leipzig/Göttingen 21995, 209-247 [211]).
65 Nach der dogmatischen Konstitution über die göttliche Offenbarung «Dei ver-

bum» soll «das Studium der Heiligen Schrift gleichsam die Seele der heiligen
Theologie sein» (DV, 24); vgl. dazu W Kirchschläger: Das Studium der Bibel als Seele der

Theologie. Der Einfluss von Bibel und Exegese auf das Zweite Vatikanische Konzil, BiKi
60 (2005) 112-116. Um auf die Schrift als Grundlage von Theologie und Kirche
hinzuweisen, lag jeweils «während der Plenarversammlungen im Zentrum der Konzilsaula» ein

aufgeschlagenes Evangeliar (a.a.O., 112).
66 Realistischerweise wird man freilich auch immer mit plötzlichen fundamentalistischen Re¬

gressionen rechnen müssen (vgl. Stichweh: Weltgesellschaft [Anm. 6], 44). Als solche ist

etwa die Aufwertung der Stillmessen durch Papst Johannes Paul II. gegen Ende seines

Pontifikats zu verstehen (vgl. Johannes Paul II., Enzyklika Ecclesia de Eucharistia, Vatikanstadt

2003, 31).



42 Gregor Etzelmüller

und zwar deshalb, weil die eine (unter Rückgriff auf biblische Texte gewonnene)

Deutung besser mit den neutestamentlichen Abendmahlsüberlieferungen
zusammenstimmt als die andere (ebenfalls unter Rückgriff auf biblische Texte

gewonnene) Deutung und also stärkeren biblischen Rückhalt hat67.

Insofern hat der strukturierte Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien
durchaus auch eine Vielfalt begrenzende Funktion. Indem er die nur lose

vernetzten Formen zugunsten der stärker vernetzten Formen marginalisiert, ist er

grenzsensibel und limitiert die Zahl der möglichen liturgischen Formen68.

Da aber der kanonische Pluralismus der biblischen Uberlieferungen reicher

ist als der zu einer bestimmten Zeit bestehende Pluralismus der liturgischen

Formen, ist stets damit zu rechnen, dass neben die bestehenden liturgischen
Formen neue treten können. Der strukturierte Pluralismus der christlichen

Liturgiefamiüen ist deshalb nicht nur grenzsensibel, sondern zugleich für

Erweiterungen offen, wie die sich im langen 19. Jahrhundert in den USA

entwickelnden Gottesdienstformen (der Erweckungs-, der Heiligkeits- und

Pfingstbewegung) zeigen. Diese schlössen an Phänomene alttestamentlich-

charismatischer, aber auch urchristlicher Frömmigkeit an, die in den offiziellen

Liturgien der damaligen Grosskirchen nicht rezipiert worden waren. In ihnen

traten gleichsam unterdrückte Elemente des biblischen Kanons nach Jahrhunderten

wieder mit Macht ans Tageslicht.
Während sich einerseits durch die laufenden Homogenisierungsprozesse

das Netzwerk der liturgischen Überlieferungen verdichtet, kommt es andererseits

von den Rändern her zu überraschenden Neubildungen69 — gegenwärtig

vor allem im Kontext der charismatischen Globalisierung. Auf den ersten

Blick laufen hier zwei Homogenisierungsprozesse parallel: Der eine zielt auf
eine wachsende Konvergenz in den Abendmahlsfeiern der Grosskirchen, der

Dabei handelt es sich keineswegs um wishful thinking, wie entsprechende Tendenzen in
der orthodoxen Theologie der jüngeren Vergangenheit zeigen (vgl. K.Chr. Felmy: Die
orthodoxe Theologie der Gegenwart. Eine Einführung, Darmstadt 1990, 190f.).

Vgl. Stichweh: Weltgesellschaft (Anm. 6), 256: Selektionen führen zu «Limitationen, die

durch ein Repertoire gesetzt werden, das im Prinzip als weltweites Repertoire verfügbar
ist».

Vgl. a.a.O., 262: «In dezentralisierten Funktionssystemen kann Variation von überallher

kommen und nicht durch Zentren kontrolliert werden. Sie kann sich in Netzwerken
ausbreiten und wird über globale Imitation renormalisiert werden».



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 43

andere auf die weltweite Charismatisierung der christlichen Gottesdienste.
Wenn ein strukturierter Pluralismus freilich Selektionsprozesse initiiert, die

inklusive Variationen begünstigen, lässt sich vermuten, dass der strukturierte
Pluralismus der liturgischen Traditionen des Christentums nicht einfach zwei nur
schwach miteinander gekoppelte Netzwerke generieren wird, sondern bestrebt

ist, beide Bewegungen miteinander zu verknüpfen — und so differenzsensibel

zusammenzuführen, was im biblischen Kanon in seiner Differenz zusammengehalten

wird.
In der Tat lassen sich gegenwärtig bereits erste Lernprozesse identifizieren,

die den Graben zwischen liturgischen Mahlfeiern einerseits und charismatischen

Gottesdiensten andererseits überbrücken. So feiern nicht nur die sich

selbst als grösste Pfingstgemeinde der Welt bezeichnende Yoido Full Gospel
Church in Seoul, sondern auch zahlreiche englische und nordamerikanische

Pfingstgemeinden bereits regelmässig einmal im Monat Abendmahl71. Man

übernimmt damit eine in vielen reformatorischen Kirchen eingespielte
Abendmahlspraxis. Umgekehrt lässt sich gegenwärtig ein wachsendes Interesse an

Heilungsgottesdiensten auch in reformatorischen Kirchen entdecken. In vielen

deutschen und Schweizer Grossstädten finden sich entsprechende Angebote
auch in volkskirchlichen Kontexten72. Entsprechend ist in den Ergänzungsband

zum Evangelischen Gottesdienstbuch ein Gestaltungsvorschlag für einen

«Salbungs- und Heilungsgottesdienst» aufgenommen worden73.

70 Vgl. M.D. Stringer: A sociological history of christian worship, Cambridge 2005, 235: «The

two traditions of meal and spirit, while both being reinvigorated during the twentieth
century, have yet to come together in a meaningful way».

71 Vgl. K. Hurston: Bau der größten Gemeinde der Welt, Erzhausen 1996, 187; White: Pro¬

testant Worship (Anm. 45), 201; Lang, Spiel (Anm. 32), 458.
72 Vgl. beispielhaft die bei Donata Dörfel vorgestellten Gottesdienste aus Kiel, Hamburg,

Flensburg und Basel (Heilungsgottesdienste und Salbungsliturgien in protestantischen
Gemeinden, in: Heilung in Mission und Ökumene. Impulse zum interkulturellen Dialog über

Heilung und ihre kirchliche Praxis (Weltmission heute 41, Hamburg 2001), 167-187) sowie

die Liturgie eines öffentlichen Heilungsgottesdienstes, der erstmals 2005 in der Evangelischen

Akademie im Rheinland gefeiert wurde (in: S.-H. Lee-Linke [Hg.]: Heil und
Heilung. Erfahrung im Glauben und Leben, Frankfurt 2006, 183-198), aber zugleich denjenigen

«Gemeinden, die nach einer heilsamen Gottesdienstform suchen, eine Orientierung
geben» will (so die Herausgeberin im Vorwort, a.a.O., 7f. [8]).

73 Ergänzungsband zum Evangelischen Gottesdienstbuch für die Evangelische Kirche der

Union und für die Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands, hg.v. der

Kirchenleitung der VELKD und im Auftrag des Rates von der Kirchenkanzlei der EKU,



44 Gregor Etzelmüller

Die Leistungskraft des strukturierten Pluralismus der christlichen Uturgiefamilien

Indem sich alle christlichen Liturgiefamilien einerseits auf die Bibel als gemeinsamen

Prätext beziehen, andererseits aber jeweils durch différente biblische

Überlieferungen geprägt sind, lässt sich die auf den ersten Blick unüberschaubare

Vielfalt christlicher Gottesdiensttraditionen als ein pluralistischer
Formzusammenhang begreifen. Die von diesem Formzusammenhang generierten
Differenzen haben die Kirche nicht nur befähigt, unterschiedliche zeitspezifische

Herausforderungen unter Rückgriff auf die eigene biblische Tradition zu

bearbeiten, sondern zugleich regionale Differenzierungen innerhalb der

Weltgesellschaft hervorgebracht. Der strukturierte Pluralismus der christlichen

Liturgiefamilien ermöglicht darüber hinaus wechselseitige Lernprozesse, fördert
dadurch inklusive Varianten und trägt so zur engeren Vernetzung der

unterschiedlichen Liturgiefamilien bei. Indem er dabei Grenzziehung und Offenheit
für neue Formen zugleich verbindet, lässt er sich formal als Modell einer gelungenen

Globalisierung verstehen.

Dadurch dass in der Spätmoderne der Pluralismus christlicher Liturgiefamilien

zunehmend auch lokal erfahrbar wird, d.h.: indem vor Ort verschiedene

liturgische Traditionen, die sich einst in unterschiedlichen Weltgegenden
bewährt haben und die wechselseitig auf ihre jeweiligen Gefährdungen
hinweisen, präsent sind, ermöglicht der strukturierte Pluralismus der christlichen

Liturgiefamilien einer Vielzahl von Menschen, einen ihnen angemessenen

Zugang zum christlichen Glauben zu finden — und eine Form zu entdecken, in
der sie ihren Glauben so leben können, dass dieser beständig gestärkt wird.
Insofern trägt der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien dazu bei, dass

Woche für Woche in der Feier von Millionen christlicher Gottesdienste eine

Welt zusammenwächst.

Berlin 2002, 122-125. In der Einleitung zu diesem Gestaltungsvorschlag heisst es: «Am

Begriff <Salbungs- und Heilungsgottesdienst) sollte unbedingt festgehalten werden [...].
Das folgende Modell ermöglicht evangelischen Gemeinden eine adäquate Umsetzung der

biblischen Tradition» (122).



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 45

Abstract

By calling on the Bible as the decisive and paradigmatic reference text (the «parent
text»), Christian liturgies are connected to one another, which also distinguishes them
from other liturgies and cultic rituals. Yet as a pluralistic library, the bible not only
constitutes a means for unity but also makes possible different uses of Scripture. This

helps account for the differences between the many liturgical families. In light of the

biblical references used by various liturgies, we can describe the seemingly overwhelming

diversity of liturgies as a «unity of unity and difference» and thus as a pluralistic
interrelationship of forms.

Since the canon is rich in biblical traditions making possible an abundance of
diverse formats for shaping and ordering Christian worship services, the church was able

to meet different time-specific challenges within its history. On the other side the biblically

shaped profiles of the different liturgical traditions have themselves influenced

regional developments in other social fields.

What is more the pluralistic interrelationship of the Christian liturgical families
allows for reciprocal learning processes and contributes thereby to a closer connection
between the different Christian denominations. By imposing limits on possible forms
and at the same time being open for new forms, the pluralism of the Christian liturgical
families could be understood as a model of a felicitous globalization.

Gregor Et^elmüller, Heidelberg


	Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien als Formzusammenhang einer zusammenwachsenden Welt

