Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 68 (2012)

Heft: 1

Artikel: Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien als
Formzusammenhang einer zusammenwachsenden Welt

Autor: Etzelmuller, Gregor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877772

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Pluralismus der christlichen
Liturgiefamilien als Formzusammenhang
einer zusammenwachsenden Welt:

Wenn man die Frage aufwirft: «In welchen Formen und Foren wird Weltgesell-
schaft etlebt, gelebt, sozial wahrgenommen, praktiziert — und auf diese Weise
wirklich?»’, dann wird man auch auf die Millionen christlicher Gottesdienste
verweisen miissen, in denen «die Kirche Jesu Christi Woche fiir Woche |...]
weltweit authentische Gestalt gewinnt.» Hier wichst Sonntag fir Sonntag «eine
vom einzelnen BewuBtsein, von einer einzelnen Gemeinde nicht einholbare
Welt zusammen»’.

Die verschiedenen christlichen Liturgiefamilien bringen diesen Sachverhalt
dadurch zum Ausdruck, dass sie simtlich auf eine (relativ schmale) biblische
Ubetlieferung zuriickgreifen, nimlich die Ubetlieferung vom himmlischen
Gottesdienst — und sich in ihren Gottesdiensten explizit zu diesem himmli-
schen Gottesdienst in Beziechung setzen®. Dabei reprisentieren die im Himmel
Gott lobenden Engel, zu deren Gotteslob sich die irdischen Gemeinden in
ein Verhiltnis setzen, — nach biblischen, insbesondere apokalyptischen Vor-
stellungen — die Fiille der Gemeinden und Gemeinschaften, die Gott zu unter-
schiedlichen Zeiten und an unterschiedlichen Orten gelobt haben und loben.
Im himmlischen Gotteslob ist der Gottesdienst der Gemeinden aller Weltzei-
ten und -gegenden vor Gott prisent. Indem die Gliubigen in den Lobgesang
der Engel und Erzengel einstimmen, vereinen sie sich mit dem Raum und Zeit
iibergreifenden Gotteslob der einen Kirche Jesu Christi’.

Der Beitrag geht auf einen Vortrag zuriick, den ich beim 1. Treffen der Hengstberger-

Preistrager der Universitit Heidelberg am 20. Juni 2011 im Internationalen Wissenschafts-

forum Heidelberg gehalten habe. Er bringt Einsichten meiner Habilitationsschrift mit sys-

temtheoretisch operierenden Weltgesellschafstheorien ins Gesprich.

2 So U. Beck: Was ist Globalisierung?, Frankfurt 1997, 151.

: M. Welker: Kirche im Pluralismus (KT 1306), Gitersloh 1995, 93; vgl. 90-93.

¢ Vgl. G. Etzelmuller: ... zu schauen die schénen Gottesdienste des Herrn. Eine biblische
Theologie der christlichen Liturgiefamilien, Frankfurt a.M. 2010, 349-355.

. Biblisch ist diese Konzeption umfassend vor allem in der Offenbarung des Johannes aus-

gebildet: Dort begegnet nicht nur die Vorstellung von Engeln, die im Himmel bestimmte

Gemeinden auf Erden reprisentieren (vgl. Apk 2f)) und die Idee eines himmlischen Got-

ThZ 1/68 (2012) S. 25-45



26 Gregor Etzelmiller

Diese Selbstbeschreibung, nach der durch die regelmissige Feier christ-
licher Gottesdienste Woche fiir Woche eine Welt zusammenwichst, scheint
freilich durch die untibersehbare Pluralitiat christlicher Gottesdiensttraditio-
nen infragegestellt zu werden. Wenn man bedenkt, dass allein in Berlin jeden
Sonntag tiber 70 verschiedene christliche Denominationen Gottesdienst feiern,
stellt sich eher das Bild einer uniibersichtlichen Vielfalt statt einer zusammen-
wachsenden Einheit ein. Man hat freilich auch gegen die These einer bestehen-
den Weltgesellschaft eingewandt, dass diese «viel zu sehr durch Ungleichheiten
und andere Differenzbildungen gekennzeichnet sei, als dal3 man sie eine Ge-
sellschaft nennen duirfe» Da freilich auch das, «was man frither «Gesellschaft
nannte, territoriale Systeme vom Typus Deutschland, Frankreich oder USA,
alles andere als homogen und durch Gleichheit charakterisierty war, kann die
Konsequenz der beobachteten Differenzen nicht sein, «den Gesellschaftsbe-
grift auf Weltebene zu verwerfen. Statt dessen sollte man der Theorie der
Weltgesellschaft die Frage aufgeben, wie die Weltgesellschaft diese Ungleich-
heit und Inhomogenititen produziert und reproduzierty’. Folglich sollte auch
nicht bestritten werden, dass durch die Millionen christlicher Gottesdienste
Woche fir Woche eine Welt zusammenwichst, sondern vielmehr gefragt wer-
den, wie diese Welt, die eine Kirche Jesu Christi, die differenten liturgischen
und konfessionellen Traditionen produziert und reproduziert.

Differenzierung in unterschiedliche Liturgiefamilien durch Riickgriff
auf unterschiedliche biblische Uberlieferungen
Eine Untersuchung der biblischen Bezlge der unterschiedlichen christlichen
Liturgien kann zeigen, dass die eine Kirche Jesu Christi die verschiedenen li-
turgischen Traditionen des Christentums durch einen steten Riickgriff auf den

tesdienstes, sondern die Offenbarung des Johannes denkt auch den himmlischen Got-
tesdienst mit dem Gottesdienst der verfolgten Gemeinde auf Erden verbunden: So ist es
Aufgabe der Altesten und Engel, «die Gebete der Heiligen», d.h. der Christen (vgl. Apk
14,12), vor Gott zu bringen (Apk 5,8; vgl. 8,3f.) — und zwar gleichsam in briiderlicher Soli-
daritit (vgl. Apk 12,10, wo die Engel von den Heiligen als unseren Briidern reden). Wenn
die Christen auf Erden ihr konigliches Priesteramt austiben, vereinen sie sich mit dem
himmlischen Priesterdienst der Altesten und Engel.

6 So R. Stichweh: Die Weltgesellschaft. Soziologische Analysen (stw 1500), Frankfurt 2000,
246.



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 27

kanonischen Pluralismus der biblischen Uberlieferungen produziert. Die or-
thodoxen Liturgien gewinnen ihr spezifisches Profil einerseits durch den An-
schluss an alttestamentlich-tempeltheologische Ubetlieferungen, andererseits
durch ihre implizite Strukturierung durch die Erzdhlung von der Begegnung
der Jinger auf dem Weg nach Emmaus mit dem auferstandenen Christus’.
Wihrend die Géttliche Liturgie sich vor allem in Kontinuitit zum alttesta-
mentlichen Dankopfer versteht, wird in der Tridentinischen Messe aus dem
Dankopfer tendenziell ein Sithnopfer®. Gegentiber diesen Orientierungen an
alttestamentlichen Ubetlieferungen, aber auch gegeniiber der Orientierung an
den Erscheinungen des Auferstandenen wollte Luther den Gottesdienst kon-
sequent vom letzten Abendmahl Jesu Christi her verstanden und konzipiert
wissen’. Zwingli teilt dieses Anliegen Luthers, greift aber zugleich Intentionen
der deuteronomischen Kultbestimmungen auf". Der calvinische Gottesdienst
ist dartiber hinaus durch das nicht nur viele Einzelpsalmen und Psalmengrup-
pen, sondern auch das den Psalter als ganzen formende «Grundschema des
Uberganges von der Klage zu Lob und Dank» geprigt''. Die sich im 19. Jaht-
hundert in den USA entwickelnden Gottesdienstformen (der Erweckungs-,
der Heiligkeits- und Pfingstbewegung) schliessen demgegeniiber an die en-
thusiastischen Formen der Schwellenzeiten der biblischen Kultgeschichte an.
Die Gottesdienste dieser Tradition orientieren sich am Einzug der Bundeslade
und der Grundsteinlegung des zweiten Tempels, am ersten Pfingstfest und den
Gottesdiensten in Korinth'2

Die Vielfalt der biblischen Uberlieferungen hat es dem Christentum in
seiner Geschichte ermdglicht, unterschiedlich profilierte Gottesdienstformen
hervorzubringen. Der Bezug auf unterschiedliche biblische Ubetlieferungen
bedingt freilich nicht nur die zwischen den Liturgien bestehenden Differenzen.

’ Vgl. Etzelmiller: Gottesdienste (Anm. 4), 39-95.

8 Vgl. a.a.0.,, 97-134, bes. 125-128.

9 Vgl. WA 6, 355, 3f.: «Jhe neher nu unBiere messe der ersten mel3 Christi sein, jhe besser sie
on zweyffel sein, und jhe weytter davon, jhe ferlichem» (vgl. 523, 25£); dazu Etzelmiller:
Gottesdienste (Anm. 4), 175-192.

' Vgl. Etzelmiller: Gottesdienste (Anm. 4), 242-246.388-391.

" Vgl a.a.0, 218-223; zum Begriff vgl. M. Millard: Die Komposition des Psalters. Ein form-
geschichtlicher Ansatz (FAT 9), Tiibingen 1994, 164; E.-L. Hossfeld: Von der Klage zum
Lob — Die Dynamik des Gebets in den Psalmen, BiKi 56 (2001) 16-20.

2 Vgl. Etzelmiiller: Gottesdienste (Anm. 4), 292-296.



28 Gregor Etzelmuller

Indem alle christlichen Liturgien die Bibel als entscheidenden Pritext voraus-
setzen, sind sie zugleich untereinander verbunden”. Insofern begriindet der
biblische Kanon zugleich die Einheit der Kirche und die Vielfalt der Konfes-
sionen. Indem Woche fir Woche Millionen christlicher Gottesdienste gefeiert
werden, wichst keine homogene, aber eine in sich ditferenzierte Welt zusam-
men.

Fragt man freilich, warum die Kirche auf eine Vielzahl liturgischer Formen
und Traditionen setzt — und nicht einfach auf eine Einheitsliturgie, so lasst sich
in Anlehnung an Niklas Luhmann antworten: Die Kirche differenziert sich
segmentir, weil sie «der Notwendigkeit Rechnung tragen [muss], da3 Glau-
bensangebote spezifiziert werden missen»'. Die Kirche war in ihrer Geschich-
te stindig gendtigt, neue Gottesdienstformen auszubilden bzw. bestehende zu
reformieren, um auf jeweils zeitspezifische Herausforderungen reagieren zu
konnen. Dabei bot ihr die Vielfalt der biblischen Ubetlieferungen die Mog-
lichkeit, die neuen Heraustorderungen jeweils aus der eigenen Tradition heraus
bearbeiten zu kénnen.

Der in sich pluralistisch strukturierte biblische Kanon half ihr dabei, die
neuen Herausforderungen jeweils aus der eigenen Tradition heraus bearbeiten
zu konnen.

So lisst sich der Riickgriff auf alttestamentlich-tempeltheologische Ubetlie-
ferungen, der bis heute die Gottliche Liturgie pragt, als Versuch der christlichen
Religion verstehen, ihre Transformation zur Staatsreligion zu verarbeiten. Zu-
mindest begegnen die fir die Gottliche Liturgie charakteristischen Bezeichnun-
gen der Kirchen als <Tempeb, des Mahltisches als <Altan und der Geistlichen als
Priesten historisch erstmals im vierten Jahrhundert®. Da es «die Vorstellung ge-
geben [haben dirfte], daf3 der christliche Glaube als Staatsreligion auch Tempel,
Altire und Priester braucht»'®, erméglichte der Ruckgriff auf alttestamentlich-
tempeltheologische Uberlieferungen, dass das Christentum seine neue Rolle als
Staatsreligion annehmen und aus eigener Tradition heraus gestalten konnte.

® Vgl aa.O, 315-328.

' N. Luhmann: Die Religion der Gesellschaft (stw 1581), Frankfurt 2002, 272.

Vgl. H. G. Thiimmel: Versammlungsraum, Kirche, Tempel, in: B. Ego u.a. (Hg,): Gemein-
de ohne Tempel/Community without Temple. Zur Substituierung und Transformation
des Jerusalemer Tempels und seines Kultes im Alten Testament, antiken Judentum und
fruhen Christentum (WUNT 118), Ttubingen 1999, 489-504 (501f.).

L Vgl a.a.0,, 502.



Der Pluralismus der christlichen Litutgiefamilien 29

Das orthodoxe Verstindnis der christlichen Liturgie als Eucharistie setzt
voraus, dass die «individuelle wie gemeinschaftliche christliche Existenz als
Anlaf} des Dankes verstanden wird». Genau diese Annahme zerbricht aber im
Mittelalter. «Das Gefuihl, schon erlést und durch Glaube und Taufe im Heil zu
sein, ist nicht mehr tragend, sondern die stindige Anfechtung durch die Siin-
de [... kennzeichnet] die Stimmung dieser Zeit»'"". Auf die das Mittelalter be-
schiftigende Frage: «Wie lebe ich mit meiner Schuld?» reagierte der romische
Katholizismus, indem er im Anschluss an die priesterliche Opfertheologie des
Alten Testamentes die Fucharistie zunehmend als Stihnopfer verstand'.

Die Gefahr der Interpretation des christlichen Gottesdienstes in Analogie
zum alttestamentlichen Tempelkult lag freilich darin, den korrekten Vollzug
des Rituals auf Kosten der Verkiindigung zu sichern. So schlich sich schon
frith die Tendenz ein, die Priestergebete nur noch leise zu sprechen, womit die
Gebete ihren Gemeindebezug verloren”. Zugleich verstirkte sich dadurch die
hierarchische Unterscheidung von Priestern und Laien. Demgegeniiber fiihr-
ten die spatmittelalterlichen Rationalisierungsschiibe dazu, dass auch in der re-
ligiosen Kommunikation verstehender Nachvollzug und innere Anteilnahme
ins Zentrum ruckten®”. Die Reformation reagierte auf diesen Wandel, indem
sie zum einen — unter Riickgriff auf die paulinische Finsicht, dass der Glaube
aus dem Horen kommt (vgl. Rém 10,17) — die kommunikativen Elemente im
Gottesdienst, vor allem die Predigt, starkte und gegeniiber den verbreiteten
Stillmessen ihrer Zeit «von Kult auf Kommunikation» umstellte”. Zum ande-

17

F. Lurz: Die Feier des Abendmahls nach der Kurpfilzischen Kirchenordnung von 1563.
Ein Beitrag zu einer 6kumenischen Liturgiewissenschaft (PThH 38), Stuttgart u.a. 1998,
462.

" Vgl. A. Angenendt: Geschichte der Religiositit im Mittelalter, Darmstadt 1997, 637-
639.657f,; vgl. ders.: Missa specialis. Zugleich ein Beitrag zur Entstechung der Privatmessen
[1983], in: ders.: Liturgie im Mittelalter. Ausgewihlte Aufsitze zum 70. Geburtstag, hg, v.
T. Flammer und D. Meyer (Asthetik — Theologie — Liturgik 35), Miinster 22005, 111-190
(121); vel. J.A. Jungmann: Von der Eucharistier zur Messer, ZKTh 89 (1967) 29-40 (37).

¥ Vgl Etzelmiller: Gottesdienste (Anm. 4), 393-395.

2% Vgl. T. Lentes: «Andacht» und «Gebirde». Das religiose Ausdrucksverhalten, in: B. Jussen/
C. Koslofsky (Hg.): Kulturelle Reformation. Sinnformationen im Umbruch 1400-1600
(VMPIG 145), Gottingen 1999, 29-67 (32).

2 Vgl. N. Luhmann: Funktion der Religion, Frankfurt 1992, 111; Ch. Dinkel: Was niitzt

der Gottesdienst? Eine funktionale Theorie des evangelischen Gottesdienstes (PThK 2),

Gutersloh 2000, 98; R. Kunz: Gottesdienst evangelisch reformiert. Liturgik und Liturgie in

der Kirche Zwinglis (Theophil 10), Zirich 2001, 94£.



30 Gregor Etzelmiiller

ren nivellierte man die Unterscheidung von Priestern und Laien und scharfte
die Verantwortung der Laien fir das 6ffentliche gottesdienstliche Geschehen
ein.

Dass Zwinglis Konzeption dabei Anliegen der deuteronomischen Fest-
theorie zum Ausdruck bringt, iberrascht auf diesem Hintergrund kaum. Denn
deuteronomische und Zircher Kultreform teilen eine entscheidende Voraus-
setzung, welche die deuteronomische Konzeption fiir die Ziircher Verhiltnisse
als hoch aktuell erscheinen lassen musste: Wie im Juda zur Zeit Josias die freie
Landbevolkerung die Macht innehatte (vgl. II Kon 21,24; 22,1%), so regelte
auch in Zirich der Rat die religiosen Angelegenheiten eigenstindig. «Die Rite
fahlen sich nicht nur fur die zeitliche Wohlfahrt, sondern, wie sie immer wieder
zu unterstreichen pflegen, auch fiir das Seelenheil ihrer Biirger verantwortlich
wie zustindig»®. Fur eine hierarchische Unterscheidung von Priestern und Lai-
en war in einer solchen Gesellschaftsordnung kein Raum mehr.

Die verschiedenen liturgischen Reformen der reformatorischen Kirchen
lassen sich zwar als Modernisierungsschiibe verstehen, erhohten aber auch die
Zugangsbarrieren zur religiosen Kommunikation. Insbesondere die Predigten
setzten oftmals hohe Bildungsstandards bei den Gemeindegliedern voraus.
Eben deshalb sollte nach dem Willen der Reformatoren Gottesdienst- und
Bildungsreform Hand in Hand gehen*. Doch trotz Bildungsarbeit und Visita-
tionen liess sich nicht verhindern, dass an manchen (oder vielen) Horern die
Predigt nur vorbeirauschte, anstatt ihr Bewusstsein zu faszinieren. Das fiihrte
dort, wo der Kirchgang nicht mehr mit politischer Macht verordnet werden
konnte, zu einer deutlichen Lockerung der kirchlichen Bindung: So gehorten

2 Dazu E Criisemann: Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des alttestamentlichen Ge-
setzes, Miinchen 1992, 248-251.

3 B. Hamm: Zwinglis Reformation der Freiheit, Neukirchen 1988, 114; vgl. H.-]. Goertz:
Pfaffenhall und groBl Geschrei. Die reformatorischen Bewegungen in Deutschland 1517-
1529, Miinchen 1987, 139.

So wollte Luther etreichen, dass ein jeglicher «Christen mensch bey seinen newn odder
zehn jaren wissen das gantz heylig Evangelium» (WA 6, 461, 19f). Damit die religiose
Kommunikation der Aufetbauung der Gemeinde diene, setzte die Reformation freilich
nicht allein auf die Volksbildung, sondern ebenso auf eine entsprechende Bildung der
Pfarrer (vgl. Les Ordonnances ecclésiastiques de 1561 /Die Kirchenordnung von 1561, in:
Calvin Studienausgabe 2. Gestalt und Ordnung der Kirche, hgv. E. Busch u.a., Neukirchen
1997, 238-279, 245, 40 — 247, 19) und die Uberpriifung der Predigtqualitit durch Visitati-
onen (vgl. a.a.0,, 249, 42 — 251, 4).

24



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 31

im ausgehenden 18. Jahrhundert in den Vereinigten Staaten nur etwa 17 % der
Bevolkerung einer Gemeinde an, in den stdlichen Kolonien sogar nur 12 %%,

Bedenkt man das imponierende Wachstum der Methodisten und Baptisten
bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts®, dann lasst sich sagen: Das Christentum
reagierte auf diese Situation, indem es Denominationen ausbildete, welche die
Zugangsbarrieren fur religiose Kommunikation wieder reduzierten, indem sie
die Menschen primir nicht auf ihren Verstand ansprachen, sondern Gefiihle
zu wecken versuchten. Die religiose Kommunikation zielte 1n den wachsenden
Denominationen des 19. Jahrhunderts «more at the heart than the head»”.
Deshalb konnte ein guter Gottesdienst als eine «feeling time» bezeichnet wer-
den®. «lLay preaching, the hallmark of American Methodism [as well as Bap-
tism|, served as a powerful symbol that the wall between gentlemen and com-
moner had been shattered»”.

Mit den in Amerika des 19. Jahrhunderts entwickelten Gottesdienstfor-
men war dem Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien zudem eine Form
zugewachsen, die im 20. Jahrhundert angesichts der Herausforderung durch
die Exklusion grosser Teile der Weltbevilkerung aus allen Funktionssyste-
men weltweite Bedeutung erlangen sollte*. Um Exklusionskarrieren effektiv

» Vgl R. Finke/R. Stark: The Churching of America, 1776 — 1990. Winners and Losers in
Our Religious Economy, New Brunswick *2002, 24-28.

% «Between 1770 and 1820 American Methodists achieved a virtual miracle growth, rising
from fewer than 1,000 members to more than 250,000. [...] While other denominations
expanded in absolute numbers, the Methodists gained an ever larger share of the reli-
gious markets. 1850 waren mehr als 34 % aller Kirchenmitglieder in Amerika Methodisten
(J.H. Wigger: Taking heaven by storm. Methodism and the rise of popular Christianity in
America, Urbana/Chicago 2001, 3); zum vetgleichbaren Wachstum der Baptisten vgl. S.E.
Ahlstrohm: A Religious History of the American People, New Heaven/London *1974,
441.

2 ] M’Lean: Sketch of Rev. Philip Gatch, Cincinatti 1854, 102 (zitiert nach Wigger: Taking
heaven [Anm. 26, 706).

#  Vgl. The Journal and Letters of Francis Asbury. In three volumes, Volume 1. The Journal
1771 to 1793, hgv. E.T. Clark u.a.: London/Nashville 1958, 516.522.573.574 u.6.

2 N.O. Hatch, The Puzzle of Ametican Methodismw, Church History 63 (1994), 175-189
(180).

* Nach Niklas Luhmann ldsst sich eine Tendenz erkennen, dass die fiir die Weltgesellschaft
konstitutive funktionale Ausdifferenzierung von einer neuen «Primirdifferenzierung der
Gesellschaft nach Inklusion und Exklusion» iiberlagert wird (Inklusion und Exklusion, in:
ders.: Soziologische Aufklirung 6. Die Soziologie und der Mensch, Opladen 1995, 237-264
[261]).



32 Gregor Etzelmiiller

zu durchbrechen, bedarf es interaktiver Inklusionsformen, in denen den an-
wesenden Koérpern sinnvolle Kommunikation zugetraut wird. Dabei muss die
versammelte Gemeinde nicht nur als mitwirkungsrelevant betrachtet werden.
Es ist vielmehr entscheidend, dass Menschen die Méglichkeit haben, flexibel
zumindest zeitweise von der Publikums- zur Leitungsrolle zu wechseln®. Vor
diesem Hintergrund erhellt sich die Leistungskraft der gottesdienstlichen For-
men der Pfingstbewegung: Sie binden durch enthusiastische Formen die Kor-
per in den Gottesdienst ein, betrachten die versammelten Menschen etwa im
Gebet um Heilung als mitwirkungsrelevant® und erméglichen den einzelnen,
im Zungengebet von der Publikums- zur Leitungsrolle zu wechseln®. Folglich
macht das Wachstum der Pfingstbewegung deutlich, dass es dem strukturierten
Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien gelungen ist, sich derart effektiv
zu konfigurieren, dass er eine wesentliche Leistung der Religion in der Spatmo-
derne erfiillen kann: namlich Inklusion zu halten, wo andere Exklusion vollzie-
hen, und so Exklusionskarrieren zu stoppen®.

Die Ditferenzierung der einen Kirche Jesu Christi in verschiedene Konfes-
sionen und Liturgiefamilien dient also der Optimierung der religiésen Kom-
munikation. Nur durch diese interne Differenzierung konnte sich das Christen-
tum zu einer verschiedene Zeiten und Regionen tberspannenden Weltreligion
entwickeln. Bedenkt man in diesem Kontext, dass der Bezug auf die biblischen
Uberlieferungen den Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien strukturiert,
dann fillt auf, welche enormen Méglichkeiten der biblische Kanon zur Ver-

' Vgl R. Stichweh: Inklusion und Exklusion. Studien zur Gesellschaftstheorie, Bielefeld
2005, 56.

2 Vgl. B. Lang: Heiliges Spiel. Eine Geschichte des christlichen Gottesdienstes, Munchen
1998, 443: «Bei charismatischen Christen gilt das wirksame Gebet als die wichtigste «pries-
terlicher Handlung, die von allen ausgetibt wird. Obwohl einzelne iiber besondere Gaben
(etwa die des Heilens) verfiigen mogen, sind doch alle grundsatzlich gleich. Sie verlassen
keinen Gottesdienst mit dem Gefuhl, nur Segen empfangen zu haben; nein, jeder ist davon
iberzeugt, mit seinem Gebet auch einen eigenen Beitrag geleistet zu haben».

¥ Vgl. ED. Machia: Zungenrede und Prophetie: eine pfingstkirchliche Perspektive, Conc(D)
32 (1996) 251-255 (252): «Die Zungenrede kann auch als (Kathedrale der Armen> fun-
gieren, die sich der (Iyrannei der Worte> im Gottesdienst widersetzt und die Privilegien
der Gebildeten ausrdumt, wodurch den Armen und Ungebildeten eine ehrbare Stimme
zugestanden wirdy.

# Vgl exemplarisch im Blick auf brasilianische Pfingstgemeinden R.A. Chesnut: Born again
in Brazil. The Pentecostal Boom and the Pathogens of Poverty, New Brunswick/London
1997, 92-125.



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 33

fiigung stellt, auf unterschiedliche Situationen angemessen zu reagieren, d.h.
liturgische Programme und Glaubensangebote kontextuell zu spezifizieren.
Zugespitzt liesse sich sagen: Ohne einen pluralistisch strukturierten Kanon
hitte sich das Christentum nicht als Weltreligion etablieren kénnen.

Die interne Differenzierung des Christentums als Quelle regionaler

Differenzen innerbalb der Weltgesellschaft
Die interne Differenzierung des Christentums hat auch ausserhalb des Religi-
onssystems zur Ausbildung regionaler Differenzen innerhalb der Weltgesell-
schaft beigetragen®. Insofern als nicht nur das Religionssystem, sondern auch
die durch dieses — faktisch, wenn auch nicht planbar — geprigten psychischen
Systeme zur Umwelt der anderen sozialen Systeme gehdren, trigt die konfes-
sionelle Differenzierung des Christentums zur Entstehung regionaler Diffe-
renzierungen in der Weltgesellschaft ber’. Der Anschluss der verschiedenen
liturgischen und konfessionellen Traditionen an jeweils unterschiedliche bib-
lische Uberlieferungen fiihrt auch ausserhalb des Religionssystems zu weltge-
sellschaftlichen Differenzierungen.

Dass die frithe Kirche ihre Transformation zur Staatsreligion unter Riick-
griff auf alttestamentliche Uberlieferungen begtriffen und gestaltet hat, wirkte
sich nicht nur auf die Gestaltung der Gottesdienste aus, die fortan in Analogie
zum alttestamentlichen Tempelkult verstanden worden sind, sondern auch auf
das Verstindnis des weltlichen Herrschers, der zunichst (bei Eusebius) mit
Moses, spiter dann mit David verglichen wurde”. So kam es in der Orthodoxie

% Zur Entstehung soziokultureller Differenzen innerhalb der Weltgesellschaft, die durch die
lokale Kopplung von Funktionssystemen entstehen, vgl. Stichweh: Weltgesellschaft (Anm.
6), 2171

Schon Ernst Troeltsch hat darauf hingewiesen, dass «die Konfessionen |[...] vielfach fiir

die tatsichliche Gestaltung der heutigen, ja recht uneinheitlichen Kultur [entscheidend

waren und sind]» (vgl. nur Die Kulturbedeutung des Calvinismus [1910], in: E. Troeltsch:

Schriften zur Bedeutung des Protestantismus fiir die modere Welt [1906-1913], hgv. T.

Rendtorff (KGA 8), Betlin/New York 2001, 146-181 [180)).

7 Vgl. dazu H. Bellen: Christianissimus Imperator. Zur Christianisierung der rémischen
Kaiserideologie von Constantin bis Theodosius, in: ders.: Politik — Recht — Gesellschaft,
hg.v. L. Schumacher (Historia: Einzelschriften 115), Stuttgart 1997, 151-165 (156.164f.),
C. Rapp: Comparison, Paradigm and the Case of Moses in Panegyric and Hagiography,
in: M. Whitby (Hg): The Propaganda of Power. The Role of Panegyric in Late Antiquity
(Mnemosyne 183), Leiden u.a. 1998, 277-298 (292-297), sowie die Beitrdge von Bernd
Isele, Hartmut Leppin und Mischa Meier in: A. Pe¢cat/K. Trampedach (Hg.): Die Bibel als

36



34 Gregor Etzelmuller

zur Wiederbelebung des altisraelitischen Nebeneinanders von Konigtum und
Tempelpriestertum, das bis heute in der orthodoxen Vorstellung einer Sym-
phonie von Staat und Kirche fortlebt™.

Indem die Reformation von Kult auf Kommunikation umstellte, formu-
lierte sie zugleich Bildungsanspriiche an die Gottesdienstbesucher, die dazu
gefithrt haben, Bildung fiir alle zu fordern und zu institutionalisieren. Die Re-
formation war deshalb zugleich Bildungsbewegung®. Der Zusammenhang von
Liturgie- und Bildungsreform ist besonders deutlich in Luthers Reform des
Stundengebetes zu greifen: Wihrend Luther die tiglichen Messen abschaffte
(vgl. WA 12, 37, 61.), wandelte er die Stundengebete in Lehrgottesdienste um:
Morgens und abends sollten zumindest die «priester und schulem eine Stunde
lang «lesen, aus legen, loben, singen und beten» (a.a.O., 36, 30. 23), um die
«schuler ynn der Biblia zu uben» (WA 19, 80, 4). Entsprechend wurden auch
in Zirich die Stundengebete durch die gemeinsame Schriftauslegung ersetzt
(vgl. Z IV, 701, 19-21). Denn den Sinn des Stundengebetes, Gott zu loben,
erfiillen wir nach Zwingli am besten, «so wir mit einandren die psalmen und
lob gottes, die im die propheten ouch in iren hertzen und kimerlinen gesungen
hand, underredind [= besprichen], einandren damit lerind und warnind» (Z 11,
350, 6-9).

Die liturgischen Reformen der Reformatoren haben freilich nicht nur
Bildungsprozesse initiiert, sondern diese auch in ihren Stilen geprigt. Schon
Alfred North Whitehead hat beobachtet, dass die fiir die Reformation cha-
rakteristische Umstellung von spekulativer auf geschichtlich verankerte Got-
teserkenntnis jene wissenschaftliche Revolution des 17. Jahrhunderts vorweg-
genommen hat, in der an die Stelle des spekulativen Vernunftgebrauchs die
«Betrachtung nackter Tatsachen» trat. «Die Reformation und die wissenschaft-
liche Bewegung waren zwei Aspekte der historischen Revolte, die die vorhert-
schende intellektuelle Bewegung der Spitrenaissance bildete. Die Berufung auf
die Ursprunge des Christentums und Francis Bacons Betonung der Wirkur-

polidsches Argument. Voraussetzungen und Folgen biblizistischer Herrschaftslegitimation
in der Vormoderne, Miinchen 2007, 103-158.
#® Vgl. dazu G. Stricker: Zum Verhiltnis von Staat und Kirche in der Orthodoxie, in: Essener
Gespriche zum Thema Staat und Kirche 45 (2011), hg.v. B. Kimper u. H.-W. Thoénnes,
7-85, bes. 13-16.
Vgl. M. Meyer-Blanck: Kleine Geschichte der evangelischen Religionspidagogik. Dat-
gestellt anhand ihrer Klassiker, Giitersloh 2003, 24.

39



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 35

sachen im Gegensatz zu den Zweckursachen waren zwei Seiten dieser einen
Denkbewegung»*.

Die fiir die Reformation charakteristische Umstellung von spekulativer auf
geschichtlich verankerte Gotteserkenntnis dirfte fiir die Glaubigen am greif-
barsten in der durch die Umstellung auf die Landessprache nachvollziehba-
ren Prigung des Gottesdienstes durch das Kirchenjahr geworden sein. Wie
die Géttliche Liturgie und die romische Messe inszeniert auch der lutherische
Gottesdienst die Begegnung mit dem erhéhten Christus in der Lesung des
Evangeliums. Wihrend aber dort, wo die Lesung nicht verstanden wird, nur
der Eindruck einer imposanten Theophanie des Erhohten bleibt, verbindet
sich im lutherischen Gottesdienst durch die Umstellung auf die Landessprache
die Begegnung mit dem Erhohten mit dem Inhalt der Evangelienlesung, Man
begegnet dem Erhohten an einem Sonntag auf dem stirmischen See, an ei-
nem anderen auf dem Berg der Seligpreisungen — mal als Wundertiter, mal als
Wanderprediger, am Karfreitag als Gekreuzigtem. So inszeniert der lutherische
Gottesdienst die Begegnung mit dem Erhohten in der Fille seines irdischen
Lebens. Er konzentriert die Gldubigen nicht mehr aut einen abstrakten Erhoh-
ten, sondern auf die im Lichte von Ostern verstandene Fille seines irdischen
Lebens*.

Dieselbe Funktion kommt im Bereich der reformierten Kirche der lectio
continua zu. So hat Zwingli seine Zuricher Predigttatigkeit mit der Auslegung
des Matthiusevangeliums begonnen, um die Gemeinde zur Betrachtung der
«psissima verba domini» zu fithren”. Denn in der Betrachtung dieser Worte
grindet jede rechte Theologie und Frommigkeit. Eben deshalb kamen in Zii-

“ AN. Whitehead: Wissenschaft und moderne Welt (stw 753), Frankfurt 1984, 19; vgl.
dazu M. Welker: Science and the modern world (Whitehead), unverdffentlichtes Vortrags-
manuskript, Heidelberg 2006.

Diese Konzentration wurde dadurch unterstiitzt, dass nach Luther im Hauptgottesdienst
am Sonntag stets Uber das Evangelium gepredigt werden sollte (vgl. WA 19, 79, 4-6). Diese
Praxis «hat sich im Wesentlichen bis zur Perikopenreform 1896 (Eisenacher Kirchenkon-
ferenz) gehalten. So berichtet Carl Biichsel aus seinen Landpfarrzeiten (zwischen 1829-
1846 in der Uckermark), wie sich die Menschen damals anhand der Evangelien erinnerten:

41

s war in der Woche, als das Evangelium vom reichen Manne, vom grofien Abendmahl
oder vom Jungling zu Nain erklirt wurdem (M. Meyer-Blanck: Liturgie und Liturgik. Der
Evangelische Gottesdienst aus Quellentexten erklirt [TB 97], Gutersloh 2001, 57f)).

2 G.W. Locher: Huldrych Zwingli in neuer Sicht. Zehn Beitrige zur Theologie der Ziircher
Reformation, Zurich/Stuttgart 1969, 51.



36 Gregor Etzelmuller

rich die Chorherren, Kapline und Stipendiaten fast tiglich zur Schriftausle-
gung zusammen und hat auch Zwingli den «groBten Teil seiner Zeit und Kraft
[...] auf den philologischen und theologischen Umgang mit dem Bibeltext und
die Eruierung seines sensus litteralis» verwandt®.

Durch die Konzentration auf den irdischen Jesus, sein Leben, das Kreuz
und die Auferstehung wird durch den evangelischen Gottesdienst die Abkehr
von der Spekulation zugunsten der Betrachtung historischer T'atsachen» popu-
larisiert und eine Saat gesit, die in der Wissenschaft des 17. Jahrhunderts aufge-
hen sollte. Um eine solche Sichtweise begriindet vertreten zu konnen, bediirfte
es freilich weiterer Untersuchungen. Doch zeigt der Ansatz, dass man mit der
Tatsache rechnen muss, dass liturgische Muster in der Lage sind, Einstellun-
gen und Wahrnehmungen in Kontexten anderer gesellschaftlicher Systeme zu
pragen.

Entsprechend wire im Blick auf die calvinistischen Gottesdienstordnungen
zu erforschen, was es fiir Politik- und Rechtssystem bedeutet, wenn in ihrer
Umgebung Menschen religiose Kommunikation stets mit einem Stndenbe-
kenntnis beginnen. Das Woche fiir Woche gesprochene Stindenbekenntnis, das
Calvin seiner Genfer Liturgie voranstellte (vgl. CStA 2, 162, 2-21), ist zu einem
Konfessionsmerkmal des Calvinismus geworden. So wurde es wihrend des Re-
ligionsgespriaches von Poissy von Théodore de Béze zusammen mit den ande-
ren reformierten Theologen kniend vor dem Konig als lebendigster Ausdruck
reformierten Wesens rezitiert*. Bis heute sind die amerikanischen Presbyteria-
ner «the most adamant of modern liturgical revisers in insisting on beginning
worship with confession»®.

Dass die Einsicht in die Stindhaftigkeit des Menschen politische Konse-
quenzen haben kann, zeigt sich zumindest bei Calvin selbst. So folgerte er aus
der Tatsache der «Gebrechlichkeit und Mangelhaftigkeit der Menschen», dass
«es sicherer und ertriglicher ist, wenn mehrere das Steuerruder halten, so dal3
sie also einander gegenseitig beistehen, sich gegenseitig belehren und ermah-
nen, und wenn sich einer mehr als billig erhebt, mehrere Aufseher und Meister
da sind, um seine Willkiir im Zaume zu halten». Konsequent pladierte Calvin

4 Hamm: Reformation (Anm. 23), 27.

“ ]. Schweizer: Zur Ordnung des Gottesdienstes in den nach Gottes Wort reformierten Ge-
meinden der deutschsprachigen Schweiz (KZF 11), Ziirich 1944, 88f.

“ J.E White: Protestant Worship. Traditions and Transitions, Louisville 1989, 74.



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 37

deshalb politisch fiir «eine Aristokratie [...], die an die biirgerliche Regierungs-
form angrenzt» (Inst. IV, 20, 8/ OS 'V, 478,29 — 479,2. 4£))%.

Der bei Calvin noch nicht vollzogene Uberschritt von der Aristokratie zur
Demokratie wurde in den sich emanzipierenden Vereinigten Staaten von der
methodistischen Erweckung begleitet und mit vorbereitet. Die Gottesdienst-
praxis der frithen amerikanischen Methodisten forderte (erstens), indem sie
auf die Bekehrung des Einzelnen zielte, die fiir eine lebendige Demokratie
notwendige Kultur einer «dignity of choice» ®. Sie libte (zweitens) den fiir die
Lebendigkeit einer Demokratie notwendigen Wechsel von der Publikums- in
die Leitungsrolle ein®. Wahrend zu Beginn der Gottesdienste in der Regel
jegliche Initiative noch bei den Predigern lag, verinderte sich dies, wenn sich
Menschen mit wahrnehmbaren Folgen ihrer Stinde bewusst wurden: «Congre-
gational singing became a constant accompainment to ministerial exhortations
and invitations, leading to an equality in action, with each performance-group
taking the initiative for its own activities»”. Indem sich Neubekehrte zudem
als convert-exhorters unmittelbar selbst an der Verkiindigung beteiligen konn-

% Vgl. Ch. Strohm: Johannes Calvin. Leben und Werk des Reformators, Minchen 2009, 116:
«Mehrere Grundentscheidungen der Theologie Calvins wirkten sich Demokratie-férdernd
aus. Die Betonung der Macht der Siinde nicht nur diber das Volk, sondern ebenso tiber
die Inhaber staatlicher Gewalt erfordert die Kontrolle von deren Machtbefugnis. Die He-
rausstellung der Souverinitit und Freiheit Gottes begrenzt tendenziell die Souverinitit
weltlicher Herrscher.»; E. Busch: Calvin und die Demokratie, in: Ch. Strohm (Hg.): Biblio-
thek und Reformation. Miszellen aus der Johannes a Lasco Bibliothek Emden (Veroffentli-
chungen der Johannes a Lasco Bibliothek GroB3e Kirche Emden 4), Wuppertal 2001, 117-
149.

# Auf die Bedeutung der methodistischen Erweckung fir die Entwicklung der ameri-
kanischen Demokratie ist in den letzten Jahren wiederholt hingewiesen worden; vgl. N.O.
Hatch: The Democratization of American Christianity, New Haven/ London 1989, 9-11;
ders.: Puzzle (Anm. 29); R. J. Carwardine: Evangelicals and Politics in Antebellum Ametica,
Knoxville 1997, bes. 51-55.319-323.

#  Hatch: Puzzle (Anm. 29), 179.

¥ Die Lebendigkeit von Demokratien hingt nicht zuletzt daran, dass «die Politik auf der
Ebene ihrer Zugangsbedingungen zu Leitungsrollen [...] nicht professionalisiert ist und
es ihrem normativen Selbstverstindnis nach auch nicht sein kann» (Stichweh: Inklusion
[Anm. 31], 75). Indem tendenziell jedem, der iiber das aktive Wahlrecht verfiigt, auch das
passive zugestanden wird, sind potentiell alle Wihler zugleich in die Leitungs- wie die Pub-
likumsrollen des politischen Systems inkludiert.

* D.D. Bruce: And they all sang Hallelujah. Plain-Folk Camp-Meeting Religion. 1800-1845,
Knoxville 1974, 85.



38 Gregor Etzelmuller

ten®, wurde die fiir die bisherigen Gottesdiensttraditionen charakteristische
Unterscheidung von Klerikern und Laien stindig durchbrochen® und damit
der Wechsel von der Publikums- zur Leitungsrolle eingetibt, der fir demokra-
tische Gesellschaften zentral ist. Die methodistische Gottesdienstpraxis zielte
(drittens) tendenziell auf die Gleichberechtigung von Minnern und Frauen,
European und African Americans®. Da in den methodistischen Gottesdiens-
ten Menschen unterschiedlicher Herkunft, unterschiedlichen Geschlechts und
unterschiedlicher Hautfarbe dieselben emotionalen Reaktionen zeigten, er-
kannten die Methodisten, dass Gott «is no respecter of persons»* — und dass
folglich allen Menschen — nicht nur in der Religion — dieselben Rechte zukom-
men sollten.

Mit der unbedingten Wiirdigung der Entscheidung des Einzelnen, der
Ermdglichung des Wechsels von der Leitungs- zur Publikumsrolle (auch fiir
Frauen und African Americans) und damit der Uberwindung klassischer Dis-
kriminierungen haben die Gottesdienste der amerikanischen «evival tradition
zu einer Offentlichen Kultur beigetragen, in der sich demokratische Formen,
Strukturen und Mentalititen entwickeln konnten.

Aufgrund der Demokratieférmigkeit dieser Tradition konnte die ameri-
kanische Politik wiederholt auf Formen dieser Gottesdiensttradition zurtck-
greifen. So lernten die Organisatoren politischer Parteien «much from revival
preachers about reaching a mass audience through the printing press and in-
door and outdoor pulpit, about the efficacy of persevering, continuous, and

' Vgl. The Autobiography of William Watters. The First American-born Methodist Circuit
Rider. A Digital Publication created from the printed volume titled: A Short Account of
the Christian Expetience, and Ministetial Labours, of William Watters, Alexandtia 1806,
Holiness Data Ministry 1998, 14; L. Ruth: A little heaven below. Worship at eatly Methodist
Quarterly Meetings, Nashville 2000, 61.

2 Vgl. Stichweh: Inklusion (Anm. 31), 25: «Auf Funktionssystemebene und uber die Dif-
ferenz von Leistungs- und Laienrollen hinweg hat die Religion [...] in einigen protestan-
tischen Denominationen mit [der im Prinzip nur fir Intimbeziehungen charakteristischen]
Form flexiblen Rollenwechsels experimentiert».

» Vgl Etzelmiller: Gottesdienste (Anm. 4), 287-292, dort auch weitere Literatur.

% J. Pilmore: The Journal of Joseph Pilmore. Methodist Itinerant for the years August 1, 1769
to January 2, 1774, hg.v. E. Maser u. H.T. Maag, Philadelphia 1969, 74; zu den Wirkungen
methodistischer Predigt unter African Americans vgl. W. Gravely: «... many of the poor
Affricans [sicl] are obedient to the faith». Reassessing the African American Presence in
Early Methodism in the United States, 1769-1809, in: N.O. Hatch/].H. Wigger, Methodism
and the Shaping of American Culture, Nashville 2001, 175-195 (178-182).



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 39

dramatic effort, and about consolidating loyalities»”. So hat die Gottesdienst-
praxis der amerikanischen Erweckungstradition nicht nur zur Entstehung einer
demokratieférderlichen Kultur beigetragen, sondern auch vielfiltige Formen
der amerikanischen Demokratie mitgepragt.

Im Blick auf die Entwicklungen des romischen Katholizismus im 20. Jahr-
hundert haben Samuel Huntington und José Casanova auf die Bedeutung des
Zweiten Vatikanischen Konzils fiir die dritte Demokratisierungswelle im 20.
Jahrhundert hingewiesen: «the official reformulation or aggiornaments of the
Catholic Tradition connected with the Second Vatican Council, has to be taken
seriously into account as an independent factom®. Die Reformen des Zweiten
Vatikanischen Konzils sind fiir die meisten Gliubigen unmittelbar durch die
Liturgiereform erfahrbar geworden. Diese zielte auf die «volle und titige Teil-
nahme des ganzen Volkes»” und ermoglichte den Glaubenden so, sich nicht
nur als Publikum, sondern als Mitgestalter religioser Kommunikation zu vet-
stehen und zu etleben. Diese Ermichtigung der Laien scheint, wie die Demo-
kratisierung vieler katholisch geprigter Lander seit Mitte der 70er Jahre zeigt,
lokal auch in das Politiksystem ausgestrahlt zu haben.

Die Forderung inklusiver Varianten durch den strukturierten Pluralismus
der christlichen Liturgiefamilien™
Schon in vormodernen Zeiten hat die Fille der christlichen Gottesdienste dazu
beigetragen, dass bestindig eine Welt im Lobe Gottes zusammenwuchs. In der
Moderne steigert sich aber die Haufigkeit und Intensitit, mit der sich die ver-
schiedenen liturgischen Traditionen wechselseitig beobachten. Dadurch kommt
es — wie im Kontext der Weltgesellschaft auch in anderen Funktionssystemen —

% Carwardine: Evangelicals (Anm. 47), 52.

% J. Casanova: Civil Society and Religion. Retrospective Reflections on Catholicism and Pro-
spective Reflections on Islam, Social Research 68 (2001) 1041-1080 (1043); vgl. aber auch
S. Huntington: The Third Wave. Democratization in the Late Twentieth Century, Norman
1991, 78.

7 Uber die Liturgie. Fingeleitet von Bischof H. Volk. Konstitution — Motu Proprio — Instruk-
tion — Reskripte. Beschliisse, Erklirungen, Anweisungen und Richtlinien der deutschen
Bischofe, Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils. Authentische Textausgaben
lateinisch-deutsch Band I1I, Trier 1965, 14.

% Der folgende Abschnitt orientiert sich eng an Etzelmiiller: Gottesdienste (Anm. 4), 514-
516.



40 Gregor Etzelmiller

zur Diffusion bestimmter Muster und damit zu Homogenisierungsprozessen®.
Diese haben zwar nicht zu einer weltweiten Standardisierung gefiihrt®, wohl
aber zu einer Selektion und damit auch Limitation der Formen.

Der strukturierte Pluralismus beginnt also seinerseits, die verschiedenen
christlichen Gottesdienstformen zu prigen. Er wird — vergleichbar dem System
der Weltgesellschaft — dadurch «kulturell effektiv, daf3 sich in ihm unter der Pri-
misse institutionalisierter kultureller Diversitit ein Selektionsprozef3 vollzieht,
der inklusive Varianten beglnstigt und exklusive Varianten marginalisiert»*'.
Betrachtet man die Entwicklung des strukturierten Pluralismus der christlichen
Liturgiefamilien im 20. Jahrhundert, lassen sich solche Selektionsprozesse er-
kennen. Dabei sind als inklusive Varianten solche liturgischen Formen zu be-
zeichnen, die auch in anderen liturgischen Traditionen vorkommen, als exklu-
sive Varianten dagegen solche, die aus der Perspektive anderer Traditionen nur
als Fehlformen zu bezeichnen sind.

So ist etwa im romischen Katholizismus im Laufe des 20. Jahrhunderts
die Predigt konsequent aufgewertet worden. Seit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil ist «an allen Sonntagen und gebotenen Feiertagen» eine Homilie ver-
pflichtend vorgeschrieben®. Zugleich sind Stillmessen von Priestern ohne Ge-
meinde weitgehend marginalisiert worden (vgl. SC, 27)®. Entsprechend sind

*  PF Bradshaw: The Homogenization of Christian Liturgy — Ancient and Modern. Presi-
dential Adress, SL 26 (1996) 1-15 (10): «In many ways the second half of the twentieth
century has witnessed a process of liturgical homogenization [...]. The customs and tradi-
tions that formerly characterized individual ecclesiastical groups and denominations have
gradually given way to a more standardized pattern of liturgical lifer; vgl. 10-12; F Lurz:
Fir eine 6kumenische Liturgiewissenschaft, TThZ 108 (1999) 273-290 (279); vgl. 1. Pahl:
Die Eucharistie im Zentrum einer 6kumenisch otientierten Liturgiewissenschaft, L] 51
(2001) 138-150 (143-149).

o Eine weltweite Standardisierung ist schon deshalb unwahrscheinlich, «weil mit Ubernah-
meprozessen immer auch der Bedarf entstehen wird, in einigen Hinsichten anders als die
anderen sein zu wollen» (Stichweh: Weltgesellschaft [Anm. 6], 256).

61 So Stichweh: Weltgesellschaft (Anm. 6), 44f., im Blick auf das System der Weltgesellschaft.

2 Vgl. Die Feier der Heiligen Messe. Messbuch fir die Bistimer des deutschen Sprachge-
bietes. Authentische Ausgabe fiir den liturgischen Gebrauch, Kleinausgabe. Das Me3buch
deutsch fiir alle Tage des Jahres, hg, im Auftrag der Bischofskonferenzen Deutschlands,
Osterreichs und der Schweiz sowie der Bischofe von Luxemburg, Bozen-Brixen und Liit-
tich, Einsiedeln u.a. 1976, 338; vgl. die Konstitution des II. Vatikanischen Konzils {iber die
heilige Liturgie «Sacrosanctum Concilium» (fortan: SC), 52.

8 Vgl dazu M. Welker: Was geht vor beim Abendmahl?, Stuttgart 1999, 48-50.



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 41

die evangelischen Liturgiefamilien zwar weiterhin durch das Nebeneinander
von Gottesdiensten mit und ohne Abendmahl gekennzeichnet, doch hat die
Hiufigkeit von Gottesdiensten mit Abendmahl zugenommen, wihrend die
Form des Gottesdienstes mit angehingtem Abendmahl zunehmend margina-
lisiert wurde®.

Die Bevorzugung der inklusiven Varianten ergibt sich dabei nicht allein aus
der Beobachtung anderer liturgischer Traditionen — sondern aus der Beob-
achtung der anderen liturgischen Traditionen im Lichte der biblischen Uber-
lieferungen. So kam es etwa erst nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil mit
seiner biblischen Orientierung® zur innerkatholischen Marginalisierung der
Stillmessen. Die begtinstigten inklusiven Varianten sind also solche, die nicht
nur im Lichte anderer Traditionen als angemessener gelten kénnen, sondern
die auch stirkeren biblischen Riickhalt haben als die marginalisierten Traditio-
nen. Der strukturelle Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien ist also darin
liturgiebildend effektiv, dass er inklusive, biblisch stirker begriindete Varianten
begtinstigt und exklusive Varianten marginalisiert®.

Vor dem Hintergrund solcher, inklusive Varianten begtinstigenden Selek-
tionsprozesse darf man begriindet hoffen, dass die orthodoxen Kirchen, die
die Eucharistie einerseits als Toda-Opferfeier, andererseits im Anschluss an Jes
6 als individuelles Entstihnungsritual des Priesters verstehen, in Zukunft die
Deutung des Abendmahls als Gemeinschaftsmahl ausbauen und die Deutung
der Eucharistie als individuelles Entsithnungsritual marginalisieren werden —

¢ Wurden 1963 noch 62 % aller Abendmahlsfeiern im Bereich der EKD als Anhang zu
einem Predigtgottesdienst gefeiert, so waren es 1991 nur noch 9 % (vgl. H.Chr. Schmidt-
Lauber: Die Eucharistie, in: dets./K.-H. Bieritz: Handbuch der Liturgik. Liturgiewissen-
schaft in Theologie und Praxis der Kirche, Leipzig/Gottingen 1995, 209-247 [211]).
6 Nach der dogmatischen Konstitution iber die gottiche Offenbarung «Dei ver-
bumy» soll «das Studium der Heiligen Schrift gleichsam die Seele der heiligen
Theologie sein» (DV, 24); vgl. dazu W. Kirchschliger: Das Studium der Bibel als Seele der
Theologie. Der Einfluss von Bibel und Exegese auf das Zweite Vatikanische Konzil, BiKi
60 (2005) 112-116. Um auf die Schrift als Grundlage von Theologie und Kirche hinzu-
weisen, lag jeweils «wihrend der Plenarversammlungen im Zentrum der Konzilsaula» ein
aufgeschlagenes Evangeliar (a.a.0,, 112).
Realistischerweise wird man freilich auch immer mit plotzlichen fundamentalistischen Re-
gressionen rechnen miissen (vgl. Stichweh: Weltgesellschaft [Anm. 6], 44). Als solche ist
etwa die Aufwertung der Stillmessen durch Papst Johannes Paul II. gegen Ende seines
Pontifikats zu verstehen (vgl. Johannes Paul 1., Enzyklika Ecclesia de Eucharistia, Vatikan-
stadt 2003, 31).

66



42 Gregor Etzelmiiller

und zwar deshalb, weil die eine (unter Riickgriff auf biblische Texte gewonne-
ne) Deutung besser mit den neutestamentlichen Abendmahlsiiberlieferungen
zusammenstimmt als die andere (ebenfalls unter Riickgriff auf biblische Texte
gewonnene) Deutung und also stirkeren biblischen Riickhalt hat®.

Insofern hat der strukturierte Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien
durchaus auch eine Vielfalt begrenzende Funktion. Indem er die nur lose ver-
netzten Formen zugunsten der stirker vernetzten Formen marginalisiert, ist er
grenzsensibel und limitiert die Zahl der moglichen liturgischen Formen®.

Da aber der kanonische Pluralismus der biblischen Ubetlieferungen reicher
ist als der zu einer bestimmten Zeit bestehende Pluralismus der liturgischen
Formen, ist stets damit zu rechnen, dass neben die bestehenden liturgischen
Formen neue treten konnen. Der strukturierte Pluralismus der christlichen
Liturgiefamilien ist deshalb nicht nur grenzsensibel, sondern zugleich fiir
Erweiterungen offen, wie die sich im langen 19. Jahrhundert in den USA
entwickelnden Gottesdienstformen (der Erweckungs-, der Heiligkeits- und
Pfingstbewegung) zeigen. Diese schlossen an Phinomene alttestamentlich-
charismatischer, aber auch urchristlicher Frommigkeit an, die in den offiziellen
Liturgien der damaligen Grosskirchen nicht rezipiert worden waren. In ihnen
traten gleichsam unterdriickte Elemente des biblischen Kanons nach Jahrhun-
derten wieder mit Macht ans Tageslicht.

Wihrend sich einerseits durch die laufenden Homogenisierungsprozesse
das Netzwerk der liturgischen Ubetlieferungen verdichtet, kommt es anderet-
seits von den Rindern her zu Uberraschenden Neubildungen® — gegenwir-
tig vor allem im Kontext det charismatischen Globalisierung, Auf den ersten
Blick laufen hier zwei Homogenisierungsprozesse parallel: Der eine zielt auf
eine wachsende Konvergenz in den Abendmahlsfeiern der Grosskirchen, der

8 Dabei handelt es sich keineswegs um wishful thinking, wie entsprechende Tendenzen in

der orthodoxen Theologie der jiingeren Vergangenheit zeigen (vgl. KK.Chr. Felmy: Die or-
thodoxe Theologie der Gegenwart. Eine Einfithrung, Darmstadt 1990, 190£.).
8 Vgl Stichweh: Weltgesellschaft (Anm. 6), 256: Selektionen fithren zu «Limitationen, die
durch ein Repertoire gesetzt werden, das im Prinzip als weltweites Repertoire verfiighar
ist.
Vgl 2.2.0,, 262: «In dezentralisierten Funktionssystemen kann Variation von tberallher
kommen und nicht durch Zentren kontrolliert werden. Sie kann sich in Netzwerken aus-
breiten und wird iber globale Imitation renormalisiert werdeny.

69



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 43

andere auf die weltweite Charismatisierung der christlichen Gottesdienste™.
Wenn ein strukturierter Pluralismus freilich Selektionsprozesse initiiert, die in-
klusive Variationen beglinstigen, lisst sich vermuten, dass der strukturierte Plu-
ralismus der liturgischen Traditionen des Christentums nicht einfach zwei nur
schwach miteinander gekoppelte Netzwerke generieren wird, sondern bestrebt
ist, beide Bewegungen miteinander zu verkniipfen — und so differenzsensibel
zusammenzufiihren, was im biblischen Kanon in seiner Differenz zusammen-
gehalten wird.

In der Tat lassen sich gegenwirtig bereits erste Lernprozesse identifizieren,
die den Graben zwischen liturgischen Mahlfeiern einerseits und charismati-
schen Gottesdiensten andererseits iberbricken. So feiern nicht nur die sich
selbst als grosste Pfingstgemeinde der Welt bezeichnende Yoido Full Gospel
Church in Seoul, sondern auch zahlreiche englische und nordamerikanische
Pfingstgemeinden bereits regelmissig einmal im Monat Abendmahl”. Man
tbernimmt damit eine in vielen reformatorischen Kirchen eingespielte Abend-
mahlspraxis. Umgekehrt ldsst sich gegenwirtig ein wachsendes Interesse an
Heilungsgottesdiensten auch in reformatorischen Kirchen entdecken. In vielen
deutschen und Schweizer Grossstidten finden sich entsprechende Angebote
auch in volkskirchlichen Kontexten™. Entsprechend ist in den Erginzungs-
band zum Evangelischen Gottesdienstbuch ein Gestaltungsvorschlag tir einen
«Salbungs- und Heilungsgottesdienst» aufgenommen worden™.

" Vegl. M.D. Stringer: A sociological history of chtistian worship, Cambridge 2005, 235: «The
two traditions of meal and spirit, while both being reinvigorated during the twentieth cen-
tury, have yet to come together in a meaningful way».

n Vgl. K. Hurston: Bau der gréfiten Gemeinde der Welt, Erzhausen 1996, 187; White: Pro-
testant Worship (Anm. 45), 201; Lang, Spiel (Anm. 32), 458.

2 Vgl. beispielhaft die bei Donata Dorfel vorgestellten Gottesdienste aus Kiel, Hamburg,

Flensburg und Basel (Heilungsgottesdienste und Salbungsliturgien in protestantischen Ge-

meinden, in: Heilung in Mission und Okumene. Impulse zum interkulturellen Dialog iiber

Heilung und ihre kirchliche Praxis (Weltmission heute 41, Hamburg 2001), 167-187) sowie

die Liturgie eines 6ffentlichen Heilungsgottesdienstes, der erstmals 2005 in der Evange-

lischen Akademie im Rheinland gefeiert wurde (in: S.-H. Lee-Linke [Hg.]: Heil und Hei-
lung. Erfahrung im Glauben und Leben, Frankfurt 2006, 183-198), aber zugleich denjeni-
gen «Gemeinden, die nach einer heilsamen Gottesdienstform suchen, eine Orientierung

geben» will (so die Herausgeberin im Vorwort, a.a.O., 7f. [8]).

Erginzungsband zum Evangelischen Gottesdienstbuch fiir die Evangelische Kirche der

Union und fiir die Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands, hgv. der

Kirchenleitung der VELKD und im Auftrag des Rates von der Kirchenkanzlei der EKU,

73



H4 Gregor Etzelmiiller

Die Lesstungskraft des strukturierten Pluralismus der christlichen 1iturgiefanilien
Indem sich alle christlichen Liturgiefamilien einerseits auf die Bibel als gemein-
samen Pritext beziehen, andererseits aber jeweils durch differente biblische
Ubetlieferungen geprigt sind, lisst sich die auf den ersten Blick uniiberschau-
bare Vielfalt christlicher Gottesdiensttraditionen als ein pluralistischer Form-
zusammenhang begreifen. Die von diesem Formzusammenhang generierten
Differenzen haben die Kirche nicht nur befihigt, unterschiedliche zeitspezifi-
sche Herausforderungen unter Riickgriff auf die eigene biblische Tradition zu
bearbeiten, sondern zugleich regionale Differenzierungen innerhalb der Welt-
gesellschaft hervorgebracht. Der strukturierte Pluralismus der christlichen Li-
turgiefamilien ermoglicht dariiber hinaus wechselseitige Lernprozesse, fordert
dadurch inklusive Varianten und trigt so zur engeren Vernetzung der untes-
schiedlichen Liturgiefamilien bei. Indem er dabei Grenzziehung und Offenheit
fir neue Formen zugleich verbindet, lisst et sich formal als Modell einer gelun-
genen Globalisierung verstehen.

Dadurch dass in der Spiatmoderne der Pluralismus christlicher Liturgiefa-
milien zunehmend auch lokal erfahrbar wird, d.h.: indem vor Ort verschiede-
ne liturgische Traditionen, die sich einst in unterschiedlichen Weltgegenden
bewihrt haben und die wechselseitig auf ihre jeweiligen Gefihrdungen hin-
weisen, priasent sind, erméglicht der strukturierte Pluralismus der christlichen
Liturgiefamilien einer Vielzahl von Menschen, einen ihnen angemessenen Zu-
gang zum christlichen Glauben zu finden — und eine Form zu entdecken, in
der sie ihren Glauben so leben konnen, dass dieser bestindig gestirkt wird.
Insofern trigt der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien dazu bei, dass
Woche fiir Woche in der Feier von Millionen christlicher Gottesdienste ezne
Welt zusammenwichst.

Berlin 2002, 122-125. In der Einleitung zu diesem Gestaltungsvorschlag heisst es: «Am
Begriff Salbungs- und Heilungsgottesdienst sollte unbedingt festgehalten werden [...].
Das folgende Modell erméglicht evangelischen Gemeinden ezne adiquate Umsetzung der

biblischen Tradition» (122).



Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien 45

Abstract

By calling on the Bible as the decisive and paradigmatic reference text (the «parent
text»), Christian liturgies are connected to one another, which also distinguishes them
from other liturgies and cultic rituals. Yet as a pluralistic library, the bible not only
constitutes a means for unity but also makes possible different uses of Scripture. This
helps account for the differences between the many liturgical families. In light of the
biblical references used by various liturgies, we can describe the seemingly overwhelm-
ing diversity of liturgies as a «unity of unity and difference» and thus as a pluralistic
interrelationship of forms.

Since the canon is rich in biblical traditions making possible an abundance of di-
verse formats for shaping and ordering Christian worship services, the church was able
to meet different time-specific challenges within its history. On the other side the bibli-
cally shaped profiles of the different liturgical traditions have themselves influenced
regional developments in other social fields.

What is more the pluralistic interrelationship of the Christian liturgical families al-
lows for reciprocal learning processes and contributes thereby to a closer connection
between the different Christian denominations. By imposing limits on possible forms
and at the same time being open for new forms, the pluralism of the Christian liturgical
families could be understood as a model of a felicitous globalization.

Gregor Etzelmiiller, Heidelberg



	Der Pluralismus der christlichen Liturgiefamilien als Formzusammenhang einer zusammenwachsenden Welt

