Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 4

Artikel: Im Zangengriff der Empirie? : Biblische Archaologie in judischer
Wahrnehmung

Autor: Bodenheimer, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877803

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Im Zangengriff der Empirie?
Biblische Archiologie in judischer Wahrnehmung

Einer der vielen Witze, die mein Grossvater — seligen Angedenkens — zu er-
zahlen pflegte, handelte von einem Italiener und einen Juden, die sich Gber die
Errungenschaften ihrer Vorfahren stritten. Der Italiener zahlt stolz die Ele-
mente romischer Zivilisation auf: Aquadukte, gepflasterte Strassen, geheizte
Badehiuser und dhnliches. «Nach den Archiologen», erklirt der Italiener, «war
Rom zu der Zeit eine beispiellose und einmalige Kultur» — «Das ist nichts im
Vergleich zu meinen Vorfahren im Land Israel», sagt der Jude. «Die hatten so-
gar ein drahtloses Telegrafensystem.» — «Aber welche archiologischen Belege
gibt es dafire» fragt der Italiener nach. «Nun ja», sagt der Jude, «bei allen Aus-
grabungen wurde nicht ein einziges Kabel gefunden.»

Ich bin weder ein Archiologe noch ein Bibelforscher. Als Literaturwissen-
schaftler mochte ich Fragen nach Identitit, Text und facts on the ground von einer
erkenntnistheoretischen Perspektive angehen, die nicht so sehr zu berticksich-
tigen versucht, was die Archiologie aus Religion und anderen Identititsmar-
kern macht, sondern vielmehr wie die Interferenz von hermeneutischen Syste-
men wie Wissenschaft und Religion zur neuen Beurteilung beider fihren kann.
Das alles werde ich von einer jiidischen Perspektive angehen. Die Erschiitte-
rung von religioser Identitit und das Befragen von nationaler Einheit haben
sich heute in der jiidischen Auffassung dieser widersprichlich erscheinenden
Systeme in einem Mass verflochten, das mir im Vergleich zu anderen Religio-
nen einmalig scheint. Dies hiangt mit der Tatsache zusammen, dass die Juden
in den letzten 200 Jahren die Welt sowohl mit fast tabulosem Modernismus
im Denken geprigt haben, als auch einen unbeweglichen Konservativismus
in Zusammenhang mit dem Anklammern an religiose Praxis pflegen. Und das
scheint nicht eine simple Frage von Sikularitit versus orthodoxes Judentum
zu sein, sondern vielmehr ein Paradox innerhalb der jidischen Existenz in der
Moderne.

Unter religiosen Juden rufen nicht alle Angriffe auf traditionelle Weltbil-
der die gleichen energischen Reaktionen hervor. Orthodoxe Juden, die jeden
Herbst in ithren Synagogen das jidische Jahr mit der Lektiite des Buches Ge-
nesis und der Schépfungsgeschichte beginnen, moégen von Charles Darwins
Evolutionstheorie nicht begeistert sein, aber immerhin haben sie diese nie als

ThZ 1/67 (2011) S. 432-442



Im Zangengriff der Empirie? 433

Angriff auf ihren Glauben gesehen. Juden sind daran gewohnt, die Tora auf
verschiedene Arten zu lesen, und so lange niemand die Tatsache in Frage stell-
te, dass ein allmichtiger Gott die Welt erschaffen hat und dass seine segnen-
de Hand tber die Entwicklung der Welt und ihrer Kreaturen wacht, bestand
kaum Grund zur Sorge. Natiirlich, die Frage nach der Rolle des Menschen, der
einzigartig nach Gottes Abbild geschaffen worden ist, war schlecht vereinbar
mit Darwins Theorie einer Abstammung des Menschen vom Affen, aber da-
mit konnte man leben. Kein entscheidendes Grundelement judischer Identitit
wird dadurch in Frage gestellt.

Eine andere Geschichte ist das Aufkommen der Bibelkritik, welche die His-
torizitit und die verschiedenen Textschichten der Tora erklirte. Zu sagen, dass
Gott die Welt erschaffen hat und dass er alles in den Finf Bichern Mose be-
zeugt hat, entwickelte sich zu einer resilienten Position gegen wissenschaftliche
Analyse. Sicher, die protestantische Bibelkritik war nie frei von Antijudaismus.
Doch als ein orthodoxer deutscher Rabbi wie Joseph Carlebach in Hamburg,
ein respektierter Gelehrter des Judentums und ein Mann mit vielfiltigen wis-
senschaftlichen Kenntnissen, 1933 eine Schrift gegen judische Anhinger der
Bibelkritik wie Elias Auerbach und Harry Troczyner verfasste, betonte er die
Gefahr fiir das jidische Selbstverstindnis. Er befiirchtete, dass in einer Situati-
on, in der Juden in einer feindlichen und diskriminierenden Umgebung lebten,
die Schwichung ihres inneren Selbstbewusstsein, das biblische erwihlte Volk
zu sein, ihre letzten Widerstandskrifte gefihrden konnte.! Die Schule, die ihn
geformt hatte, das Rabbinerseminar in Berlin, war lange aktiv in der Analyse
von biblischen Texten, indem sie mithilfe der alten rabbinischen Exegese und
ihrem Blick auf die Widerspriichlichkeit des Textes gegen die neuen Methoden
der historisch-kritischen Analyse anzukimpfen versuchte.

Der nicht-orthodoxe, aber traditionelle jidische Gelehrte Benno Jacob bot
mit seinen Kommentaren zu den Biichern Genesis (veroffentlicht 1930) und
Exodus (1997 aus dem Nachlass verffentlicht) einen faszinierenden Ausweg.
Er behauptete nicht, dass der Text von einem gottlichen Autor verfasst wor-
den ist, beharrte jedoch darauf, dass das Verstindnis (des Textes) nur méglich
war, wenn er als Korpus in sich selbst und als ein Ganzes die Basis fiir den

1

J. Catlebach: Das Selbstbegreifen des modernen Menschen — Jiidische Epigonen
der Bibelkritik, in: Ders., Ausgewihlte Schriften, vol. 3, M. Gillis-Catlebach (Hg.),
Hildesheim 2002, 38-54.



434 Alfred Bodenheimer

exegetischen Zugang bildet. Seine Worte «Die Exegese hat das erste Wort»
sind charakteristisch fur seinen Weg, die Bibel zu lesen.? Ein paar Jahre zuvor
schrieb Franz Rosenzweig, der Jacob dazu veranlasst hatte, seinen Kommentar
zu verfassen, dass er und andere Juden mit nicht-religiGsem Hintergrund und
mit Affinitit zur Religion sich immer noch tiber einen Redaktor des biblischen
Textes unterhielten und dass sie thn mit dem Buchstaben R benannten, und
nur halb ironisch bemerkte er, dass fur sie, im Gegensatz zu der Mehrheit der
biblischen Gelehrten, R nicht fiir Redaktor stehen wirde, sondern vielmehr
fur «Rabbenu» (unser Lehrer).” Dies war der ehrenvolle Titel, den die jidische
Tradition Moses verliehen hat.

Es ist auffillig, dass, obwohl sich durch die Bibelkritik eine enorme Kluft
zwischen orthodoxen Juden einerseits und christlichen Theologen sowie in vie-
len Fillen Reformjuden andererseits aufgetan hatte, das Echo in der orthodo-
xen Welt relativ gering blieb. Es verwundert auch nicht, dass die Reaktionen in
Deutschland besonders stark ausfielen.

In einem katholischen Land wie Polen fokussierten christliche Theologen
viel weniger auf Bibelforschung als in Deutschland — und die Jeschiwot, die
Talmudschulen, in welchen die Elite der judischen Orthodoxie zu finden war,
waren normalerweise nicht sehr an Bibelstudien interessiert. Sie waren viel
mehr in die Talmudstudien und in Lernen und Lehren der Halacha (religiose
Gesetze) vertieft als in alles andere.

Die dritte Herausforderung, die auf das Judentum aus der Wissenschaft zu-
kam, war die Archiologie. In diesem Fall jedoch gab es viele Unterschiede im
Vergleich zu den vorher erwidhnten beiden Herausforderungen. Archiologie
im Heiligen Land, eine hauptsichlich von britischen, gliubigen Christen ausge-
Ubte Titigkeit, schien fiir lange Zeit die Narrative der Bibel eher zu bestitigen
als in Frage zu stellen. In der Wiiste als auch im TLand selbst wurden biblische
Schauplitze und Spuren von Menschen, die dort gelebt hatten oder vorbei-

Benno Jacob hat diesen Satz mehrere Male in seinen Schriften verwendet. Verglei-
che A. Jirgensen: «Die Exegese hat das erste Wort» — Zu Benno Jacobs Bibelaus-
legung, in: W. Jacob, A. Jurgensen (Hg.): Die Exegese hat das erste Wort. Beitrige
zu Leben und Werk Benno Jacobs, Stuttgart 2002, S. 126-147 (126), Fussnote 1.
F. Rosenzweig: Die Einheit der Bibel. Eine Auseinandersetzung mit Orthodoxie
und Liberalismus, in: Ders.: Kleinere Schriften, Berlin 1937, 128-133 (129).



Im Zangengriff der Empirie? 435

gezogen waren, aufgefunden. Die Historizitit, die aus den archiologischen
Befunden sprach, wurde als Argument gesehen, das fiir viele Menschen (und
nicht nur fir Juden) stirker war als die zahlreichen miteinander um wissen-
schaftliche Anerkennung und Vorherrschaft wetteifernden Theorien zum bib-
lischen Text. Dazu kam, dass das Unternehmen, die frithere Anwesenheit der
Israeliten dort zu beweisen, mehr und mehr zu einem Element der politischen
Legitimation fiir den aufgehenden Stern des Zionismus wurde. Nachdem der
Staat Israel 1948 gegrindet worden war, wurde die Archiologie eines der be-
vorzugten Felder wissenschaftlichen Interesses und staatlicher Investition. Die-
ses nationale Interesse beruhte nicht in erster Linie auf religiosen Grundlagen.
Es waren im Gegenteil mehrheitlich sakulare Wissenschaftler und Politiker wie
David Ben-Gution, der die Bibel in erster Linie als Geschichtsbuch las, die die
leidenschaftlichsten Anhinger einer «nationalen» Archiologie waren.

Es war keine — im strengen Sinne — religiése Frage, ob Archiologie ,gut’
oder ,nicht gut fir die Juden” wat, wie ein tbliches jiidisches Kriterium lautet.
Doch war es eine Tatsache, dass die Quelle, die mit den Funden im Boden
Ubereinzustimmen schien, der religiose Bezugspunkt fir Juden und Christen
gleicherweise war. Letztendlich war die Hebriische Bibel eine Inspiration des
Judischen Volkes, die sie tausende Jahre davon traumen liess, an genau diesen
Punkt auf der Erde zuriickzukehren, um Erlosung zu finden. Auch wenn sie
von den sikularen Grindungsvitern des Landes nicht mehr Tanach (das religi-
6se Akronym fiir die Hebriische Bibel) genannt wurde, war sie doch weiterhin
das «Buch der Biicher, auf dessen Autoritit sie sich bei der Grindung des
Landes in der Unabhangigkeitserklirung bezogen. Sie storten sich auch nicht
an Details, die umstritten waren und bleiben, wie beispielsweise die Zahl von
Israeliten, die die Wiste durchwandert hatten. Weder Historiker noch Archio-
logen konnten jemals die Zahl von mehr als 600,000 kampffihigen Minnern
bestitigen. Es ging nicht um Details, es ging um Quintessenz: Dort zu sein mit
dem Recht derer, die dort waren, wo sie hingehorten.

Es mag zynisch klingen, aber es ist evident, dass Personen, die gegen die
Errungenschaften wissenschaftlicher Forschung Widerstand leisten, von der
Entwicklung des Wissens kaum antastbar sind; im Gegensatz zu denjenigen,
die sich bereitwillig der Wissenschaft bedienen, um ihre subjektiven Ziele zu
verfolgen. Man konnte sagen, dass die sikularen Vertreter der Archiologie des
Landes Israel von der Entwicklung des Wissens insofern affiziert wurden, als sie
die Archdologie mit historisch-politischen Ansprichen an das Land verbanden.



436 Alfred Bodenheimer

Ein Symbol fiir den furn, welchen die Archiologie gegen die Ideologie von
judisch-nationalem Selbstverstindnis nahm, indem die Funde biblische An-
gaben zusehends eher in Frage stellten als bestitigten, ist das Buch von Israel
Finkelstein und Neil A. Silberman «Keine Posaunen vor Jericho: Die archio-
logische Wahrheit Giber die Bibel», welches auf Englisch im Jahr 2001 erschien
(auf Deutsch 2002) und ein internationaler Bestseller wurde.* Dieses Buch, das
in einem populirwissenschaftlichen Stil gehalten ist und ohne sich auf seine
Quellen beziehende Fussnoten auskommt, sollte eher als Zusammenfassung
von 30 Jahren Forschung gelesen werden denn als sensationelles oder revolu-
tiondres Dokument zeitgenossischer Forschung. Welchen Unterschied es aus-
machen kann, ob ein Buch berihmt wird oder nicht, kann an einem Detail
gesehen werden: Einer der gefeierten Befunde, der von Finkelstein/Silberman
publiziert wurde, ist die Tatsache, dass in der Geschichte von Abraham und
Isaak Kamele auftauchen, obwohl wir «[d]ank archidologischer Forschung [...]
inzwischen [wissen|, dass Kamele nicht vor dem ausgehenden 2. Jahrtausend
gezihmt und im alten Vorderen Orient erst weit nach 1000 v. Chr. allgemein
als Lasttiere genutzt wurden»’ Dies war tatsachlich bereits ein Forschungsre-
sultat in John van Seters’ Buch «Abraham in History and Tradition» aus dem
Jahr 1975.

Die Kénige David und Salomon, sagen Finkelstein und Silberman, haben
vermutlich existiert — nicht als grosse Konige allerdings, sondern eher als un-
bedeutende Anfihrer. Jerusalem, so behauptet Finkelstein, war zur Zeit die-
ser Konige ein kleines Dorf und David war demzufolge keine besonders ein-
driickliche historische Figur.

Alles in allem hat das Buch von Finkelstein und Silberman eine Hauptthese:
Der grosste Teil der Hebriischen Bibel wurde im 7. Jahrhundert vor unserer
Zeitrechnung geschrieben, angeregt von Koénig Josia. Er hat das Buch in Auf-
trag gegeben, dies zu einer Zeit, als das nérdliche Konigreich Israel, das immer
viel reicher und grosser als das stidliche Judda gewesen ist, zerstort worden war,
und er versuchte, eine Geschichte neu zu schreiben, die zur Idee der morali-

* I Finkelstein, N. A. Silberman: The Bible Unearthed. Archaeology’s New Vision
of Ancient Israel and the Origin of Its Sacred texts, New York 2001; I. Fin-
kelstein und N. A. Silberman: Keine Posaunen vor Jericho. Die archiologische
Wahrheit iber die Bibel, aus dem Englischen von M. Magall, Miinchen 2002.

> Ebd. 49.



Im Zangengriff der Empirie? 437

schen Vormachtstellung des Einen Gottes, an den er glaubte, fithrte, obwohl
er damit, so Finkelstein, Formen von Paganismus in seinem Konigreich nie
vollstindig verhindern konnte.

Gemiss dieser These haben der Auszug aus Agypten, neben anderen ele-
mentaren Ereignissen der Bibel, und folglich die Eroberung des Landes, nie-
mals stattgefunden. Nichtsdestotrotz hat Finkelstein sich gegen den Vorwurf,
ein «Minimalist» und Vertreter der sogenannten Kopenhagener Schule zu sein,
die die Bibel insgesamt als Fiktion sieht, verteidigt. Vor allem archiologische
Quellen assyrischen Ursprungs haben ihm gezeigt, dass es Griinde gab, narra-
tive Elemente (wie z.B. die Existenz von Koénig David als historische Person)
mit archiologischen Befunden in Ubereinstimmung zu sehen.

Es war trotzdem unvermeidlich, dass anti-israelische und antisemitische
Publikationen, vor allem im Internet, von Finkelsteins und Silbermans Buch
Gebrauch machten, um mit seiner Hilfe aufzuzeigen, dass es nicht nur die
Bibel in Frage stellte, sondern auch das Recht der Juden {iberhaupt in diesem
Land zu leben. Deswegen wurde der Autor weithin angegtriffen.

In ihrem Interview mit Finkelstein im Mai 2003 mit dem Titel «Grounds
for disbeliet» versuchte die Journalistin Aviva Lori Antworten auf die Heraus-
forderungen, welche Finkelsteins Thesen fiir das religitse Judentum und den
Zionismus stellten, zu finden. Als Reaktion einer bekannten orthodoxen Pet-
sonlichkeit beschreibt Finkelstein einen interessanten Vorfall:

«Eines Tages, zur Zeit des Riickzugs [der israelischen Truppen] aus Hebron
[1997], besuchte ich das Grab der Erzviter zusammen mit Rabbi Menahem
Fruman aus (der nahe gelegenen Siedlung) Tekoah als Teil eines Fernsehpro-
gramms. Ich erklirte, dass die Struktur herodianisch sei, und der Interviewer,
Emmanuel Rosen, fragte Fruman, was er dazu zu sagen habe. Es ist sehr in-
teressant. Er ist ein Mann der Wissenschaft, also nehme ich an, dass er weiss,
wovon er spricht, Rosen war absolut entgeistert, er beflirchtete, dass Fruman
mich angreifen wiirde, aber Fruman fuhr fort, <Wollen Sie, dass ich hier Spiele
spiele? Fur mich ist es genug, dass er sagt, dass Juden wihrend der herodia-
nischen Periode hier gebetet haben. Wenn er sagen wiirde, dass sie seit dem
Mittelalter hier sind, wite das auch genug fiir mich.»®

¢ «One day, at the time of the withdrawal from Hebron, I visited the Tomb of the
Patriarchs with Rabbi Menahem Fruman, from [the nearby settlement of] Tekoah,
as part of a television program. I explained that the structure is Herodian, and the



438 Alfred Bodenheimer

Religion, scheint diese Passage zu zeigen, dreht sich nicht um Historizitit,
sondern um Erbe und Tradition. Aber wie sah Finkelstein den Zusammenhang
einer so entspannten Reaktion eines Siedlerrabbis auf eine zentrale Frage der
Legitimitit der Juden, dieses Land als ihren eigenen Staat zu besitzen?

«Die Debatte iiber unser Anrecht auf dieses Land ist licherlich. Als gibe
es ein internationales Komitee in Genf, welches die Geschichte von Volkern
pruft. ch bin schon seit dem 10. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung hien,
und der andere sagt, INein, er ligt, er ist erst seit dem 9. Jahrhundert vor unse-
rer Zeitrechnung hier» Was werden sie tun — ihn ausweisen? Ihm sagen, er soll
seine Sachen packen? So oder so geht unser kulturelles Erbe zurtick bis in diese
Zeit, also ist diese ganze Geschichte Unsinn. Jerusalem hat existiert, und dort
befand sich der Tempel, der die Sehnsiichte der Judier, die hier lebten, sym-
bolisierte, und spater, wahrend der Zeit von Esra und Nehemia, der Juden. Ist
das nicht genug? Wie viele Volker haben eine Geschichte, die bis ins 10. Jahr-
hundert vor unserer Zeitrechnung zuriickgeht? Und lasst uns annehmen, dass
es keinen Auszug aus Agypten gab und dass es kein grosses und wunderbares,
vereintes Reich gab, und dass wir eigentlich Kanaanier waren. Hinsichtlich
Anrechten stehen wir auch dann ziemlich gut da, oder?»’

interviewer, Emmanuel Rosen, asked Fruman what he had to say about that. He
replied, dt’s very interesting, He is a man of science, so I assume he knows what
he is talking about> Rosen was absolutely flabbergasted, he was afraid Fruman
would attack me, but Fruman went on, Do you want me to play time games here?
For me it’s enough that he says Jews prayed here in the Herodian period. If he
said that it’s been here since the Middle Ages, that would be enough for me, too
7 http:/ /wwwhaaretz.com/grounds-for-disbelief-1.10757 (3.11.2010).
«The debate over our right to the land is ridiculous. As though there is some inter-
national committee in Geneva that considers the history of peoples. Two peoples
come and one says, < have been here since the 10th century BCE) and the other
says, <No, he’s lying, he has only been here since the ninth century BCE» What will
they do - evict him? Tell him to start packing? In any event, our cultural heritage
goes back to these periods, so this whole story is nonsense. Jerusalem existed and
it had a temple that symbolized the longings of the Judahites who lived here, and
afterward, in the period of Ezra and Nehemiah, of the Jews. Isn’t that enough?
How many peoples go back to the ninth or 10th centuries BCE? And let’s say
that there was no exodus from Egypt and that there was no great and magnificent
united monarchy, and that we are actually Canaanites. So in terms of rights, we are
okay, aren’t wer”



Im Zangengtiff der Empirie? 439

Trotzdem ist dies, wie wir wissen, ein heikles Thema. Und ich mé&chte anfa-
gen, dass es weniger aus einer Perspektive der Legitimationsbestitigung gegen
aussen heikel ist, als vielmehr aus einer internen. Fir religiose Juden bedeutet
die Tora «Wahrheit». Wenn sie orthodoxe Juden sind, bedeutet es, dass die Tora
von Gott selbst geschrieben oder diktiert wurde. Sie sind weniger an einem
kritischen Zugang interessiert, ein solcher wird eher als Diskussion zwischen
Forschern, die nichts Wichtigeres zu tun haben, gesehen. Der Text, der als
solcher in eine alte exegetische Tradition eingebettet ist, ist eine Einheit und
wird immer eine Einheit sein. Wenn man jedoch den selben Personen zu et-
zihlen versucht, dass die Archiologie uns sagt, der Auszug aus Agypten, die
Offenbarung Gottes am Berg Sinai und auch die Eroberung des Landes hitten
nie stattgefunden oder zumindest nicht so wie in der Bibel beschrieben, dann
wissen sie, dass es darum geht, Tacheles zu reden. Entweder machen sie die
Archiologie licherlich, wie mit dem Witz, den ich am Anfang erzihlt habe,
was ein bisschen unfair ist, weil sie die Archdologie gemocht hatten, solange sie
mehr oder weniger die Bibel zu bestitigen schien — oder sie versuchen zu fra-
gen, wie es sein kann, dass wir die Tora als Buch der Wahrheit anschauen oder
dies weiterhin tun, wenn wir keine Hinweise haben, dass die dort beschriebe-
nen Ereignisse tatsichlich stattgefunden haben.

Wiirde die Bibel ihre Bedeutung fiir das Judentum ersatzlos vetlieren, wenn
aufgrund der Archiologie die dort geschilderten Ereignisse als unwahr erwie-
sen wurden? Wer dies beflurchtet, Ubersieht eine entscheidende Tatsache: Die
Vorstellung von historischer Wahrheit in einem positivistischen Sinne ist ein
Phinomen des 19. Jahrhunderts. Nie zuvor war die Idee einer hermeneuti-
schen Identitit eines empirischen Ereignisses mit einem Text, der dieses er-
wihnt, von spezifischer Bedeutung. Wenn wir beispielsweise historische Schrif-
ten der Antike anschauen, gibt es viele Beispiele, die zeigen, dass Genauigkeit
ein eminentes Ziel von Historikern war, dass Genauigkeit jedoch etwas anderes
bedeutet als die Verpflichtung, etwas als empirische Realitit zu ibernehmen.
Um nur zwei Beispiele zu bringen, kénnten wir zum einen Thukydides, den
Pionier historischen Darstellens in der Antike, erwihnen. In seiner Wiedet-
gabe von Offentlichen Reden gibt er selbst zu, dass es schwierig war, sich den
exakten Wortlaut der Texte in Erinnerung zu rufen, und dass wir die Reden
als Versuche des Autors lesen sollten, diejenigen Punkte zu betonen, die seines
Erachtens wichtig zu tiberliefern sind. Wihrend Thukydides so offen ist, seine
Leser tiber seine Art zu schreiben zu informieren, hat Flavius Josephus, einer



440 Alfred Bodenheimer

der anderen grossen Historiker der Antike, in seinem «Vom judischen Kriege»
nicht nur klar Parte1 ergriffen, sondern auch (wie es viele antike Quellen tun)
Zahlen verwendet, die weit davon entfernt sind, exakt zu sein. So hat er zum
Beispiel die Zahlen von Todesopfern weit héher angesetzt, als dies realisti-
scherweise moglich ist.

Das Desinteresse von antiken jidischen Weisen an historischen Entwick-
lungen und Hergingen ist bekannt, spitestens seit Yosef Hayim Yerushalmi in
seinem beriihmten Buch «Zachom® dartuber geschrieben hat. Wenn die Hala-
cha nicht an Fragen der tbetlieferten Wahrheit interessiert war, war auch die
Aggada, der narrative Teil der rabbinischen Literatur, hauptsichlich an einer
Stirkung des Glaubens an den faktischen Charakter der Schriften interessiert.
Die Wichtigkeit des Textes (der Aggada) war die Verdeutlichung von mensch-
licher Schwiche und Stirke, das Aufzeigen der Fihigkeit des Menschen, vom
Stindigen abzusehen oder seine noch grosseres Potential, dies nicht zu tun.
Aus diesen Griinden war es legitim, vollkommen neue Fakten in die Geschich-
te einzubringen, mit Orten und chronologischer Abfolge zu jonglieren, neue
Personen wie Satan, der zu Abraham spricht, einzufithren, auch wenn in der
Bibel nichts darauf hindeutet. Dies macht die Aggada zu einer faszinierenden
Lektiire mit grosser psychologischer Bedeutung — aber jede Kultur, deren Fo-
kus auf empirischer Wahrheit lag, hitte davon abgesehen, solche Geschichten
zu erzahlen.

Interessanterweise horen viele Juden fasziniert die Aggadot, ohne diesen
den Stellenwert empirischer Wahrheit zuzuschreiben; trotzdem kénnen sie sich
nicht vorstellen, dass die Tora etwas anderes erzihlt, als ein modernes Ge-
schichtsbuch tiber diese Zeit erzihlen wiirde. Fir die Weisen hingegen waren
die Aggadot eine zusitzliche Lesart der Geschichte. Fiir sie lag die Wichtigkeit
in der Integritit des Textes selbst, welcher nicht angezweifelt werden konnte,
und natirlich im Dienst und in der Loyalitit gegeniiber Gott.

Die halachische Literatur ist schon von ihrer Anlage her fast ginzlich unin-
teressiert daran, wann, wie und wo die Ereignisse, die in der Tora beschrieben
werden, stattgefunden haben. Die Juden haben sich mit dem Text als Grund-
lage der Autoritit der miindlichen Tora beschiftigt, obwohl sich die mundliche

®  Yerushalmi, Y. Hayim: Zachor. Erinnere Dich! Judische Geschichte und judisches
Gedachtnis, aus dem Amerikanischen von Wolfgang Heuss, Berlin 1988.



Im Zangengtiff der Empirie? 441

Tora in ihrer halachischen Ausprigung, vor allem in Form der Mischna, nicht
im Ubermass auf den Ursprungstext bezieht.

Auch die klassischen jidischen Bibelkommentatoren des Mittelalters, Ra-
schi und Nachmanides, erklirten den Text nach unterschiedlichen Prinzipien:
Ersterer behauptete, dass die Tora nicht unbedingt in einer chronologischen
Reihenfolge erzihlt werde, der andere behauptete, dass die Erzahlung durch-
aus chronologisch organisiert sei. Dies ergibt betrichtliche Unterschiede, wenn
man den Realititsgehalt des biblischen Textes bestimmen willl Kiirzlich hat
Chaim Navon, der als Rabbi an einigen der bertihmtesten modern-orthodo-
xen Institutionen Israels lehrt, deutlich gemacht: «Der Vergleich [der Heiligen
Schrift] mit realer Geschichte ist unangebracht, da wir tiber zwei total unter-
schiedliche Systeme reden, die nicht als parallel zueinander angesehen werden
konnen.»’

Dennoch, auch wenn Juden sich ganz gut mit Darwin und seiner Evolutions-
theotie abfinden kénnen und selbst wenn sie die archiologischen Kamelfunde
im Nahen Osten gegeniiber der biblischen Erzihlung abstrahieren kénnen, wa-
rum sollten sie dann in der ersten Pessachnacht am Tisch sitzen, den Auszug
aus Agypten feiern und singen, dass jeder Jude sich selbst so zu sehen habe, als
ob er selbst gerade aus Agypten gekommen sei, wenn die Realitit des Textes im
empirischen Sinne nicht ausreicht, um sicher zu sein, dass irgendwann irgend-
wer dies tatsdchlich getan hat? Wenn Gott sich in einer Feuersiule offenbart
und auf dem Berg Sinai zu den Menschen gesprochen haben soll, wie kann
ich dann an Gott glauben, wenn ich nun hére, dass die Offenbarung am Sinai
moglicherweise niemals stattgefunden hat?

Aber sie hat stattgefunden — es steht in dem Buch geschrieben — und Dut-
zende Generationen von Juden waren an nichts anderem als daran interessiert.
Solange das Buch als irreduzible gottliche Schrift verstanden wird und als An-
fangspunkt fiir jede Beziehung zwischen Gott und Mensch und Israels Selbst-
definition, solange sind empitische Fragen nicht wirklich von Bedeutung.'’

®  Chaim Navon: Genesis and Jewish Thought, translated by David Strauss, Jersey
City NJ, 2008, 39: «The compatison [of Scripture] with real history is out of
place, for we are talking about two entirely different systems that do not presume
to parallel each other.»

1" Navon schreibt, dass es Grenzen gibt, die Tora zu verstehen, gemiss dem, was er
«Scripture’s internal historical system» (ebd. S. 39) nennt, insofern als dass «every



442 Alfred Bodenheimer

Archiologie zeigt die Grenzen des Versuchs auf, aus der Heiligen Schrift
ein politisches Buch zu machen, das herangezogen werden sollte, indem man
auf dem Land steht, auf den Boden deutet und seine Besitzanspriiche aus-
ruft. Dies zu verinnerlichen ist in Anbetracht der heutigen Situation wichtig,
Archiologie kann fir kein Volk im 21. Jahrhundert ein Grund sein, Land zu
beanspruchen, um eine gegenwirtige Anwesenheit zu legitimieren oder de-
legitimieren. Wenn sie darauf hindeutet, dass die Dinge anders sind als wir
gemiss unserer Auffassung des biblischen Textes erwartet hitten, missen wir
uns fragen, ob unsere Vorstellung von «Wahrheit» nicht den biblischen Text in
ein Buch verwandelt, als das es nie zuvor verstanden worden ist.

Alfred Bodenbeimer, Basel

Abstract

In general, Jews have taken the challenges of modernity for religious belief rather ea-
sily - Darwin's theory as well as Bible critizism. The issue is a bit different with biblical
archeology, mainly out of reasons of legitimacy in settling the land of Israel. Especially
during the last decades, archeology has more and more put into question the historical
relevance of the biblical narrative. This article tries to show that the notion of "truth"
as "empirical truth" is, actually one that has its origins in the 19th century. Neither
the Jewish sages of antiquity nor the Bible commentators of the middle ages give any
proof that they understood the truth of the Bible other than as the truth of the text
by its own right and Godly character. Orthodox Judaism that would deny the validity
of archeology or fear for negative consequences regarding the respect for the Torah,
in fact ignores the Jewish tradition of Torah understanding,

orthodox Jew believes that the Sinaitic experience took place in reality, and was
not merely a parable» (ebd. S. 40). So macht Navon sein Leben nicht unproblema-
tischer, wenn Priorititsmassstibe betreffend «Realitit» oder anderer Paradigmen
von Relevanz in der Tora vorschligt, ein Ansatz, den die rabbinische Literatur
klar zuriickgewiesen hat. Dies wiederum bedeutet nicht, dass empirische Realitit
nichts mit dem biblischen Text zu tun hat, sondern vielmehr, dass es die Relevanz
Textes als ganzem ist, dass er ein gottlicher Text ist, der eine Wahrheit erzihlt, die
nicht durch empirische Referenz reduziert oder erh6ht werden kann.



	Im Zangengriff der Empirie? : Biblische Archäologie in jüdischer Wahrnehmung

