
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 4

Artikel: Im Zangengriff der Empirie? : Biblische Archäologie in jüdischer
Wahrnehmung

Autor: Bodenheimer, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877803

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im Zangengriff der Empirie?
Biblische Archäologie in jüdischer Wahrnehmung

Einer der vielen Witze, die mein Grossvater — seligen Angedenkens — zu
erzählen pflegte, handelte von einem Italiener und einen Juden, die sich über die

Errungenschaften ihrer Vorfahren stritten. Der Italiener zählt stolz die

Elemente römischer Zivilisadon auf: Aquädukte, gepflasterte Strassen, geheizte
Badehäuser und ähnliches. «Nach den Archäologen», erklärt der Italiener, «war
Rom zu der Zeit eine beispiellose und einmalige Kultur.» — «Das ist nichts im

Vergleich zu meinen Vorfahren im Land Israel», sagt der Jude. «Die hatten

sogar ein drahdoses Telegrafensystem.» — «Aber welche archäologischen Belege

gibt es dafür?» fragt der Italiener nach. «Nun ja», sagt der Jude, «bei allen

Ausgrabungen wurde nicht ein einziges Kabel gefunden.»
Ich bin weder ein Archäologe noch ein Bibelforscher. Als Literaturwissen-

schafder möchte ich Fragen nach Identität, Text undfacts on the ground von einer

erkenntnistheoretischen Perspektive angehen, die nicht so sehr zu berücksichtigen

versucht, was die Archäologie aus Religion und anderen Identitätsmar-
kern macht, sondern vielmehr wie die Interferenz von hermeneutischen Systemen

wie Wissenschaft und Religion zur neuen Beurteilung beider führen kann.

Das alles werde ich von einer jüdischen Perspektive angehen. Die Erschütterung

von religiöser Identität und das Befragen von nationaler Einheit haben

sich heute in der jüdischen Auffassung dieser widersprüchlich erscheinenden

Systeme in einem Mass verflochten, das mir im Vergleich zu anderen Religionen

einmalig scheint. Dies hängt mit der Tatsache zusammen, dass die Juden
in den letzten 200 Jahren die Welt sowohl mit fast tabulosem Modernismus

im Denken geprägt haben, als auch einen unbeweglichen Konservativismus

in Zusammenhang mit dem Anklammern an religiöse Praxis pflegen. Und das

scheint nicht eine simple Frage von Säkularität versus orthodoxes Judentum
zu sein, sondern vielmehr ein Paradox innerhalb der jüdischen Existenz in der

Moderne.

Unter religiösen Juden rufen nicht alle Angriffe auf traditionelle Weltbilder

die gleichen energischen Reaktionen hervor. Orthodoxe Juden, die jeden

Herbst in ihren Synagogen das jüdische Jahr mit der Lektüre des Buches
Genesis und der Schöpfungsgeschichte beginnen, mögen von Charles Darwins
Evolutionstheorie nicht begeistert sein, aber immerhin haben sie diese nie als

ThZ 1/67 (2011) S. 432-442



Im Zangengriff der Empirie? 433

Angriff auf ihren Glauben gesehen. Juden sind daran gewöhnt, die Tora auf
verschiedene Arten zu lesen, und so lange niemand die Tatsache in Frage stellte,

dass ein allmächtiger Gott die Welt erschaffen hat und dass seine segnende

Hand über die Entwicklung der Welt und ihrer Kreaturen wacht, bestand

kaum Grund zur Sorge. Natürlich, die Frage nach der Rolle des Menschen, der

einzigartig nach Gottes Abbild geschaffen worden ist, war schlecht vereinbar

mit Darwins Theorie einer Abstammung des Menschen vom Affen, aber

damit konnte man leben. Kein entscheidendes Grundelement jüdischer Identität
wird dadurch in Frage gestellt.

Eine andere Geschichte ist das Aufkommen der Bibelkritik, welche die

Historizität und die verschiedenen Textschichten der Tora erklärte. Zu sagen, dass

Gott die Welt erschaffen hat und dass er alles in den Fünf Büchern Mose

bezeugt hat, entwickelte sich zu einer resiüenten Position gegen wissenschaftliche

Analyse. Sicher, die protestantische Bibelkritik war nie frei von Antijudaismus.
Doch als ein orthodoxer deutscher Rabbi wie Joseph Carlebach in Hamburg,
ein respektierter Gelehrter des Judentums und ein Mann mit vielfältigen
wissenschaftlichen Kenntnissen, 1933 eine Schrift gegen jüdische Anhänger der

Bibelkritik wie Elias Auerbach und Harry Troczyner verfasste, betonte er die

Gefahr für das jüdische Selbstverständnis. Er befürchtete, dass in einer Situation,

in der Juden in einer feindlichen und diskriminierenden Umgebung lebten,
die Schwächung ihres inneren Selbstbewusstsein, das biblische erwählte Volk
zu sein, ihre letzten Widerstandskräfte gefährden könnte.1 Die Schule, die ihn

geformt hatte, das Rabbinerseminar in Berlin, war lange aktiv in der Analyse

von biblischen Texten, indem sie mithilfe der alten rabbinischen Exegese und

ihrem Blick auf die Widersprüchlichkeit des Textes gegen die neuen Methoden
der historisch-kritischen Analyse anzukämpfen versuchte.

Der nicht-orthodoxe, aber traditionelle jüdische Gelehrte Benno Jacob bot
mit seinen Kommentaren zu den Büchern Genesis (veröffentlicht 1930) und
Exodus (1997 aus dem Nachlass veröffentlicht) einen faszinierenden Ausweg.
Er behauptete nicht, dass der Text von einem göttlichen Autor verfasst worden

ist, beharrte jedoch darauf, dass das Verständnis (des Textes) nur möglich

war, wenn er als Korpus in sich selbst und als ein Ganzes die Basis für den

1

J. Cariebach: Das Selbstbegreifen des modernen Menschen - Jüdische Epigonen
der Bibelkritik, in: Ders., Ausgewählte Schriften, vol. 3, M. Gillis-Carlebach (Hg.),
Hildesheim 2002, 38-54.



434 Alfred Bodenheimer

exegetischen Zugang bildet. Seine Worte «Die Exegese hat das erste Wort»

sind charakteristisch für seinen Weg, die Bibel zu lesen.2 Ein paar Jahre zuvor
schrieb Franz Rosenzweig, der Jacob dazu veranlasst hatte, seinen Kommentar

zu verfassen, dass er und andere Juden mit nicht-religiösem Hintergrund und

mit Affinität zur Religion sich immer noch über einen Redaktor des biblischen

Textes unterhielten und dass sie ihn mit dem Buchstaben R benannten, und

nur halb ironisch bemerkte er, dass für sie, im Gegensatz zu der Mehrheit der

biblischen Gelehrten, R nicht für Redaktor stehen würde, sondern vielmehr

für «Rabbenu» (unser Lehrer).3 Dies war der ehrenvolle Titel, den die jüdische

Tradition Moses verliehen hat.

Es ist auffällig, dass, obwohl sich durch die Bibelkritik eine enorme Kluft
zwischen orthodoxen Juden einerseits und christlichen Theologen sowie in vielen

Fällen Reformjuden andererseits aufgetan hatte, das Echo in der orthodoxen

Welt relativ gering blieb. Es verwundert auch nicht, dass die Reaktionen in
Deutschland besonders stark ausfielen.

In einem katholischen Land wie Polen fokussierten christliche Theologen
viel weniger auf Bibelforschung als in Deutschland — und die Jeschiwot, die

Talmudschulen, in welchen die Elite der jüdischen Orthodoxie zu finden war,

waren normalerweise nicht sehr an Bibelstudien interessiert. Sie waren viel
mehr in die Talmudstudien und in Lernen und Lehren der Halacha (religiöse

Gesetze) vertieft als in alles andere.

Die dritte Herausforderung, die auf das Judentum aus der Wissenschaft

zukam, war die Archäologie. In diesem Fall jedoch gab es viele Unterschiede im

Vergleich zu den vorher erwähnten beiden Herausforderungen. Archäologie
im Heiligen Land, eine hauptsächlich von britischen, gläubigen Christen ausgeübte

Tätigkeit, schien für lange Zeit die Narrative der Bibel eher zu bestätigen
als in Frage zu stellen. In der Wüste als auch im Land selbst wurden biblische

Schauplätze und Spuren von Menschen, die dort gelebt hatten oder vorbei-

2 Benno Jacob hat diesen Satz mehrere Male in seinen Schriften verwendet. Verglei¬
che A. Jürgensen: «Die Exegese hat das erste Wort» — Zu Benno Jacobs Bibelauslegung,

in: W. Jacob, A. Jürgensen (Hg.): Die Exegese hat das erste Wort. Beiträge
zu Leben und Werk Benno Jacobs, Stuttgart 2002, S. 126-147 (126), Fussnote 1.

3 F. Rosenzweig: Die Einheit der Bibel. Eine Auseinandersetzung mit Orthodoxie
und Liberalismus, in: Ders.: Kleinere Schriften, Berlin 1937, 128-133 (129).



Im Zangengriff der Empirie? 435

gezogen waren, aufgefunden. Die Historizität, die aus den archäologischen
Befunden sprach, wurde als Argument gesehen, das für viele Menschen (und
nicht nur für Juden) stärker war als die zahlreichen miteinander um
wissenschaftliche Anerkennung und Vorherrschaft wetteifernden Theorien zum
biblischen Text. Dazu kam, dass das Unternehmen, die frühere Anwesenheit der

Israeliten dort zu beweisen, mehr und mehr zu einem Element der politischen

Legitimation für den aufgehenden Stern des Zionismus wurde. Nachdem der

Staat Israel 1948 gegründet worden war, wurde die Archäologie eines der

bevorzugten Felder wissenschaftlichen Interesses und staatlicher Investition. Dieses

nationale Interesse beruhte nicht in erster Linie auf religiösen Grundlagen.
Es waren im Gegenteil mehrheitlich säkulare Wissenschaftler und Politiker wie

David Ben-Gurion, der die Bibel in erster Linie als Geschichtsbuch las, die die

leidenschaftlichsten Anhänger einer «nationalen» Archäologie waren.
Es war keine — im strengen Sinne — religiöse Frage, ob Archäologie ,gut'

oder ,nicht gut für die Juden' war, wie ein übliches jüdisches Kriterium lautet.

Doch war es eine Tatsache, dass die Quelle, die mit den Funden im Boden

übereinzustimmen schien, der religiöse Bezugspunkt für Juden und Christen

gleicherweise war. Letztendlich war die Hebräische Bibel eine Inspiration des

Jüdischen Volkes, die sie tausende Jahre davon träumen liess, an genau diesen

Punkt auf der Erde zurückzukehren, um Erlösung zu finden. Auch wenn sie

von den säkularen Gründungsvätern des Landes nicht mehr Tanach (das religiöse

Akronym für die Hebräische Bibel) genannt wurde, war sie doch weiterhin
das «Buch der Bücher», auf dessen Autorität sie sich bei der Gründung des

Landes in der Unabhängigkeitserklärung bezogen. Sie störten sich auch nicht

an Details, die umstritten waren und bleiben, wie beispielsweise die Zahl von
Israeliten, die die Wüste durchwandert hatten. Weder Historiker noch Archäologen

konnten jemals die Zahl von mehr als 600>000 kampffähigen Männern

bestätigen. Es ging nicht um Details, es ging um Quintessenz: Dort zu sein mit
dem Recht derer, die dort waren, wo sie hingehörten.

Es mag zynisch Idingen, aber es ist evident, dass Personen, die gegen die

Errungenschaften wissenschaftlicher Forschung Widerstand leisten, von der

Entwicklung des Wissens kaum antastbar sind; im Gegensatz zu denjenigen,
die sich bereitwillig der Wissenschaft bedienen, um ihre subjektiven Ziele zu

verfolgen. Man könnte sagen, dass die säkularen Vertreter der Archäologie des

Landes Israel von der Entwicklung des Wissens insofern affiziert wurden, als sie

die Archäologie mit historisch-politischen Ansprüchen an das Land verbanden.



436 Alfred Bodenheimer

Ein Symbol für den turn, welchen die Archäologie gegen die Ideologie von
jüdisch-nationalem Selbstverständnis nahm, indem die Funde biblische

Angaben zusehends eher in Frage stellten als bestätigten, ist das Buch von Israel

Finkelstein und Neil A. Silberman «Keine Posaunen vor Jericho: Die
archäologische Wahrheit über die Bibel», welches auf Englisch im Jahr 2001 erschien

(auf Deutsch 2002) und ein internationaler Bestseller wurde.4 Dieses Buch, das

in einem populärwissenschaftlichen Stil gehalten ist und ohne sich auf seine

Quellen beziehende Fussnoten auskommt, sollte eher als Zusammenfassung

von 30 Jahren Forschung gelesen werden denn als sensationelles oder
revolutionäres Dokument zeitgenössischer Forschung. Welchen Unterschied es

ausmachen kann, ob ein Buch berühmt wird oder nicht, kann an einem Detail

gesehen werden: Einer der gefeierten Befunde, der von Finkelstein/Silberman

publiziert wurde, ist die Tatsache, dass in der Geschichte von Abraham und

Isaak Kamele auftauchen, obwohl wir «[d]ank archäologischer Forschung [...]
inzwischen [wissen], dass Kamele nicht vor dem ausgehenden 2. Jahrtausend

gezähmt und im alten Vorderen Orient erst weit nach 1000 v. Chr. allgemein
als Lasttiere genutzt wurden.»3 Dies war tatsächlich bereits ein Forschungsresultat

in John van Seters' Buch «Abraham in History and Tradition» aus dem

Jahr 1975.

Die Könige David und Salomon, sagen Finkelstein und Silberman, haben

vermutlich existiert — nicht als grosse Könige allerdings, sondern eher als

unbedeutende Anführer. Jerusalem, so behauptet Finkelstein, war zur Zeit dieser

Könige ein kleines Dorf und David war demzufolge keine besonders

eindrückliche historische Figur.
Alles in allem hat das Buch von Finkelstein und Silberman eine Hauptthese:

Der grösste Teil der Hebräischen Bibel wurde im 7. Jahrhundert vor unserer

Zeitrechnung geschrieben, angeregt von König Josia. Er hat das Buch in Auftrag

gegeben, dies zu einer Zeit, als das nördliche Königreich Israel, das immer
viel reicher und grösser als das südliche Judäa gewesen ist, zerstört worden war,
und er versuchte, eine Geschichte neu zu schreiben, die zur Idee der morali-

4 I. Finkelstein, N. A. Silberman: The Bible Unearthed. Archaeology's New Vision
of Ancient Israel and the Origin of Its Sacred texts, New York 2001; I.
Finkelstein und N. A. Silberman: Keine Posaunen vor Jericho. Die archäologische
Wahrheit über die Bibel, aus dem Englischen von M. Magall, München 2002.

5 Ebd. 49.



Im Zangengriff der Empirie? 437

sehen Vormachtstellung des Einen Gottes, an den er glaubte, führte, obwohl

er damit, so Finkelstein, Formen von Paganismus in seinem Königreich nie

vollständig verhindern konnte.

Gemäss dieser These haben der Auszug aus Ägypten, neben anderen

elementaren Ereignissen der Bibel, und folglich die Eroberung des Landes,
niemals stattgefunden. Nichtsdestotrotz hat Finkelstein sich gegen den Vorwurf,
ein «Minimalist» und Vertreter der sogenannten Kopenhagener Schule zu sein,

die die Bibel insgesamt als Fikdon sieht, verteidigt. Vor allem archäologische

Quellen assyrischen Ursprungs haben ihm gezeigt, dass es Gründe gab, narrative

Elemente (wie z.B. die Existenz von König David als historische Person)

mit archäologischen Befunden in Ubereinstimmung zu sehen.

Es war trotzdem unvermeidlich, dass anti-israelische und antisemitische

Publikationen, vor allem im Internet, von Finkelsteins und Silbermans Buch

Gebrauch machten, um mit seiner Hilfe aufzuzeigen, dass es nicht nur die

Bibel in Frage stellte, sondern auch das Recht der Juden überhaupt in diesem

Land zu leben. Deswegen wurde der Autor weithin angegriffen.
In ihrem Interview mit Finkelstein im Mai 2003 mit dem Titel «Grounds

for disbelief» versuchte die Journalistin Aviva Lori Antworten auf die

Herausforderungen, welche Finkelsteins Thesen für das religiöse Judentum und den

Zionismus stellten, zu finden. Als Reaktion einer bekannten orthodoxen
Persönlichkeit beschreibt Finkelstein einen interessanten Vorfall:

«Eines Tages, zur Zeit des Rückzugs [der israelischen Truppen] aus Hebron

[1997], besuchte ich das Grab der Erzväter zusammen mit Rabbi Menahem

Fruman aus (der nahe gelegenen Siedlung) Tekoah als Teil eines Fernsehprogramms.

Ich erklärte, dass die Struktur herodianisch sei, und der Interviewer,
Emmanuel Rosen, fragte Fruman, was er dazu zu sagen habe. <Es ist sehr

interessant. Er ist ein Mann der Wissenschaft, also nehme ich an, dass er weiss,

wovon er spricht.) Rosen war absolut entgeistert, er befürchtete, dass Fruman
mich angreifen würde, aber Fruman fuhr fort, (Wollen Sie, dass ich hier Spiele

spiele? Für mich ist es genug, dass er sagt, dass Juden während der herodia-

nischen Periode hier gebetet haben. Wenn er sagen würde, dass sie seit dem

Mittelalter hier sind, wäre das auch genug für mich.»)6

6 «One day, at the time of the withdrawal from Hebron, I visited the Tomb of the
Patriarchs with Rabbi Menahem Fruman, from [the nearby settlement of] Tekoah,
as part of a television program. I explained that the structure is Herodian, and the



438 Alfred Bodenheimer

Religion, scheint diese Passage zu zeigen, dreht sich nicht um Historizität,
sondern um Erbe und Tradition. Aber wie sah Finkelstein den Zusammenhang
einer so entspannten Reaktion eines Siedlerrabbis auf eine zentrale Frage der

Legitimität der Juden, dieses Land als ihren eigenen Staat zu besitzen?

«Die Debatte über unser Anrecht auf dieses Land ist lächerlich. Als gäbe

es ein internationales Komitee in Genf, welches die Geschichte von Völkern

prüft, dch bin schon seit dem 10. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung hier>,

und der andere sagt, <Nein, er lügt, er ist erst seit dem 9. Jahrhundert vor unserer

Zeitrechnung hier.) Was werden sie tun — ihn ausweisen? Ihm sagen, er soll

seine Sachen packen? So oder so geht unser kulturelles Erbe zurück bis in diese

Zeit, also ist diese ganze Geschichte Unsinn. Jerusalem hat existiert, und dort
befand sich der Tempel, der die Sehnsüchte der Judäer, die hier lebten,
symbolisierte, und später, während der Zeit von Esra und Nehemia, der Juden. Ist
das nicht genug? Wie viele Völker haben eine Geschichte, die bis ins 10.

Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung zurückgeht? Und lasst uns annehmen, dass

es keinen Auszug aus Ägypten gab und dass es kein grosses und wunderbares,
vereintes Reich gab, und dass wir eigentlich Kanaanäer waren. Hinsichtlich
Anrechten stehen wir auch dann ziemlich gut da, oder?»7

interviewer, Emmanuel Rosen, asked Fruman what he had to say about that. He

replied, <It's very interesting. He is a man of science, so I assume he knows what
he is talking about.) Rosen was absolutely flabbergasted, he was afraid Fruman
would attack me, but Fruman went on, <Do you want me to play time games here?

For me it's enough that he says Jews prayed here in the Herodian period. If he

said that it's been here since the Middle Ages, that would be enough for me, too.)»
7 http://www.haaretz.com/grounds-for-disbelief-l.10757 (3.11.2010).

«The debate over our right to the land is ridiculous. As though there is some
international committee in Geneva that considers the history of peoples. Two peoples

come and one says, <1 have been here since the 10th century BCE,> and the other

says, (No, he's lying, he has only been here since the ninth century BCE.) What will
they do - evict him? Tell him to start packing? In any event, our cultural heritage

goes back to these periods, so this whole story is nonsense. Jerusalem existed and

it had a temple that symbolized the longings of the Judahites who lived here, and

afterward, in the period of Ezra and Nehemiah, of the Jews. Isn't that enough?
How many peoples go back to the ninth or 10th centuries BCE? And let's say
that there was no exodus from Egypt and that there was no great and magnificent
united monarchy, and that we are actually Canaanites. So in terms of rights, we are

okay, aren't we?"



Im Zangengriff der Empirie? 439

Trotzdem ist dies, wie wir wissen, ein heikles Thema. Und ich möchte anfügen,

dass es weniger aus einer Perspektive der Legitimationsbestätigung gegen
aussen heikel ist, als vielmehr aus einer internen. Für religiöse Juden bedeutet

die Tora «Wahrheit». Wenn sie orthodoxe Juden sind, bedeutet es, dass die Tora

von Gott selbst geschrieben oder diktiert wurde. Sie sind weniger an einem

kritischen Zugang interessiert, ein solcher wird eher als Diskussion zwischen

Forschern, die nichts Wichtigeres zu tun haben, gesehen. Der Text, der als

solcher in eine alte exegetische Tradition eingebettet ist, ist eine Einheit und

wird immer eine Einheit sein. Wenn man jedoch den selben Personen zu
erzählen versucht, dass die Archäologie uns sagt, der Auszug aus Ägypten, die

Offenbarung Gottes am Berg Sinai und auch die Eroberung des Landes hätten

nie stattgefunden oder zumindest nicht so wie in der Bibel beschrieben, dann

wissen sie, dass es darum geht, Tacheles zu reden. Entweder machen sie die

Archäologie lächerlich, wie mit dem Witz, den ich am Anfang erzählt habe,

was ein bisschen unfair ist, weil sie die Archäologie gemocht hatten, solange sie

mehr oder weniger die Bibel zu bestätigen schien — oder sie versuchen zu

fragen, wie es sein kann, dass wir die Tora als Buch der Wahrheit anschauen oder
dies weiterhin tun, wenn wir keine Hinweise haben, dass die dort beschriebenen

Ereignisse tatsächlich stattgefunden haben.

Würde die Bibel ihre Bedeutung für das Judentum ersatzlos verlieren, wenn

aufgrund der Archäologie die dort geschilderten Ereignisse als unwahr erwiesen

würden? Wer dies befürchtet, übersieht eine entscheidende Tatsache: Die

Vorstellung von historischer Wahrheit in einem positivistischen Sinne ist ein

Phänomen des 19. Jahrhunderts. Nie zuvor war die Idee einer hermeneuti-
schen Identität eines empirischen Ereignisses mit einem Text, der dieses

erwähnt, von spezifischer Bedeutung. Wenn wir beispielsweise historische Schriften

der Antike anschauen, gibt es viele Beispiele, die zeigen, dass Genauigkeit
ein eminentes Ziel von Historikern war, dass Genauigkeit jedoch etwas anderes

bedeutet als die Verpflichtung, etwas als empirische Realität zu übernehmen.

Um nur zwei Beispiele zu bringen, könnten wir zum einen Thukydides, den

Pionier historischen Darstellens in der Antike, erwähnen. In seiner Wiedergabe

von öffentlichen Reden gibt er selbst zu, dass es schwierig war, sich den

exakten Wortlaut der Texte in Erinnerung zu rufen, und dass wir die Reden

als Versuche des Autors lesen sollten, diejenigen Punkte zu betonen, die seines

Erachtens wichtig zu überliefern sind. Während Thukydides so offen ist, seine

Leser über seine Art zu schreiben zu informieren, hat Flavius Josephus, einer



440 Alfred Bodenheimer

der anderen grossen Historiker der Antike, in seinem «Vom jüdischen Kriege»
nicht nur klar Partei ergriffen, sondern auch (wie es viele antike Quellen tun)
Zahlen verwendet, die weit davon entfernt sind, exakt zu sein. So hat er zum
Beispiel die Zahlen von Todesopfern weit höher angesetzt, als dies

realistischerweise möglich ist.

Das Desinteresse von antiken jüdischen Weisen an historischen Entwicklungen

und Hergängen ist bekannt, spätestens seit Yosef Hayim Yerushalmi in
seinem berühmten Buch «Zachor»8 darüber geschrieben hat. Wenn die Hala-
cha nicht an Fragen der überlieferten Wahrheit interessiert war, war auch die

Aggada, der narrative Teil der rabbinischen Literatur, hauptsächlich an einer

Stärkung des Glaubens an den faktischen Charakter der Schriften interessiert.

Die Wichtigkeit des Textes (der Aggada) war die Verdeutlichung von menschlicher

Schwäche und Stärke, das Aufzeigen der Fähigkeit des Menschen, vom
Sündigen abzusehen oder seine noch grösseres Potential, dies nicht zu tun.
Aus diesen Gründen war es legitim, vollkommen neue Fakten in die Geschichte

einzubringen, mit Orten und chronologischer Abfolge zu jonglieren, neue

Personen wie Satan, der zu Abraham spricht, einzuführen, auch wenn in der

Bibel nichts darauf hindeutet. Dies macht die Aggada zu einer faszinierenden

Lektüre mit grosser psychologischer Bedeutung — aber jede Kultur, deren
Fokus auf empirischer Wahrheit lag, hätte davon abgesehen, solche Geschichten

zu erzählen.

Interessanterweise hören viele Juden fasziniert die Aggadot, ohne diesen

den Stellenwert empirischer Wahrheit zuzuschreiben; trotzdem können sie sich

nicht vorstellen, dass die Tora etwas anderes erzählt, als ein modernes
Geschichtsbuch über diese Zeit erzählen würde. Für die Weisen hingegen waren
die Aggadot eine zusätzliche Lesart der Geschichte. Für sie lag die Wichtigkeit
in der Integrität des Textes selbst, welcher nicht angezweifelt werden konnte,
und natürlich im Dienst und in der Loyalität gegenüber Gott.

Die halachische Literatur ist schon von ihrer Anlage her fast gänzlich
uninteressiert daran, wann, wie und wo die Ereignisse, die in der Tora beschrieben

werden, stattgefunden haben. Die Juden haben sich mit dem Text als Grundlage

der Autorität der mündlichen Tora beschäftigt, obwohl sich die mündliche

8 Yerushalmi, Y. Hayim: Zachor. Erinnere Dich! Jüdische Geschichte und jüdisches
Gedächtnis, aus dem Amerikanischen von Wolfgang Heuss, Berlin 1988.



Im Zangengriff der Empirie? 441

Tora in ihrer halachischen Ausprägung, vor allem in Form der Mischna, nicht

im Übermass auf den Ursprungstext bezieht.

Auch die klassischen jüdischen Bibelkommentatoren des Mittelalters, Ra-

schi und Nachmanides, erklärten den Text nach unterschiedlichen Prinzipien:
Ersterer behauptete, dass die Tora nicht unbedingt in einer chronologischen

Reihenfolge erzählt werde, der andere behauptete, dass die Erzählung durchaus

chronologisch organisiert sei. Dies ergibt beträchtliche Unterschiede, wenn

man den Realitätsgehalt des biblischen Textes bestimmen will! Kürzlich hat

Chaim Navon, der als Rabbi an einigen der berühmtesten modern-orthodoxen

Institutionen Israels lehrt, deutlich gemacht: «Der Vergleich [der Heiligen
Schrift] mit realer Geschichte ist unangebracht, da wir über zwei total
unterschiedliche Systeme reden, die nicht als parallel zueinander angesehen werden
können.»9

Dennoch, auch wenn Juden sich ganz gut mit Darwin und seiner Evolutionstheorie

abfinden können und selbst wenn sie die archäologischen Kamelfunde

im Nahen Osten gegenüber der biblischen Erzählung abstrahieren können,
warum sollten sie dann in der ersten Pessachnacht am Tisch sitzen, den Auszug

aus Ägypten feiern und singen, dass jeder Jude sich selbst so zu sehen habe, als

ob er selbst gerade aus Ägypten gekommen sei, wenn die Realität des Textes im

empirischen Sinne nicht ausreicht, um sicher zu sein, dass irgendwann irgendwer

dies tatsächlich getan hat? Wenn Gott sich in einer Feuersäule offenbart
und auf dem Berg Sinai zu den Menschen gesprochen haben soll, wie kann

ich dann an Gott glauben, wenn ich nun höre, dass die Offenbarung am Sinai

möglicherweise niemals stattgefunden hat?

Aber sie hat stattgefunden — es steht in dem Buch geschrieben - und
Dutzende Generationen von Juden waren an nichts anderem als daran interessiert.

Solange das Buch als irreduzible göttliche Schrift verstanden wird und als

Anfangspunkt für jede Beziehung zwischen Gott und Mensch und Israels

Selbstdefinition, solange sind empirische Fragen nicht wirklich von Bedeutung.10

9 Chaim Navon: Genesis and Jewish Thought, translated by David Strauss, Jersey

City NJ, 2008, 39: «The comparison [of Scripture] with real history is out of
place, for we are talking about two entirely different systems that do not presume
to parallel each other.»

10 Navon schreibt, dass es Grenzen gibt, die Tora zu verstehen, gemäss dem, was er

«Scripture's internal historical system» (ebd. S. 39) nennt, insofern als dass «every



442 Alfred Bodenheimer

Archäologie zeigt die Grenzen des Versuchs auf, aus der Heiligen Schrift
ein politisches Buch zu machen, das herangezogen werden sollte, indem man
auf dem Land steht, auf den Boden deutet und seine Besitzansprüche
ausruft. Dies zu verinnerlichen ist in Anbetracht der heutigen Situation wichtig.

Archäologie kann für kein Volk im 21. Jahrhundert ein Grund sein, Land zu

beanspruchen, um eine gegenwärtige Anwesenheit zu legitimieren oder

delegitimieren. Wenn sie darauf hindeutet, dass die Dinge anders sind als wir
gemäss unserer Auffassung des biblischen Textes erwartet hätten, müssen wir
uns fragen, ob unsere Vorstellung von «Wahrheit» nicht den biblischen Text in
ein Buch verwandelt, als das es nie zuvor verstanden worden ist.

Alfred Bodenheimer, Basel

Abstract
In general, Jews have taken the challenges of modernity for religious belief rather
easily - Darwin's theory as well as Bible critizism. The issue is a bit different with biblical
archeology, mainly out of reasons of legitimacy in settling the land of Israel. Especially
during the last decades, archeology has more and more put into question the historical
relevance of the biblical narrative. This article tries to show that the notion of "truth"
as "empirical truth" is, actually one that has its origins in the 19th century. Neither
the Jewish sages of antiquity nor the Bible commentators of the middle ages give any
proof that they understood the truth of the Bible other than as the truth of the text
by its own right and Godly character. Orthodox Judaism that would deny the validity
of archeology or fear for negative consequences regarding the respect for the Torah,
in fact ignores the Jewish tradition of Torah understanding.

orthodox Jew believes that the Sinaitic experience took place in reality, and was

not merely a parable» (ebd. S. 40). So macht Navon sein Leben nicht unproblematischer,

wenn Prioritätsmassstäbe betreffend «Realität» oder anderer Paradigmen

von Relevanz in der Tora vorschlägt, ein Ansatz, den die rabbinische Literatur
klar zurückgewiesen hat. Dies wiederum bedeutet nicht, dass empirische Realität
nichts mit dem biblischen Text zu tun hat, sondern vielmehr, dass es die Relevanz

Textes als ganzem ist, dass er ein göttlicher Text ist, der eine Wahrheit erzählt, die

nicht durch empirische Referenz reduziert oder erhöht werden kann.


	Im Zangengriff der Empirie? : Biblische Archäologie in jüdischer Wahrnehmung

