Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 4

Artikel: Gott und Natur - in christlicher Perspektive : der Naturbegriff als
"essentially contested concept”

Autor: Evers, Dirk

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877800

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gott und Natur — in christlicher Perspektive

Der Naturbegrift als «essentially contested concept»

Wenn wir heute von Natur sprechen, so haben wir die ganze natiitliche Welt
vor Augen einschlieSlich der Pflanzen, Tiere und menschlichen Wesen, sowie
in einem weiteren Sinne den ganzen Kosmos mit all seinen Strukturen. Die
natlrliche Welt umfasst alles in Raum und Zeit, was den Sinnen zuginglich
ist und — in unserem wissenschaftlichen Zeitalter — was mit wissenschaftli-
chen Messmethoden erfasst werden kann. «Natum stellt also so etwas wie eine
Gesamtperspektive auf die Wirklichkeit dar, und & ist deshalb von entschei-
dender Bedeutung fiir die Semantik des Naturbegriffes, dass er sich nicht auf
eine Menge von Gegenstinden der Wirklichkeit, sondern in bestimmter Weise
auf die Wirklichkeit als solche bezieht. Er ist deshalb auch nicht im Sinne der
klassischen Begriffslogik durch die Angabe eines genus proximum und hinzu-
kommender differentiae specificae zu bestimmen.

Er ist vielmehr als perspektivische Grundkategorie im Sinne eines «essen-
tially contested concept» zu verstehen'. Diesen Begtiff hat der britische Philo-
soph und Sozialtheoretiker Walter Bryce Gallie 1956 in einem Vortrag vor der
Aristotelian Society geprigt, um damit Konzepte zu beschreiben, die in dsthe-
tischen, politischen und religiosen Debatten verwendet werden und sich der
klassischen Begriffslogik entzichen. Als «essentially contested» bezeichnet Gal-
lie solche Konzepte (wie z.B. «lKunst» oder «soziale Gerechtigkeit»), die nicht
als Folge und zur Bezeichnung eines grundlegenden Konsenses hinsichtlich
ihrer Kernbedeutung entstanden sind, sondern die mit ihrem semantischen
Kern eine wesentlich strittige Kategorie bezeichnen, so dass jede inhaltliche
Festlegung des Begriffs und seiner Reichweite nur so geschehen kann, dass
alternative Bedeutungen ausgeschlossen werden. Deshalb lassen sich essenti-
ally contested concepts auch weder durch Definitionen im oben angegebenen
aristotelischen Sinne bestimmen noch durch die kumulative Aufzihlung der

Diese Auffassung hat Christoph Schwobel in einem Vortrag vertreten, der im
nichsten Band der Issues in Science and Theology erscheinen wird (C. Schwobel,
The Religion of Nature and the Nature of Religion. Theological Perspectives on
the Ambiguities of Understanding Nature and Religion, in: D. Evers / M. Fuller
/ A.Jackelén / T. Smedes (Hg.), Is Religion Natural? (IST), erscheint 2012).

ThZ 1/67 (2011) S. 326-349



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 327

unter diesen Begriff fallenden Gegenstinden. Aber auch eine Analyse ihres
Gebrauchs in der Sprache fillt zur Begriffsbestimmung aus, da in diesen Fillen
die Bedeutung des Begriffs nicht die Funktion seines Gebrauchs ist, sondern
umgekehrt sein Gebrauch erst verstanden werden kann, wenn seine Bedeutung
geklart ist.

Es gehort zu den Charakteristika solcher wesentlich umstrittener Konzepte,
dass sie Debatten nicht abschlieBen, sondern eréffnen und aufrechterhalten.
Darin besteht ihr eigentlicher Sinn, aber auch ihre besondere Schwierigkeit,
dass sie zwar als fir die jeweiligen «starken Wertungen»” der Beteiligten kons-
titutiv sind, zugleich jedoch durch ihre Eigenart nicht als Abschluss und Fun-
dierung in Frage kommen, sondern bei jeder Festlegung alternative Bestim-
mungen provozieren. Damit hat Gallie die Notwendigkeit von Konsens oder
Einverstindnis gerade in Bezug auf Gegenstinde von fundamentaler ethischer
oder sozialer Bedeutung in Frage gestellt und darauf hingewiesen, dass es
wichtige Grundkategorien evaluativer Diskurse gibt, bei denen die Frage der
Definition, ihrer Bestimmungsstiicke und Grenzen mit zur Funktionalitit der
Kategorie gehort und dariiber nicht vor oder auflerhalb der Diskurse durch
Konsens entschieden werden kann. Natur, so halten wir zu Beginn unserer
Uberlegungen fest, ist ein solches strittiges Konzept und fungiert im Sinne
eines evaluativen Ausdrucks mit normativen Anteilen. Als eben ein solches in
je unterschiedlicher Weise normatives Konzept hat die Diskussion um den Na-
turbegriff das abendlindische philosophische und damit auch das christlich-
theologische Naturverstindnis bestimmt.

Der Naturbegriff als kontrastives Konzept

Semantische Struktur erhilt der umstrittene Naturbegriff dadurch, dass er ge-
gen seine Kontrastklassen® profiliert wird. Diese sind bei einem umsttittenen
Begriff nicht einfach durch Unterscheidungen in der Wirklichkeit zu bestim-
men, sondern nur dadurch, dass sie den Wirklichkeitszugang des Natirlichen

2 Vgl. C. Taylor: Was ist menschliches Handeln? in: ders., Negative Freiheit? Zur
Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M. 1988, 9-51 (11£f).
Kontrastklassen spielen nach Bas van Fraassens pragmatischer Theorie der Erkli-
rung eine wichtige Rolle fir die wissenschaftliche Begriffs- und Theoriebildung,
vgl. B. v. Fraassen: The Scientific Image, Oxford 1980.



328 Dirk Evers

noch einmal mit einer anderen Perspektive kontrastieren. Ich sehe vor allen
Dingen drei wichtige Kontrastbegriffe zum Naturbegriff, die von grundlegen-
der Bedeutung fiir die Entwicklung der westlichen Philosophie und Theologie
waren und sind. Da ist zum einen die Unterscheidung zwischen der Natur
und dem Unnatirlichen, dann die Unterscheidung zwischen Natur und Kultur
sowie die Unterscheidung zwischen der Natur und dem Ubernatiirlichen. In
all diesen unterschiedlichen Bedeutungshorizonten bezeichnen Natur und das
Naturliche die eine Seite der Alternative und werden in ihrer Semantik durch
den Bezug zu dem bestimmt, was Natur gerade nicht ist.

Dabei sind diese Kontrastierungen und die mit ihnen verbundenen Fragen
nach dem Zusammenhang der unterschiedlichen perspektivischen Zuginge
genau dasjenige gewesen, was die Umstrittenheit des Naturbegriffs ausgemacht
hat. So ist es keineswegs eindeutig, welche Differenz denn die Unterscheidung
zwischen Natur und Kultur zu erfassen sucht. Wir unterscheiden im Allge-
meinen Natur von Kultur dahingehend, dass die Kultur vom menschlichen
Handeln abhingt und der Natur absichtsvolle Zwecke aufprigt, wohingegen
das, was auf natuirliche Weise zustande kommt, eine absichtslose Bewegung
der Natur selbst in Raum und Zeit darstellt. Andererseits gilt, dass Menschen,
die Kultur im Gegentiber zur Natur hervorbringen, ihrerseits Teil der Natur
sind und damit das Verbindungsglied darstellen zwischen der natiirlichen Welt
und dem, was ihr als Kultur gegeniiber steht. Soll also der Naturbegriff in
seinem Gegentber z.B. zum Begriff der Kultur bestimmt werden, so ist der
entscheidende Streitpunkt in der Frage zu identifizieren, ob und wie die kul-
turelle Sphare menschlicher Existenz zur Natur ins Verhiltnis gesetzt werden
kann oder ob sie als das schlechthin Andere der Natur dieser gegentiber gestellt
werden muss.

Drei Antworten sind prinzipiell moglich: 1. Naturalisten werden die Kultur
in die naturalistische Perspektive einordnen, 2. kulturhermeneutische Ansit-
ze werden auch noch die naturalistische Perspektive als kulturelle Interpreta-
tionsleistung in die Sphire der Kultur einholen, und 3. vermittelnde Entwiirfe
werden versuchen nachzuweisen, dass und wie beide Perspektiven nicht aufei-
nander reduzierbar sind und in einem beziehungsreichen Gegentiber erst das
Gesamte der Wirklichkeit aufspannen.

Wenn nicht gesehen wird, dass der Naturbegriff durch eben diese Kontras-
te bestimmt und nicht einfach beschreibend ist, sondern ein umstrittenes, eva-
luatives Konzept mit normativen Komponenten darstellt, auf das der andere



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 329

nicht ohne weiteres verpflichtet werden kann, stellen sich leicht ideologische
Diskurslagen ein, wie sie gerade auch die Debatten zwischen Naturalismus
und religitsen Uberzeugungen prigen. Der Naturalismus z.B. unternimmt es
dann zu beweisen, dass die Natur und das Nattrliche, so wie sie von den Na-
turwissenschaften beschrieben werden, die Wirklichkeit als solche vollstindig
erfassen, setzt aber zugleich methodisch immer schon die potentielle Vollstin-
digkeit empirischer Beschreibung voraus. Dabei wird meist ausgeblendet, dass
wissenschaftliche Forschung selbst ein kulturelles Phinomen ist und sich als
solches nicht so ohne weiteres naturalisieren ldsst. In der Sicht des Naturalis-
mus kann es keine eigentlichen Kontrastklassen zum Natirlichen mehr geben,
sondern diese werden verstanden als ein Teil desselben, und Natur steht dann
als das differenzlose Symbol fir das Ganze.

Vor allem Perspektiven auf die Wirklichkeit, die diese im Horizont religi-
oser und vom Glauben bestimmter Wahrnehmung verorten, erscheinen dann
als hoffnungslos illusionir. Religion* und Glauben scheinen wesentlich auf
Ubernatiirliche, empirisch nicht erfassbare Entititen wie Engel, Gotter usw. zu
referieren, die den Sinnen, vor allen Dingen aber der empirisch verifizierbaren
Erfahrung nicht zuginglich sind. Religion umfasst Gebete, in denen tiberna-
tirliche Akte aufgerufen werden. Religion behauptet, dass Wunder, die Natur
in ihrem Zusammenhang unterbrechen, geschehen sind, weiter geschehen wer-
den und als Indikatoren des gottlichen Eingreifens in die Wirklichkeit anzuse-
hen sind. Und Religion beschiftigt sich mit der spirituellen Seite menschlicher
Existenz und behauptet, dass zumindest menschliche Wesen durch in natura-
listischer Perspektive nicht rekonstruierbare Figenschaften ausgezeichnet sind,
und benutzt dazu Konzepte wie das der Seele, des Geistes, des Selbstbewusst-
seins oder dhnliches.

Es kann nun als eine der zentralen Streitfragen der abendlandischen Mo-
derne angesehen werden, wie das spezifisch Menschliche auf die Natur zu

Ich verwende den Religionsbegriff in diesem Beitrag in der diffusen Allgemein-
heit, mit der der Alltagssprachgebrauch ihn auf eine Fiille historischer Erschei-
nungen bezieht, in denen Menschen ihre Erfahrungswirklichkeit praktisch und
theoretisch im Horizont einer transzendenten Wirklichkeit verstehen. Die be-
kannten definitorischen Schwierigkeiten, die mit dem fir das westliche Denken
typischen, aber in anderen kulturellen Kontexten kaum verstindlichen Religions-
begriff verbunden sind, miissen wir an dieser Stelle auf sich beruhen lassen.



330 Dirk Evers

beziehen ist, aus der es hervorgeht, die es aber in Religion und Glauben zu
tberschreiten sucht und auf die der Mensch durch sein kulturelles Handeln
gestaltend zuriickwirkt. Dabei leiden die Debatten darunter, dass die evalua-
tiv-normativen Anteile im jeweiligen Naturbegriff und sein Verhiltnis zu den
thn semantisch strukturierenden Kontrastbegriffen selten offengelegt werden.
Um die abendlindischen Diskurse zum Verhiltnis von Gott und Natur zu ver-
stehen, ist es deshalb notwendig, die Geschichte des Naturbegriffs und seine
Bedeutungshorizonte zu rekonstruieren. Dies soll im Folgenden wenigstens
ansatzweise geschehen. Ich werde zuerst den vorneuzeitlichen teleologisch ge-
prigten Naturbegriff genauer entfalten und dann seine Auflésung und Wei-
terentwicklung durch die Naturwissenschaften schilden. Daraus werden sich
in einem weiteren Teil aktuelle Problemlagen fiir das Verhiltnis von Religion
und wissenschaftlichem Weltbild ergeben. Den Schluss bildet eine Agenda, wie
ein theologischer Begriff der Natur wiedergewonnen werden konnte, der nicht
einfach im Gegensatz zur naturalistischen und wissenschaftlich orientierten
Naturauffassung steht und es erlaubt, Kategorien des christlichen Glaubens
in ein Weltbild einzuordnen, das wesentlich von den Wissenschaften und der
Alltagerfahrung menschlicher Existenz geprigt ist.

Der Naturbegriff im westlichen Denken

Zunichst emnmal ist festzuhalten, dass der Naturbegriff aus der griechischen
Philosophie stammt und kein biblisches Aquivalent kennt. Es gibt keinen he-
briischen Begriff fiir natura oder ¢pUoL¢ in den Texten der hebriischen Bibel,
und im Neuen Testament hat p00L¢ gemeinhin die Bedeutung von Wesen und
kann sich sowohl auf die gottliche wie auf die menschliche Natur bezichen.
Natur als Inbegriff der natiirlichen Schépfung wird eher mit dem griechischen
Terminus k00uog bezeichnet. Die Welt wird als Ordnung (k60pog) und nicht
als Chaos wahrgenommen, diese Ordnung aber wird nicht als selbstverstind-
lich angesehen, sondern als das absichtsvolle Werk des Schopfers. Der Begriff
$UoLg bezieht sich urspriinglich auf die allen Lebewesen, und das heif3t Pflan-
zen und Tieren gleichermaBlen, innewohnende Kraft des Wachstums. Davon
abgeleitet bezeichnet er dann die Eigenschaften, die ein Wesen als dieses spe-
zifische Wesen konstituieren bzw. die durch dieses Wesen realisiert werden.
Schon in der vorsokratischen Philosophie nahm der Begriff ¢pvoLc die Bedeu-
tung von Wesenheit oder Essenz an, so dass ¢UoL¢ nun diejenige Menge un-



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 331

verzichtbarer Eigenschaften bezeichnete, welche ein Wesen als das Exemplar
einer natirlichen Gattung kennzeichnen. Etymologisch geht die Wurzel des
deutschen Wortes Natur auf das Lateinische natura zurlck, das sich aber ihn-
lich wie der ¢pvoLg-Begriff urspriinglich auf diejenigen Eigenschaften bezog,
die Lebewesen nicht erworben haben, sondetn die sie von Natur aus besitzen
(natus = geboren) und es zu einem Wesen einer bestimmten Art machen. Es
war dieses Konzept von Natur als das Wesen natiirlicher Gattungen, das die
westliche Philosophie und Theologie nachhaltig beeinflusste: «Natur ist nichts
anderes als das, wodurch etwas verstanden werden kann als eines von einer
Arty

Ein Naturwesen ist dann aber nicht nur etwas, was eine Natur darstellt,
sondern was eine Natur hat oder an einer Natur partizipiert. Traditioneller-
weise wurden dabei die wesentlichen Eigenschaften unterschieden von den
zufilligen Figenschaften eines Naturwesens, die kommen und gehen kénnen,
ohne dass dieses Wesen aufhort ein Exemplar seiner natirlichen Gattung zu
sein. Wihrend die wesentlichen Eigenschaften einer Art, ihr Proprium, zu
jeder Zeit der ganzen Art und dieser allein zukommen, gilt von den zufilligen
Eigenschaften (Akzidens), dass sie auftreten und verschwinden kénnen ohne
Untergang des Subjekts.®

Insofern sich poL¢ in christlicher Perspektive auf die Schopfung als den
Kosmos bezog, in welchem die Menschen existieren, der ithren Sinnen zu-
ginglich ist und der erfillt ist mit einer geordneten Fiille lebendiger Wesen,
die sind, was sie sind, dadurch, dass sie an einer Natur partizipieren, begannen
die frihen griechischen Viter Gott selbst und sein direktes Handeln als das
zu bezeichnen, was die natiitliche Ordnung Gbersteigt, was jenseits der Natur
und ihrer Ordnung liegt (Umép tnv ¢pvoLy). Dies wurde dann durch die Uber-
setzungen von griechischen Autoren wie Dionysos Pseudo-Areopagita und
anderen im Lateinischen mit supernaturalis Ubersetzt, eine Wortneubildung,
die dann im Westen prigend wurde.

> Augustinus: De moribus ecclesiae catholicae IT 2,2 (CSEL XC, 89,19-20): «ipsa
natura nihil est aliud, quam id quod intelligitur in suo genere aliquid esse».

So die Isagoge des Porphyrius nach der lateinischen Ubersetzung von Boethius:
«quod adest et abest praeter subiecti corruptionem» (A.M.S. Boethius: Porphyrii
Isagoge translatio, in: L. Minio-Paluello (Hg.), Aristoteles Latinus Bd. I 6-7, Cate-
goriarum supplementa, Brigge / Paris 1966, 12).



332 Dirk Evers

Die philosophisch-abstrakte Bedeutung von Natur als Wesenheit konnte
allerdings auch auf Gott tibertragen werden. So konnte Augustinus auch von
Gott sagen, dass er eine Natur habe, wenn auch nicht eine geschaffene, sondern
eine schaffende Natur. Er unterschied zwischen drei Kategorien von Naturen
als Wesenheiten: «Natur ist das, was veranderlich ist in Raum und Zeit, d.h. ein
Kotper. Und Natur ist das, was sich nicht im Raum, aber in der Zeit verindern
kann, d.h. eine Seele. Und es gibt eine Natur, die sich weder im Raum noch in
der Zeit verandern kann, und das ist Gott. Das, was sich verindern kann, wird
Geschopf genannt, das, was unverdnderlich ist, Schopfer.»’

Die mittelalterliche Philosophie begann dann auch zu unterscheiden zwi-
schen natirlichen Wesen, die in ihrer Natur von ihrem Schépfer geschaffen
sind, und Dingen, die von den als Vernunftwesen geschaffenen menschlichen
Geschopfen selbst wieder hervorgebracht werden durch die verschiedenen
Kiinste (artes). Diese Produkte werden dann nicht natiirlich, sondern kiinstlich
genannt (non naturale, sed artificiale). Die entscheidende Differenz zwischen
natirlichen und kiinstlichen Wesen kann in ihrem nattirlichen Strebevermogen
gesehen werden. Sie unterscheiden sich also nicht nur hinsichtlich ihter Entste-
hungsgriinde, sondern auch hinsichtlich ihrer Bestimmung, Von Gott geschat-
fene natutliche Wesen haben nicht einfach eine geschaffene Natur, sondern sie
streben danach, ihre Natur, ihre natlrliche Disposition zu verwirklichen, die
ihnen von ithrem Schopfer verlichen wurde.

Die natiitliche Ordnung der Dinge, der ordo rerum naturalium, wurde des-
halb verstanden als die Ordnung der Bestimmungen und Strebungen nattir-
licher Wesen, der bestimmt und struktutiert wird durch die Gesetze, denen
Wesen folgen, um ihre Existenz gemil ihrer Natur zu verwirklichen. Mensch-
liche Individuen sind in diesen ordo eingebunden, doch zugleich durch ein be-
sonderes Strebevermoégen herausgehoben. Es gehort zur Natur menschlicher
Wesen, nach dem Ubernatiitlichen, nach dem Geistigen und am Ende nach
Gott selbst zu streben. Thomas sah den Menschen als Vernunftwesen an, das
auf Gott ausgerichtet ist, der jenseits der Natur liegt. An dem Ubernatiirlichen

Augustinus: Epist. 18, 2 (MPL 33), 85: «Est natura per locos et tempora mutabilis,
ut corpus. Et est natura per locos nullo modo, sed tantum per tempora etiam ipsa
mutabilis, ut anima. Et est natura quae nec per locos, nec per tempora mutari
potest; hoc Deus est. Quod hic insinuavi quoquo modo mutabile, creatura dicitur;
quod immutabile, Creator.



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 333

kann der Mensch aber nur Anteil gewinnen, wenn Gott selbst es als seine Gabe
seinen Geschopfen mitteilt. Diese Gabe 1st Gottes Gnade, die den Menschen
iber die Natur erhebt und so sein auf diese Gnade hin geschaffenes Wesen
vollendet. Oder wie Thomas wiederholt feststellt: die Gnade zerstort nicht die
Natur, sondern vervollkommnet sie®.

So konnte von der natiitlichen Ordnung die iibernatiirliche Ordnung untet-
schieden werden, auf die hin der Mensch ausgerichtet ist, der aus dem Natir-
lichen stammt, seine Bestimmung aber in der Gemeinschaft mit dem jenseits
der Natur liegenden, ewigen Gott hat. Alle ibrigen korperlichen Dinge sind
in eschatologischer Hinsicht nur um des Menschen willen da. Sie dienen dem
Menschen auf doppelte Weise: sie erhalten die korperliche Seite seiner Exis-
tenz und sie helfen ihm zur Gotteserkenntnis, weil der Mensch in den sichtba-
ren Werken den unsichtbaren Schopfer erkennt.’

Thomas ist sich im Ubrigen der von uns erliuterten Geschichte und Diffe-
renzierungen im Naturbegriff durchaus bewusst. Er schreibt:

«Der Ausdruck (Natup wurde in erster Linie dazu verwendet, die Entstehung dessen zu be-
zeichnen, was geboren wird. Hernach wurde der Ausdruck iibertragen zur Bezeichnung des
Anfangsgrundes einer derartigen Entstehung, und daraufhin zur Bezeichnung des inneren Be-
wegungsprinzips des in Bewegung Befindlichen. Da es sich bei einem derartigen Prinzip um
Materie oder um Form handelt, bezeichnet man dariiber hinaus mit NNatup die Form oder
Materie eines Naturdings [res naturalis], welches das Prinzip seiner Bewegung in sich hat. Und
weil Form und Materie die Wesenheit [essentia] eines Naturdings konstituieren, hat man die
Bedeutung des Ausdrucks (Natun erweitert zur Bezeichnung der Wesenheit jeder beliebigen in
der Natur existierenden Sache»'’

Wir halten fest, dass in dieser Sicht das Lebewesen, der Organismus in seiner

Vgl. z.B. Thomas von Aquin: Summa theologiae I, q. 1, a. 8 ad 2: «Cum igitur gra-
tia non tollat naturam, sed perficiat, oportet quod naturalis ratio subserviat fidei».
In beiderlei Hinsicht werden sie im Eschaton nicht mehr nétig sein, denn der
Korper der verwandelten Menschen wird unverginglich sein, und sie werden
Gott in seinem Wesen direkt schauen. Weder unbelebte noch belebte irdische
Geschopfe (Minerale, Pflanzen und Tiere) kénnen der Ewigkeit Gottes nach
Thomas teilhaftig werden, da sie anders als der Mensch mit seiner geistigen Natur
nicht in einen Zustand der direkten Gottesgemeinschaft iberfihrt werden kon-
nen, vgl. Aquin: Summa theologiae suppl,, q. 91, bes. a. 1+5. Der Gottesbezug der
nicht-menschlichen Geschépfe ist auf das Gotteslob in Raum und Zeit begrenzt.

' Thomas von Aquin: Summa contra gentiles IV, 35.



334 Dirk Evers

teleologischen Orientierung das Paradigma dessen darstellt, was natirlich ge-
nannt zu werden verdient. Dies sollte sich in der Neuzeit iandern. Auch fir
die vorneuzeitliche Scholastik eignet der Natur dabei durchaus Autonomie als
einem Zusammenhang geschaffener Wesenheiten, denen ihr Streben jedoch
durch den Schépfer verliehen und in ithrer Wirksamkeit durch ithn aufrecht
erhalten wird.

Im Ubergang zur Neuzeit wurde durch die Renaissance diese Autonomie
der Natur noch einmal gesteigert und neu gefasst, indem das der Natur eigene
Strebevermogen stirker betont und das traditionelle Konzept des Ubernatiir-
lichen relativiert wurde, ohne dadurch das Geschaffensein der Natur und ihre
schlechthinnige Abhingigkeit vom Schopfer zu leugnen. In der ihr von Gott
verliehenen kreativen Potenz wurde Mutter Natur zur geschaffenen Schopfe-
rin (creatrix), und das Verstindnis der Wunder z.B. verschob sich von einem
dulleren gottlichen Eingreifen in den Lauf der Natur zu einer intrinsischen
Manifestation verborgener Potentiale der geschaffenen Natur selbst.

Dieses Verstindnis einer autonomen, selbst schopferischen Natur stellte
den Hintergrund fir die frihneuzeitlichen naturkundlichen Studien dar, durch
die man begann, natiirliche Phinomene neu zu katalogisieren, Grundstruk-
turen durch Induktion zu verallgemeinern und die latenten Grundkrifte der
Natur sich nutzbar zu machen in Alchemie, Medizin, mechanischen Apparaten
und anderen Kinsten, um so die Natur in ihrer Kreativitat zu imitieren. Es war
dieser durch den Schopfer gegriindete, geordnete, erhaltene und angetriebene,
relativ autonome Zusammenhang geschaffener, strebender, d.h. entstehender
und vergehender Wesen, auf den sich die empirischen Wissenschaften der frii-
hen Neuzeit bezogen.

Damit ging eine Verschiebung der Sicht des Menschen im Zusammenhang
der Natur mit einher. Nicht der Kosmos als von Gott geordnetes zweckvolles
Ganzes stand im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit, sondern der Mensch selbst.
Die Renaissance feierte den Menschen, wie es einmal bei Marsilio Ficino heif3t,
als «Deus in terris»: der Mensch kann sich auf menschliche Weise als Gott
ansehen. Die vom Ko6rper unabhingige Seele kann der Mensch aus dem na-
turhaften Schicksalszusammenhang dadurch befreien, dass er sich seine eigene
kulturelle Welt und damit sich in gewisser Weise selbst schafft. Die «Summe



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 335

des anthropologischen Denkens in dieser Epoche»'" findet sich in der Rede De
hominis dignitate des Giovanni Pico della Mirandola von 1496, die den Men-
schen als seinen eigenen Werkmeister und Bildner (arbitrarius plastes et fictor)
bestimmt. Pico lisst den Schopfer sprechen:

«Wir haben dich weder als einen Himmlischen noch als einen Irdischen, weder als einen Sterbli-
chen noch als einen Unsterblichen geschaffen, damit du als dein eigener, nach Belieben und aus
eigener Macht handelnder Bildhauer und Dichter dir selbst die Form bestimmst, in der du zu leben
wunscht. Es steht dir frei, in die Unterwelt des Viehs zu entarten. Es steht dir ebenso frei, in die
hohere Welt des Gottlichen dich durch Entschluss deines eigenen Geistes zu erheben.»'?

Die Transformation des Naturbegriffs durch
die Naturwissenschaften

Es bedeutete eine tiefgreifende Wandlung des Naturverstindnisses, als man in
der frithen Neuzeit mit Erfolg begann, die Ordnung der Natur nicht nur kiinst-
lerisch und handwerklich-technisch zu gestalten, sondern in ihrer inneren Ge-
setzmaligkeit mathematisch-geometrisch zu rekonstruieren. Die relative Auto-
nomie der Natur stellte sich dar nicht als kreatives Strebevermdogen, sondern als
die geschlossene Form ihrer mathematischen Verfasstheit. Unter Bezugnahme
auf Plato stellte Kepler fest, dass wir sagen miissen, der Schopfer wende immer
Geometrie an: Natur erweist sich als die Manifestation geometrischer und mathe-
matischer Prinzipien. Galileo srimmt/ zu, wenn er in seinem Saggiatore schreibt:

«Die Philosophie ist in dem groBen Buch niedergeschrieben, das vor unseren Augen liegt, ich
meine das Universum. Aber wir kéqzen es erst lesen, wenn wir die Sprache gelernt haben und
mit den Zeichen vertraut sind, in denen es geschrieben ist: Es ist in der Sprache der Mathematik
geschrieben, und seine Buchstaben sind Dreiecke, Kreise und andere geometrische Figuren; ohne
diese Mittel ist es unmaglich, ein einziges Wort zu verstehen, irrt man vergeblich in einem dunklen
Labyrinth umhet".

" G. Hartung: Philosophische Anthropologie, Stuttgart 2008, 29.

2 P. della Mirandola: De hominis dignitate, Lat.-Dt. Ausgabe, hg. E. Garin, Bad
Homburg 1968, 28f.: «Nec te caelestem neque terrenum neque mortalem neque
immortalem fecimus, ut tui ipsius quasi arbitrarius honorariusque plastes et fictor,
in quam malueris, tute formam effingas. Poteris in inferiora, quae sunt bruta, de-

~ generare; potetis in superiora, quae sunt divina, ex tui animi sententia regenerari».

P G. Galilei: Il Saggiatore, in: Le opere de Galileo Galilei, Edizione Nazionale Bd.
VI, NA Florenz 1968, 232: »La filosofia € scritta in questo grandissimo libro che



336 Dirk Evers

Galileo bezieht sich hier auf das bekannte Konzept der zwei Biicher Gottes, des
Buchs der Schrift und des Buchs der Natur, wie es sich schon bei Augustinus
findet'*. Gott ist nicht nur der Autor des Buches der Schrift (liber scripturae),
sondern auch der Autor des Buches der Natur (liber naturae). Fir Augustinus
jedoch war das Buch der Natur verborgen gewesen und fiir den menschlichen
Verstand kaum zu entziffern. Auch wenn prinzipiell gelten sollte, dass jeder
wirkliche Widerspruch zwischen beiden Biichern ausgeschlossen ist, weil das
Buch der Schrift und das Buch der Natur denselben Autor haben, hatte das
Buch der Schrift, das direkt geoffenbarte Wort, dessen Sinn und Verstand dem
Menschen direkt zuganglich war, den eindeutigen epistemischen Primat.

Mit den neuen wissenschaftlichen Methoden einer geometrischen Natur-
Wissenschaft schien nun die Zeit gekommen, den Inhalt des Buches der Natur
zu entziffern, und zwar unabhingig vom Buch der Offenbarung. Die augustini-
sche These, dass beide Blicher denselben Autor haben, wurde zum Argument
fir ein von den Vorgaben der Schrift unabhingiges Studium der Natur durch
Experiment und Hypothese. So stellte der Dominikaner Tommaso Campanella
zur Verteidigung Galileis fest: «die Schrift, die das Buch Gottes ist, widerspricht
dem heiligen Buch Gottes, welches die Natur ist, nicht»'>. Das Buch der Natur,
das nun mit den Methoden der neuen Wissenschaften studiert werden konnte,
erschien eher als ein willkommenes Supplement des Buches der Offenbarung
zur Verhertlichung des Schopfers. Kepler z.B. betrachtete die Astronomie als
eine hohere Form des Gottesdienstes und sah sich selbst als einen «Priester am
Buche Gottes der Natum'®,

Diese Entwicklung hin zu einem unabhingigen Studium des Buches der
Natur stimmte tUberein mit den kulturellen Neuaufbriichen der frihen Mo-
derne, mit Humanismus, Renaissance und Reformation. Sie wollten zurtick zu

continuamente ci sta aperto innanzi a gli occhi (io dico l‘universo), ma non si pud
intendere se prima non s‘impara a intender la lingua, e conoscer i caratteri, ne‘
quali ¢ scritto. Egli ¢ scritto in lingua matematica, e i caratteri son triangoli, cerchi,
ed altre figure geometriche, senza i quali mezi ¢ impossibile a intenderne umana-
mente parola; senza questi ¢ un aggirarsi vanamente per un oscuro laberinto.»

' Augustinus: De gen. ad litt. (MPL 34), 219{f.

T. Campanella: Apologia pro Galileo, Frankfurt a.M. 1622, 31: «scriptura, quae est

liber Dei, sacro libro Dei, qui est natura, non contradicit».

J. Kepler: Brief an Herwart vom 26. Mirz 1598, in: ders., Gesammelte Werke vol.

7, hg. von M. Caspar, Munchen*1991, 574.

16



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 337

den urspriinglichen Quellen (ad fontes) und dadurch urspriingliches Wissen di-
rekt aus den Anfingen schopfen, anstatt sich auf traditionelle Autorititen und
deren Ubetlieferungen zu beziehen. So beschrieb der anglikanische Bischof
Thomas Sprat in seiner Geschichte der Royal Society die Parallelen zwischen
Wissenschaft und Reformation wie folgt:

Church and science »both may lay equal claim to the word Reformation; the one having com-
passed it in Religion, the other having purposed it in Philosophy. They both have taken a like
cours to bring this about; each of them passing by the corrupt Copies, and referring themselves
to the perfect Originals for their instruction; the one to the Scripture, the other to the large
Volume of the Creatures. They are both unjustly accused by their enemies of the same crimes,
of having forsaken the Ancient Traditions, and ventured on Novelties. They both suppose alike
that their Ancestors might err; and yet retain a sufficient reverence for them. They both follow
the great Praecept of the Apostle, of Trying all things. Such is the Harmony between their
Interests and Tempers»'”.

Die Natur bekam den Rang einer Quelle authentischer Information, eines ur-
springlichen Lehrers der Weisheit des Schopfers, von dem wahres Wissen und
nicht nur Glaube oder Meinung erworben werden kénnen. Wurde dies zu-
nichst noch in der Erwartung vollzogen, der Religion damit eine verbreiterte
und mit den Neuaufbriichen der Moderne kompatible Basis zu verschaffen,
so stellte sich schnell heraus, dass die neue «Wissenschaft [...] zu Lasten der
Fragen [florierte], zu deren Beantwortung sie in Gang gesetzt worden»'® war.
Wihrend zunichst die wissenschaftliche Erforschung der Natur zwar manchen
biblischen Vorstellungen widersprach, am Ende aber doch eher Hinweise zu
liefern schien auf einen tibernatiirlichen Schépfer, Lenker und Erhalter, stellte
sich mit fortschreitender Umstrukturierung des Weltbildes immer mehr her-
aus, dass die wissenschaftlich erschlossene Struktur des Kosmos, aber auch die
Erdgeschichte und die Verfassung der Lebewesen signifikant abweichen von
dem, was die heilige Schrift tber sie sagt und weil3.

Aber auch methodisch ergab sich, dass die neuen Mittel der wissenschaftli-
chen Erforschung der Natur dann am erfolgreichsten waren, wenn sie nur Wir-
kursachen ins Kalkiil zogen und so mit der Natur umgingen, als gibe es keine
teleologische Ausrichtung ihrer Gesetze. Das Buch der Natur offenbarte diese

7 'T. Sprat: The History of the Royal Society of London, London 1667, 363.
¥ H. Blumenberg: Die Genesis der kopernikanischen Welt Bd. 1-3, Frankfurt a.M.
21989, 97.



338 Dirk Evers

als ein Netzwerk von sich selbst erhaltenden Ursache-Wirkungsbeziehungen.
Form- und Strebekrifte, die das am Organismus orientierte Naturverstindnis
der Tradition bestimmten, erwiesen sich als irrelevant fir die Rekonstruktions-
aufgabe der empirischen Wissenschaften oder gar als dieser entgegenstehend.
Der Preis, der fiir die erfolgreiche Rekonstruktion natirlicher Vorginge und
das damit gewonnene tiefe Verstindnis ihrer Zusammenhinge gezahlt werden
musste, war die Reduktion der Natur auf maschinenartige Ursache-Wirkungs-
zusammenhinge, auf eine machina mundi. In der Folge begann sich das Ver-
stindnis der Natur als eines Nexus von nach Selbstverwirklichung strebenden
Essenzen aufzulosen.

Die Antworten auf diese Reduzierung der Natur auf die machina mundi
waren durchaus vielfaltig und standen vor allem vor dem Problem, die Anthro-
pologie in ein konstruktives Verhiltnis zur naturgesetzlich verfassten Natur zu
setzen. Descartes setzte die Welt des Geistes von der mechanischen Natur ka-
tegorisch ab, indem er zwischen res extensa und res cogitans unterschied. Mit
seinem egologischen Paradigma begriindete er die subjektive Selbstgewissheit
als das Fundament allen Wissens, das der materiellen, mechanisch bestimmten
Welt enthommen ist und ihr gegentiber steht. Immanuel Kant unterschied zwi-
schen der phinomenalen Welt der Erscheinungen und der noumenalen Welt
von Vernunft und Verstand, wobei er strenge Determiniertheit als Bedingung
der Méglichkeit von sinnlicher Erfahrung in Raum und Zeit iberhaupt ansah,
von der er die durch Vernunft und Geist bestimmte Welt individueller Frei-
heit absetzte. Beide Sphiren kommen in der menschlichen Person und ihrer
Existenz zusammen, aber wir kénnen kaum sagen, geschweige denn wissen,
wie dieses Zusammenkommen moglich ist. Der angelsachsische Empirismus
hingegen versuchte die naturwissenschaftliche Erkenntnis radikal ernst zu neh-
men und auch den menschlichen Verstand in Analogie zu den Kriften der
Natur und aus ihnen hervorgehend zu verstehen”. Alle diese genannten Intet-

" David Hume z.B. sah die Philosophie in der Pflicht, die «geheimen Triebfedern
und Prinzipien zu entdecken, durch welche die Vorginge im menschlichen Geiste
ausgelost werden». Wie einst die Astronomen sich zunichst vergeblich bemiiht
hatten, die wahren Himmelsbewegungen zu rekonstruieren, «bis endlich ein Phi-
losoph [1.e. Newton]| auftrat, der [...] die Gesetze und Krifte bestimmt hat, durch
welche der Umlauf der Planeten beherrscht und gelenkt wird», so erwartet Hume
«einen ebensolchen Erfolg in unseren Untersuchungen tiber die Krifte und Ver-



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 339

pretationen der Natur kamen aber darin iiberein, dass sie die wissenschaftliche
Perspektive als im wahrsten Sinne des Wortes maligeblich ansahen.

Aber das ist nur ein Teil der Geschichte der Moderne im westlichen Den-
ken. Andere Naturauffassungen orientierten sich stattdessen gerade nicht am
mathematisch-naturwissenschaftlichen Paradigma, sondern an der Subjektivi-
tit menschlicher Selbsterfahrung im Zusammenhang threr Wirklichkeit. Was
sich nimlich in verschiedener Hinsicht als erstaunlich resistent erwies gegen-
Uber einer vollstindigen Verrechnung im kausalen Netzwerk der physikali-
schen Zusammenhinge, war der Begriff des Subjekts als derjenigen Instanz,
als deren Gegeniiber Welt und Wirklichkeit allererst erfahrbar und unter die
Einheit eines Bewusstseins gebracht werden kénnen. Und eben das Individu-
um wird zum Gegenstand und Bezugspunkt derjenigen Gegenbewegung im
Verstindnis der Natur, die mit der Romantik ein europiisches Phinomen wur-
de. Das kann an der europiischen Literaturgeschichte studiert werden, etwa
am Beispiel des Romantizismus in Frankreich (Jean-Jaques Rousseau), in Eng-
land und in Deutschland®. Festzuhalten bleibt nach meiner Uberzeugung, dass
diese Entwicklung religidser, literarischer und empfindsamer Natiitlichkeit in
mehr oder weniger explizitem Gegensatz zur Entwicklung der Naturwissen-
schaften standen, jedenfalls nicht als deren Erginzung oder gar als Partner in
Dialog und gemeinsamen Interessen verstanden werden konnte.

Daraus hat sich entwickelt, was Charles Percy Snow in seiner bertthmten
Rede-Lecture von 1959%" als die zwei Kulturen in der westlichen Welt bezeich-
nete: die Spaltung zwischen alledem, was als natiirlich in einem wissenschaft-
lichen Sinne anzusehen ist, und dem, was als Kultur, Kunst und Moralitat auf

fassung des Geistes» (D. Hume: Eine Untersuchung tber den menschlichen Ver-
stand (PhB 35), Hamburg #1993, 14) und sah sich selbst als so etwas wie den
Newton der «moral sciences».
Wir konnen an dieser Stelle nicht ins Detail gehen, sondern verweisen auf die
Studien von Charles Taylor, der die westlichen Werte von Individualismus, Selbst-
verwirklichung und personaler Authentizitit aus diesen Gegenbewegungen zu
wissenschaftlichen Reduzierung der Natur hervorgehen sieht. Vgl. C. Taylot:
Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitat, Frankfurt a.M.
1994.
2 C. P Snow: Die zwei Kulturen. Rede Lecture (1959), in: H. Kreuzer (Hg,): Die
zwel Kulturen. Literarische und naturwissenschaftliche Intelligenz. C.P. Snows
These in der Diskussion, Miinchen 1987, 19-58.

20



340 Dirk Evers

die Seite des menschlichen Geistes geschlagen wird. Beide Kulturen sind C.P.
Snow zufolge durch einen tiefen Graben gegenseitigen Missverstindnisses und
Misstrauens voneinander geschieden. Auch wenn vieles gegen Snows verein-
fachte Gegentiberstellung gesagt werden kann und gesagt worden ist (z.B. dass
es sicherlich nicht nur zwei, sondern ein ganzes Tableau verschiedener Denk-
kulturen gibt, zum einen schon als Binnendifferenzierung verschiedener Denk-
und Wissenschaftsstile innerhalb der Geisteswissenschaften®, zum anderen
aber auch Ansitze wie etwa sozialwissenschaftliche Beschreibungen, die die
Dichotomie von Geistes- und Naturwissenschaften zu tiberschreiten suchen),
denke ich, dass auch heutige Debatten etwas von diesem tiefliegenden Graben
zwischen den verschiedenen Zugingen zur Natur offenbaren, die die westliche
Kultur prigt. Die Aufmerksamkeit z.B., die der so genannte Neue Atheismus
findet, der Evolution und Schépfung gegeneinander ausspielt, aber auch die
Resonanz im gebildeten Publikum, die Debatten hervorrufen wie die zwischen
Hirnforschung, Philosophie und Recht um die Frage der Willensfreiheit, er-
klart sich vielleicht dadurch, dass die evaluative Differenz und Inkompatibilitit
der unterstellten Naturbegriffe kaum thematisch, geschweige denn vermittelt
werden kann, so dass die Kulturen von Naturwissenschaften und Geisteswis-
senschaften immer noch vielfiltig auseinander fallen.

Die Herausforderung der Religion durch den
neuzeitlichen Naturbegriff

Auch wenn die geschilderte Entwicklung sich in der westliche Kultur vollzog
und diese bis heute prigt, stellt sich doch inzwischen die Frage, ob diese Span-
nungen im Naturverstindnis nicht lingst weltweite Bedeutung erlangt haben.
Ich habe den Eindruck, dass jedenfalls die Herausforderung der Religionen
durch die Naturwissenschaften allererst begonnen hat. Wissenschaft hat sich
als wahrhaft universelle und «6kumenischer GroBBe erwiesen, und das mit ihr
verbundene Verstindnis der Natur ist durch die dadurch erméglichte Effektivi-
tit ihrer technischen Umsetzung auch zur alltagsweltlichen Selbstverstandlich-
keit geworden. In einigen Kontexten mag das zur Reduzierung traditioneller

#2 Vgl z.B. das Nebeneinander von analytischen, phinomenologischen und herme-

neutischen Denkstilen in der Philosophie.



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 341

Religion auf einen identititsstiftenden sozialen Marker fithren, in anderen zu
einer partiellen Ablehnung wissenschaftsbasierter Wirklichkeitszuginge, und
in wieder anderen mag es theologische Reflexion stimulieren, um traditionel-
le religiose Vorstellungen zu reformulieren, doch niemals lisst es Religion in
ihrem traditionellen Selbstverstindnis unberiihrt”. Und als eine der zentralen
Fragen dieser Problematik scheint mir diejenige gelten zu kénnen, die wir als
die Leitfrage unserer Untersuchung gewihlt haben, die Frage nach den Kon-
trastperspektiven zur wissenschaftlichen Sicht auf die Natur.

Ich sehe mindestens vier Entwicklungsmomente, die fiir die derzeitige
globale Situation bestimmend sind. Zum einen sind, wie erwihnt, die Natur-
wissenschaften zu einer universalen Kraft geworden. Sie beziehen dabei einen
Grofiteil ihrer Wirksamkeit und Anziehungskraft aus der Tatsache, dass sie sich
selbst als wahre global player prisentieren konnen, als eine universal giltige
Wihrung, die kleinliche Kommunalititen hinter sich ldsst. Es gibt keine mus-
limische, keine indische oder europiische Physik, es gibt nur Physik. Und die
Mathematik imponiert sich als die kulturiibergreifende Sprache dieses Unter-
nehmens. Weder sind die elektromagnetischen Krifte kulturrelativ, noch helfen
hermeneutische Argumente gegen die Gravitation. Die Naturwissenschaften
scheinen nicht durch kulturelle oder kommunale Vorurteile geprigt, sondern
zwingen gerade dazu, sich unter Absehung vorgefasster Meinungen so auf die
Wirklichkeit einzulassen, dass Fehlurteile an der Widerstindigkeit der Natur
schettern kénnen.

Zum zweiten wird die Universalitit der Wissenschaften bestatigt und be-
wihrt durch die Effektivitit der durch sie ermoéglichten technischen Anwen-
dungen. Wenn wir Briicken bauen wollen, die nicht einstiirzen, wenn wir Ma-

#  Zur Hlustration vgl. die folgenden Sitze aus einem Roman von John Updike:

«Wenn sich die Theologie an der Naturwissenschaft vergreift, verbrennt sie sich
stets die Finger — im sechzehnten Jahrhundert an der Astronomie, im siebzehnten
an der Mikrobiologie, im achtzehnten an Geologie und Paliontologie, im neun-
zehnten an Darwins Evolutionsbiologie. Immer wurde das Weltbild schier unfa@3-
lich erweitert, wihrend die Kirchenminner sich duckten, in immer kleineren und
schattigeren Nischen Zuflucht suchten, sich zuletzt in den dusteren, vieldeutigen
Tiefen der Seele verkrochen, wo ihnen nun die Neurologie grausam zusetzt, sie
aus den Falten des Gehirns hinausspiilt wie der Wasserstrahl die Holzlduse aus
dem Bretterstapel» (J. Updike: Das Gottesprogramm. Rogers Version, Reinbek
bei Hamburg 1993, 44).



342 Dirk Evers

schinen konstruieren wollen, die funktionieren, wenn wir Elektrizitit erzeugen
oder Satelliten ins Weltall senden wollen, miissen wir die Berechnungen der
Naturwissenschaften anwenden. Und sie funktionieren. Das hei3t nicht, dass
technische Anwendungen, die auf wissenschaftlicher Etkenntnis fullen, un-
problematisch wiren. Aber es ist wieder die Wissenschaft, die uns die Mittel
und Moglichkeiten bereitstellt, mit Technik verantwortlich umzugehen, indem
sie uns iiber unsere eigenen Erkenntnisgrenzen aufklart und uns dazu anleitet,
entsprechende Sicherungen und Vorsichtsmanahmen einzubauen. Risikoma-
nagement verweist auf Grenzen wissenschaftlicher Erkenntnis, aber wiederum
sind es die Wissenschaften selber, welche uns diese Grenzen so zu erkennen
lehren, dass wir auf sie reagieren und mit ihnen umgehen kénnen.

Dass auch die wissenschaftliche Vernunft an eigene Grenzen kommit, fihrt
jedenfalls nicht notwendig zur Religion. Die Verhiltnisbestimmung von wis-
senschaftlichen und religiosen Perspektiven stellt theoretische und lebensprak-
tische Probleme, denen schlichte Duale wie der zwischen dem Beherrschbaren
und Kontingenten nicht gerecht werden*. Fiir welche Aspekte z.B. von Krank-
heit ist die Naturwissenschaft zustindig und fiir welche moglicherweise die
Religion? Und welche konzeptionellen, kulturellen und institutionellen Konse-
quenzen wollen wir daraus ziehen? Wer sich die ganze Breite traditioneller reli-
gioser Vorstellungen von Krankheit und Heilung und dazu die schulmedizini-
schen und esoterischen Umgangsformen damit vor Augen fithrt, wird schnell
gewahr, vor welchen Herausforderungen hier die Verhiltnisbestimmung von
Natur und ihren Kontrastbegriffen (Kultur, Unnatur, Ubernatur) steht.

Zum dritten scheinen die Logik der Wissenschaft und die Logik der Oko-
nomie zu koinzidieren. Nach Darwin und dem von ihm herausgearbeiteten
Verstindnis der Evolution auf unserem Planeten imponiert sich das Streben
zur BEffizienzsteigerung durch Versuch, Bewihrung und Anpassung als die
Dynamik der Natur selbst. Und diese Dynamik der wissenschaftlich erschlos-
senen Natur scheint sowohl zusammenzustimmen mit den fundamentalen
Prinzipien globaler Okonomie als auch mit den Rationalisierungsstrategien
naturwissenschaftlicher Forschung. Rationalisierung, Optimierung, Diese Fak-
toren und eine Sicht der Natur als Ressource, von der wir moglichst effektiven

*  Vgl. Hermann Libbes Besimmung von Religion als «Kontingenzbewiltigungs-

praxis» (H. Liibbe: Religion nach der Aufklirung, Graz 1986, 160 u.6.).



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 343

Gebrauch machen sollen, erscheinen als Imperative der Natur selber. Durch
ihre technische Anwendung scheint uns die Wissenschaft in die Lage zu ver-
setzen, die Evolution mit anderen Mitteln fortzufithren, das zu entwickeln, was
wir brauchen, um unser Leben effektiver und ungefihrdeter fihren zu kénnen.
Sie zeigt uns, wie sich die Dinge wirklich verhalten, und zugleich verschaftft sie
uns die Méglichkeiten, die Natur fir unsere Zwecke zu nutzen. Damit fithrt
sie aus, was schon Descartes als das Ziel von empirisch kontrollierter Wissen-
schaft versprach: sie macht uns zu Meistern und Besitzern der Natur («maitres
et possesseurs de la nature»®). Wihrend der vorneuzeitliche Naturbegriff sich
spekulativ verstand und dem Nattirlichen als dem Normativen nachspiirte, ent-
wirft sich die neuzeitliche Wissenschaft von vornherein als praktisches Mittel
zum Verstindnis der Natur, das die Menschheit von einer einseitigen Abhin-
gigkeit von der Natur dadurch befreit, dass es sie die Regularititen der Natur
verstehen und zu ihrem eigenen Vorteil nutzen lehrt.

Doch noch ein vierter Punkt scheint mir heute bedeutsam. Inzwischen sind
Erntchterung und Skepsis eingekehrt, die diesen emanzipatorischen Aspekt
der Naturwissenschatten in Frage stellen. Wir sehen immer mehr die Zwei-
deutigkeit des wissenschaftlichen Paradigmas, das durch Rationalisierung und
technischen Umgang mit der Natur nur noch die schon angesprochenen ¢ko-
nomischen Imperative als die Rationalitait menschlicher Orientierung gelten
lisst. Schon Max Weber hat diese Ambivalenz der neuzeitlichen Entwicklung
von Wissenschaft herausgearbeitet. Er hat diese Entwicklung als die Entzau-
berung der Natur beschrieben und eine «zunehmende Intellektualisierung und
Rationalisierung»™ als ihre Grundtendenz identifiziert. Intellektualisierung und
Rationalisierung haben tiefgreifende Konsequenzen nicht nur fiir die politische
und 6konomische Organisation moderner Gesellschaften, sondern auch fiir
die psychische und spirituelle Formung des individuellen Bewusstseins in der
Moderne. Was in vielerlei Hinsicht die Menschen von mancherlei Bedriickung
und Not befreite, ist als «Sorge um die duleren Giiter» zum «stahlharten Ge-
hause» geworden, wie Max Weber an anderer Stelle formulierte?”. Der durch

»  R. Descartes: Discours de la Methode (PhB 261), Hamburg 1969, 100.

2% M. Weber: Wissenschaft als Beruf, in: ders.: Gesammelte Aufsitze zur Wissen-
schaftslehre, hg. v. J. Winckelmann, Tibingen 1985, 582-613, 594.

7 M. Weber: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: ders.,
Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie Bd.I, Tubingen °1963, 17-206,



344 Dirk Evers

Wissenschaft und Okonomie unausweichlich gewordene Vorrang der instru-
mentellen Vernunft hat lingst begonnen, Freiheitsriume einzuschrinken und
in unpersénliche Mechanismen umzuwandeln, so dass sich eine gesamtgesell-
schaftliche Tendenz etablieren konnte, wie Chatles Taylor feststellt, hin «zu
einer verflachten Welt, in der keine sonderlich sinnvollen Entscheidungen zu
treffen sind, weil es keine maBigeblichen Fragestellungen gibt»?.

Selbst Spiritualitit unterwirft sich diesem, von der Kohirenz von Wissen-
schaft und Okonomie bestimmten Trend, wenn sie zu einem Instrument der Ef-
fizienzsteigerung, zu einer Technik zur Steigerung von Gliick und physischem
und psychischem Wohlergehen wird. Religion als selbst-affirmative Deutung
des Individuums (Religion — weil wir es uns wert sind) 16st den referentiellen
Bezug religioser Semantik in die intensionale Funktionalitit ihrer Ideen auf. Sie
scheint damit der Autonomie und Eigengesetzlichkeit der Natur sowie der Au-
tonomie des desengagierten, von der Natur getrennten Individuums Rechnung
zu tragen, so dass jeglicher Konflikt mit einer naturwissenschaftlichen Sicht der
Wirklichkeit von vorn herein ausgeschlossen scheint. Andererseits stellt dann
die Religion keinen tiber die vorfindliche Natur hinausgehenden Auenbezug
mehr dar, sondern ist sie nur wirksam durch die von ihr erzeugte Selbstgewiss-
heit und durch die von ihr im Individuum induzierten psychischen Eftekte.
Damit mag sie zum Wohlergehen des Einzelnen sowie zur sozialen Kohirenz
von Gruppen oder — kulturell raffiniert — von Gesellschaften beitragen durch
emotionalen Trost, durch Moral und Disziplin, durch soziale Bindung oder die
Entkoppelung von privater und 6ffentlicher Sphire. Doch sie erweist sich zu-
gleich als ohnmichtig dagegen, semantisch bedeutungsvolle Perspektiven auf
die Wirklichkeit als ganze zu entwickeln. Sie kann sich deshalb kaum noch
einbringen in die Diskurse um Natur als ein «essentially contested concept». Sie
muss Natur als das «stahlharte Gehiuse» im Grunde stehen lassen, um dann
von ihr eine religiose Welt der Selbstaffirmation abzusetzen.

203f.: «Nur wie «in dunner Mantel, den man jederzeit abwerfen konnte, sollte

nach Baxters Ansicht die Sorge um die dufleren Guter um die Schultern seiner

Heiligen liegen. Aber aus dem Mantel lie3 das Verhidngnis ein stahlhartes Gehause

werden». Durch die Ubersetzung von Talcott Parsons mit «iron cage» wurde die

Rede vom «stahlharten Gehiuse» auch in der englischsprachigen Welt bekannt.
%  C. Taylor: Das Unbehagen an der Moderne, Frankfurt a.M. 1995, 80.



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 345

Theologische Perspektiven

Wir halten als Fazit unserer Uberlegungen fest, dass es auch in der westlichen
Tradition den Naturbegriff nicht gibt, weder im philosophischen Denken noch
in den Naturwissenschaften, aber auch nicht im Alltagsverstindnis. Zugleich
haben sich seine Bestimmung und die Arbeit an seinen semantischen Kontu-
ren im Gegenitiber zu seinen Kontrastbegriffen als von entscheidender Bedeu-
tung fiir die Verhiltnisbestimmung von Religion und Wirklichkeit erwiesen.
Dabei ist die im Westen oft vorherrschend gewesene Kontrastierung zwischen
dem Naturlichen, das der forschenden, weltlichen Vernunft des Menschen
zugewiesen werden kann, und dem Ubernatiitlichen, auf das die Religion sich
bezieht, viel zu schlicht. Eher muss es heute darum gehen, einen hermetisch
verschlossenen, naturalistisch verengten Naturbegriff zu entschrinken und
Religion als eingebettet in die unbelebte und belebte Natur, als bezogen auf
die Kultur und als ausgerichtet auf das Transzendente zur Geltung zu bringen
und kritisch zu reflektieren. Auf diesem Weg wire allerdings eine «Wiederver-
zauberungy» oder Re-Mystifizierung der Natur der genau falsche Weg. Es reicht
jedenfalls nicht aus, blof3 in erhéhtem Ton von den Wundern der Natur zu
sprechen, um einen Transzendenzbezug unter den Bedingungen der neuzeitli-
chen Wissenschaften wiederzugewinnen. Wenn die These richtig ist, dass der
Naturbegritf ein evaluativer Begriff ist, der seine semantische Schirfung nur
im Zusammenhang des Selbstverstindnisses von Menschen gewinnen kann,
dann kann diese Wiedergewinnung nicht allein epistemologisch, sondern nur
soteriologisch fundiert werden. Denn Glaube und Religion stellen weder bes-
seres Wissen noch zusitzliche Informationen bereit, mit denen sie unser Wis-
sen um die Natur erginzen, sondern eine integrale Sicht auf die Wirklichkeit,
in der Natur und das, was sie jeweils in verschiedener Hinsicht tiberschreitet,
in ein bedeutungsvolles Gesamtverstindnis menschlicher Existenz integriert
werden. Nur durch solche Differenzierungen kann Natur eingebettet werden
in einen Horizont des Unbedingten und Transzendenten, durch den sie iiber
evaluative Zusammenhinge starker Wertungen verbunden ist.

Ich will dies anhand der drei zu Beginn aufgefithrten Kontrastbegriffe
zum Natirlichen als theologische Aufgabe abschlieBend wenigstens noch
skizzieren. Da ist zum einen die Differenz zwischen dem Natiirlichen und
Unnaturlichen, die normativ stark aufgeladen ist. Die Auflésung des tradi-
tionellen westlichen Naturbegriffs durch die neuzeitlichen Wissenschaften



346 Dirk Evers

scheint es mir unvermeidbar zu machen, die Vorstellung der Natur als einer
teleologisch und normativ strukturierten Exemplifizierung von Essenzen, von
Wesenheiten aufzugeben. Die wissenschaftlich rekonstruierte Natur identifi-
ziert die Verfasstheit unserer Biosphire als momentanen, kontingenten und in
der Evolution tiberschreitbaren status quo. An diesem status quo setzen die
menschlichen Eingriffsmdéglichkeiten in die Natur an, und er gibt ithnen ihre
Moglichkeiten und Grenzen vor. An thm koénnen sie sich aber nicht orien-
tieren. Die natiirlichen Gestalten als vorliaufiges Ergebnis des evolutionaren
Prozesses auf unserem Planeten sind komplexe Organismen, die auf verschie-
denen Stufen verschiedene Formen von Identitit ausgebildet haben. Sie stre-
ben nicht danach, ein ihnen schlechthin vorgegebenes Telos zu verwirklichen,
sondern sie entwickeln diachrone Identititen im Ubergang, die sich aus kom-
plexen systemischen, durch Energie- und Materieflisse fiir eine Zeit aufrecht
erhaltenen Gestalten herausbilden und mit ihnen wieder auflosen. Es ist die-
ser gesamte Komplex, die ontogenetische wie phylogenetische Entwicklung,
das Entstehen und Vergehen von Organismen, auf den sich religiése Rede
von der Schopfung heute beziehen muss. Geschopfe sind jedenfalls nicht zu
verstehen als in ihrer Washeit (quidditas) direkt intendierte Produkte eines
Masterplans der Schopfung, Das mmpliziert auch, dass die Vorstellung einer
Seele als des unsterblichen Kerns eines menschlichen oder auch tierischen
Individuums eine semantisch hochproblematische Konzeption darstellt. Indi-
vidualitdt ist nicht substanz- oder wesenheitsfundiert, sondern ist zu verstehen
als verkorpert in entstehenden, sich erhaltenden und vergehenden, darin aber
elementar auf Gemeinschaft bezogenen Lebewesen.

Das hat Konsequenzen fiir die Ethik. Weder stellt die Natur normative
Kriterien bereit, so dass wir aus dem, was ist, schlieBen kénnten auf das, was
sein soll, noch ist die Natur die exakte Verwirklichung thr schlechthin vorgege-
bener Ziele und Absichten. Der normative Horizont entsteht und entwickelt
sich mit dem Natirlichen dadurch, dass der Natur Moglichkeiten zugespielt
werden und sich die Natur neue Komplexitits-, Identitits- und Verhaltensper-
spektiven erschlie3t. Das macht dann etwa auch ethische Urteile den Anfang
und das Ende menschlichen Lebens betreffend sehr viel schwieriger. Nur re-
lative Urteile im Vorldufigen und Vorletzten sind méglich, und auch Religion
wird kaum noch auftreten kénnen als eine Ressource absoluter Normen, die
fur das Naturliche bestimmend sein kénnten.



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 347

Zum anderen ist auch der Kontrast zwischen dem Natiirlichen und Uberna-
turlichen neu zu bestimmen. Christliche Schopfungslehre jedenfalls wird Gottes
Schépfersein und seine Schopfermacht nicht nur im strikten Gegentiber zur Na-
tur begreifen konnen, sondern wird die Natur selbst als einen integralen Bestand-
teil von Gottes Schopfersein verstehen missen. Der Vorgang der Schépfung ist
nicht die Umsetzung eines Projekts, bei dem der Schopfer primordiale Ideen einer
passiven, aus sich selbst heraus toten und unproduktiven Natur aufprigt. Natur
stellt nicht einfach das Matetial bereit, aus welchem der Schépter die Formen der
Schépfung gestaltet, Natur ist selbst schépferisch. Leben und Existenz wachsen,
wie etwa Katl Rahner wiederholt betont hat, heraus aus der Fihigkeit der Natur
zur Selbsttranszendenz®. Das Transzendente ist deshalb zugleich zu bestimmen
als der Grund des Seins und als der in, mit und unter den Gestalten der Schop-
fung witksame Horizont der Schépfung, in den hinein sich die Natur entwickelt.

Dann stellen die Natur und das Ubernatiirliche nicht zwei kategorial geschie-
dene ontologische Ebenen vor, sondern zwei aufeinander bezogene Referenz-
punkte, auf die hin wir alle Wirklichkeit auslegen. Gott an sich ist, was er ist.
Gott ist als solcher weder transzendent noch iibernatirlich. Nur in Bezug auf
das, was Gott ermoglicht und was zugleich nicht mit Gott identisch ist, kann
Gott als der transzendente Grund und Horizont verstanden werden. Deshalb ist
der Schopfergott weder identisch mit der Schépfung noch absolut von ihr unter-
schieden. Der Schépfer partizipiert an seiner Schépfung und investiert sich in sie.
Es ist dieses Gesamtbild, das es der Theologie erlauben konnte, sich zu solchen
naturwissenschaftlichen Konzepten konstruktiv in Beziehung zu setzen, die das
intentionale Phinomen des Lebens, des Handelns und des Selbstbewusstseins
im Zusammenhang der Natur zur Geltung bringen. Eine solche Sicht der Natur
versucht den traditionellen Essentialismus hinter sich zu lassen und dennoch die
Natur keinem Naturalismus anheim zu geben. Sie versucht in unser Verstand-
nis der Natur einzufiihren, was ich eine «schwache Teleologie» nennen mochte.
«Schwache Teleologie» unterscheidet Hierarchien von Komplexititen, die Trends,
Tendenzen und intentionalen Selbstbezug inmitten der natirlichen Zusammen-
hinge ausbilden, durch die sich Natur selbst transzendiert und damit auf die
Bejahung der Schépfung durch den Schopfer antwortet. In diesen Zusammen-

#  Vgl. zusammenfassend dazu H. Vorgrimler: Der Begriff der Selbsttranszendenz
in der Theologie Karl Rahners, in: ders. (Hg.): Wagnis Theologie. Erfahrungen
mit der Theologie Karl Rahners, Freiburg 1979, 242-258.



348 Dirk Evers

hang sind auch menschliche Wesen einzugliedern als diejenigen Naturwesen, die
eigene Formen von Selbstbezug und Bezug auf den eigenen Selbstbezug entwi-
ckeln durch Sprache und Kultur. Der Mensch ist zu verstehen als ein von Natur
aus kulturelles Wesen, zu dessen Natur es gehort Kultur zu entwickeln. Sprache
und Kultur sind weder blof3es Mittel zur Fitnesssteigerung im Uberlebenskampf,
noch eine Sphire, die sich von natiirlichen Bedingungen vollkommen losgelost
hatte. Sprache und Kultur bilden eigene Welten aus, in denen wir unser Mensch-
sein im Zusammenhang unserer natirlichen Umwelt gestalten.

Damit haben wir den dritten Kontrast in den Blick genommen, der sich auf
den Gegensatz von Natur und Kultur bezieht. Auch das Natiirliche und das Kul-
turelle sind keine scharfen Gegensitze, sondern zwei Perspektiven, die vielfaltig
miteinander zusammenhingen. So ist die Naturwissenschaft, die uns in heute
giltiger Form das Nattirliche verstehen lehrt, selbst als ein gemeinschaftliches
Unternehmen eingebettet in kulturelle, 6konomische und edukative Zusammen-
hinge. Umgekehrt sind kulturelle Phinomene wie Sprache und kognitive Formen
menschlicher Vernunft wiederum Gegenstand empirischer Forschung geworden,
die die natirlichen Zusammenhinge aufklirt, aus denen und mit denen sie ent-
steht. In diese Differenzierungen zwischen dem Natiirlichen und dem Kulturel-
len sind auch Glauben und Religion einbezogen. Sie erscheinen zum einen als
kulturelle Phinomene, durch die sich Menschen mit ihren starken Wertungen in
ihrer Lebenswirklichkeit und dartiber hinaus zu orientieren suchen. Zum anderen
konnen sie selbst untersucht werden im Zusammenhang natiirlicher Prozesse, die
etwa das Entstehen von Religion im Kontext der phylogenetischen Entwicklung
menschlichen Verhaltens aufzukliren suchen, die Hirnprozesse untersuchen, die
verschiedenen religiosen Erfahrungen zugrundeliegen und mit ihnen korreliert
sind, oder die die ethologische Funktion von Religion fur die Stabilisierung von
Gruppen und Gesellschaften empirisch rekonstruieren. Der Dialog zwischen Re-
ligionen und Naturwissenschaften kénnte uns helfen, beide Perspektiven, die des
Naturlichen und Kulturellen, zu unterscheiden und zugleich so aufeinander zu
beziehen, dass wir in verantwortlicher Weise von einer Perspektive auf die an-
dere bergehen konnen. Es konnten in solchen Versuchen Chancen liegen auch
fir den interreligiosen Dialog, wenn nicht nur binnenreligiose oder binnentheo-
logische Konzepte ausgetauscht und aufeinander bezogen, sondern diese auch
betrachtet werden im Licht des fir die Gegenwart so bedeutsamen, umstrittenen,
aber gerade deshalb semantisch reichen Naturbegriffs.

Dirk Evers, Halle



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 349

Abstract

This essay claims that nature should be regarded as an essentially contested concept
whose semantics is shaped by relating it to contrasting perspectives of the unnatural,
the supernatural, and the cultural. It then explores the concept of nature as it was
shaped through Western history of thought and demonstrates how the traditional con-
cept of nature was disintegrated and systematically transformed by modern science.
The paper ends with a discussion about whether or not this transformation has funda-
mental and universal significance and how theology might refer to a concept of nature
which is realistic and yet is not prone to naturalistic reductionism.



	Gott und Natur - in christlicher Perspektive : der Naturbegriff als "essentially contested concept"

