
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 4

Artikel: Gott und Natur - in christlicher Perspektive : der Naturbegriff als
"essentially contested concept"

Autor: Evers, Dirk

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877800

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gott und Natur - in christlicher Perspektive

Der Naturbegriff als «essentially contested concept»

Wenn wir heute von Natur sprechen, so haben wir die ganze natürliche Welt

vor Augen einschließlich der Pflanzen, Tiere und menschlichen Wesen, sowie

in einem weiteren Sinne den ganzen Kosmos mit all seinen Strukturen. Die
natürliche Welt umfasst alles in Raum und Zeit, was den Sinnen zugänglich
ist und — in unserem wissenschaftlichen Zeitalter — was mit wissenschaftlichen

Messmethoden erfasst werden kann. «Natur» stellt also so etwas wie eine

Gesamtperspektive auf die Wirklichkeit dar, und es ist deshalb von entscheidender

Bedeutung für die Semantik des Naturbegriffes, dass er sich nicht auf
eine Menge von Gegenständen der Wirklichkeit, sondern in bestimmter Weise

auf die Wirklichkeit als solche bezieht. Er ist deshalb auch nicht im Sinne der

klassischen Begriffslogik durch die Angabe eines genus proximum und
hinzukommender differentiae specificae zu bestimmen.

Er ist vielmehr als perspektivische Grundkategorie im Sinne eines «essentially

contested concept» zu verstehen1. Diesen Begriff hat der britische Philosoph

und Sozialtheoretiker Walter Bryce Gallie 1956 in einem Vortrag vor der

Aristotelian Society geprägt, um damit Konzepte zu beschreiben, die in
ästhetischen, politischen und religiösen Debatten verwendet werden und sich der
klassischen Begriffslogik entziehen. Als «essentially contested» bezeichnet Gallie

solche Konzepte (wie z.B. «Kunst» oder «soziale Gerechtigkeit»), die nicht
als Folge und zur Bezeichnung eines grundlegenden Konsenses hinsichtlich
ihrer Kernbedeutung entstanden sind, sondern die mit ihrem semantischen

Kern eine wesentlich strittige Kategorie bezeichnen, so dass jede inhaltliche

Festlegung des Begriffs und seiner Reichweite nur so geschehen kann, dass

alternative Bedeutungen ausgeschlossen werden. Deshalb lassen sich essentially

contested concepts auch weder durch Definitionen im oben angegebenen

aristotelischen Sinne bestimmen noch durch die kumulative Aufzählung der

1 Diese Auffassung hat Christoph Schwöbel in einem Vortrag vertreten, der im
nächsten Band der Issues in Science and Theology erscheinen wird (C. Schwöbel,
The Religion of Nature and the Nature of Religion. Theological Perspectives on
the Ambiguities of Understanding Nature and Religion, in: D. Evers / M. Fuller

/ A. Jackelén / T. Smedes (Hg.), Is Religion Natural? (IST), erscheint 2012).

ThZ 1/67 (2011) S. 326-349



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 327

unter diesen Begriff fallenden Gegenständen. Aber auch eine Analyse ihres

Gebrauchs in der Sprache fällt zur Begriffsbestimmung aus, da in diesen Fällen

die Bedeutung des Begriffs nicht die Funktion seines Gebrauchs ist, sondern

umgekehrt sein Gebrauch erst verstanden werden kann, wenn seine Bedeutung

geklärt ist.

Es gehört zu den Charakteristika solcher wesentlich umstrittener Konzepte,
dass sie Debatten nicht abschließen, sondern eröffnen und aufrechterhalten.

Darin besteht ihr eigentlicher Sinn, aber auch ihre besondere Schwierigkeit,
dass sie zwar als für die jeweiligen «starken Wertungen»2 der Beteiligten
konstitutiv sind, zugleich jedoch durch ihre Eigenart nicht als Abschluss und

Fundierung in Frage kommen, sondern bei jeder Festlegung alternative

Bestimmungen provozieren. Damit hat Gallie die Notwendigkeit von Konsens oder

Einverständnis gerade in Bezug auf Gegenstände von fundamentaler ethischer

oder sozialer Bedeutung in Frage gestellt und darauf hingewiesen, dass es

wichtige Grundkategorien evaluativer Diskurse gibt, bei denen die Frage der

Definition, ihrer Bestimmungsstücke und Grenzen mit zur Funktionalität der

Kategorie gehört und darüber nicht vor oder außerhalb der Diskurse durch

Konsens entschieden werden kann. Natur, so halten wir zu Beginn unserer
Überlegungen fest, ist ein solches strittiges Konzept und fungiert im Sinne

eines evaluativen Ausdrucks mit normativen Anteilen. Als eben ein solches in

je unterschiedlicher Weise normatives Konzept hat die Diskussion um den

Naturbegriff das abendländische philosophische und damit auch das

christlichtheologische Naturverständnis bestimmt.

Der Naturbegriff als kontrastives Konzept

Semantische Struktur erhält der umstrittene Naturbegriff dadurch, dass er

gegen seine Kontrastklassen3 profiliert wird. Diese sind bei einem umstrittenen

Begriff nicht einfach durch Unterscheidungen in der Wirklichkeit zu bestimmen,

sondern nur dadurch, dass sie den Wirklichkeitszugang des Natürlichen

2 Vgl. C. Taylor: Was ist menschliches Handeln? in: ders., Negative Freiheit? Zur
Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M. 1988, 9—51 (11 ff.).

3 Kontrastklassen spielen nach Bas van Fraassens pragmatischer Theorie der Erklä¬

rung eine wichtige Rolle für die wissenschaftliche Begriffs- und Theoriebildung,
vgl. B. v. Fraassen: The Scientific Image, Oxford 1980.



328 Dirk Evers

noch einmal mit einer anderen Perspektive kontrastieren. Ich sehe vor allen

Dingen drei wichtige Kontrastbegriffe zum Naturbegriff, die von grundlegender

Bedeutung für die Entwicklung der westlichen Philosophie und Theologie
waren und sind. Da ist zum einen die Unterscheidung zwischen der Natur
und dem Unnatürlichen, dann die Unterscheidung zwischen Natur und Kultur
sowie die Unterscheidung zwischen der Natur und dem Ubernatürlichen. In
all diesen unterschiedlichen Bedeutungshorizonten bezeichnen Natur und das

Natürliche die eine Seite der Alternative und werden in ihrer Semantik durch
den Bezug zu dem bestimmt, was Natur gerade nicht ist.

Dabei sind diese Kontrastierungen und die mit ihnen verbundenen Fragen
nach dem Zusammenhang der unterschiedlichen perspektivischen Zugänge

genau dasjenige gewesen, was die Umstrittenheit des Naturbegriffs ausgemacht
hat. So ist es keineswegs eindeutig, welche Differenz denn die Unterscheidung
zwischen Natur und Kultur zu erfassen sucht. Wir unterscheiden im
Allgemeinen Natur von Kultur dahingehend, dass die Kultur vom menschlichen

Handeln abhängt und der Natur absichtsvolle Zwecke aufprägt, wohingegen
das, was auf natürliche Weise zustande kommt, eine absichtslose Bewegung
der Natur selbst in Raum und Zeit darstellt. Andererseits gilt, dass Menschen,
die Kultur im Gegenüber zur Natur hervorbringen, ihrerseits Teil der Natur
sind und damit das Verbindungsglied darstellen zwischen der natürlichen Welt

und dem, was ihr als Kultur gegenüber steht. Soll also der Naturbegriff in
seinem Gegenüber z.B. zum Begriff der Kultur bestimmt werden, so ist der

entscheidende Streitpunkt in der Frage zu identifizieren, ob und wie die

kulturelle Sphäre menschlicher Existenz zur Natur ins Verhältnis gesetzt werden

kann oder ob sie als das schlechthin Andere der Natur dieser gegenüber gestellt
werden muss.

Drei Antworten sind prinzipiell möglich: 1. Naturalisten werden die Kultur
in die naturalistische Perspektive einordnen, 2. kulturhermeneutische Ansätze

werden auch noch die naturalistische Perspektive als kulturelle

Interpretationsleistung in die Sphäre der Kultur einholen, und 3. vermittelnde Entwürfe
werden versuchen nachzuweisen, dass und wie beide Perspektiven nicht
aufeinander reduzierbar sind und in einem beziehungsreichen Gegenüber erst das

Gesamte der Wirklichkeit aufspannen.
Wenn nicht gesehen wird, dass der Naturbegriff durch eben diese Kontraste

bestimmt und nicht einfach beschreibend ist, sondern ein umstrittenes, eva-

luatives Konzept mit normativen Komponenten darstellt, auf das der andere



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 329

nicht ohne weiteres verpflichtet werden kann, stellen sich leicht ideologische

Diskurslagen ein, wie sie gerade auch die Debatten zwischen Naturalismus

und religiösen Überzeugungen prägen. Der Naturalismus z.B. unternimmt es

dann zu beweisen, dass die Natur und das Natürliche, so wie sie von den

Naturwissenschaften beschrieben werden, die Wirklichkeit als solche vollständig
erfassen, setzt aber zugleich methodisch immer schon die potentielle Vollständigkeit

empirischer Beschreibung voraus. Dabei wird meist ausgeblendet, dass

wissenschaftliche Forschung selbst ein kulturelles Phänomen ist und sich als

solches nicht so ohne weiteres naturalisieren lässt. In der Sicht des Naturalismus

kann es keine eigentlichen Kontrastklassen zum Natürlichen mehr geben,

sondern diese werden verstanden als ein Teil desselben, und Natur steht dann

als das differenzlose Symbol für das Ganze.

Vor allem Perspektiven auf die Wirklichkeit, die diese im Horizont religiöser

und vom Glauben bestimmter Wahrnehmung verorten, erscheinen dann

als hoffnungslos illusionär. Religion4 und Glauben scheinen wesentlich auf

übernatürliche, empirisch nicht erfassbare Entitäten wie Engel, Götter usw. zu

referieren, die den Sinnen, vor allen Dingen aber der empirisch verifizierbaren

Erfahrung nicht zugänglich sind. Religion umfasst Gebete, in denen übernatürliche

Akte aufgerufen werden. Religion behauptet, dass Wunder, die Natur
in ihrem Zusammenhang unterbrechen, geschehen sind, weiter geschehen werden

und als Indikatoren des göttlichen Eingreifens in die Wirklichkeit anzusehen

sind. Und Religion beschäftigt sich mit der spirituellen Seite menschlicher

Existenz und behauptet, dass zumindest menschliche Wesen durch in
naturalistischer Perspektive nicht rekonstruierbare Eigenschaften ausgezeichnet sind,

und benutzt dazu Konzepte wie das der Seele, des Geistes, des Selbstbewusst-

seins oder ähnliches.

Es kann nun als eine der zentralen Streitfragen der abendländischen
Moderne angesehen werden, wie das spezifisch Menschliche auf die Natur zu

4 Ich verwende den Religionsbegriff in diesem Beitrag in der diffusen Allgemein¬
heit, mit der der Alltagssprachgebrauch ihn auf eine Fülle historischer Erscheinungen

bezieht, in denen Menschen ihre Erfahrungswirklichkeit praktisch und
theoretisch im Horizont einer transzendenten Wirklichkeit verstehen. Die
bekannten definitorischen Schwierigkeiten, die mit dem für das westliche Denken

typischen, aber in anderen kulturellen Kontexten kaum verständlichen Religionsbegriff

verbunden sind, müssen wir an dieser Stelle auf sich beruhen lassen.



330 Dirk Evers

beziehen ist, aus der es hervorgeht, die es aber in Religion und Glauben zu
überschreiten sucht und auf die der Mensch durch sein kulturelles Handeln

gestaltend zurückwirkt. Dabei leiden die Debatten darunter, dass die evalua-

tiv-normativen Anteile im jeweiligen Naturbegriff und sein Verhältnis zu den

ihn semantisch strukturierenden Kontrastbegriffen selten offengelegt werden.

Um die abendländischen Diskurse zum Verhältnis von Gott und Natur zu
verstehen, ist es deshalb notwendig, die Geschichte des Naturbegriffs und seine

Bedeutungshorizonte zu rekonstruieren. Dies soll im Folgenden wenigstens
ansatzweise geschehen. Ich werde zuerst den vorneuzeitlichen teleologisch
geprägten Naturbegriff genauer entfalten und dann seine Auflösung und

Weiterentwicklung durch die Naturwissenschaften Schilden. Daraus werden sich

in einem weiteren Teil aktuelle Problemlagen für das Verhältnis von Religion
und wissenschaftlichem Weltbild ergeben. Den Schluss bildet eine Agenda, wie

ein theologischer Begriff der Natur wiedergewonnen werden könnte, der nicht
einfach im Gegensatz zur naturalistischen und wissenschaftlich orientierten

Naturauffassung steht und es erlaubt, Kategorien des christlichen Glaubens

in ein Weltbild einzuordnen, das wesentlich von den Wissenschaften und der

Alltagerfahrung menschlicher Existenz geprägt ist.

Der Naturbegriff im westlichen Denken

Zunächst einmal ist festzuhalten, dass der Naturbegriff aus der griechischen

Philosophie stammt und kein biblisches Äquivalent kennt. Es gibt keinen
hebräischen Begriff für natura oder (jtûatç in den Texten der hebräischen Bibel,
und im Neuen Testament hat c()uaLÇ gemeinhin die Bedeutung von Wesen und
kann sich sowohl auf die göttliche wie auf die menschliche Natur beziehen.

Natur als Inbegriff der natürlichen Schöpfung wird eher mit dem griechischen
Terminus k6o|j,oç bezeichnet. Die Welt wird als Ordnung (Koopoç) und nicht
als Chaos wahrgenommen, diese Ordnung aber wird nicht als selbstverständlich

angesehen, sondern als das absichtsvolle Werk des Schöpfers. Der Begriff
4)ùotç bezieht sich ursprünglich auf die allen Lebewesen, und das heißt Pflanzen

und Tieren gleichermaßen, innewohnende Kraft des Wachstums. Davon

abgeleitet bezeichnet er dann die Eigenschaften, die ein Wesen als dieses

spezifische Wesen konstituieren bzw. die durch dieses Wesen realisiert werden.

Schon in der vorsokratischen Philosophie nahm der Begriff (ftJOtç die Bedeutung

von Wesenheit oder Essenz an, so dass (Jjijôiç nun diejenige Menge un-



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 331

verzichtbarer Eigenschaften bezeichnete, welche ein Wesen als das Exemplar
einer natürlichen Gattung kennzeichnen. Etymologisch geht die Wurzel des

deutschen Wortes Natur auf das Lateinische natura zurück, das sich aber ähnlich

wie der (jjûaiç-Begriff ursprünglich auf diejenigen Eigenschaften bezog,
die Lebewesen nicht erworben haben, sondern die sie von Natur aus besitzen

(natus — geboren) und es zu einem Wesen einer bestimmten Art machen. Es

war dieses Konzept von Natur als das Wesen natürlicher Gattungen, das die

westliche Philosophie und Theologie nachhaltig beeinflusste: «Natur ist nichts

anderes als das, wodurch etwas verstanden werden kann als eines von einer

Art.»5

Ein Naturwesen ist dann aber nicht nur etwas, was eine Natur darstellt,
sondern was eine Natur hat oder an einer Natur partizipiert. Traditionellerweise

wurden dabei die wesentlichen Eigenschaften unterschieden von den

zufälligen Eigenschaften eines Naturwesens, die kommen und gehen können,
ohne dass dieses Wesen aufhört ein Exemplar seiner natürlichen Gattung zu
sein. Während die wesentlichen Eigenschaften einer Art, ihr Proprium, zu

jeder Zeit der ganzen Art und dieser allein zukommen, gilt von den zufälligen

Eigenschaften (Akzidens), dass sie auftreten und verschwinden können ohne

Untergang des Subjekts.6

Insofern sich (jiûoiç in christlicher Perspektive auf die Schöpfung als den

Kosmos bezog, in welchem die Menschen existieren, der ihren Sinnen

zugänglich ist und der erfüllt ist mit einer geordneten Fülle lebendiger Wesen,

die sind, was sie sind, dadurch, dass sie an einer Natur partizipieren, begannen
die frühen griechischen Väter Gott selbst und sein direktes Handeln als das

zu bezeichnen, was die natürliche Ordnung übersteigt, was jenseits der Natur
und ihrer Ordnung liegt (ùïïèp xr\v c()uolu). Dies wurde dann durch die

Übersetzungen von griechischen Autoren wie Dionysos Pseudo-Areopagita und
anderen im Lateinischen mit supernaturalis übersetzt, eine Wortneubildung,
die dann im Westen prägend wurde.

5 Augustinus: De moribus ecclesiae catholicae II 2,2 (CSEL XC, 89,19—20): «ipsa

natura nihil est aliud, quam id quod intelligitur in suo genere aliquid esse».
6 So die Isagoge des Porphyrius nach der lateinischen Übersetzung von Boethius:

«quod adest et abest praeter subiecti corruptionem» (A.M.S. Boethius: Porphyrii
Isagoge translatio, in: L. Minio-Paluello (Hg.), Aristoteles Latinus Bd. I 6—7, Cate-

goriarum supplementa, Brügge / Paris 1966, 12).



332 Dirk Evers

Die philosophisch-abstrakte Bedeutung von Natur als Wesenheit konnte

allerdings auch auf Gott übertragen werden. So konnte Augustinus auch von
Gott sagen, dass er eine Natur habe, wenn auch nicht eine geschaffene, sondern

eine schaffende Natur. Er unterschied zwischen drei Kategorien von Naturen
als Wesenheiten: «Natur ist das, was veränderlich ist in Raum und Zeit, d.h. ein

Körper. Und Natur ist das, was sich nicht im Raum, aber in der Zeit verändern

kann, d.h. eine Seele. Und es gibt eine Natur, die sich weder im Raum noch in
der Zeit verändern kann, und das ist Gott. Das, was sich verändern kann, wird

Geschöpf genannt, das, was unveränderlich ist, Schöpfer.»7

Die mittelalterliche Philosophie begann dann auch zu unterscheiden
zwischen natürlichen Wesen, die in ihrer Natur von ihrem Schöpfer geschaffen

sind, und Dingen, die von den als Vernunftwesen geschaffenen menschlichen

Geschöpfen selbst wieder hervorgebracht werden durch die verschiedenen

Künste (artes). Diese Produkte werden dann nicht natürlich, sondern künstlich

genannt (non naturale, sed artificiale). Die entscheidende Differenz zwischen

natürlichen und künstlichen Wesen kann in ihrem natürlichen Strebevermögen

gesehen werden. Sie unterscheiden sich also nicht nur hinsichtlich ihrer

Entstehungsgründe, sondern auch hinsichtlich ihrer Bestimmung. Von Gott geschaffene

natürliche Wesen haben nicht einfach eine geschaffene Natur, sondern sie

streben danach, ihre Natur, ihre natürliche Disposition zu verwirklichen, die

ihnen von ihrem Schöpfer verliehen wurde.

Die natürliche Ordnung der Dinge, der ordo rerum naturalium, wurde
deshalb verstanden als die Ordnung der Bestimmungen und Strebungen natürlicher

Wesen, der bestimmt und strukturiert wird durch die Gesetze, denen

Wesen folgen, um ihre Existenz gemäß ihrer Natur zu verwirklichen. Menschliche

Individuen sind in diesen ordo eingebunden, doch zugleich durch ein

besonderes Strebevermögen herausgehoben. Es gehört zur Natur menschlicher

Wesen, nach dem Übernatürlichen, nach dem Geistigen und am Ende nach

Gott selbst zu streben. Thomas sah den Menschen als Vernunftwesen an, das

auf Gott ausgerichtet ist, der jenseits der Natur liegt. An dem Übernatürlichen

7 Augustinus: Epist. 18, 2 (MPL 33), 85: «Est natura per locos et tempora mutabilis,

ut corpus. Et est natura per locos nullo modo, sed tantum per tempora etiam ipsa

mutabilis, ut anima. Et est natura quae nec per locos, nec per tempora mutari

potest; hoc Deus est. Quod hic insinuavi quoquo modo mutabile, creatura dicitur;
quod immutabile, Creator».



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 333

kann der Mensch aber nur Anteil gewinnen, wenn Gott selbst es als seine Gabe

seinen Geschöpfen mitteilt. Diese Gabe ist Gottes Gnade, die den Menschen

über die Natur erhebt und so sein auf diese Gnade hin geschaffenes Wesen

vollendet. Oder wie Thomas wiederholt feststellt: die Gnade zerstört nicht die

Natur, sondern vervollkommnet sie8.

So konnte von der natürlichen Ordnung die übernatürliche Ordnung
unterschieden werden, auf die hin der Mensch ausgerichtet ist, der aus dem Natürlichen

stammt, seine Bestimmung aber in der Gemeinschaft mit dem jenseits
der Natur liegenden, ewigen Gott hat. Alle übrigen körperlichen Dinge sind

in eschatologischer Hinsicht nur um des Menschen willen da. Sie dienen dem

Menschen auf doppelte Weise: sie erhalten die körperliche Seite seiner Existenz

und sie helfen ihm zur Gotteserkenntnis, weil der Mensch in den sichtbaren

Werken den unsichtbaren Schöpfer erkennt.9

Thomas ist sich im Übrigen der von uns erläuterten Geschichte und

Differenzierungen im Naturbegriff durchaus bewusst. Er schreibt:

«Der Ausdruck <Natun wurde in erster Linie dazu verwendet, die Entstehung dessen zu
bezeichnen, was geboren wird. Hernach wurde der Ausdruck übertragen zur Bezeichnung des

Anfangsgrundes einer derartigen Entstehung, und daraufhin zur Bezeichnung des inneren
Bewegungsprinzips des in Bewegung Befindlichen. Da es sich bei einem derartigen Prinzip um
Materie oder um Form handelt, bezeichnet man darüber hinaus mit <Natur> die Form oder
Materie eines Naturdings [res naturalis], welches das Prinzip seiner Bewegung in sich hat. Und
weil Form und Materie die Wesenheit [essentia] eines Naturdings konstituieren, hat man die

Bedeutung des Ausdrucks <Natur> erweitert zur Bezeichnung der Wesenheit jeder beliebigen in
der Natur existierenden Sache.»10

Wir halten fest, dass in dieser Sicht das Lebewesen, der Organismus in seiner

8 Vgl. z.B. Thomas von Aquin: Summa theologiae I, q. 1, a. 8 ad 2: «Cum igitur gra¬
tia non tollat naturam, sed perficiat, oportet quod naturalis ratio subserviat fidei».

9 In beiderlei Hinsicht werden sie im Eschaton nicht mehr nötig sein, denn der

Körper der verwandelten Menschen wird unvergänglich sein, und sie werden
Gott in seinem Wesen direkt schauen. Weder unbelebte noch belebte irdische

Geschöpfe (Minerale, Pflanzen und Tiere) können der Ewigkeit Gottes nach

Thomas teilhaftig werden, da sie anders als der Mensch mit seiner geistigen Natur
nicht in einen Zustand der direkten Gottesgemeinschaft überführt werden können,

vgl. Aquin: Summa theologiae suppl., q. 91, bes. a. 1 +5. Der Gottesbezug der
nicht-menschlichen Geschöpfe ist auf das Gotteslob in Raum und Zeit begrenzt.

10 Thomas von Aquin: Summa contra gentiles IV, 35.



334 Dirk Evers

teleologischen Orientierung das Paradigma dessen darstellt, was natürlich
genannt zu werden verdient. Dies sollte sich in der Neuzeit ändern. Auch für
die vorneuzeitliche Scholastik eignet der Natur dabei durchaus Autonomie als

einem Zusammenhang geschaffener Wesenheiten, denen ihr Streben jedoch
durch den Schöpfer verliehen und in ihrer Wirksamkeit durch ihn aufrecht
erhalten wird.

Im Übergang zur Neuzeit wurde durch die Renaissance diese Autonomie
der Natur noch einmal gesteigert und neu gefasst, indem das der Natur eigene

Strebevermögen stärker betont und das traditionelle Konzept des Übernatürlichen

relativiert wurde, ohne dadurch das Geschaffensein der Natur und ihre

schlechthinnige Abhängigkeit vom Schöpfer zu leugnen. In der ihr von Gott
verliehenen kreativen Potenz wurde Mutter Natur zur geschaffenen Schöpferin

(creatrix), und das Verständnis der Wunder z.B. verschob sich von einem

äußeren göttlichen Eingreifen in den Lauf der Natur zu einer intrinsischen

Manifestation verborgener Potentiale der geschaffenen Natur selbst.

Dieses Verständnis einer autonomen, selbst schöpferischen Natur stellte

den Hintergrund für die frühneuzeitlichen naturkundlichen Studien dar, durch
die man begann, natürliche Phänomene neu zu katalogisieren, Grundstrukturen

durch Induktion zu verallgemeinern und die latenten Grundkräfte der

Natur sich nutzbar zu machen in Alchemie, Medizin, mechanischen Apparaten
und anderen Künsten, um so die Natur in ihrer Kreativität zu imitieren. Es war
dieser durch den Schöpfer gegründete, geordnete, erhaltene und angetriebene,
relativ autonome Zusammenhang geschaffener, strebender, d.h. entstehender

und vergehender Wesen, auf den sich die empirischen Wissenschaften der frühen

Neuzeit bezogen.
Damit ging eine Verschiebung der Sicht des Menschen im Zusammenhang

der Natur mit einher. Nicht der Kosmos als von Gott geordnetes zweckvolles

Ganzes stand im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit, sondern der Mensch selbst.

Die Renaissance feierte den Menschen, wie es einmal bei Marsilio Ficino heißt,
als «Deus in terris»: der Mensch kann sich auf menschliche Weise als Gott
ansehen. Die vom Körper unabhängige Seele kann der Mensch aus dem
naturhaften Schicksalszusammenhang dadurch befreien, dass er sich seine eigene

kulturelle Welt und damit sich in gewisser Weise selbst schafft. Die «Summe



Gott und Natur - in christlicher Perspektive 335

des anthropologischen Denkens in dieser Epoche»11 findet sich in der Rede De
hominis dignitate des Giovanni Pico della Mirandola von 1496, die den
Menschen als seinen eigenen Werkmeister und Bildner (arbitrarius plastes et fictor)
bestimmt. Pico lässt den Schöpfer sprechen:

«Wir haben dich weder als einen Himmlischen noch als einen Irdischen, weder als einen Sterblichen

noch als einen Unsterblichen geschaffen, damit du als dein eigener, nach Belieben und aus

eigener Macht handelnder Bildhauer und Dichter dir selbst die Form bestimmst, in der du zu leben

wünscht. Es steht dir frei, in die Unterwelt des Viehs zu entarten. Es steht dir ebenso frei, in die

höhere Welt des Göttlichen dich durch Entschluss deines eigenen Geistes zu erheben.»12

Die Transformation des Naturbegriffs durch
die Naturwissenschaften

Es bedeutete eine tiefgreifende Wandlung des Naturverständnisses, als man in
der frühen Neuzeit mit Erfolg begann, die Ordnung der Natur nicht nur
künstlerisch und handwerklich-technisch zu gestalten, sondern in ihrer inneren

Gesetzmäßigkeit mathematisch-geometrisch zu rekonstruieren. Die relative
Autonomie der Natur stellte sich dar nicht als kreatives Strebevermögen, sondern als

die geschlossene Form ihrer mathematischen Verfasstheit. Unter Bezugnahme
auf Plato stellte Kepler fest, dass wir sagen müssen, der Schöpfer wende immer
Geometrie an: Natur erweist sich als die Manifestation geometrischer und
mathematischer Prinzipien. Galileo stimmt zu, wenn er in seinem Saggiatore schreibt:

«Die Philosophie ist in dem großen |}uch niedergeschrieben, das vor unseren Augen liegt, ich
meine das Universum. Aber wir körjhen es erst lesen, wenn wir die Sprache gelernt haben und
mit den Zeichen vertraut sind, in denen es geschrieben ist: Es ist in der Sprache der Mathematik

geschrieben, und seine Buchstaben sind Dreiecke, Kreise und andere geometrische Figuren; ohne
diese Mittel ist es unmöglich, ein einziges Wort zu verstehen, irrt man vergeblich in einem dunklen

Labyrinth umher»13.

11 G. Härtung: Philosophische Anthropologie, Stuttgart 2008, 29.
12 P. della Mirandola: De hominis dignitate, Lat.-Dt. Ausgabe, hg. E. Garin, Bad

Homburg 1968, 28£: «Nec te caelestem neque terrenum neque mortalem neque
immortalem fecimus, ut tui ipsius quasi arbitrarius honorariusque plastes et fictor,
in quam malueris, tute formam effingas. Poteris in inferiora, quae sunt bruta, de-

generare; poteris in superiora, quae sunt divina, ex tui animi sententia regenerari».
13 G. Galilei: II Saggiatore, in: Le opere de Galileo Galilei, Edizione Nazionale Bd.

VI, NA Florenz 1968, 232: »La filosofia è scritta in questo grandissimo libro che



336 Dirk Evers

Galileo bezieht sich hier auf das bekannte Konzept der zwei Bücher Gottes, des

Buchs der Schrift und des Buchs der Natur, wie es sich schon bei Augustinus
findet14. Gott ist nicht nur der Autor des Buches der Schrift (über scripturae),
sondern auch der Autor des Buches der Natur (liber naturae). Für Augustinus

jedoch war das Buch der Natur verborgen gewesen und für den menschlichen

Verstand kaum zu entziffern. Auch wenn prinzipiell gelten sollte, dass jeder
wirkliche Widerspruch zwischen beiden Büchern ausgeschlossen ist, weil das

Buch der Schrift und das Buch der Natur denselben Autor haben, hatte das

Buch der Schrift, das direkt geoffenbarte Wort, dessen Sinn und Verstand dem

Menschen direkt zugänglich war, den eindeutigen epistemischen Primat.

Mit den neuen wissenschaftlichen Methoden einer geometrischen Natur-
Wissenschaft schien nun die Zeit gekommen, den Inhalt des Buches der Natur
zu entziffern, und zwar unabhängig vom Buch der Offenbarung. Die augustini-
sche These, dass beide Bücher denselben Autor haben, wurde zum Argument
für ein von den Vorgaben der Schrift unabhängiges Studium der Natur durch

Experiment und Hypothese. So stellte der Dominikaner Tommaso Campanella

zur Verteidigung Galileis fest: «die Schrift, die das Buch Gottes ist, widerspricht
dem heiligen Buch Gottes, welches die Natur ist, nicht»15. Das Buch der Natur,
das nun mit den Methoden der neuen Wissenschaften studiert werden konnte,
erschien eher als ein willkommenes Supplement des Buches der Offenbarung
zur Verherrlichung des Schöpfers. Kepler z.B. betrachtete die Astronomie als

eine höhere Form des Gottesdienstes und sah sich selbst als einen «Priester am
Buche Gottes der Natur»16.

Diese Entwicklung hin zu einem unabhängigen Studium des Buches der

Natur stimmte überein mit den kulturellen Neuaufbrüchen der frühen
Moderne, mit Humanismus, Renaissance und Reformation. Sie wollten zurück zu

continuamente ci sta aperto innanzi a gli occhi (io dico l'universo), ma non si puô
intendere se prima non s'impara a intender la lingua, e conoscer i caratteri, ne'

quali è scritto. Egli è scritto in lingua matematica, e i caratteri son triangoli, cerchi,
ed altre figure geometriche, senza i quali mezi è impossibile a intenderne umana-
mente parola; senza questi è un aggirarsi vanamente per un oscuro laberinto.»

14 Augustinus: De gen. ad litt. (MPL 34), 219ff.
15 T. Campanella: Apologia pro Galileo, Frankfurt a.M. 1622, 31: «scriptura, quae est

liber Dei, sacro libro Dei, qui est natura, non contradicit».
16

J. Kepler: Brief an Herwart vom 26. März 1598, in: ders., Gesammelte Werke vol.
7, hg. von M. Caspar, München2!991, 574.



Gott und Natur - in christlicher Perspektive 337

den ursprünglichen Quellen (ad fontes) und dadurch ursprüngliches Wissen
direkt aus den Anfängen schöpfen, anstatt sich auf traditionelle Autoritäten und
deren Überlieferungen zu beziehen. So beschrieb der anglikanische Bischof
Thomas Sprat in seiner Geschichte der Royal Society die Parallelen zwischen

Wissenschaft und Reformation wie folgt:

Church and science »both may lay equal claim to the word Reformation; the one having
compassed it in Religion, the other having purposed it in Philosophy. They both have taken a like

cours to bring this about; each of them passing by the corrupt Copies, and referring themselves

to the perfect Originals for their instruction; the one to the Scripture, the other to the large
Volume of the Creatures. They are both unjustly accused by their enemies of the same crimes,
of having forsaken the Ancient Traditions, and ventured on Novelties. They both suppose alike
that their Ancestors might err; and yet retain a sufficient reverence for them. They both follow
the great Praecept of the Apostle, of Trying all things. Such is the Harmony between their
Interests and Tempers»17.

Die Natur bekam den Rang einer Quelle authentischer Information, eines

ursprünglichen Lehrers der Weisheit des Schöpfers, von dem wahres Wissen und
nicht nur Glaube oder Meinung erworben werden können. Wurde dies

zunächst noch in der Erwartung vollzogen, der Religion damit eine verbreiterte
und mit den Neuaufbrüchen der Moderne kompatible Basis zu verschaffen,

so stellte sich schnell heraus, dass die neue «Wissenschaft [...] zu Lasten der

Fragen [florierte], zu deren Beantwortung sie in Gang gesetzt worden»18 war.
Während zunächst die wissenschaftliche Erforschung der Natur zwar manchen

biblischen Vorstellungen widersprach, am Ende aber doch eher Hinweise zu
liefern schien auf einen übernatürlichen Schöpfer, Lenker und Erhalter, stellte

sich mit fortschreitender Umstrukturierung des Weltbildes immer mehr heraus,

dass die wissenschaftlich erschlossene Struktur des Kosmos, aber auch die

Erdgeschichte und die Verfassung der Lebewesen signifikant abweichen von
dem, was die heilige Schrift über sie sagt und weiß.

Aber auch methodisch ergab sich, dass die neuen Mittel der wissenschaftlichen

Erforschung der Natur dann am erfolgreichsten waren, wenn sie nur
Wirkursachen ins Kalkül zogen und so mit der Natur umgingen, als gäbe es keine

teleologische Ausrichtung ihrer Gesetze. Das Buch der Natur offenbarte diese

17 T. Sprat: The History of the Royal Society of London, London 1667, 363.
18 H. Blumenberg: Die Genesis der kopernikanischen Welt Bd. 1-3, Frankfurt a.M.

T989, 97.



338 Dirk Evers

als ein Netzwerk von sich selbst erhaltenden Ursache-Wirkungsbeziehungen.
Form- und Strebekräfte, die das am Organismus orienderte Naturverständnis
der Tradiüon bestimmten, erwiesen sich als irrelevant für die Rekonstruktionsaufgabe

der empirischen Wissenschaften oder gar als dieser entgegenstehend.
Der Preis, der für die erfolgreiche Rekonstruktion natürlicher Vorgänge und
das damit gewonnene tiefe Verständnis ihrer Zusammenhänge gezahlt werden

musste, war die Reduktion der Natur auf maschinenartige Ursache-Wirkungszusammenhänge,

auf eine machina mundi. In der Folge begann sich das

Verständnis der Natur als eines Nexus von nach Selbstverwirklichung strebenden

Essenzen aufzulösen.

Die Antworten auf diese Reduzierung der Natur auf die machina mundi

waren durchaus vielfältig und standen vor allem vor dem Problem, die Anthropologie

in ein konstruktives Verhältnis zur naturgesetzlich verfassten Natur zu

setzen. Descartes setzte die Welt des Geistes von der mechanischen Natur
kategorisch ab, indem er zwischen res extensa und res cogitans unterschied. Mit
seinem egologischen Paradigma begründete er die subjektive Selbstgewissheit
als das Fundament allen Wissens, das der materiellen, mechanisch bestimmten

Welt entnommen ist und ihr gegenüber steht. Immanuel Kant unterschied
zwischen der phänomenalen Welt der Erscheinungen und der noumenalen Welt

von Vernunft und Verstand, wobei er strenge Determiniertheit als Bedingung
der Möglichkeit von sinnlicher Erfahrung in Raum und Zeit überhaupt ansah,

von der er die durch Vernunft und Geist bestimmte Welt individueller Freiheit

absetzte. Beide Sphären kommen in der menschüchen Person und ihrer
Existenz zusammen, aber wir können kaum sagen, geschweige denn wissen,
wie dieses Zusammenkommen möglich ist. Der angelsächsische Empirismus
hingegen versuchte die naturwissenschaftliche Erkenntnis radikal ernst zu nehmen

und auch den menschüchen Verstand in Analogie zu den Kräften der

Natur und aus ihnen hervorgehend zu verstehen19. Alle diese genannten Inter-

19 David Hume z.B. sah die Philosophie in der Pflicht, die «geheimen Triebfedern
und Prinzipien zu entdecken, durch welche die Vorgänge im menschlichen Geiste

ausgelöst werden». Wie einst die Astronomen sich zunächst vergeblich bemüht
hatten, die wahren Himmelsbewegungen zu rekonstruieren, «bis endlich ein

Philosoph [i.e. Newton] auftrat, der [...] die Gesetze und Kräfte bestimmt hat, durch
welche der Umlauf der Planeten beherrscht und gelenkt wird», so erwartet Hume
«einen ebensolchen Erfolg in unseren Untersuchungen über die Kräfte und Ver-



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 339

pretationen der Natur kamen aber darin überein, dass sie die wissenschaftliche

Perspektive als im wahrsten Sinne des Wortes maßgeblich ansahen.

Aber das ist nur ein Teil der Geschichte der Moderne im westlichen Denken.

Andere Naturauffassungen orienüerten sich stattdessen gerade nicht am

mathematisch-naturwissenschaftlichen Paradigma, sondern an der Subjektivität

menschlicher Selbsterfahrung im Zusammenhang ihrer Wirklichkeit. Was

sich nämlich in verschiedener Hinsicht als erstaunlich resistent erwies gegenüber

einer vollständigen Verrechnung im kausalen Netzwerk der physikalischen

Zusammenhänge, war der Begriff des Subjekts als derjenigen Instanz,
als deren Gegenüber Welt und Wirklichkeit allererst erfahrbar und unter die

Einheit eines Bewusstseins gebracht werden können. Und eben das Individuum

wird zum Gegenstand und Bezugspunkt derjenigen Gegenbewegung im
Verständnis der Natur, die mit der Romantik ein europäisches Phänomen wurde.

Das kann an der europäischen Literaturgeschichte studiert werden, etwa

am Beispiel des Romantizismus in Frankreich (Jean-Jaques Rousseau), in England

und in Deutschland20. Festzuhalten bleibt nach meiner Uberzeugung, dass

diese Entwicklung religiöser, literarischer und empfindsamer Natürlichkeit in
mehr oder weniger explizitem Gegensatz zur Entwicklung der Naturwissenschaften

standen, jedenfalls nicht als deren Ergänzung oder gar als Partner in

Dialog und gemeinsamen Interessen verstanden werden konnte.

Daraus hat sich entwickelt, was Charles Percy Snow in seiner berühmten
Rede-Lecture von 19 5921 als die zwei Kulturen in der westlichen Welt bezeichnete:

die Spaltung zwischen alledem, was als natürlich in einem wissenschaftlichen

Sinne anzusehen ist, und dem, was als Kultur, Kunst und Moralität auf

fassung des Geistes» (D. Hume: Eine Untersuchung über den menschlichen
Verstand (PhB 35), Hamburg 121993, 14) und sah sich selbst als so etwas wie den

Newton der «moral sciences».
20 Wir können an dieser Stelle nicht ins Detail gehen, sondern verweisen auf die

Studien von Charles Taylor, der die westlichen Werte von Individualismus,
Selbstverwirklichung und personaler Authentizität aus diesen Gegenbewegungen zu
wissenschaftlichen Reduzierung der Natur hervorgehen sieht. Vgl. C. Taylor:
Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, Frankfurt a.M.

1994.
21 C. P. Snow: Die zwei Kulturen. Rede Lecture (1959), in: H. Kreuzer (Hg.): Die

zwei Kulturen. Literarische und naturwissenschaftliche Intelligenz. C.P. Snows

These in der Diskussion, München 1987, 19—58.



340 Dirk Evers

die Seite des menschlichen Geistes geschlagen wird. Beide Kulturen sind C.P.

Snow zufolge durch einen tiefen Graben gegenseitigen Missverständnisses und
Misstrauens voneinander geschieden. Auch wenn vieles gegen Snows vereinfachte

Gegenüberstellung gesagt werden kann und gesagt worden ist (z.B. dass

es sicherlich nicht nur zwei, sondern ein ganzes Tableau verschiedener
Denkkulturen gibt, zum einen schon als Binnendifferenzierung verschiedener Denk-
und Wissenschaftsstile innerhalb der Geisteswissenschaften22, zum anderen

aber auch Ansätze wie etwa sozialwissenschaftliche Beschreibungen, die die

Dichotomie von Geistes- und Naturwissenschaften zu überschreiten suchen),
denke ich, dass auch heutige Debatten etwas von diesem tiefliegenden Graben

zwischen den verschiedenen Zugängen zur Natur offenbaren, die die westliche

Kultur prägt. Die Aufmerksamkeit z.B., die der so genannte Neue Atheismus

findet, der Evolution und Schöpfung gegeneinander ausspielt, aber auch die

Resonanz im gebildeten Publikum, die Debatten hervorrufen wie die zwischen

Hirnforschung, Philosophie und Recht um die Frage der Willensfreiheit,
erklärt sich vielleicht dadurch, dass die evaluative Differenz und Inkompatibilität
der unterstellten Naturbegriffe kaum thematisch, geschweige denn vermittelt
werden kann, so dass die Kulturen von Naturwissenschaften und
Geisteswissenschaften immer noch vielfältig auseinander fallen.

Die Herausforderung der Religion durch den
neuzeitlichen Naturbegriff

Auch wenn die geschilderte Entwicklung sich in der westliche Kultur vollzog
und diese bis heute prägt, stellt sich doch inzwischen die Frage, ob diese

Spannungen im Naturverständnis nicht längst weltweite Bedeutung erlangt haben.

Ich habe den Eindruck, dass jedenfalls die Herausforderung der Religionen
durch die Naturwissenschaften allererst begonnen hat. Wissenschaft hat sich

als wahrhaft universelle und <ökumenische> Größe erwiesen, und das mit ihr
verbundene Verständnis der Natur ist durch die dadurch ermöglichte Effektivität

ihrer technischen Umsetzung auch zur alltagsweltlichen Selbstverständlichkeit

geworden. In einigen Kontexten mag das zur Reduzierung traditioneller

22 Vgl. z.B. das Nebeneinander von analytischen, phänomenologischen und herme-
neutischen Denkstilen in der Philosophie.



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 341

Religion auf einen identitätsstiftenden sozialen Marker führen, in anderen zu
einer partiellen Ablehnung wissenschaftsbasierter Wirklichkeitszugänge, und

in wieder anderen mag es theologische Reflexion stimulieren, um traditionelle

religiöse Vorstellungen zu reformulieren, doch niemals lässt es Religion in
ihrem traditionellen Selbstverständnis unberührt23. Und als eine der zentralen

Fragen dieser Problematik scheint mir diejenige gelten zu können, die wir als

die Leitfrage unserer Untersuchung gewählt haben, die Frage nach den

Kontrastperspektiven zur wissenschaftlichen Sicht auf die Natur.
Ich sehe mindestens vier Entwicklungsmomente, die für die derzeitige

globale Situation bestimmend sind. Zum einen sind, wie erwähnt, die

Naturwissenschaften zu einer universalen Kraft geworden. Sie beziehen dabei einen

Großteil ihrer Wirksamkeit und Anziehungskraft aus der Tatsache, dass sie sich

selbst als wahre global player präsentieren können, als eine universal gültige

Währung, die kleinliche Kommunalitäten hinter sich lässt. Es gibt keine

muslimische, keine indische oder europäische Physik, es gibt nur Physik. Und die

Mathematik imponiert sich als die kulturübergreifende Sprache dieses

Unternehmens. Weder sind die elektromagnetischen Kräfte kulturrelativ, noch helfen
hermeneutische Argumente gegen die Gravitation. Die Naturwissenschaften

scheinen nicht durch kulturelle oder kommunale Vorurteile geprägt, sondern

zwingen gerade dazu, sich unter Absehung vorgefasster Meinungen so auf die

Wirklichkeit einzulassen, dass Fehlurteile an der Widerständigkeit der Natur
scheitern können.

Zum zweiten wird die Universalität der Wissenschaften bestätigt und
bewährt durch die Effektivität der durch sie ermöglichten technischen Anwendungen.

Wenn wir Brücken bauen wollen, die nicht einstürzen, wenn wir Ma-

23 Zur Illustration vgl. die folgenden Sätze aus einem Roman von John Updike:
«Wenn sich die Theologie an der Naturwissenschaft vergreift, verbrennt sie sich

stets die Finger — im sechzehnten Jahrhundert an der Astronomie, im siebzehnten

an der Mikrobiologie, im achtzehnten an Geologie und Paläontologie, im
neunzehnten an Darwins Evolutionsbiologie. Immer wurde das Weltbild schier unfaßlich

erweitert, während die Kirchenmänner sich duckten, in immer kleineren und

schattigeren Nischen Zuflucht suchten, sich zuletzt in den düsteren, vieldeutigen
Tiefen der Seele verkrochen, wo ihnen nun die Neurologie grausam zusetzt, sie

aus den Falten des Gehirns hinausspült wie der Wasserstrahl die Holzläuse aus

dem Bretterstapel» (|. Updike: Das Gottesprogramm. Rogers Version, Reinbek
bei Hamburg 1993, 44).



342 Dirk Evers

schinen konstruieren wollen, die funktionieren, wenn wir Elektrizität erzeugen
oder Satelliten ins Weltall senden wollen, müssen wir die Berechnungen der

Naturwissenschaften anwenden. Und sie funktionieren. Das heißt nicht, dass

technische Anwendungen, die auf wissenschaftlicher Erkenntnis fußen,

unproblematisch wären. Aber es ist wieder die Wissenschaft, die uns die Mittel
und Möglichkeiten bereitstellt, mit Technik verantwortlich umzugehen, indem
sie uns über unsere eigenen Erkenntnisgrenzen aufklärt und uns dazu anleitet,

entsprechende Sicherungen und Vorsichtsmaßnahmen einzubauen. Risikomanagement

verweist auf Grenzen wissenschaftlicher Erkenntnis, aber wiederum
sind es die Wissenschaften selber, welche uns diese Grenzen so zu erkennen

lehren, dass wir auf sie reagieren und mit ihnen umgehen können.

Dass auch die wissenschaftliche Vernunft an eigene Grenzen kommt, führt
jedenfalls nicht notwendig zur Religion. Die Verhältnisbestimmung von
wissenschaftlichen und religiösen Perspektiven stellt theoretische und lebenspraktische

Probleme, denen schlichte Duale wie der zwischen dem Beherrschbaren

und Kontingenten nicht gerecht werden24. Für welche Aspekte z.B. von Krankheit

ist die Naturwissenschaft zuständig und für welche möglicherweise die

Religion? Und welche konzeptionellen, kulturellen und institutionellen

Konsequenzen wollen wir daraus ziehen? Wer sich die ganze Breite traditioneller
religiöser Vorstellungen von Krankheit und Heilung und dazu die schulmedizinischen

und esoterischen Umgangsformen damit vor Augen führt, wird schnell

gewahr, vor welchen Herausforderungen hier die Verhältnisbestimmung von
Natur und ihren Kontrastbegriffen (Kultur, Unnatur, Übernatur) steht.

Zum dritten scheinen die Logik der Wissenschaft und die Logik der
Ökonomie zu koinzidieren. Nach Darwin und dem von ihm herausgearbeiteten
Verständnis der Evolution auf unserem Planeten imponiert sich das Streben

zur Effizienzsteigerung durch Versuch, Bewährung und Anpassung als die

Dynamik der Natur selbst. Und diese Dynamik der wissenschaftlich erschlossenen

Natur scheint sowohl zusammenzustimmen mit den fundamentalen

Prinzipien globaler Ökonomie als auch mit den Rationalisierungsstrategien
naturwissenschaftlicher Forschung. Rationalisierung, Optimierung. Diese

Faktoren und eine Sicht der Natur als Ressource, von der wir möglichst effektiven

24 Vgl. Hermann Lübbes Bestimmung von Religion als «Kontingenzbewältigungs-
praxis» (H. Lübbe: Religion nach der Aufklärung, Graz 1986, 160 u.ö.).



Gott und Natur - in christlicher Perspektive 343

Gebrauch machen sollen, erscheinen als Imperative der Natur selber. Durch
ihre technische Anwendung scheint uns die Wissenschaft in die Lage zu

versetzen, die Evolution mit anderen Mitteln fortzuführen, das zu entwickeln, was

wir brauchen, um unser Leben effektiver und ungefährdeter führen zu können.
Sie zeigt uns, wie sich die Dinge wirklich verhalten, und zugleich verschafft sie

uns die Möglichkeiten, die Natur für unsere Zwecke zu nutzen. Damit führt
sie aus, was schon Descartes als das Ziel von empirisch kontrollierter Wissenschaft

versprach: sie macht uns zu Meistern und Besitzern der Natur («maîtres

et possesseurs de la nature»25). Während der vorneuzeitiiche Naturbegriff sich

spekulativ verstand und dem Natürlichen als dem Normativen nachspürte,
entwirft sich die neuzeitliche Wissenschaft von vornherein als praktisches Mittel
zum Verständnis der Natur, das die Menschheit von einer einseitigen Abhängigkeit

von der Natur dadurch befreit, dass es sie die Regularitäten der Natur
verstehen und zu ihrem eigenen Vorteil nutzen lehrt.

Doch noch ein vierter Punkt scheint mir heute bedeutsam. Inzwischen sind

Ernüchterung und Skepsis eingekehrt, die diesen emanzipatorischen Aspekt
der Naturwissenschaften in Frage stellen. Wir sehen immer mehr die

Zweideutigkeit des wissenschaftlichen Paradigmas, das durch Rationalisierung und
technischen Umgang mit der Natur nur noch die schon angesprochenen
ökonomischen Imperative als die Rationalität menschlicher Orientierung gelten
lässt. Schon Max Weber hat diese Ambivalenz der neuzeitlichen Entwicklung
von Wissenschaft herausgearbeitet. Er hat diese Entwicklung als die Entzauberung

der Natur beschrieben und eine «zunehmende Intellektualisierung und

Rationalisierung»26 als ihre Grundtendenz identifiziert. Intellektualisierung und

Rationalisierung haben tiefgreifende Konsequenzen nicht nur für die politische
und ökonomische Organisation moderner Gesellschaften, sondern auch für
die psychische und spirituelle Formung des individuellen Bewusstseins in der

Moderne. Was in vielerlei Hinsicht die Menschen von mancherlei Bedrückung
und Not befreite, ist als «Sorge um die äußeren Güter» zum «stahlharten
Gehäuse» geworden, wie Max Weber an anderer Stelle formulierte27. Der durch

25 R. Descartes: Discours de la Methode (PhB 261), Hamburg 1969, 100.
26 M. Weber: Wissenschaft als Beruf, in: ders.: Gesammelte Aufsätze zur Wissen¬

schaftslehre, hg. v.J. Winckelmann, Tübingen 61985, 582—613, 594.
27 M. Weber: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: ders.,

Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie Bd.I, Tübingen 51963, 17—206,



344 Dirk Evers

Wissenschaft und Ökonomie unausweichlich gewordene Vorrang der instru-
mentellen Vernunft hat längst begonnen, Freiheitsräume einzuschränken und
in unpersönliche Mechanismen umzuwandeln, so dass sich eine gesamtgesellschaftliche

Tendenz etablieren konnte, wie Charles Taylor feststellt, hin «zu

einer verflachten Welt, in der keine sonderlich sinnvollen Entscheidungen zu
treffen sind, weil es keine maßgeblichen Fragestellungen gibt»28.

Selbst Spiritualität unterwirft sich diesem, von der Kohärenz von Wissenschaft

und Ökonomie bestimmten Trend, wenn sie zu einem Instrument der

Effizienzsteigerung, zu einer Technik zur Steigerung von Glück und physischem
und psychischem Wohlergehen wird. Religion als selbst-affirmative Deutung
des Individuums (<Religion — weil wir es uns wert sind>) löst den referentiellen

Bezug religiöser Semantik in die intensionale Funktionalität ihrer Ideen auf. Sie

scheint damit der Autonomie und Eigengesetzlichkeit der Natur sowie der
Autonomie des desengagierten, von der Natur getrennten Individuums Rechnung

zu tragen, so dass jeglicher Konflikt mit einer naturwissenschaftlichen Sicht der

Wirklichkeit von vorn herein ausgeschlossen scheint. Andererseits stellt dann

die Religion keinen über die vorfindliche Natur hinausgehenden Außenbezug
mehr dar, sondern ist sie nur wirksam durch die von ihr erzeugte Selbstgewiss-

heit und durch die von ihr im Individuum induzierten psychischen Effekte.

Damit mag sie zum Wohlergehen des Einzelnen sowie zur sozialen Kohärenz

von Gruppen oder — kulturell raffiniert — von Gesellschaften beitragen durch
emotionalen Trost, durch Moral und Disziplin, durch soziale Bindung oder die

Entkoppelung von privater und öffentlicher Sphäre. Doch sie erweist sich

zugleich als ohnmächtig dagegen, semantisch bedeutungsvolle Perspektiven auf
die Wirklichkeit als ganze zu entwickeln. Sie kann sich deshalb kaum noch

einbringen in die Diskurse um Natur als ein «essentially contested concept». Sie

muss Natur als das «stahlharte Gehäuse» im Grunde stehen lassen, um dann

von ihr eine religiöse Welt der Selbstaffirmation abzusetzen.

203£: «Nur wie <ein dünner Mantel, den man jederzeit abwerfen könnte), sollte
nach Baxters Ansicht die Sorge um die äußeren Güter um die Schultern seiner

Heiligen liegen. Aber aus dem Mantel ließ das Verhängnis ein stahlhartes Gehäuse

werden». Durch die Ubersetzung von Talcott Parsons mit «iron cage» wurde die

Rede vom «stahlharten Gehäuse» auch in der englischsprachigen Welt bekannt.
28 C. Taylor: Das Unbehagen an der Moderne, Frankfurt a.M. 1995, 80.



Gott und Natur - in christlicher Perspektive 345

Theologische Perspektiven

Wir halten als Fazit unserer Überlegungen fest, dass es auch in der westlichen

Tradition den Naturbegriff nicht gibt, weder im philosophischen Denken noch

in den Naturwissenschaften, aber auch nicht im Alltagsverständnis. Zugleich
haben sich seine Bestimmung und die Arbeit an seinen semantischen Konturen

im Gegenüber zu seinen Kontrastbegriffen als von entscheidender Bedeutung

für die Verhältnisbestimmung von Religion und Wirklichkeit erwiesen.

Dabei ist die im Westen oft vorherrschend gewesene Kontrastierung zwischen

dem Natürlichen, das der forschenden, weltlichen Vernunft des Menschen

zugewiesen werden kann, und dem Übernatürlichen, auf das die Religion sich

bezieht, viel zu schlicht. Eher muss es heute darum gehen, einen hermetisch

verschlossenen, naturalistisch verengten Naturbegriff zu entschränken und

Religion als eingebettet in die unbelebte und belebte Natur, als bezogen auf
die Kultur und als ausgerichtet auf das Transzendente zur Geltung zu bringen
und kritisch zu reflektieren. Auf diesem Weg wäre allerdings eine «Wiederverzauberung)

oder Re-Mystifizierung der Natur der genau falsche Weg. Es reicht

jedenfalls nicht aus, bloß in erhöhtem Ton von den Wundern der Natur zu

sprechen, um einen Transzendenzbezug unter den Bedingungen der neuzeitlichen

Wissenschaften wiederzugewinnen. Wenn die These richtig ist, dass der

Naturbegriff ein evaluativer Begriff ist, der seine semantische Schärfung nur
im Zusammenhang des Selbstverständnisses von Menschen gewinnen kann,
dann kann diese Wiedergewinnung nicht allein epistemologisch, sondern nur
soteriologisch fundiert werden. Denn Glaube und Religion stellen weder
besseres Wissen noch zusätzliche Informationen bereit, mit denen sie unser Wissen

um die Natur ergänzen, sondern eine integrale Sicht auf die Wirklichkeit,
in der Natur und das, was sie jeweils in verschiedener Hinsicht überschreitet,
in ein bedeutungsvolles Gesamtverständnis menschlicher Existenz integriert
werden. Nur durch solche Differenzierungen kann Natur eingebettet werden

in einen Horizont des Unbedingten und Transzendenten, durch den sie über
evaluative Zusammenhänge starker Wertungen verbunden ist.

Ich will dies anhand der drei zu Beginn aufgeführten Kontrastbegriffe
zum Natürlichen als theologische Aufgabe abschließend wenigstens noch
skizzieren. Da ist zum einen die Differenz zwischen dem Natürlichen und

Unnatürlichen, die normativ stark aufgeladen ist. Die Auflösung des

traditionellen westlichen Naturbegriffs durch die neuzeitlichen Wissenschaften



346 Dirk Evers

scheint es mir unvermeidbar zu machen, die Vorstellung der Natur als einer

teleologisch und normativ strukturierten Exemplifizierung von Essenzen, von
Wesenheiten aufzugeben. Die wissenschaftlich rekonstruierte Natur identifiziert

die Verfasstheit unserer Biosphäre als momentanen, kontingenten und in
der Evolution überschreitbaren status quo. An diesem status quo setzen die

menschlichen Eingriffsmöglichkeiten in die Natur an, und er gibt ihnen ihre

Möglichkeiten und Grenzen vor. An ihm können sie sich aber nicht
orientieren. Die natürlichen Gestalten als vorläufiges Ergebnis des evolutionären
Prozesses auf unserem Planeten sind komplexe Organismen, die auf verschiedenen

Stufen verschiedene Formen von Identität ausgebildet haben. Sie streben

nicht danach, ein ihnen schlechthin vorgegebenes Telos zu verwirklichen,
sondern sie entwickeln diachrone Identitäten im Übergang, die sich aus

komplexen systemischen, durch Energie- und Materieflüsse für eine Zeit aufrecht

erhaltenen Gestalten herausbilden und mit ihnen wieder auflösen. Es ist dieser

gesamte Komplex, die ontogenetische wie phylogenetische Entwicklung,
das Entstehen und Vergehen von Organismen, auf den sich religiöse Rede

von der Schöpfung heute beziehen muss. Geschöpfe sind jedenfalls nicht zu
verstehen als in ihrer Washeit (quidditas) direkt intendierte Produkte eines

Masterplans der Schöpfung. Das impliziert auch, dass die Vorstellung einer

Seele als des unsterblichen Kerns eines menschlichen oder auch tierischen

Individuums eine semantisch hochproblematische Konzeption darstellt.
Individualität ist nicht Substanz- oder wesenheitsfundiert, sondern ist zu verstehen

als verkörpert in entstehenden, sich erhaltenden und vergehenden, darin aber

elementar auf Gemeinschaft bezogenen Lebewesen.

Das hat Konsequenzen für die Ethik. Weder stellt die Natur normative

Kriterien bereit, so dass wir aus dem, was ist, schließen könnten auf das, was

sein soll, noch ist die Natur die exakte Verwirklichung ihr schlechthin vorgegebener

Ziele und Absichten. Der normative Horizont entsteht und entwickelt
sich mit dem Natürlichen dadurch, dass der Natur Möglichkeiten zugespielt
werden und sich die Natur neue Komplexitäts-, Identitäts- und Verhaltensperspektiven

erschließt. Das macht dann etwa auch ethische Urteile den Anfang
und das Ende menschlichen Lebens betreffend sehr viel schwieriger. Nur
relative Urteile im Vorläufigen und Vorletzten sind möglich, und auch Religion
wird kaum noch auftreten können als eine Ressource absoluter Normen, die

für das Natürliche bestimmend sein könnten.



Gott und Natur - in christlicher Perspektive 347

Zum anderen ist auch der Kontrast zwischen dem Natürlichen und
Übernatürlichen neu zu bestimmen. Christliche Schöpfungslehre jedenfalls wird Gottes

Schöpfersein und seine Schöpfermacht nicht nur im strikten Gegenüber zur Natur

begreifen können, sondern wird die Natur selbst als einen integralen Bestandteil

von Gottes Schöpfersein verstehen müssen. Der Vorgang der Schöpfung ist

nicht die Umsetzung eines Projekts, bei dem der Schöpfer primordiale Ideen einer

passiven, aus sich selbst heraus toten und unproduktiven Natur aufprägt. Natur
stellt nicht einfach das Material bereit, aus welchem der Schöpfer die Formen der

Schöpfung gestaltet, Natur ist selbst schöpferisch. Leben und Existenz wachsen,

wie etwa Karl Rahner wiederholt betont hat, heraus aus der Fähigkeit der Natur

zur Selbsttranszendenz29. Das Transzendente ist deshalb zugleich zu bestimmen

als der Grund des Seins und als der in, mit und unter den Gestalten der Schöpfung

wirksame Horizont der Schöpfung, in den hinein sich die Natur entwickelt.

Dann stellen die Natur und das Übernatürliche nicht zwei kategorial geschiedene

ontologische Ebenen vor, sondern zwei aufeinander bezogene Referenzpunkte,

auf die hin wir alle Wirklichkeit auslegen. Gott an sich ist, was er ist.

Gott ist als solcher weder transzendent noch übernatürlich. Nur in Bezug auf

das, was Gott ermöglicht und was zugleich nicht mit Gott identisch ist, kann

Gott als der transzendente Grund und Horizont verstanden werden. Deshalb ist
der Schöpfergott weder identisch mit der Schöpfung noch absolut von ihr
unterschieden. Der Schöpfer partizipiert an seiner Schöpfung und investiert sich in sie.

Es ist dieses Gesamtbild, das es der Theologie erlauben könnte, sich zu solchen

naturwissenschaftlichen Konzepten konstruktiv in Beziehung zu setzen, die das

intentionale Phänomen des Lebens, des Handelns und des Selbstbewusstseins

im Zusammenhang der Natur zur Geltung bringen. Eine solche Sicht der Natur
versucht den traditionellen Essentialismus hinter sich zu lassen und dennoch die

Natur keinem Naturalismus anheim zu geben. Sie versucht in unser Verständnis

der Natur einzuführen, was ich eine «schwache Teleologie» nennen möchte.

«Schwache Teleologie» unterscheidet Hierarchien von Komplexitäten, die Trends,

Tendenzen und intentionalen Selbstbezug inmitten der natürlichen Zusammenhänge

ausbilden, durch die sich Natur selbst transzendiert und damit auf die

Bejahung der Schöpfung durch den Schöpfer antwortet. In diesen Zusammen-

29 Vgl. zusammenfassend dazu H. Vorgrimler: Der Begriff der Selbsttranszendenz

in der Theologie Karl Rahners, in: ders. (Hg.): Wagnis Theologie. Erfahrungen
mit der Theologie Karl Rahners, Freiburg 1979, 242—258.



348 Dirk Evers

hang sind auch menschliche Wesen einzugliedern als diejenigen Naturwesen, die

eigene Formen von Selbstbezug und Bezug auf den eigenen Selbstbezug entwickeln

durch Sprache und Kultur. Der Mensch ist zu verstehen als ein von Natur

aus kulturelles Wesen, zu dessen Natur es gehört Kultur zu entwickeln. Sprache

und Kultur sind weder bloßes Mittel zur Fitnesssteigerung im Uberlebenskampf,
noch eine Sphäre, die sich von natürlichen Bedingungen vollkommen losgelöst
hätte. Sprache und Kultur bilden eigene Welten aus, in denen wir unser Menschsein

im Zusammenhang unserer natürlichen Umwelt gestalten.

Damit haben wir den dritten Kontrast in den Blick genommen, der sich auf
den Gegensatz von Natur und Kultur bezieht. Auch das Natürliche und das

Kulturelle sind keine scharfen Gegensätze, sondern zwei Perspektiven, die vielfältig
miteinander zusammenhängen. So ist die Naturwissenschaft, die uns in heute

gültiger Form das Natürliche verstehen lehrt, selbst als ein gemeinschaftliches
Unternehmen eingebettet in kulturelle, ökonomische und edukative Zusammenhänge.

Umgekehrt sind kulturelle Phänomene wie Sprache und kognitive Formen
menschlicher Vernunft wiederum Gegenstand empirischer Forschung geworden,
die die natürlichen Zusammenhänge aufklärt, aus denen und mit denen sie

entsteht. In diese Differenzierungen zwischen dem Natürlichen und dem Kulturellen

sind auch Glauben und Religion einbezogen. Sie erscheinen zum einen als

kulturelle Phänomene, durch die sich Menschen mit ihren starken Wertungen in
ihrer Lebenswirklichkeit und darüber hinaus zu orientieren suchen. Zum anderen

können sie selbst untersucht werden im Zusammenhang natürlicher Prozesse, die

etwa das Entstehen von Religion im Kontext der phylogenetischen Entwicklung
menschlichen Verhaltens aufzuklären suchen, die Hirnprozesse untersuchen, die

verschiedenen religiösen Erfahrungen zugrundeliegen und mit ihnen korreliert

sind, oder die die ethologische Funktion von Religion für die Stabilisierung von

Gruppen und Gesellschaften empirisch rekonstruieren. Der Dialog zwischen

Religionen und Naturwissenschaften könnte uns helfen, beide Perspektiven, die des

Natürlichen und Kulturellen, zu unterscheiden und zugleich so aufeinander zu

beziehen, dass wir in verantwortlicher Weise von einer Perspektive auf die
andere übergehen können. Es könnten in solchen Versuchen Chancen liegen auch

für den interreligiösen Dialog, wenn nicht nur binnenreligiöse oder binnentheologische

Konzepte ausgetauscht und aufeinander bezogen, sondern diese auch

betrachtet werden im Licht des für die Gegenwart so bedeutsamen, umstrittenen,
aber gerade deshalb semantisch reichen Naturbegriffs.

Dirk Evers, Halle



Gott und Natur — in christlicher Perspektive 349

Abstract
This essay claims that nature should be regarded as an essentially contested concept
whose semantics is shaped by relating it to contrasting perspectives of the unnatural,
the supernatural, and the cultural. It then explores the concept of nature as it was

shaped through Western history of thought and demonstrates how the traditional concept

of nature was disintegrated and systematically transformed by modern science.

The paper ends with a discussion about whether or not this transformation has

fundamental and universal significance and how theology might refer to a concept of nature
which is realistic and yet is not prone to naturalistic reductionism.


	Gott und Natur - in christlicher Perspektive : der Naturbegriff als "essentially contested concept"

