Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 4

Artikel: Einleitung

Autor: Berhardt, Reinhold / Huttenhoff, Michael
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877799

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

322 Reinhold Bernhardt / Michael Huttenhoff

Einleitung

Durch den so genannten Neuen Atheismus ist die Debatte tber das Verhiltnis
von Religion und Wissenschaft neu entfacht worden. Die zur Debatte stehen-
den Fragen sind nicht neu. Doch aufgrund wissenschaftlicher Fortschritte und
der veridnderten geistigen und kulturellen Situation kénnen die Antworten der
Vergangenheit nicht einfach wiederholt werden. Es ist notwendig, die Fragen
erneut aufzunehmen und zu durchdenken.

In welcher Weise haben sich jidische, christliche und islamische Theologien
in Geschichte und Gegenwart zu den Rationalititsstandards der Natur- und
Geisteswissenschaften verhalten? Wie gehen sie mit natur- und kulturwissen-
schaftlichen Einsichten um, die in Spannung zu ihren tradierten Denkformen
und -inhalten stehen und auf diese Weise mit ihrem Selbstverstindnis kollidie-
ren? Inwiefern haben sie sich selbst als Wissenschaft verstanden, wissenschafts-
theoretische Reflexionen angestellt und wissenschaftliche Methoden entwickelt?

Die Fragekomplexe, die sich an den Schnittstellen von religidser Tradition,
deren theologischer Reflexion und aussertheologischen Wissenschaftskulturen
ergeben, betreffen zum einen den Umgang der Theologie mit geschichts- und
kulturwissenschaftlichen, soziologischen, psychologischen, physikalisch-kos-
mologischen, evolutionstheoretischen Erkenntnissen, die sich mit theologisch
relevanten Themen befassen oder die Genese und Entwicklung religitser Be-
wusstseins- und Praxisformen erkliren wollen. Sie betreffen zum anderen die
Wissenschaftlichkeit der Theologie selbst. Sie ist herausgefordert, sich zu wis-
senschaftlichen Rationalititsanforderungen in Bezichung zu setzen, indem sie
fundametaltheologische Uberlegungen zu ihrer Epistemologie, Hermeneutik
und Wissenschaftstheorie anstellt, indem sie materialdogmatisch das inhaltliche
Verhiltnis zwischen bestimmten religiésen und natur- und geisteswissenschaft-
lichen Aussagen klirt und indem sie die aussertheologische wissenschaftliche
Erforschung von Religion im Blick auf das theologische Selbstverstindnis der
Religion(en) verarbeitet.

Da Judentum, Christentum und Islam hier vor dhnlichen Fragen stehen, ist
es nahe liegend zu vergleichen, wie diese Religionen mit dem Problemfeld (Reli-
gion und Wissenschaft umgehen. Das vorliegende Heft soll einen Beitrag dazu
leisten. Die in thm abgedruckten Aufsitze gehen auf Vortriage zuriick, die im
Rahmen der Tagung «Religion und Wissenschaft in Judentum, Christentum und
Islam» (5. bis 7. November 2010 in Augst bei Basel) gehalten wurden.



Einleitung 323

Dirk Evers leistet einen kulturgeschichtlichen Beitrag zur Debatte tiber Re-
ligion und Wissenschaft, indem er die Geschichte des Naturbegriffs als «essen-
tially contested concept» nachzeichnet, also eines Begritfs, zu dem wesentlich
gehort, dass sein Verstindnis umstritten ist. In den letzten Abschnitten wendet
sich Evers systematischen Fragen zu. Er beschreibt die «Herausforderung der
Religionen durch die Naturwissenschaft, die seiner Ansicht nach «allererst be-
gonnen hats, und skizziert theologische Perspektiven zur Verarbeitung dieser
Herausforderung. Die «Kontrastierung zwischen dem Natiirlichen ... und dem
Ubernatiirlichen» miisse iiberwunden werden. «Eher muss es heute darum ge-
hen, einen hermetisch verschlossenen, naturalistisch verengten Naturbegriff
zu entschrinken und Religion als eingebettet in die unbelebte und belebte Na-
tut, als bezogen auf die Kultur und als ausgerichtet auf das Transzendente zur
Geltung zu bringen und kritisch zu reflektieren.»

Michael Huttenhoff fragt, wie ein besonderes Wirken Gottes in einer Welt
natitlicher Verursachung gedacht werden kann, und diskutiert die so genann-
ten nicht-interventionistischen Theorien des besonderen gottlichen Wirkens.
Diese Theotien wollen einerseits das besondere géttliche Wirken nicht sup-
ranaturalistisch als ein Eingreifen Gottes, das die Naturgesetze vetletzt, inter-
pretieren. Andererseits wollen sie seine Objektivitit wahren und grenzen sich
daher von Konzeptionen ab, die das besondere Wirken auf subjektive Deutun-
gen des allgemeinen bewahrenden Wirkens Gottes zuriickfihren. Aber auch
das besondere Wirken Gottes, wie es die Nicht-Interventionisten beschreiben,
greift nach Hittenhoff in Prozesse natitlicher Verursachung ein. Die nicht-
interventionistischen Theorien seien latent supranaturalistisch, so seine These.
Die Alternative zwischen einer supranaturalistischen Auffassung des besonde-
ren gottlichen Wirkens und einer Reduktion des géttlichen Wirkens auf das
allgemeine bewahrende Wirken werde also nicht iiberwunden.,

Die beiden folgenden Aufsitze nihern sich dem Problem historisch-kul-
turwissenschaftlich aus der Sicht der Islamwissenschaft und der Judischen Stu-
dien. Reinhard Schulze gibt einen Einblick in die islamischen Interpretationen
der Beziehung von Religion und Naturwissenschaft. Der Grund dafir, dass
sich die empirischen Naturwissenschaften in den islamischen Lindern nicht so
entwickelten wie in Europa, liegt nach Schulze nicht in einer prinzipiellen Wis-
senschaftsfeindlichkeit des Islam, sondern darin, dass die «Wissenschaftsland-
schaft in der islamischen Welt in der Neuzeit ... von Regionalitit, Privatheit,
geringem Wettbewerb, geringer staatlicher Férderung und einem schwachen



324 Reinhold Bernhardt / Michael Huttenhoff

Informationsfluss» gepriagt war. Erst seit dem letzten Viertel des 19. Jahrhun-
derts kam es zu einem Normenkonflikt zwischen Religion und Wissenschatft,
der aber nicht so heftig war wie die vergleichbaren Auseinandersetzungen im
christlichen Kulturraum, sowie zum Versuch, die Naturwissenschaften zu isla-
misieren. Eine «weindeutiges Haltung der islamischen Tradition gegeniiber der
Naturkunde» ist nach Schulze weiterhin nicht zu erwarten. Seine Thesen sind
fir die Debatte tiber das Verhiltnis des Islam zu Wissenschaft und Technik und
damit auch fir die Einschitzung der Entwicklungsmoglichkeiten islamischer
Religionskulturen in modernen Gesellschaften von erheblicher Bedeutung,

Alfred Bodenheimers Aufsatz ist ein Beitrag zu der Frage, welche Rele-
vanz historische Erkenntnisse fiir das Selbstverstindnis einer Religion haben.
Er bezieht sich auf die Diskussion Gber neuere archiologische Funde und Be-
funde, welche die Historizitit entscheidender Ereignisse der biblischen Ge-
schichtsdarstellung in Frage stellen. Mit Recht weist Bodenheimer mit Israel
Finkelstein zuriick, dass die Legitimitat eines Staates Israel an seinem jetzigen
Ort von archiologischen und historischen Ergebnissen abhinge. Schwieriger
ist dagegen die religiése Frage zu beantworten, wie «die Tora als Buch der
Wahrheit» angesehen werden kann, wenn in ihr Berichtetes — wie z.B. die Of-
fenbarung am Sinai — historisch «niemals stattgefunden hat». Bodenheimer
beantwortet diese Frage nicht direkt, sondern versucht ihr die Grundlage zu
entziehen: «Aber sie [scil. die Offenbarung] hat stattgefunden — es steht in dem
Buch geschrieben — und Dutzende Generationen von Juden waren an nichts
anderem als daran interessiert».

Niko Strobach schligt vor, das Verhiltnis von Religion und Wissenschaft
mit Hilfe von Willard Van Orman Quines Konzept eines «web of beliet» zu
beschreiben. Ein «web of belief> umfasst alle Uberzeugungen, die eine Per-
son vertritt, also auch die religidsen und wissenschaftlichen Uberzeugungen.
Wenn eine Person versucht, in threm «web of belief» Kohirenz herzustellen,
kann es notwendig sein, dass sie Akkomodationen vornimmt. Durch die Idee
des «web of belief» ist jedoch nicht vorgeschrieben, in welche Richtung diese
Akkomodationen vorgenommen werden miissen, ob also im Falle eines Kon-
fliktes die religivsen Uberzeugungen den wissenschaftlichen oder umgekehrt
die wissenschaftlichen den religiosen anzupassen sind. Strobach erginzt jedoch
das Konzept des «web of belief» durch die Unterscheidung von «sanity» und
«insanity». Als «insane» sicht er die Aneignung von Uberzeugungen an, die gut
abgesicherten Ergebnissen der zeitgendssischen Wissenschaft widersprechen.



Einleitung 325

Obwohl nicht immer eindeutig ist, ob «sanity» oder «insanity» vorliegt, erhilt
die Akkomodation durch diese Unterscheidung ein Gefille. Die Akkomodati-
onstrichtung ist nicht mehr gleichgultig,

Nach Philip Clayton muss die Konzentration auf eine religiése Tradition
Uberwunden wetden. Einen solchen «Exklusivismus» weist er zurtick. Wenn
andere religiose Traditionen in die theologischen Ubetlegungen einbezogen
werden, dutfe das aber nicht in einen «Relativismus» fihren, der die Waht-
heitsanspriiche der bestimmten religiosen Traditionen aufhebe. Auch ein re-
ligionswissenschaftlicher Ansatz, der die Wahrheitsfrage ausklammere, sei un-
zureichend. Stattdessen schligt Clayton ein Verfahren vor, das er dcomparative
Philosophie> nennt. Diesem zufolge sollen mehrere Religionen und ihre Theo-
logien im Blick auf die Konstitutionsbedingungen ihrer Wahrheitsanspriiche
verglichen werden. Es werden also nicht einfach die Wahrheitsanspriiche als
solche zueinander in Beziehung gesetzt. Vielmehr gilt das Interesse den Ver-
gleichbarkeiten und Unterschiedenheiten in den Entdeckungs- und Begrin-
dungszusammenhingen dieser Anspriiche.

Die Beitrage sind auf der o.g. Tagung intensiv diskutiert worden, haben die-
se Diskussion in sich aufgenommen und wollen nun Impulse fiir eine weiterge-

hende Debatte det Bezichung zwischen Religion und Wissenschaft freisetzen.
Reznhold Bernbardt | Michael Hiittenhoff



	Einleitung

