
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 4

Artikel: Einleitung

Autor: Berhardt, Reinhold / Hüttenhoff, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877799

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


322 Reinhold Bernhardt / Michael Hüttenhoff

Einleitung

Durch den so genannten Neuen Atheismus ist die Debatte über das Verhältnis

von Religion und Wissenschaft neu entfacht worden. Die zur Debatte stehenden

Fragen sind nicht neu. Doch aufgrund wissenschaftlicher Fortschritte und
der veränderten geistigen und kulturellen Situation können die Antworten der

Vergangenheit nicht einfach wiederholt werden. Es ist notwendig, die Fragen

erneut aufzunehmen und zu durchdenken.

In welcher Weise haben sich jüdische, christliche und islamische Theologien
in Geschichte und Gegenwart zu den Rationalitätsstandards der Natur- und
Geisteswissenschaften verhalten? Wie gehen sie mit natur- und kulturwissenschaftlichen

Einsichten um, die in Spannung zu ihren tradierten Denkformen
und -inhalten stehen und auf diese Weise mit ihrem Selbstverständnis kollidieren?

Inwiefern haben sie sich selbst als Wissenschaft verstanden, wissenschaftstheoretische

Reflexionen angestellt und wissenschaftliche Methoden entwickelt?

Die Fragekomplexe, die sich an den Schnittstellen von religiöser Tradition,
deren theologischer Reflexion und aussertheologischen Wissenschaftskulturen

ergeben, betreffen zum einen den Umgang der Theologie mit geschichts- und

kulturwissenschaftlichen, soziologischen, psychologischen, physikalisch-kos-

mologischen, evolutionstheoretischen Erkenntnissen, die sich mit theologisch
relevanten Themen befassen oder die Genese und Entwicklung religiöser Be-

wusstseins- und Praxisformen erklären wollen. Sie betreffen zum anderen die

Wissenschaftlichkeit der Theologie selbst. Sie ist herausgefordert, sich zu
wissenschaftlichen Rationalitätsanforderungen in Beziehung zu setzen, indem sie

fundametaltheologische Überlegungen zu ihrer Epistemologie, Hermeneutik
und Wissenschaftstheorie anstellt, indem sie materialdogmatisch das inhaltliche

Verhältnis zwischen bestimmten religiösen und natur- und geisteswissenschaftlichen

Aussagen klärt und indem sie die aussertheologische wissenschaftliche

Erforschung von Religion im Blick auf das theologische Selbstverständnis der

Religion(en) verarbeitet.

Da Judentum, Christentum und Islam hier vor ähnlichen Fragen stehen, ist

es nahe liegend zu vergleichen, wie diese Religionen mit dem Problemfeld (Religion

und Wissenschaft) umgehen. Das vorliegende Heft soll einen Beitrag dazu

leisten. Die in ihm abgedruckten Aufsätze gehen auf Vorträge zurück, die im
Rahmen der Tagung «Religion und Wissenschaft in Judentum, Christentum und

Islam» (5. bis 7. November 2010 in Äugst bei Basel) gehalten wurden.



Einleitung 323

Dirk Evers leistet einen kulturgeschichtlichen Beitrag zur Debatte über

Religion und Wissenschaft, indem er die Geschichte des Naturbegriffs als «essentially

contested concept» nachzeichnet, also eines Begriffs, zu dem wesentlich

gehört, dass sein Verständnis umstritten ist. In den letzten Abschnitten wendet

sich Evers systematischen Fragen zu. Er beschreibt die «Herausforderung der

Religionen durch die Naturwissenschaft», die seiner Ansicht nach «allererst

begonnen hat», und skizziert theologische Perspektiven zur Verarbeitung dieser

Herausforderung. Die «Kontrastierung zwischen dem Natürlichen und dem

Übernatürlichen» müsse überwunden werden. «Eher muss es heute darum
gehen, einen hermetisch verschlossenen, naturalistisch verengten Naturbegriff
zu entschränken und Religion als eingebettet in die unbelebte und belebte Natur,

als bezogen auf die Kultur und als ausgerichtet auf das Transzendente zur

Geltung zu bringen und kritisch zu reflektieren.»

Michael Hüttenhoff fragt, wie ein besonderes Wirken Gottes in einer Welt

natürlicher Verursachung gedacht werden kann, und diskutiert die so genannten

nicht-interventionistischen Theorien des besonderen göttlichen Wirkens.

Diese Theorien wollen einerseits das besondere göttliche Wirken nicht
supranaturalistisch als ein Eingreifen Gottes, das die Naturgesetze verletzt,
interpretieren. Andererseits wollen sie seine Objektivität wahren und grenzen sich

daher von Konzeptionen ab, die das besondere Wirken auf subjektive Deutungen

des allgemeinen bewahrenden Wirkens Gottes zurückführen. Aber auch

das besondere Wirken Gottes, wie es die Nicht-Interventionisten beschreiben,

greift nach Hüttenhoff in Prozesse natürlicher Verursachung ein. Die
nichtinterventionistischen Theorien seien latent supranaturalistisch, so seine These.

Die Alternative zwischen einer supranaturalistischen Auffassung des besonderen

göttlichen Wirkens und einer Reduktion des göttlichen Wirkens auf das

allgemeine bewahrende Wirken werde also nicht überwunden.

Die beiden folgenden Aufsätze nähern sich dem Problem
historisch-kulturwissenschaftlich aus der Sicht der Islamwissenschaft und der Jüdischen
Studien. Reinhard Schulze gibt einen Einblick in die islamischen Interpretationen
der Beziehung von Religion und Naturwissenschaft. Der Grund dafür, dass

sich die empirischen Naturwissenschaften in den islamischen Ländern nicht so

entwickelten wie in Europa, liegt nach Schulze nicht in einer prinzipiellen
Wissenschaftsfeindlichkeit des Islam, sondern darin, dass die «Wissenschaftslandschaft

in der islamischen Welt in der Neuzeit von Regionalität, Privatheit,

geringem Wettbewerb, geringer staatlicher Förderung und einem schwachen



324 Reinhold Bernhardt / Michael Hüttenhoff

Informationsfluss» geprägt war. Erst seit dem letzten Viertel des 19. Jahrhunderts

kam es zu einem Normenkonflikt zwischen Religion und Wissenschaft,
der aber nicht so heftig war wie die vergleichbaren Auseinandersetzungen im
christlichen Kulturraum, sowie zum Versuch, die Naturwissenschaften zu isla-

misieren. Eine «<eindeutige> Haltung der islamischen Tradition gegenüber der

Naturkunde» ist nach Schulze weiterhin nicht zu erwarten. Seine Thesen sind

für die Debatte über das Verhältnis des Islam zu Wissenschaft und Technik und
damit auch für die Einschätzung der Entwicklungsmöglichkeiten islamischer

Religionskulturen in modernen Gesellschaften von erheblicher Bedeutung.
Alfred Bodenheimers Aufsatz ist ein Beitrag zu der Frage, welche Relevanz

historische Erkenntnisse für das Selbstverständnis einer Religion haben.

Er bezieht sich auf die Diskussion über neuere archäologische Funde und
Befunde, welche die Historizität entscheidender Ereignisse der biblischen

Geschichtsdarstellung in Frage stellen. Mit Recht weist Bodenheimer mit Israel

Finkelstein zurück, dass die Legitimität eines Staates Israel an seinem jetzigen
Ort von archäologischen und historischen Ergebnissen abhänge. Schwieriger
ist dagegen die religiöse Frage zu beantworten, wie «die Tora als Buch der

Wahrheit» angesehen werden kann, wenn in ihr Berichtetes — wie z.B. die

Offenbarung am Sinai — historisch «niemals stattgefunden hat». Bodenheimer
beantwortet diese Frage nicht direkt, sondern versucht ihr die Grundlage zu
entziehen: «Aber sie [seil, die Offenbarung] hat stattgefunden — es steht in dem

Buch geschrieben — und Dutzende Generationen von Juden waren an nichts

anderem als daran interessiert».

Niko Strobach schlägt vor, das Verhältnis von Religion und Wissenschaft

mit Hilfe von Willard Van Orman Quines Konzept eines «web of belief» zu
beschreiben. Ein «web of belief» umfasst alle Überzeugungen, die eine Person

vertritt, also auch die religiösen und wissenschaftlichen Überzeugungen.

Wenn eine Person versucht, in ihrem «web of belief» Kohärenz herzustellen,
kann es notwendig sein, dass sie Akkomodationen vornimmt. Durch die Idee

des «web of belief» ist jedoch nicht vorgeschrieben, in welche Richtung diese

Akkomodationen vorgenommen werden müssen, ob also im Falle eines

Konfliktes die religiösen Überzeugungen den wissenschaftlichen oder umgekehrt
die wissenschaftlichen den religiösen anzupassen sind. Strobach ergänzt jedoch
das Konzept des «web of belief» durch die Unterscheidung von «sanity» und

«insanity». Als «insane» sieht er die Aneignung von Überzeugungen an, die gut
abgesicherten Ergebnissen der zeitgenössischen Wissenschaft widersprechen.



Einleitung 325

Obwohl nicht immer eindeutig ist, ob «sanity» oder «insanity» vorliegt, erhält

die Akkomodation durch diese Unterscheidung ein Gefälle. Die Akkomodationsrichtung

ist nicht mehr gleichgültig.
Nach Philip Clayton muss die Konzentration auf eine religiöse Tradition

überwunden werden. Einen solchen «Exklusivismus» weist er zurück. Wenn

andere religiöse Traditionen in die theologischen Überlegungen einbezogen

werden, dürfe das aber nicht in einen «Relativismus» führen, der die

Wahrheitsansprüche der bestimmten religiösen Traditionen aufhebe. Auch ein

religionswissenschaftlicher Ansatz, der die Wahrheitsfrage ausklammere, sei

unzureichend. Stattdessen schlägt Clayton ein Verfahren vor, das er Comparative

Philosophie) nennt. Diesem zufolge sollen mehrere Religionen und ihre Theologien

im Blick auf die Konstitutionsbedingungen ihrer Wahrheitsansprüche

verglichen werden. Es werden also nicht einfach die Wahrheitsansprüche als

solche zueinander in Beziehung gesetzt. Vielmehr gilt das Interesse den

Vergleichbarkeiten und Unterschiedenheiten in den Entdeckungs- und

Begründungszusammenhängen dieser Ansprüche.
Die Beiträge sind auf der o.g. Tagung intensiv diskutiert worden, haben diese

Diskussion in sich aufgenommen und wollen nun Impulse für eine weitergehende

Debatte der Beziehung zwischen Religion und Wissenschaft freisetzen.

Reinhold Bernhardt / Michael Hüttenhoff


	Einleitung

