
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 3

Artikel: Das "himmlische" und das "satanische" Quartett : antiethische
Parallelisierungen in der Johannesapokalypse

Autor: Witulski, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877798

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das <himmlische> und das <satanische> Quartett -
Antithetische Paralleüsierungen in

der Johannesapokalypse

Bereits in seinem 1923 in 4. Auflage erschienenen epochalen Werk «Licht vom
Osten» vertrat Adolf Deissmann die Ansicht, dass insbesondere der Verfasser

der Johannesapokalypse seine Auseinandersetzung1 mit dem Imperium Rßma-

num und der kultisch-religiösen Kaiserverehrung betrieb, indem er Parallelen

zwischen der Casesaren- und der Christusverehrung zog: «Dies ist denn

tatsächlich zu beobachten: der in die Mittelmeerwelt hinaustretende Christuskult

zeigt schon frühe das Bestreben, die dieser Welt geläufigen und jetzt eben auf
die vergötterten Kaiser übertragenen (oder im Kaiserkult vielleicht auch neu

geschaffenen Kultworte) für Christus zu reservieren. So entsteht ein polemischer

Parallelismus zwischen Kaiserkult und Christuskult, der auch da

empfunden wird, wo die vom Christuskult bereits mitgebrachten Urworte aus den

Schatzkammern der Septuagintabibel und des Evangeliums mit ähnlich- oder

gleichklingenden solennen Begriffen des Kaiserkultes zusammentreffen»2.

Dieser von Deißmann formulierte Ansatz ist in neuerer Zeit u.a. durch die

Forschungen von E. Stauffer, R. Bauckham, D.E. Aune und P. Barnett

ausgebaut und für die Interpretation des letzten Buches des neutestamentlichen

Kanon fruchtbar gemacht worden3. Allerdings standen in diesen Untersuchungen

in erster Linie die Parallelen zwischen der kultisch-religiösen Kaiser- und

der Christusverehrung im Fokus des Interesses; hier konnte gezeigt werden,
dass «the author of the Apocalypse was thoroughly convinced that the claims

of Ceasar were antithetical to those of Christ»4. Später und ergänzend dazu

1 Zum Begriff der Polemik als einer «Methode der Auseinandersetzung» vgl. H.
Stauffer: Art. «Polemik», Historisches Wörterbuch der Rhetorik 6, Darmstadt
2003 1403-1415 (1403).

2 A. Deissmann: Licht vom Osten. Das Neue Testament und die neuentdeckten
Texte der hellenistisch-römischen Welt, Tübingen 41923, 290f.

3 Vgl. hierzu: P. Barnett: Polemical Parallelism: Some further Reflections on the

Apocalypse, JSNT 35 (1989), 111-120.
4 D.E. Aune: The Influence of Roman Imperial Cult Ceremonial on the Apocalyp¬

se of John, BR 38 (1983) 5-26 (5).

ThZ 3/67 (2011) S. 289-320



290 Thomas Witulski

wurde der Nachweis polemischer Parallelitäten dann etwa auf den falschen

Propheten, die dritte Figur der (himmlischen Trinität>5, ausgedehnt. Nur selten

in den Blick geriet bisher jedoch eine zwar nicht im Zentrum der Darstellung
der Apk stehende, aber dennoch keineswegs unwichtige6 Figur, nämlich der

in Apk 10,1 ff. auftretende akkoç ayyeÀoç iajpipôç, dessen Erscheinung die in

Apk 11; 12ff.7 beschriebenen Ereignisse einleitet. Im Rahmen der vorliegenden

Untersuchung soll zunächst gezeigt werden, dass der Apokalyptiker die

Beschreibung dieses aAAoç ayyeA.oç laxupôç bewusst als (polemical parallelism)

zu der Figur des Sonnengottes Helios, der in der Antike u.a. in der zu den
sieben Weltwundern8 gerechneten Figur des Koloss von Rhodos Gestalt gewann9,

konstruiert hat. Mit dem Aufweis dieser bewussten Parallelisierung wäre u.U.

zugleich ein weiteres Indiz zugunsten der Datierung der Abfassung der Apk
in die Zeit Hadrians, präziser in die Jahre zwischen 132 und 135 n.Chr.10,

gewonnen, da mit Grund anzunehmen ist, dass eben dieser Kaiser, wie noch zu

zeigen sein wird, offensichtlich für die Wiederherstellung dieser zu seiner Zeit
zerstört darniederliegenden Monumentalstatue sorgte.

5 Vgl. hierzu die Ausführungen in Barnett: Political Parallelism (Anm. 3), 11 Iff.
6 Vgl. hierzu H. Giesen: Die Offenbarung des Johannes (RNT), Regensburg 1997;

der angesichts der äusseren Erscheinung dieses akkoç ayyeÀoç Lo%upoç feststellt:
«Seine äußere Erscheinung unterstreicht seine herausragende Stellung: Ihm kommen

göttliche Attribute zu», und 230£: «Kein anderer Engel in der Offb hat so

viele göttliche Züge wie der starke Engel in 10,1».
7 Zur zentralen Bedeutung von Apk 12 — 14 für die Darstellung der Apk insge¬

samt vgl. etwa U.B. Müller: Die Offenbarung des Johannes (OTK 19), Gütersloh/
Würzburg 21995, 33: «Kap. 12—14 bilden die dramatische Mitte innerhalb der
Visionsberichte des apokalyptischen Hauptteils der Offb».

8 Vgl. hierzu ausführlich J. Berndt, in: W Hoepfner: Der Koloss von Rhodos und
die Bauten des Helios. Neue Forschungen zu einem der sieben Weltwunder,
Mainz 2003,103f.

9 Dass es sich bei der Figur des Kolosses von Rhodos um eine Darstellung des

Gottes Helios handelt, bestätigt neben anderen Quellen auch C. Plinius Secundus,
naturalis historia XXXIV 41 ; vgl. zu weiteren Quellen zum Koloss von Rhodos u.
304ff.

10 Vgl. dazu grundlegend T. Witulski: Die Johannesoffenbarung und Kaiser Hadri¬

an. Studien zur Datierung der neutestamentlichen Apokalypse (FRLANT 221),

Göttingen 2007, 346ff.



Das (himmlische) und das (satanische) Quartett 291

I. Der in Apk 10,1-11 auftretende alloç ayyeXoç ioxvpôç

1.1. Das äussere Erscheinungsbild des Engels (Apk 10,1—6)

In Apk 10,1 sieht der Apokalyptiker einen mit einer Wolke bekleideten (iXXoç

ayyeÀoç lo/upoç vom Himmel herabsteigen; über seinem Haupt befindet sich

eine ïpiç, sein Angesicht gleicht der Sonne, seine Füsse Säulen von Feuer (Apk
10,1b). In seiner Hand hält er ein aufgeschlagenes ßi.ßA.apLÖiou (Apk 10,2a),

seinen rechten Fuss setzt er auf das Meer, seinen linken auf das Land (Apk
10,2b). Im Rahmen der Ausrichtung seines Auftrags hebt er seine rechte Hand

zum Himmel (Apk 10,5), um zu schwören (Apk 10,6a), dass die Vollendung
des Geheimnisses Gottes unmittelbar bevorsteht (Apk ll,6b£).

Die über dem Haupt des aXXoç, ayycXoç Laj(up6ç befindliche ïpiç wird
insbesondere unter Verweis auf Ez 1,28 weitgehend als Regenbogen gedeutet11.

Dieser Interpretation widerraten jedoch zwei Beobachtungen: (a)

Zunächst ist in Ez 1,28 mit dem Terminus toi;ou ein anderer Begriff gewählt als

in Apk 10,1. Da der Apokalyptiker aber an anderer Stelle, etwa in Apk 11,1

und 21,1512, durchaus auf ezechielische Begriffe zurückgreift, wenn er den

offensichtlich gleichen Gegenstand oder den gleichen Vorgang bezeichnen will,
muss im Blick auf die Deutung des Begriffs ipiç in Apk 10,1 davon

ausgegangen werden, dass dieser hier gerade nicht im Sinne von (Regenbogen) zu
verstehen ist13, (b) In Apk 4,3, der zweiten Belegstelle für den Begriff 'ipiç in
der Apk, wird mit diesem ein offensichtlich um den Thron Gottes herumreichender

Bogen beschrieben. Sowohl die Farbgebung dieser ïpiç — sie sieht aus

wie ein Smaragd, schimmert also grünlich und eben nicht, wie ein Regenbogen,

mehrfarbig14 — als auch die Positionierung — rund um den Thron Gottes herum

11 Vgl. hierzu neben anderen W Bousset: Die Offenbarung Johannis (KEK 16),

Göttingen 61906, 308; Giesen: Offenbarung des Johannes (Anm. 6), 230.
12 Vgl. zu diesen beiden Belegstellen T. Witulski, Apk 11,1 f. und die (Neu-)Grün-

dung Jerusalems durch Kaiser Hadrian (im Erscheinen).
13 P. Prigent: Commentary on the Apocalypse of St. John, Tübingen 2001, 226,

weist darauf hin, dass der Begriff ïpiç in der LXX niemals im Sinne von (Regenbogen)

verwendet wird.
14 Vgl. hierzu instruktiv A. Satake: Die Offenbarung des Johannes (KEK 16), Göt¬

tingen 2008, 195, Anm. 9; ähnlich R.H. Charles: A Critical and Exegetical
Commentary on The Revelation of St. John, Vol. I.II (ICC), Edinburgh 21950,115, der
im Blick auf Apk 4,3 von einem Halo oder einem Nimbus redet.



292 Thomas Witulski

und eben nicht, wie in Ez 1,28LXX, kv ifj utcjjtÀr) ev rpépa ûexoù - sprechen

dafür, dass dieser Terminus hier nicht im Sinne eines Regenbogens, sondern

im Sinne eines «bright-coloured circle surrounding another body»15 bzw. eines

Halo zu fassen ist16. Damit ist aber die Frage nach der Erklärung des gleichen

Begriffs in Apk 10,1 eben in diesem Sinne vorentschieden17.

1.2. Motivgeschichtliche Parallelen

Im Rahmen der Versuche, die einzelnen Merkmale bzw. Motive des äusseren

Erscheinungsbildes des alÀoç ayyeÂoç La/upoç motivgeschichtlich nachzuweisen

und herzuleiten, verweisen zahlreiche Exegten im Blick auf die Wolke, die

den Engel umgibt, einerseits auf die zahlreichen alttestamentlichen Belege für
das Kommen Gottes in oder auf einer Wolke18, andererseits auf Dan 7,13 als

den einzigen alttestamentlichen Beleg, der das Motiv der Wolke und des Kommens

in oder mit einer Wolke nicht mit der Gestalt Gottes, sondern mit einer

anderen Figur, nämlich der des Menschensohnes, verknüpft19. Allerdings wird
in keinem der zahlreichen alttestamentlichen Belege die entsprechende Wolke,

so wie hier in Apk 10,1, als Kleidungsstück20 Gottes bzw. des Menschensohnes

bezeichnet21; dies scheint ein erster Hinweis dafür zu sein, dass der Apokalyp-

15 Vgl. zu dieser Übersetzung H.G. Liddell/R. Scott: A Greek-English Lexicon

(With a Supplement ed. by E.A. Barber), Oxford 1968, Nachdruck 1977, s.v. ïpiç,
836.

16 Vgl. hierzu auch die Übersetzung bei D.E. Aune: Revelation 6-16 (WBC 52 B),
Nashville (TN) 1998, 557.

17 Vgl. hierzu neben anderen Bousset: Offenbarung Johannis (Anm. 11), 308, der
auf die Apk 10,1 begegnende Verwendung des Terminus Ipiç mit dem bestimmten

Artikel hinweist und folgert: «Die Iris ist schon oben einmal als Attribut des

thronenden Weltrichters erwähnt ([Apk] 4,3)»; ähnlich hier G.K. Beale: The Book
of Revelation, A Commentary on the Greek Text (NIGTC), Grand Rapids/Carlisle

(Cumbria) 1999, 524: «Consequently, the rainbow of 4:3 is now applied to the

heavenly being of 10:1».
18 Vgl. hierzu die Belege bei Beale: Book of Revelation (Anm. 17), 525f.
19 Vgl. hierzu Beale: Book of Revelation (Anm. 17), 523.
20 Die recht zahlreichen Belege für das Verbum irepißci/lAco in der Apk (vgl. hierzu

F.W Moulton/A.S. Geden: A Concordance to the Greek Testament, Edinburgh
51980, 795) nötigen den Begriff hier im Sinne von «bekleiden, ankleiden» zu
verstehen.

21 Vgl. hierzu Müller: Offenbarung des Johannes (Anm. 7), 200, der im vorliegen-



Das <himmlische> und das (satanische) Quartett 293

tiker bei der Darstellung des äusseren Erscheinungsbildes des aXXoq ayyeÀoç

Loxupoç zumindest auch auf andere als auf alttestamentliche22 bzw. frühjüdische

Traditionen zurückgegriffen bzw. Motive der alttestamentlichen, frühjüdischen

oder auch urchristlichen Tradition neu- und umgestaltet hat.

Als motivgeschichtlicher Nachweis für die ïptç über dem Haupt des aXXoç

ayyeiloç Loxupoç23 werden in der Forschung hauptsächlich und mit grosser
Regelmässigkeit Ez 1,26—28LXX und die dortige Darstellung des auf dem

Thronwagen Sitzenden, insbesondere die Ausführungen in Ez 1,28
angeführt24. Die deudichen inhaltlichen Differenzen zwischen den Einlassungen
des alttestamentlichen Propheten und dem in Apk 10,1 zur ïptç des aXXoç

ayyeÀoç Loxupoç Ausgeführten lassen jedoch erkennen, dass dieser Hinweis

motivgeschichtlich kaum verfangen kann: (a) Während sich nach Apk 10,1 die

den Zusammenhang auf Ps 104,3 und Dan 7,13 verweist, dann aber feststellt:

«Allerdings liegt hier nur ein loser Anklang vor». Dies gilt aber insbesondere auch

im Blick auf Apk 1,7; hier verweist der Apokalyptiker auf das (Wieder-)Kommen
Christi und er führt aus: 'Iôoù epxexat pexà xûv vecfcAûv, wobei die Wolken aber
eben nicht als Kleidungsstück dargestellt werden. Mit Recht stellt daher E.

Lohmeyer: Die Offenbarung des Johannes (HNT 16), Tübingen 21953, 84 fest: «So

oft die Wolke auch als Form der Theophanie im AT erwähnt wird, so eigenartig
ist die Vorstellung, dass die Wolke das <Kleid> des Engels sei»; inwieweit die von
Lohmeyer anstelle der alttestamentlichen Stellen in Anschlag gebrachten Parallelen

aus mandäischen Texten motivgeschichtliche Quellen für Apk 10,1 darstellen

können, muss schon aus Gründen der Datierung mehr als fraglich bleiben, zumal
die angeführten Belege Ginzä 48,2f.; 29,33f. erhebliche Differenzen zu Apk 10,1

erkennen lassen. Noch abwegiger ist der von H. Kraft: Die Offenbarung des

Johannes (HNT 16a), Tübingen 1974, 147 in diesem Zusammenhang diskutierte

Vorschlag, das Motiv mit den Ausführungen in I Kor 10,1 in Verbindung zu bringen.

22 Der einzige Beleg in der LXX für die gemeinsame Verwendung des Substantivs
vecj)éÀr| und des Verbums TTcpLßäAAtü findet sich in Ps 146,8LXX: tcô irepißalloutL
löv oùpauou eu vetjjéÀcuç; Gott wird hier als jemand beschrieben, der den Himmel

mit Wolken bedeckt.
23 Nach Beale: Book of Revelation (Anm. 17), 523, spricht neben anderem auch die¬

ses Charakteristikum des ccXXoç ayycXoç loxupoç dafür, in ihm ein «divine being»

zu sehen.
24 Vgl. hierzu etwa Beale: Book of Revelation (Anm. 17), 523, der davon spricht,

dass Ez 1,26—28 «especially near in thought» zu diesem Charakteristikum des

&XXoq ayyeXoz loxupoç ist.



294 Thomas Witulski

'ipiç des uXXoç uyyeXoç Laxupôç an, über oder um dessen Haupt befindet, wird
der Ez 1,28LXX beschriebene tôçou an seinem nachgerade natürlichen Ort,
nämlichen Tfj ve§(Xr\ kv ri|iép<x ûetoù lokalisiert25, (b) Während in Apk 10,1

die ïpiç des aAAoç uyytXoç Laxupôç als solche im Zentrum des Darstellungsinteresses

steht, wird in Ez 1,28 der Satz œç ôpaotç töijou oxav rj kv utJkÂr]
kv T)pépa ùexot) dazu verwendet, den Glanz um den Thronwagen und die auf
diesem sitzende Person herum in einem Vergleich anschaulich zu beschreiben,

(c) Während der Apokalyptiker in Apk 10,1 den Terminus Lplç verwendet und
damit offensichtlich ein Halo bezeichnen will, begegnet in Ez 1,28 der Begriff
toEov im Sinne von <Regenbogen> 26. Diese Differenzen zwischen Apk 10,1

und Ez 1,28LXX lassen eine motivgeschichtliche Abhängigkeit des einen

Belegs vom anderen mehr als unwahrscheinlich erscheinen. Im Blick auf die ipiç
des aXXoç uyyeXoç Laxupôç steht somit zu vermuten, dass der Apokalyptiker in
seiner Darstellung hier andere als die gängigerweise vermuteten alttestamentli-

chen oder frühjüdischen Traditionen verarbeitet hat.

Über Ez 1,26—28LXX hinaus verweisen etwa U.B. Müller und H. Giesen

im Blick auf die motivgeschichtliche Herleitung des Motivs der Lp lç über dem

Haupt des aXXoç, ayytXoç Laxupôç noch auf Gen 9,13f.27, einen Beleg, der

allerdings aus ähnlichen Erwägungen noch weniger als Ez 1,26—28LXX als

motivgeschichtliche Quelle für Apk 10,1 in Frage kommen kann. Gleiches gilt für
den u.a. von H. Giesen28 angeführten Beleg ApkAbr 11,2; hier wird ein Engel
beschrieben, der eine Kopfbedeckung trägt, die einem Regenbogen29 ähnelt.

Da der Terminus ïpiç Apk 10,1 kaum im Sinne eines Regenbogens interpretiert
werden kann, lassen sich, unabhängig von der ausserordentlich umstrittenen

Frage der Datierung dieser frühjüdischen Schrift30, die entsprechenden Aus-

25 Vgl. hierzu o. 291 f.
26 Vgl. hierzu o. 291.
27 Vgl. Müller: Offenbarung des Johannes (Anm. 7), 200 und Giesen: Offenbarung

des Johannes (Anm. 17), 230.
28 Vgl. Müller: Offenbarung des Johannes (Anm. 7), 230.
29 «Sein Leib hatte das Aussehen des Saphirs, und sein Antlitz war wie Chryso¬

lith, und das Haar seines Hauptes glich dem Schnee, und der Turban auf
seinem Haupte hatte das Aussehen des Regenbogens»; Text nach B. Philonenko-
Sayar/M. Philonenko: Die Apokalypse Abrahams (JSHRZ V 5), Gütersloh 1982,
432.

30 Vgl. hierzu nur R. Rubinkiewicz: Apocalypse of Abraham (OTP 1), London 1983



Das (himmlische) und das (satanische) Quartett 295

führungen von ApkAbr 11,2 nicht als motivgeschichtliche Quelle für Apk 10,1

wahrscheinlich machen.

Der Vergleich des Angesichts des aÂÂoç ayyeÀoç Layupoç mit der Sonne

scheint ein zumindest in frühjüdischen und neutestamentlichen Schriften
offensichtlich verbreitetes Motiv darzustellen, das im Rahmen von Theophanie-
schilderungen, von Beschreibungen der ins Eschaton eingezogenen Gerechten

und von Darstellungen der Konsequenzen von Erfahrungen der Anwesenheit

und Gegenwart Gottes begegnet31; auch der Apokalyptiker verwendet dieses

Motiv ausser in Apk 10,1 noch in Apk 1,16, um das Angesicht des in Apk 1,10

auftretenden Menschensohnähnüchen zu beschreiben: Kai f| övjric; aùxoî) (ùç

0 pA,toç (Jmuei kv irj öuvapei aikot). Auffällig ist freilich, dass in Apk 10,1

das Angesicht des aÀÂoç ayycÂoç Lajpjpôç unmittelbar mit der Sonne verglichen

wird, wohingegen in Apk 1,16 der Vergleichspunkt zwischen dem

Angesicht des Menschensohnähnüchen und der Sonne darin besteht, dass beide

in ähnücher bzw. gleicher Weise strahlen. Ohne diese Differenz über Gebühr

exegetisch belasten zu können oder zu wollen, lässt sich die Annahme kaum

umgehen, dass der Apokalyptiker hier in Apk 10,1 die Paraüeütät zwischen

dem Angesicht des Engels und der Sonne erhebüch unmittelbarer und letzten
Endes auch umfassender beschreiben wollte als die in Apk 1,16 expüzierte
zwischen der Sonne und dem Menschensohnähnüchen.

Werden die anderen in der exegetischen Literatur zum Motiv des

sonnengleichen Glänzens oder Strahlens des Angesichts einer Person angeführten Pa-

raüelen durchgemustert, so ergibt sich folgendes Bild: In den übrigen Fähen

werden weitestgehend, wie in Apk 1,16 und auch Mt 17,2, der einzigen wei-

681—705 (683): (dt is commonly held that our pseudepigraphon was composed at
the end of the first century A.D. No decisive argument, however, has been given
in support of this date». Sicher scheint nur zu sein, dass die ApkAbr nach 70

n.Chr. verfasst worden ist.

So etwa Aune: Revelation (Anm. 16), 557: «Comparing the face to the sun is a

metaphor used in theophanies and to describe the transformed appearance of
the righteous in the eschaton or as a result of their experience of the presence
of God»; dort auch weiteres Belegmaterial.



296 Thomas Witulski

teren neutestamentlichen Belegstelle32 für dieses Motiv33, das entsprechende

Angesicht und die Sonne im Blick auf ihr Leuchten, Strahlen oder Glänzen

parallelisiert; dies gilt etwa für ApkZeph34 6,11; IV Esr35 7,97.125, si Hen36 1,5

(Ree. A); 19,1 (Ree. J) und ApkPaul3712. Daraus ist zweierlei zu folgern: (a) Die

wenigen Belege für das Modv eines unmittelbaren und umfassenden Vergleiches

des Angesichts einer Person mit der Sonne, so wie es in Apk 10,1 vorliegt,
stammen aus gänzlich verschiedenen Zeiten und sind unterschiedlichster
Provenienz. (b) Dieses Motiv findet sich in dieser expliziten Weise weder in der

32 Der Verweis auf II Kor 3,7 (vgl. hierzu Aune: Revelation [Anm. 16], 558) trägt
hier nichts aus, da Paulus an dieser Stelle zwar von der ôôÇcc auf dem Angesicht
des Mose (vgl. hierzu etwa R. Bultmann: Der zweite Brief an die Korinther [KEK
Sonderband], Göttingen 21987, 83), nicht aber von der Sonne spricht. Ähnliches

gilt im Blick auf Mt 13,43; hier geht es um das Leuchten der Gerechten, nicht aber

um das Leuchten oder Glänzen ihres Angesichtes. W. Wiefel: Das Evangelium
nach Matthäus (ThHK 1), Leipzig 1998, 260, führt im Blick auf diesen Beleg aus:

«Das sonnengleiche Strahlen ist Ausdruck einer verklärten Leiblichkeit».
33 Nach Wiefel: Evangelium (Anm. 32), 309 entspricht «der der Sonne vergleichbare

Glanz des Angesichts der Schilderung des Mose Ex 24,29».
34 G.S. Oegema, Apokalypsen, in: H. Lichtenberger / G. Oegema (Hg.): Supple-

menta. Einführung zu den Jüdischen Schriften aus hellenistisch-römischer Zeit,
(JSHRZ VI 1,5), Gütersloh 2001, 183 hält mit Verweis auf Diebner «eine

Datierung der Endredaktion [von ApkZeph] vor dem Ende des 2. Jh.s n.Chr.» für
«unwahrscheinlich»; als Entstehungsort nimmt er Ägypten an (183f.). Damit fällt
die ApkZeph als motivgeschichtliche Quelle für die neutestamentliche Apk mit

grosser Wahrscheinlichkeit aus, auch wenn «einzelne Teile auf ältere Traditionen

zurückgehen» (183) können.
35 Oegema: Apokalypsen (Anm. 34), 98 datiert IV Esr um 100 n.Chr. und nimmt als

Entstehungsort Rom oder Palästina an. B.M. Metzger: The Fourth Book of Ezra

(OPT 1), London 1983, 517—559 (526) votiert im Blick auf die Endredaktion

von IV Esr für die Zeit um 120 n.Chr. und geht von der Abfassung der Schrift in
Palästina aus.

36 C. Böttrich, Das slavische Henochbuch (JSHRZ V), Gütersloh 1995, 781—1040

(812f.), datiert diese Schrift in die Zeit zwischen der Zeitenwende und 70 n.Chr.
37 H. Duensing/A. de Santos Otero: Apokalypse des Paulus, in: W Schneemelcher

(Hg.): Neutestamentliche Apokryphen II: Apostolisches, Apokalypsen und
Verwandtes, Tübingen 61997, 644ff. machen im Blick auf die Entstehungszeit dieser

Apokalypse keine Aussage; in jedem Falle ist sie jedoch später als die
neutestamentliche Apk entstanden und kommt somit, wie ApkZeph, als motivgeschichtliche

Quelle für jene nicht in Frage.



Das <himmlische> und das (satanische) Quartett 297

frühchristlichen noch in der frühjüdischen Literatur, was die Frage evoziert,

aus welchen Quellen der Apokalyptiker bei der Beschreibung dieses Elements
des Erscheinungsbildes des aXÂoç ayyeXoç ioxupôç geschöpft hat.

Andere in der Literatur im Rahmen der Diskussion dieses Motivs angeführte

Belege wie etwa ApkPetr38 1; TestAbr39 7,3£; 12,5; 16,6 (Ree. A) bieten

anscheinend zwar eine Apk 10,1 entsprechende unmittelbare und umfassendere

Parallelisierung. Allerdings wird in diesen Parallelen nicht nur das Angesicht,
sondern, ähnlich wie in Mt 13,4340, die hier jeweils auftretende Gestalt in ihrer
Gesamtheit mit der Sonne in Beziehung gesetzt.

Das Motiv der ttÖöcc gjç otOAol Trupôç wird in der exegetischen Literatur

häufig als eine Anspielung auf Ex 13,21 und die dort erwähnte Wolken- und
Feuersäule gedeutet41. Darüber hinaus fallen nach lHen42 18,11; 21,7,
offensichtlich im Rahmen eines göttlichen Strafgerichts, Feuersäulen in einen tiefen

Abgrund43; der Tragiker Ezechiel44 beschreibt eine feurige Säule als ein dem

38 Nach C.D.G. Müller: Offenbarung des Petrus, in: W. Schneemelcher (Hg.): Neu-
testamentliche Apokryphen II: Apostolisches, Apokalypsen und Verwandtes,
Tübingen 61997, 562-578 (564) ist diese Schrift um 135 n.Chr. zu datieren, also

zeitgleich mit der Apk entstanden; in ApkPetr 1 führt Christus selbst aus, dass er
in seiner Herrlichkeit kommen und «siebenmal so hell wie die Sonne leuchtejn]»
(567) werde. Im Unterschied zu Apk 10,1 wird hier die ganze Gestalt Christi mit
der Sonne in Beziehung gesetzt.

39 E.P. Sanders: Testament of Abraham, (OTP 1) London 1983 871-902 (875), da¬

tiert die Abfassung des TestAbr um 100 n.Chr. «plus or minus twenty-five years»;
als Abfassungsort nimmt er, hier im Unterschied zu anderen Forschern, die die

Entstehung dieser Schrift in Palästina vertreten, Ägypten an (875). Im Blick auf
die Abfassung der wohl erweiterten Rezension A ähnlich E. Janssen: Testament
Abrahams (JSHRZ III 2), Gütersloh T980, 193-256 (200), mit Verweis auf F.

Schmidt.
40 Vgl. hierzu o. 294, Anm. 32.
41 Vgl. hierzu etwa Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 558, der darüber hinaus noch

auf Weish 18,3 und Sib III 250f. verweist, zwei Belege, in denen Ex 13,21

aufgenommen wird.
42 S. Uhlig: Das äthiopische Henochbuch (JSRHZ V), Gütersloh 1984, 461-780

(494), datiert das «Buch der Wächter», das die Kapitel 1—36 umfasst, in die Zeit
zwischen dem Ende des 3. und der Mitte des 2. Jh. v.Chr.

43 Vgl. hierzu Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 558.
44 Nach E. Vogt: Tragiker Ezechiel (JSHRZ IV 3), Gütersloh 1983, 113-133 (117),

ist die Entstehung dieses Werkes zwischen der zweiten Hälfte des 3. und den



298 Thomas Witulski

Mose gegebenes Zeichen (Exagoge, 247)45. Diese Übersicht lässt deutlich werden:

Das Modv der feurigen oder wie Feuer brennenden Säule ist in der alt-

testamentlichen und frühjüdischen Literatur durchaus belegt, allerdings nicht
in Verbindung mit der Figur bzw. den Füssen einer Gestalt oder eines Engels.
Auch das Motiv der trôôeç d>ç ôtûàol nupoç, das sich zudem durchaus
charakteristisch von der Beschreibung der Füsse des Menschensohnählichen in Apk
1,15, die des näheren als öpotot xobbcolUßctcp côç eu Kcqitutp ireïïupu)|jivr|ç
beschrieben werden, unterscheidet46, scheint sich also einer von ihm augenscheinlich

für notwendig befundenen kreativen Neuschöpfung des Apokalyptikers zu

verdanken, wobei dessen konkretes Motiv dafür noch zu suchen bleibt.

In doppelter Hinsicht gleiches gilt für die in Apk 10,2b vorliegende
Beschreibung der Fussstellung des aXXoQ ayyeXoç lo/upôç47; dieser setzt seinen

rechten Fuss auf das Meer, seinen linken auf das Land. Zwar ist nicht zu

bestreiten, dass die Kombination der Begriffe öaXccooa und yf| insbesondere auch

im Alten Testament zur Beschreibung der «universal sovereignty»48 oder auch

der körperlichen Grösse49 der entsprechenden Gestalt, hier natürlich vor
allem Gottes, häufig begegnet50; für die für Apk 10,2b charakteristische

Ausgestaltung des entsprechenden Motivs aber finden sich keine direkten weiteren

Belege51.

Anfang des 1. Jh. v.Chr. zu setzen.
45 So wiederum Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 558
46 Vgl. hierzu o. 295.
47 Vgl. zum Verhältnis von Apk 1,13—15 und Apk 10,1 £5 auch u. 301. Anders hier

Beale: Book of Revelation (Anm. 17), 529, der das Motiv der uôôcç toç otûXoi
ïïupôç sowohl mit Apk 1,15 als auch mit Apk 2,18 in Verbindung bringt. Dass Apk
1,15 und Apk 2,18 schon aufgrund ihrer terminologischen Parallelität miteinander

zusammenhängen, soll hier nicht bestritten werden; gerade diese terminologische

Parallelität aber fehlt im Blick auf Apk 10,2b.
48 Beale: Book of Revelation (Anm. 17), 529.
49 Vgl. hierzu etwa Lohmeyer: Offenbarung des Johannes (Anm. 21), 85; ähnlich

auch Müller: Offenbarung des Johannes (Anm. 7), 201 : «Die riesenhafte Größe
des Engels wird sichtbar, wenn er seine Beine auf das Meer und das Land setzte.

50 Vgl. hierzu etwa die Auflistung der Belege bei Beale: Book of Revelation (Anm.
17), 529.

51 Dies gilt auch im Blick auf das von Aune: Revelation 6-16 (Anm. 4), 559 erwähn¬

te magische Amulett aus Palästina; hier werden drei göttliche Wesen als in einer

grossen Furt stehend beschrieben (vgl. J. Naveh/P. Shaked, Amulets, Nr. 6, 3—7);



Das <himmlische> und das <satanische> Quartett 299

Anders scheint es im Blick auf die Beschreibung der Schwurhandlung des

aAAoç ayyeÀoç laxupoç in Apk 10,5f. auszusehen, die vom Apokalyptiker wie

folgt beschrieben wird: Kai ô ayyeAoç rjpr|U tf|u xetpa aûroû upy ôe^iau

elç toy oùpayoy (6) Kai topoaey kv ttô Çcûyui eiç toÎjç alcûyaç twv alcovcov

ktA. In der Literatur werden als Parallelen zu dieser Darstellung insbesondere

zwei alttestamentliche Belege angeführt, nämlich Dtn 32,40LXX: àpû elç toy
oùpayoy xr\v xglp« F01J KaL opoûpai trj ôeÇtâ pou Kai épû ktA. und Dan

12,7LXX: Kai ui|tG)ae tf|y ôeÇtày Kai tpu âptotepày elç toy oùpayoy Kai

(jpooe toy Çcôyxa elç toy alcôya 9eöy KtA..52. Dass zwischen den Ausführungen

in Apk 10,5f. auf der einen und Dtn 32,40LXX und insbesondere Dan
12,7LXX53 auf der anderen Seite durchaus sprachliche und auch inhaltliche
Ähnlichkeiten bzw. Parallelitäten bestehen, ist schlechterdings nicht zu leugnen;

immerhin geht es sowohl in Apk 10,5f. als auch in Dtn 32,40 und Dan
12,7 um einen Schwur, der geleistet wird, in Dan 12,7 werden darüber hinaus,
ähnlich wie in Apk 10,6f. und z.T. sogar syntaktisch parallel54, Angaben zu
Zeit und Dauer der Realisierung des endzeitlichen Geschichtsplanes Gottes

gemacht55, der zudem jeweils als Schwurzeuge aufgerufen wird.56 Freilich dür-

zu Dan 12,7 und der dort beschriebenen Stellung des ctvGpcoiTOç elç èvôeôupévoç

ßiiooLva vgl. u. 300.
52 Vgl. hierzu neben anderen etwa Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 564.
53 Vgl. hierzu etwa Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 564, der Dan 12,7LXX als die

einzige wirkliche alttestamentliche Parallele zu und Quelle für Apk 10,5 definiert:
«... and this [d.h. Dan 12,7] is clearly the source of the gesture in Rev 10:5-6»;
ähnlich auch Beale: Book of Revelation (Anm.17), 537, der feststellt: «Dan 12:7 is

a development of Deut. 32:40, which also may be secondarily in mind here in
Revelation». Noch deutlicher ist hier Charles: Revelation of St. John (Anm. 14), 262,
der im Blick auf die Schwurhandlung in Apk 10,5f. feststellt: «Next we observe
that the text is clearly derived from Dan. xii. 7».

54 Vgl. zu den syntaktischen Parallellen zwischen Dan 12,7 und Apk 10,6 ausführlich
Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 567.

55 Vgl. hierzu Müller: Offenbarung des Johannes (Anm. 38), 202: «Im Anschluß an
Dan 12,7 und unter Aufnahme der eigenen Versicherung in [Apk] 6,11 lässt der
Verfasser den Engel erklären: Es wird keine Verzögerungsfrist geben; vielmehr
wird zur Zeit der siebten Posaune das Geheimnis Gottes erfüllt sein. Dies meint
den endzeitlichen Geschichtsplan Gottes, der zum Heil der Gläubigen sich bald
vollendet».

56 Zur Parallelität der Titulaturen Gottes in Dan 12,7 und Apk 10,6 vgl. u.a. Prigent:



300 Thomas Witulski

fen aber auch die Unterschiede nicht übersehen werden: (a) In Dtn 32,40LXX
bleibt etwa unklar, welche Hand zum Himmel erhoben wird; dies hat zur Folge,
dass sich der Gestus des Hebens der Hand nicht mit Notwendigkeit auf die

Schwurhandlung beziehen muss, sondern der Schwur stattdessen als eine vom
Heben der Hand unabhängige Handlung tf| ôefjiâ interpretiert werden kann57.

Hingegen sind in Apk 10,5f. das Heben der rechten Hand und der Schwur

weitaus enger aufeinander bezogen und bilden letzten Endes eine Handlungseinheit58.

Darüber hinaus ist in Dtn 32,40 Gott selbst derjenige, der den Schwur

leistet, während in Apk 10,5f. dies ein Engel tut59, (b) Während der in Dan
12,7 Schwörende, der avGpwïïoç elç êvôeôupévoç ßuaatüa (Dan 10,5LXX)60,
die rechte und die linke Hand hebt, um seinen Schwur bei dem in Ewigkeit
lebenden Gott zu leisten, hebt der aXXoç ayyeÀoç lo/upoç in Apk 10,5 zum
Schwur lediglich die rechte Hand61. Darüber hinaus steht der avGpcoiroç eîç

êuôeôupiuoç ßuocuaa bei seinem Schwur emtuu toû uôatoç toû ïïotapoû,
während der aXXoç, ayycÀoç laytjpôç mit einem Fuss auf dem Meer und dem

anderen auf der Erde steht. Schliesslich: Sagt der avBparrTOç elç èuôeôupcuoç

ßuootuainDan 12,7LXX das Ende in KKtpöu Kai Kaipoùç Kai fjptaou Kaipoû
verbleibt dem äXXoç ayyeÀoç La/upoc; zufolge keine Zeit mehr62. Aus die-

Apocalypse of St. John (Anm. 13), 331: «Here the angel gives to God a title that
takes inspiration from Dan 12:7».

57 Diese Deutung hält für möglich Aune: Revelation 6-16 (Anm. 4), 564: «In the

important passage in Deut 32:40, the first line of v 40 can be construed as the
second part of the last line of v 39, i.e., <and no one can deliver from my hand,
for I lift up my hand to heaven. I swear: As I live forever ...> ».

58 So etwa Müller: Offenbarung des Petrus (Anm. 38), 202: «Mit der Gebärde der

Handaufhebung leitet der (starke Engeb seinen feierlichen Schwur ein».
59 Vgl. im Blick auf diese Differenz, die zwischen Dtn 32,40LXX und Dan 12,7 in

ähnlicher Weise vorliegt, J. Lust: For I lift up my hand to heaven and swear: Deut
32:40, in: F. Garcia Martinez u.a. (Hg.): Studies in Deuteronomy. FS C.J. Labu-

schagne (VT.S 53), Leiden 1994, 155-164 (163).
60 Nach Müller: Offenbarung des Petrus (Anm. 38), 83 handelt es sich bei dieser

Gestalt um den Engelfürsten Gabriel, wiewohl dies explizit nicht gesagt wird.
61 Vgl. hierzu mit Recht Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 564: «In LXX Deut 32:40

and Rev 10,5 alone, however, is the right hand raised as a gesture accompanying an
oath».

62 Vgl. zu dieser Differenz instruktiv Prigent: Apocalypse of St. John (Anm. 13),
332: «It is interesting to note in this regard the way in which the model furnished



Das <himmlische> und das <satanische> Quartett 301

sen Differenzen folgt: Bei der Beschreibung der Schwurhandlung des aÂÂoç

uyyçXoç layupoç greift der Apokalyptiker augenscheinlich zwar (wiederum)
auf alttestamentliche Texte und Motive zurück, gestaltet und verknüpft diese

aber in kreativer Weise neu.

Nicht zuletzt aufgrund der o. diskutierten Berührungspunkte zwischen

Apk 10,5f. und Dan 12,7LXX gehen nicht wenige Exegeten davon aus, dass

«John's conception of the angel is based in part on allusions to Dan 12:5—7»63;

hier schwört ein in weisses Leinen gekleideter Mann, dessen äussere Erscheinung

in Dan 10,5f. beschrieben wird, dass die Errettung der Erwählten des

Volkes Israel in dreieinhalb Zeiten geschehen soll. Ein flüchtiger Blick auf die

Beschreibung der äusseren Erscheinung dieses in weisses Leinen gekleideten
Mannes zeigt jedoch bereits, dass zwischen ihr und der Darstellung der äusseren

Erscheinung des ccXXoç ayyeloç La^upoc in Apk 10,1 f. erhebliche

Differenzen bestehen, wohingegen der Apokalyptiker Dan 10,5f. im Rahmen seiner

Beschreibung des Menschensohnähnlichen in Apk 1,13—15 aufgenommen zu
haben scheint64. Damit aber scheidet die Figur des avOplûiTOç eiç èuôtôupéuoç

ßboa tua als interpretatorischer Hintergrund für die Gestalt des aXXoç ayyeXoç

la/upoç in Apk 10,1 f.5 im Grunde aus, da kaum plausibel erklärt werden kann,
dass der Apokalyptiker die eine Gestalt aus Dan 10-12 als gemeinsame
traditions- bzw. motivgeschichtliche Interpretationsgrundlage für zwei deutlich

by Dan 12 is put to use. The prophet receives the revelation that the end will
come in <three and a half times) There is thus a delay: the time that is granted
to the eschatological enemy, of whom Antiochus Epihphanes is the incarnation.
Must we understand with Charles that the length of time solemnly promised by
the angel in our text also announces as a corollary the temporary domination of
the Antichrist? Nothing indicates that here»; ähnlich auch Satake: Offenbarung
des Johannes (Anm. 14), 256: «Das einleitende Wort des Engels hebt, verglichen

mit Dan 12,7 die dringende Nähe des Endes hervon>.
63 Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 556; noch deutlicher hier Beale: Book of Revela¬

tion (Anm. 17), 524: «It is implicit in v 1 and clear in w 2—6 that the portrait of the

angel in ch. 10 is modeled on the heavenly being in the vision of Daniel 10—12».
64 Vgl. hierzu Müller: Offenbarung des Johannes (Anm. 7), 83: «Die weitere Schilde¬

rung der Gestalt [des Menschensohnähnlichen] folgt in erster Linie Dan 10,5£»;
noch deutlicher Lohmeyer: Offenbarung des Johannes (Anm. 21), 16: «Die
folgende Beschreibung Christi... ist aus der danielischen Vision c. 10 erwachsen und
in fast allen Einzelheiten bestimmt».



302 Thomas Witulski

voneinander zu unterscheidenden Figuren seines eigenen Werkes verwenden

wollte: den Menschensohnähnlichen, der als der Erste, Letzte und Lebendige

(Apk 1,17f.) den Apokalyptiker mit der Abfassung seines Werkes beauftragt,
und den Apk 10 auftretenden aXXoç ayytXoç La^upoç, dem die Attribute des

Menschensohnähnlichen in keiner Weise zukommen65.

Fazit: Im Rahmen seiner Darstellung des aXXoç ayytXoç laj(up6ç und dessen

äusseren Erscheinungsbildes in Apk 10,lf.5 greift der Apokalyptiker auf
Motive zurück, die — zumindest vereinzelt — auch an anderen Stellen in der

alttestamentlichen, frühjüdischen oder auch urchristlichen Literatur verwendet

worden sind. Allerdings übernimmt er die ihm vorliegenden Motive niemals

einfach nur, sondern gestaltet und prägt sie innerhalb der Entwicklung seiner

eigenen Darstellung jeweils neu66. Dies gilt insbesondere für die von ihm neu

geschaffene und konzeptionierte Figur des aXXoç ayyeXoç Lojpjpôç in ihrer

Gesamtheit, die, unbeschadet des Nachweises einzelner ihrer Moüve, so in der

alttestamentlichen, frühjüdischen und urchristlichen Literatur ohne Vorbild ist.

Zu fragen bleibt, welcher Umstand solche schriftstellerische Kreativität
evoziert hat; ein einfacher Hinweis auf die eschatologische Konzepdon des Apo-
kalyptikers, die auf die unmittelbare Nähe des Endes abhebt, erklärt womöglich

die inhaltlichen Differenzen zwischen dem Schwur in Dan 12,7LXX und

demjenigen in Apk 10,6f.,67 reicht als Antwort auf die Frage nach den Motiven

65 In diesem Sinne müssen auch sämtliche Versuche, die Gestalt des Menschensohn¬
ähnlichen bzw. des âpvîov Christus mit derjenigen des aXXoç ayyeXoç Loxupôç

zu identifizieren (vgl. hierzu etwa Beale: Book of Revelation [Anm. 17], 525), als

unzulänglich abgewiesen werden. Die Apposition aXXoç bezieht sich offensichtlich

auf den erstmalig in Apk 5,2 genannten <ersten> ayyfXoç loxupoç und soll

explizieren, dass nun in Apk 10 eben ein anderer ayyeXoç Loxupôç auftritt (vgl.
hierzu etwa Aune: Revelation 6-16 [Anm. 16], 557).

66 Vgl. im Blick auf die Verarbeitung nichtalttestamentlichen apokalyptischen Ma¬

terials durch den Apokalyptiker bereits R. Bauckham: The Climax of Prophecy,
Studies on the Book of Revelation, Edinburgh 1993, 83£: «This confirms other
indications that the writers of apocalypses, Jewish and Christian, customarily
incorporated preexisting items or blocks of traditional material. Such traditions

might be reproduced very conservatively or they might be adapted in highly
creative ways to the author's own purposes (as is usually the case in the Apocalypse

of John [!])».
67 Vgl. hierzu o. 300f.



Das <himmlische> und das <satanische> Quartett 303

des ApokalypOkers für die von ihm vorgelegte (Neu-)Konzeptionierung der

Gestalt des aXXoç ayyeXoç iaxvpôç insgesamt aber nicht aus.

II. Ein neuer Erklärungsversuch

In dem 1998 erschienenen zweiten Band seines grossen Apk-Kommentars
weist D.E. Aune darauf hin, dass der Apokalyptiker für die Konzeption des

Apk 10 auftretenden aXXoç ayyeÂoç Lo^upôç einerseits die Gestalt des in Dan
10—12 auftretenden und insbesondere in Dan 10,5f.; 12,5—7 beschriebenen

auOpGJiTOç etç èuôfôupéuoç ßuaatva, andererseits aber die Figur des Kolosses

von Rhodos verwendet habe. Ohne diesem Hinweis historisch detailliert

nachzugehen oder ihn in seine daran anschliessende Exegese von Apk 10 ein-

fliessen zu lassen, stellt er in der Einleitung zu seinem Kommentar zu Apk 10

fest: «John's conception of this angelic figure also apperars to have been
modeled after ancient conceptions of the famous Colossos of Rhodes»68. Um nun
über Aune hinausgehend diesen Hinweis für die vorliegende Studie und die

ihr zugrundeliegende These der vom Apokalyptiker bewusst praktizierten und

explizierten Polemik durch Parallelisierung — somit zunächst also für die Exegese

von Apk 10 —, darüber hinaus dann aber auch für die Datierung der Apk
insgesamt fruchtbar zu machen69, ist es erforderlich, in einem ersten Schritt die

Geschichte dieses Kolosses selbst, seine künsderische Gestaltung und schliesslich

die Epitheta und Charakteristika des Gottes Helios, den die rhodische
Kolossalstatue abbildet, einer detaillierteren Betrachtung zu unterziehen.

68 Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 556; vgl. hierzu auch 556f.: «The many simi¬

larities between the description of the angel in [Apk] 10:1—6 and that which is

known of the Colossos of Rhodes suggest that the imagery involved was widely
known and generally connected with the magnificient Colossos». Dieser Hinweis
wird aufgenommen von Prigent: Apocalypse of St. John (Anm. 13), 327, Anm. 2,

wobei Prigent allerdings skeptisch ergänzt: «... despite the fact that the latter [d.h.
der Koloss] was destroyed by an earthquake in 224 B.C.».

69 Vgl. hierzu o. 290.



304 Thomas Witulski

II. 1. Der Koloss von Rhodos und der Gott Helios

II.1.1. Die Geschichte des Kolosses von Rhodos

Im Rahmen von Streitigkeiten um das Erbe Alexanders des Grossen belagerte

Demetrios I. Poliorketes, der Sohn des Antigonos I. Monophthalmos, eines

der Generäle Alexanders, im Jahr 305 v.Chr. die Stadt Rhodos. Nach einem

Jahr erfolgloser Belagerung70 zogen die Belagerer, nachdem unter Vermittlung
der Athener ein zumindest nach aussen so propagierter Freundschaftsvertrag
zwischen Demetrios I. Poliorketes und den Rhodiern zustande gekommen

war, dann wieder ab. Unmittelbar nach dem Abzug der Belagerer sicherten die

Rhodier «ihre Stadt im Bereich des Hafens und auf der gefährdeten Landseite

im Süden mit einem gewaltigen Festungswerk»71; im Zusammenhang dieser

Arbeiten liessen sie von Chares von Lindos, einem von der Insel stammenden

Künstler und Schüler des Lysippos von Sikyon, am Molenkopf des alten

Kriegshafens72 eine ca. 30 m hohe Statue des Sonnengottes Helios73, den Ko-
loss von Rhodos74, errichten, der nach insgesamt zwölfjähriger Bauzeit, also

wohl im Jahr 292 v.Chr., fertiggestellt worden ist75. Im Jahr 226/225 v.Chr.

wurde der Koloss durch ein Erdbeben zerstört76 und offensichtlich erst auf

70 Zu den Einzelheiten der Belagerung vgl. Polybios, laxoplai XX 82.
71 Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 51.
72 Zur Diskussion um den Standort des Koloss von Rhodos vgl. ausführlich Hoepf¬

ner: Koloss (Anm. 8), 53-64; er stellt fest: «Für den Koloss in Frage kommt unseres

Erachtens einzig ein isolierter Standort am Meer mit einer Fernwirkung, wie
sie später der Freiheitsstatue in New York und ohne Ausnahme allen neuzeitlichen

Kolossen eigen ist» (57); ähnlich auch A. Gabriel: La construction, l'attitude

et l'emplacement du colosse de Rhodes (BCH 56), 1932, 331—369 (347ff.).
73 Vgl. hierzu neben anderen antiken Quellen nur Strabon: FeWYpâJiLKa, XIV 2,5

(625); zu weiteren Quellen vgl. J. Overbeck (Hg.): Die antiken Schriftquellen zur
Geschichte der bildenden Künste bei den Griechen, Leipzig 1868, Nr. 1539—1554,

291ff. Nach O. Jessen, Art. «Helios», PRE 8, München 1912/1913, 66 muss die

Insel Rhodos als die «festeste Stütze des HJelios]-Kults» angesehen werden.
74 Nach Anthologia Graeca VI 171 handelt es sich hierbei um ein Weihegeschenk

für den Gott Helios; vgl. zum Text dieses Epigramms u. 315.
75 Zu diesem Datum vgl. Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 52. Ähnlich auch R. Neude-

cker, Art. «Chares» [4], DNP 2, Stuttgart/Weimar 1997, 1098f., der die Herstellung

der Kolossalstatue in die Zeit zwischen 304 und 293 v.Chr. datiert.
76 Vgl. hierzu H. Sonnabend, Art. Rhodos I—III, DNP 10, Stuttgart/Weimar 2001,



Das (himmlische) und das (satanische) Quartett 305

Initiative des Kaisers Hadrian, der sich im September/Oktober 124 n.Chr. im
Rahmen seiner ersten Inspektionsreise77 auf der Insel Rhodos aufhielt78, wieder

errichtet79. Dies berichtet zumindest der von ca. 490 bis ca. 575 n.Chr.

lebende Chronist J. Malalas80 in seiner Chronographia: «Während seiner
Herrschaft hat derselbe Hadrian auch den Koloss von Rhodos wiedererrichtet, der

während des unheilvollen Erdbebens gefallen war, damals, in alter Zeit, als die

Stadt und die Insel Rhodos gelitten hatten. 312 Jahre lag er (am Boden), ohne

dass etwas von ihm verloren gegangen war. Für das Aufrichten und Aufstellen

am selben Ort hat er für Maschinen, Seile und Handwerker drei Centenaria

Gold ausgegeben. So steht es darunter zu lesen, wo er das Datum und den

Geldaufwand aufschreiben ließ»81.

Wiewohl der historische Wahrheitsgehalt der Ausführungen des Malalas in
der althistorischen Forschung durchaus unterschiedlich beurteilt wird82, zeigt

997 und Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 100.
77 Zu den Reisen Hadrians insgesamt vgl. H. Halfmann: Itinera principum. Ge¬

schichte und Typologie der Kaiserreisen im Römischen Reich (Heidelberger
Althistorische Beiträge und Epigraphische Studien 2), Stuttgart 1986, 188E; zu
seinen Aufenthalten in der Provinz Asia neuestens T. Witulski: Die Aufenthalte des

Kaisers Hadrian in der römischen Provinz Asia, in: D. Bienert u.a. (Hg.): Paulus

und die antike Welt. Beiträge zur zeit- und religionsgeschichtlichen Erforschung
des paulinischen Christentums. FS D.-A. Koch (FRLANT 222), Göttingen 2008,
150-167 (150ff.).

78 Vgl. hierzu Halfmann: Itinera principum (Anm. 77), 191.
79 Zur Verknüpfung der von Hadrian veranlassten Wiedererrichtung des rhodi-

schen Kolosses mit diesem Besuch auf der Insel vgl. Halfmann: Itinera principum

(Anm. 77), 201 und W Weber: Untersuchungen zur Geschichte des Kaisers

Hadrianus, Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1907, Hildesheim/New York 1973,

143, nach dem die von Malalas erwähnte Begebenheit «sicher» auf den Aufenthalt
Hadrians auf Rhodos im Jahr 124 n.Chr. zu beziehen ist.

80 Zu J. Malalas vgl. U. Hamm/M. Meier, Art. «Johannes Malalas», Lexikon der anti¬

ken christlichen Literatur, Düsseldorf 1999, 35Iff.
81 XI 18 (279,14—20; Text nach J. Thum, Chronographia, 211; Übersetzung nach

I. Arvanitis bei Hoepfner: Koloss [Anm. 8], 102 und E.Jeffreys/M.Jeffreys/R.
Scott: The Chronicle of John Malalas, A Translation [Byzantina Australiensia 4],
Melbourne 1986, 148).

82 Vgl. hierzu Weber: Geschichte (Anm. 79), 143£, der die Ausführungen des Ma¬

lalas für historisch plausibel und wahrscheinlich hält; im Unterschied dazu geht
M.T. Boatwright: Hadrian and the Cities of the Roman Empire, Princeton 2000,



306 Thomas Witulski

ein Blick auf die ab xpovoypatjjia XI 11—20 jeweils präsentierten Nachrichten

und Informationen, dass sie im wesentlichen als historisch zuverlässig und

korrekt angesehen werden dürfen83. Dann aber ist in der Tat zu fragen, warum

sich Malalas ausgerechnet bei seiner Darstellung der Wiedererrichtung des

Kolosses von Rhodos durch Hadrian in xpouoYpacKa XI 18 geirrt haben bzw.

ihm dort eine Verwechslung unterlaufen sein sollte84, zumal Malalas, immerhin
ein «ausgebildeter Jurist»85, an anderer Stelle unbestritten zutreffend über die

Kolossalstatue referiert86 und die Darstellung, dass er den rhodischen Koloss

24, davon aus, dass «his [d.h. des Malalas] report that Hadrian rebuilt the Colossus

of Rhodes is complete balderdash». Sie nimmt an (vgl. 24, Anm. 34), dass Malalas

die Wiedererrichtung des Kolosses von Rhodos mit der durch Hadrian im Jahr
128/130 n.Chr. veranlassten Umsetzung des Kolosses des Nero in Rom verwechselt

habe; für Boatwright stellt das Schweigen sämtlicher übriger antiker Quellen
über diese angebliche Massnahme Hadrians einen der wichtigsten Gründe für
ihre Annahme der historischen UnZuverlässigkeit des Malalas zumindest in dieser

Passage seines Werkes dar. Ob die Annahme einer solchen Verwechslung aber
historisch plausibel gemacht werden kann, bleibt fraglich; Rhodos ist nicht Rom
und der Koloss des Nero nicht derjenige von Rhodos. Vgl. hierzu auch Hoepfner:
Koloss (Anm. 8), 102: «Nach heutiger Kenntnis liegt bei keinem der Berichte [des

Malalas ab xpovoypajna XI 13] eine Verwechslung oder ein Fehler vor. [...] Dass

eigentlich der Koloss des Nero gemeint sei, ist allein deswegen ganz
unwahrscheinlich, weil des Kaisers Wirken im Westen mit keinem Wort erwähnt wird.
[...] Beide Schilderungen können nicht verwechselt werden. Sie scheinen vielmehr
Hadrians Interesse an Riesenstatuen zu bestätigen». Dieses Dictum Hoepfners
gilt auch im Blick auf das Urteil von J. Fündling: Kommentar zur Vita Hadriani
der Historia Augusta, zweiter Band, Ant. Reihe 4, Serie 3, Bonn 2006, 902: «Die
Nachricht über den Statuentransport in Rom führte bis zur byzantinischen Zeit
offenbar zum Irrglauben, Hadrian habe den weitaus prominenteren [...] Koloss

von Rhodos wieder aufrichten lassen».
83 Vgl. hierzu ausführlich Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 102, der ausführt, dass Ma¬

lalas im Blick auf seine historische Darstellung bereits «in hellenistischer Zeit
sicheren Boden» gewinnt.

84 So Hoepfner: Koloss (Anm. 8),102.
85

J. Thum: Ioannis Malalae Chronographia 1* (CFHB.B 35), Berlin 2000.
86 Vgl. hierzu xpovoypacjHa V 43 und zum Gesamtzusammenhang der chronologi¬

schen Angaben des Malalas M. Demus-Quatember: Bemerkungen zur Chronologie

des Kolosses von Rhodos, in: Studien zur spätantiken und byzantinischen
Kunst. Festschrift F.W Deichmann III, Bonn 1986, 143-148 (146f£).



Das <himmlische> und das (satanische) Quartett 307

habe wiedererrichten lassen, durchaus dem sonstigen Wirken Hadrians als

«Restaurator und Erneuerer alter Kulte»87 entspricht88. Darüber hinaus spricht der

letzte Satz der Darstellung des Malalas, in dem er die Quelle seines Wissens

nennt, deutlich für die Zuverlässigkeit seiner Ausführungen insgesamt, auch

wenn ihm der Inhalt der hier angesprochenen Dedikationsinschrift Hadrians

wohl nur durch Vermitdung bekannt gewesen ist89.

Immerhin lassen sich neben der Erwähnung des Malalas in XI 13, der hier

von Hadrian als "HÀtoç 'Apiavoç spricht, zwei inschriftliche Belege für die

Verehrung des Kaisers Hadrian als veoç "IIA. toc namhaft machen, IEry 513

und — möglicherweise — eine von A. Ippel erstmalig veröffentlichte Inschrift
aus Pergamon90.

H. Engelmann und R. Merkelbach geben die Inschrift IEry 513 folgender-
massen wieder91:

AùiOKpct-

TOpl Kcu-

oocpi Tpata
vc3 'Aôpi[ct]

87 Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 102.
88 Auch Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 556, geht offensichtlich davon aus, dass

die Nachricht des Malalas über die Wiedererrichtung des Kolosses von Rhodos
durch Hadrian historisch zuverlässig ist.

89 Vgl. hierzu Weber: Geschichte (Anm. 79), 143f.: «Trotzdem die Nachricht [des

Malalas] singulär ist, gewinnt sie Vertrauen dadurch, dass sie die Angaben nach
der Dedikationsinschrift Hadrians (freilich wohl durch Vermittlung) gibt». Deutlich

anders sehen demgegenüber die Notizen über das Aufstellen und das Bewegen

des rhodischen Kolosses in Chr.pasch. I 476,6f. aus: ô éy 'Pööw KoXoaoôç

etil rfjç àpxf\Q 'Aôpiavoû TrpÛTOÇ | éiavfiOr); und I 464,13£, bezogen auf die Zeit
der Kaiser Vespasian und Tims : èir! toÜtgjv i<3y ûircriwy èv 'Pôôco ô koA.ooo6ç

àvcotctGri, | pf|KOç 'éxcoy ïïoôtôy pÇ' (Text nach MPG 92, 617.597); hier werden
eben gerade keine Angaben zur Herkunft der Informationen gemacht. Weber:
Geschichte (Anm. 79), 143, Anm. 512 hält diese Notizen mit Hinweis auf J. Dürr
mit Recht für ((verwirrt».

90 Vgl. hierzu Arbeiten zu Pergamon, 286, Nr. 12 und die Wiedergabe von H. Müller
auf der Internetseite des DAI.

91 Vgl. H. Engelmann/R. Merkelbach: Die Inschriften von Erythrai und Klazome-
nai II, Nr. 201-536 (IK 3), Bonn 1973, 518.



308 Thomas Witulski

5 FCO 'OÀi)[p]
TTLCp F6Cü

'HA.LC0 KTL[CJTT]].

Nach A. Ippel ist die aus Pergamon stammende und wahrscheinlich auf den

römischen Kaiser Hadrian zu beziehende Inschrift, die nach H. Müller ebenfalls

mit Wahrscheinlichkeit in die Zeit zwischen 129 und 138 n.Chr. datiert,

folgendermassen zu lesen:

[- - ]

[M]cylöt(jJI 'HAJLCOI]

All 'OA,u[j,it[lüh]
4 S03T[f|pL].

Beide Inschriften belegen, dass Hadrian als amtierender Herrscher in der römischen Provinz
Asia mit dem Sonnengott Helios in Verbindung gebracht worden ist. Dies vermag einerseits

die Annahme, dass er die Wiederherstellung der diesen Gott abbildenden rhodischen
Kolossalstatue veranlasste, zu erhärten, andererseits aber auch — zusätzlich - zu erklären, warum der

Apokalyptiker in seinem Werk den ctXXoç uyyeXoç iaxupôç nach dem Modell eben des Helios
konstruierte und konzipierte, zumal die Insel Rhodos als einer der bedeutendsten Stützpunkte
der Helios-Verehrung92 in unmittelbarer Nähe des asianischen Festlandes lag, was impliziert,
dass die dortigen Verhältnisse und auch die dort praktizierte Helios-Verehrung den Adressaten
der Apk, den sieben Gemeinden in der Provinz Asia (Apk 1,4.11), nicht unbekannt gewesen
sind93.

In der Literatur wird vor allem mit zwei Argumenten versucht, die historische Unzuverläs-

sigkeit der Ausführungen des Malalas über die Wiedererrichtung der rhodischen Kolossalstatue
in hadrianischer Zeit zu erweisen: (a) einerseits mit dem kaum überzeugenden Hinweis darauf,
dass Malalas innerhalb seiner Darstellung eine Verwechslung unterlaufen sei94, (b) andererseits

mit dem Argument, dass andere, zeitgenössische Quellen über die von Hadrian veranlasste

Wiedererrichtung des Kolosses von Rhodos schweigen; so erwähne etwa Pausanias in seinen

Ausführungen zu einem Erdbeben in der Zeit der Regentschaft des Antoninus Pius (138—161

n.Chr.), den wiedererrichteten Koloss von Rhodos nicht95. In II 7,1 schreibt Pausanias: «Als

sie [d.h. die Einwohner der Stadt Sikyon] schon schwach waren, kam noch ein Erdbeben dazu,
machte die Stadt fast menschenleer und nahm ihnen auch viele Sehenswürdigkeiten. Er beschädigte

auch die Städte in Karien und Lykien, und besonders die Insel Rhodos wurde erschüttert,
so dass auch der Spruch der Sibylle über Rhodos in Erfüllung gegangen zu sein scheint»96; in

VIII 43,4 formuliert er: «In Lykien und Karien zerstörte ein heftiges Erdbeben die Städte und

92 Vgl. hierzu o. 304f.
93 Vgl. hierzu auch o. 305f.
94 Vgl. hierzu bereits o. 306£
95 Vgl. zu diesem Argument insbesondere Weber: Geschichte (Anm. 79), 144.
96 Text nach W.H.S. Jones: Pausanias, Description of Greece I, Books I and II,



Das (himmlische) und das (satanische) Quartett 309

auch Kos und Rhodos; der Kaiser Antoninus stellte auch diese wieder her durch reichliche

Aufwendungen und Eifer beim Wiederaufbau. Wieviel Geldspenden er den Griechen und den

Barbaren, die darum baten, gab, und seine Bauten in Griechenland und Ionien und bei

Karthago und in Syrien haben andere genauestens beschrieben».97 Ob das Schweigen
des Pausanias aber die historische UnZuverlässigkeit des Malalas zu erweisen vermag,
bleibt dahingestellt. Der in beiden Passagen zu beobachtende, recht summarische Stil
des Pausanias scheint darauf hinzudeuten, dass es ihm nicht darum ging, die

Zerstörungen, die das Erdbeben angerichtet hatte, in allen Einzelheiten zu beschreiben98.

Darüber hinaus ist auch denkbar, dass Pausanias die Auswirkungen des berichteten
Erdbebens nur vom Hörensagen kannte und die Trümmer des rhodischen Kolosses
nicht selbst in Augenschein genommen hatte.

Aus alledem folgt: Zwar ist einerseits im Blick auf die Frage der Wiedererrichtung

des Kolosses von Rhodos durch Hadrian allein durch die Angaben
des Malalas letzte Sicherheit nicht zu gewinnen; dass aber seiner Darstellung
durchaus eine erhebliche historische Plausibilität und Wahrscheinlichkeit
innewohnen, lässt sich andererseits aber auch kaum bestreiten.

Dass Hadrian den Koloss des Nero in Rom umstellen Hess, bezeugt HA,
Hadr. 19,12£: «Durch den Architekten Decrianus ließ er auch den Koloss in
senkrechtem Schwebezustand von der Stätte, wo heutzutage der Tempel der

römischen Stadtgöttin steht, mit gewaltigem Kraftaufwand versetzen, stellte er
doch für den Transport sogar vierundzwanzig Elefanten zur Verfügung. (13)

Da er diese Statue, die ursprünglich Neros Züge, für den sie zuvor bestimmt

(LCL 93), London/Cambridge (MA) 61969 (118.120); Übersetzung nach E. Meyer:

Pausanias. Beschreibung Griechenlands (BAWGr), Zürich 1954, 114.
97 Text nach Jones: Pausanias (Anm. 96), 118.120; Übersetzung nach Meyer: Pausa¬

nias (Anm. 96), 426.
98 Dies belegt im Blick auf II 7,1 der Sachverhalt, dass Pausanias schon über die

zerstörten Sehenswürdigkeiten der Stadt Sikyon, die an dieser Stelle seines Werkes

im Zentrum seines Interesses steht, keinerlei Einzelheiten verlauten lässt; dass er
sich angesichts dessen im Blick auf die hier nur (en passant) geschilderten
Zerstörungen in Karien, Lykien und auf Rhodos ebenfalls nicht in Details verliert,
ist nur konsequent. In Hinsicht auf VIII 43,4 wird erkennbar, dass es Pausanias

hier um die Region Arkadien, nicht aber um die Insel Rhodos oder die rhodische
Peraia geht; darüber hinaus gibt Pausanias selbst durch seinen Verweis auf andere

Quellen zu erkennen, dass er über die Wiederaufbaumassnahmen des Antoninus
Pius — und womöglich dann auch über die vorangegangenen Zerstörungen — nur
summarisch zu berichten beabsichtigt.



310 Thomas Witulski

gewesen war, aufwies, dem Sonnengott geweiht hatte, trug er sich auf den Rat

des Architekten Apollodorus hin mit dem Plan eines Pendants, das die Mondgöttin

darstellen sollte»99. Wenn Hadrian nun nachweislich und glaubhaft in
Rom eine solche Massnahme veranlasst hat, warum dann nicht auch die

Wiedererrichtung einer Kolossalstatue in Rhodos; hier ging es immerhin um ein

Bauwerk von letzten Endes doch überregionaler Bekanntheit und Bedeutung.

II. 1.2. Das Erscheinungsbild des Gottes Helios bgw. des Kolosses von Rhodos

Nach W Hoepfner lassen sich einige von ihm präsentierte und diskutierte,
vornehmlich aus dem dritten bzw. vierten nachchristlichen Jahrhundert stammende

bronzene Kleinskulpturen100 als dem Koloss von Rhodos nachgebildete101

Darstellungen des Gottes Helios nachweisen. Diesen im Detail unterschiedlichen

Darstellungen des Helios eignen im Blick auf dessen Erscheinungsbild folgende
wesentliche Gemeinsamkeiten102: (a) Der mit lockigem Haar bedeckte Kopf des

Gottes wird von einem Strahlenkranz mit sieben oder auch mehreren ausgestal-

99 Text nach H. Hohl: Historia Augusta. Römische Kaisergestalten I (BAWRR), Zü¬

rich/München 1976, 21; Übersetzung nach H. Hohl, Historia Augusta I, 49.
100 Zu den Abbildungen des Gottes Helios auf ebenfalls aus dieser Zeit stammenden

Gemmen vgl. Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 68f.
101 Vgl. dazu insgesamt die Ausführungen Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 65f£; Hoepfner

geht davon aus, dass «diesen Kleinbronzen [zweifellos] ein gemeinsames Vorbild
zugrunde» (65) hegt. Im Rahmen seiner Argumentation weist Hoepfner
insbesondere auf eine aus Montdidier in Gallien stammende Kleinbronze hin; deren

ungewöhnliche Proportionen lassen sie ihm als verkleinerte Nachbildung der
rhodischen Kolossalstatue erscheinen (vgl. Hoepfner: Koloss [Anm. 8], 67£); zur
Begründung der Annahme, dass der in den Kleinbronzen insgesamt dargestellte

Typus des Gottes Helios eine Nachbildung des Kolosses von Rhodos darstellt,

vgl. ausführlich: Hoepfner: Koloss [Anm. 8), 70. Bemerkenswert ist darüber
hinaus der Hinweis Hoepfners auf eine Helios-Kleinbronze aus Ordona, die mit
einer Stütze am rechten Arm versehen ist (66, Abb. 95.96); diese Stütze am Arm
habe «nur Sinn, wenn es sich um die Nachbildung einer Kolossalstatue handelt».

Anders hier U. Vedder: Rez. zu W Hoepfner, Der Koloß von Rhodos, Göttinger
Forum der Altertumswissenschaften 7 (2004) 1106f.

102 Vgl. hierzu insbesondere Hoepfner: Koloss (Anm. 8), der hier die Gemeinsam¬

keiten in den unterschiedlichen Helios-Darstellungen benennt.



Das (himmlische) und das (satanische) Quartett 311

teten einzelnen Strahlen umgeben, (b) In den allermeisten Fällen sind der rechte

Arm und die rechte Hand103 erhoben, offensichtlich zum Gruss104.

H. Maryon rekonstruiert aufgrund eines auf Rhodos gefunden Reliefs, das

s.E. eine zeitgenössische Darstellung des rhodischen Kolosses bietet, eine Statue,

die ihre rechte Hand erhebt, um ihre Augen vor der aufgehenden Sonne zu
schützen105. Nach A. Gabriel hat der Koloss von Rhodos seinen rechten Arm,
wohl aus statischen Gründen, in den Himmel gestreckt und hält in seiner rechten

Hand eine Fackel als Symbol für das (Licht der Freiheit)106; dabei verweist Gabriel

auf einen Hinweis in der Suda, s.v. KOÀoaaaeuç107. U. Vedder geht hingegen
davon aus, dass der rhodische Koloss als opfernder Gott dargestellt ist, was

impliziert, dass seine rechte Hand gesenkt ist108; allerdings muss sie selbst einräumen:

«Der Statuentypus des opfernden Gottes wirkt im frühen 3. Jh. v.Chr. zwar

altertümlich, ist aber nicht völlig [!] ausgeschlossen»109. Vedder versucht, ihre
Rekonstruktion mit dem Hinweis zu stützen, dass es sich bei der rhodischen Kolos-

103 Die linke Hand des Helios hält häufig eine Peitsche, die gegen die Hüfte ge¬

stemmt ist; vgl. hierzu Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 65. P. Matern: Helios und Sol.

Kulte und Ikonographie des griechischen und römischen Sonnengottes, Istanbul

2002, 99f£, ordnet die von Hoepfner präsentierten und erst gegen Ende des

zweiten bzw. ab dem dritten nachchristlichen Jahrhundert nachweisbaren Statuen

dem sog. <Sol-Invictus>-Typus zu. Dabei weist sie darauf hin, dass «das einzige
offensichtliche Kriterium, das die Darstellung eines Sol Invictus-Typus von denen
anderer Sol- oder Heliosdarstellungen [...] unterscheidet, [...] die erhobene rechte
Hand [sei], deren Innenfläche üblicherweise dem Betrachter zugewandt sei». Sie

hält es aber - und dies ist im Rahmen der vorliegenden Argumentation entscheidend

— «für möglich und von der postulierten Bildaussage her für stimmig, dass

die Ikonographie des in römischer Zeit Sol Invictus genannten Gottes in ihren

Grundzügen auf den Koloss von Rhodos zurückgeht». Damit wäre der Gestus
der erhobenen rechten Hand des Helios auch schon vor dem dritten nachchristlichen

Jahrhundert bekannt und im Laufe der Zeit nachgerade ein Charakteristikum

seiner Darstellung geworden.
104 Vgl. hierzu etwa Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 65.
105 Vgl. hierzu H. Maryon: The Colossus of Rhodes, JHS 76 (1956), 68—86 (72).
106 Vgl. hierzu Maryon: Colossus (Anm. 105), 337.345 ; vgl. auch Z. 6 des Weiheepi¬

gramms A.ntholgia Graeca~V\ 171 u. 316.
107 Vgl. hierzu Maryon: Colossus (Anm. 105), 345, Anm. 2.
108 Vgl. hierzu Rez. Hoepfner: (Anm. 101), 1104ff.
109 Vedder: Rez. Hoepfner: (Anm. 101), 1106.



312 Thomas Witulski

salstatue um ein Weihegeschenk handelt110. Wenn aber die Rhodier ihrem Gott
Helios als Dank für den gewährten Schutz während der Belagerung durch De-

metrios I. Poliorketes111 eine Statue weihen wollten, ist nicht einzusehen, warum
sie diese Statue als opfernde Gottheit darstellen sollten; weit mehr Sinn machte

es da, mit A. Gabriel das <Licht der Freiheit) in der rechten Hand des Helios zu
sehen, (c) Der Oberkörper der Gottheit ist in der Regel mit der Chamlys, einem

Mantel, bekleidet, (d) Die Figur des Helios ist jeweils «im Laufen begriffen»112;

er scheint auf dem rechten Bein zu stehen und das linke nachzuziehen.

II. 1.3. Der Status des Gottes Helios

In der griechischen Mythologie gilt Helios als Sohn des Hyperion und seiner mit
ihm vermählten Schwester Theia, beide Kinder des Uranos und der Ge113; er

gehört somit zum Göttergeschlecht der Titanen114. Helios wird nicht unter die

Götter des Olymps subsumiert115 und begegnet in der Dichtung immer wieder

als ein Gott, der anderen mächtigeren Gottheiten untergeordnet erscheint und

deren Anordnungen auszuführen hat116. Dies gilt insbesondere im Blick auf das

Verhältnis des Helios zu Zeus, der zusammen mit Hera an der Spitze des olympischen

Götterstaates steht.

110 Vgl. Rez. Hoepfner: (Anm. 101), 1106 und auch u. 315, Anm. 137.
111 Vgl. hierzu o. 303.
112 Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 67; vgl. auch 71. Dementsprechend begegnet die

Darstellung des Helios als eines unermüdlichen Wanderers, der am Himmel da-

herschreitet, häufig in der griechischen Dichtung, wiewohl auch die Vorstellung,
er fahre mit einer Quadriga am Himmel endang, ebenfalls belegt ist; Belege für
beide Vorstellungen bei Jessen: Helios (Anm. 73), 88.

113 Vgl. zu diesem Gesichtspunkt ausführlich Jessen: Helios (Anm. 73), 77£; als wich¬

tigster Beleg ist hier Hesiodos, Theog. 134; 371f£; 956; 1011 zu nennen.
114 Vgl. zu letzterem R.L. Gordon, Art. «Sol I», DNP 11 Stuttgart/Weimar, 692.
115 Vgl. hierzu Jessen: Helios (Anm. 73), 62. Eine der äusserst seltenen Ausnahmen

bilden die Ausführungen des Homeros in Od. XII 374f£; ihnen zufolge hat Helios

einen Platz im Rat der übrigen Götter gefunden.
116 Vgl. hierzu neben zahlreichen anderen Belegen Homeros, II. XVIII 239£: 'HeiUov

5' (kqiavTa Boûttiç iroiyia "Hpri | ncpc^ey tir' 'Qiceayöio poàç àikovra véeaOai

(Text nach H. Rupé: Homer, Ilias: Erster bis vierzehnter Gesang [TuscBü], Nörd-
lingen 1948, 146); weitere Belege bei Jessen: Helios (Anm. 73), 63.



Das <himmlische> und das (satanische) Quartett 313

Insbesondere aus der griechischen Dichtung lassen sich zahlreiche Belege für
die Unterordnung des Helios unter den Göttervater Zeus und den Gehorsam,
den ersterer dem letzteren zu erweisen hat, beibringen117. Als eines von mehreren

Beispielen sei in diesem Zusammenhang eine Passage aus der 'HAiietpa des

Euripides zitiert; Zeus wendet hier angesichts der Greuel im Hause des Atreus

und der Thyestes den Lauf der Sonne und der Gestirne rückwärts:

«Da, ja da | Wandte Zeus | Jäh herum die Bahnen der Sterne, | Wandte des Helios Leuchte |

Wandte des Morgens strahlendes Antlitz. | Des Abends Schatten trieb er | Zurück mit dem

sengenden Blitzstrahl. | Da zog feuchte Wolke nach Norden, | Trockener Sitz des Ammon. |

Lechzt nach erquickendem Taufall, | Ewig des seligen Regens beraubt"8.

Diese Einlassung des Euripides lässt die Unterordnung der Sonne und damit

auch des Sonnengottes Helios unter den Göttervater Zeus deutlich erkennen;

Zeus ist in der Lage, den festgesetzten Lauf der Sonne um- und ins Gegenteil

zu verkehren.

Dem korrespondiert, auch wenn er sonst auch als 0e6ç bezeichnet werden

kann'19, die abschwächende Bezeichnung des Helios als eines den Unsterblichen

lediglich Ähnlichen120. Schon seit Homeros wird Helios in der antiken Literatur
als der Gott beschrieben, der alles sieht und alles hört121; darüber hinaus weiss

er zu verkünden, was in der Ferne geschehen ist122. Der allsehende Titan galt
verbreitet als Zeuge und Garant von Schwüren, als Zeuge und (Wächter der

Wahrheit) sowie als (Auge der Gerechtigkeit)123.

117 Vgl. hierzu Jessen: Helios (Anm. 73), 63, der allein aus dem Opus des Homeros
mehrere Belege zu nennen vermag.

118 'HXtKipa, Text und Übersetzung nach E. Buschor/B. Zimmermann: Euripides.
Ausgewählte Tragödien I.II (Sammlung Tusculum), Zürich u.a. 1996, 254f.

119 Vgl. hierzu etwa Homeros, Od. XII 261.
120 Vgl. hierzu etwa hymniHomericiXXXl 6£: 'HéÀtôv t' aKapavr' èiuetKeÀou aOavaroLOLV

| bç (jmvsi 0vr|TOLçi Kai aSavaToun 06ouhd (Text nach T.W Allen: Homeri Opera
V: Hymnos Cyclum Fragmenta Margiten Batrachomyomachiam Vitas Continens

[SCBO], Oxford T955, 90).
121 Vgl. hierzu etwa II. III 277: oç irctvi' è(j)opâç Kai traft' «KaKoûeu; (Text nach Rupé:

Ilias [Anm. 116], 102); ähnlich auch Od. XI 109; XII 323.
122 Vgl. hierzu etwa Aischylos, Ag. 611 und Sophokles, Trach. 94f£; Ai. 846f£
123 Vgl. hierzu Jessen: Helios (Anm. 73), 62. Eine der äusserst seltenen Ausnahmen

bilden die Ausführungen des Homeros in Od. XII 374f£; ihnen zufolge hat Heli-



314 Thomas Witulski

II.2. DeraÀXoç ayyeloç ioxvpôç (Apk 10,1f.5), der Gott Helios und der Koloss von

Rhodos — Versuch eines Vergleiches

Wird die Darstellung des aAÀoç ayyeAoç ioxupôç in Apk 10,1 f.5 mit dem

Erscheinungsbild des Kolosses von Rhodos, soweit es aus späteren Darstellungen

ableitbar ist, und den dem Gott Helios in der antiken Literatur beigelegten

Epitheta und Charakteristika verglichen, so ergeben sich frappante
Übereinstimmungen: (a) Die der Titulatur des aAAoç ayyeÀoç loxupôç inhärente

Charakterisierung als eines mit bedeutender Macht ausgestatteten Zwischenwesens

zwischen Gott und den Menschen entspricht präzise dem Bild des Helios als

eines den Unsterblichen lediglich ähnlichen Gottes, der sich der Macht anderer

Gottheiten fügen und ihren Anordnungen Folge leisten muss und nicht zu den

olympischen Göttern zu zählen ist.

Von Bedeutung ist in diesem Zusammenhang die Tatsache, dass die Inschrift
IG II 1585 für das Athen des 3. vorchristlichen Jahrhunderts eine gemeinsame,

an die Götter Helios und Zeus Meilichios gerichtete Weihung belegt124:

'HALOH Kai ALL MLA[lxlwl]
Mappla125.

Diese gemeinsame Weihung gewinnt ihre Brisanz durch den Sachverhalt, dass

der mit erheblicher Unterstützung des Kaisers Hadrian ausgebaute, vollendete

und zwischen 130 und 132 n.Chr. geweihte Tempel des Zeus Olympios in
Athen126 auch aufgrund der von Hadrian innerhalb dieses Heiligtums geweihten

Schlange127 mit der Verehrung der Gottheit Zeus Meilichios in Verbindung

os einen Platz im Rat der übrigen Götter gefunden.
124 Vgl. hierzu bereits Jessen: Helios (Anm. 73), 66.
125 Text nach U. Koehler: Corpus Inscriptionum Atticarum II: Inscriptiones Atticae.

Aetatis quae est inter Euclidis Annum et Augusti Tempora III, Berlin 1888 [IG
II]-

126 Vgl. hierzu neuestens T. Witulski: Kaiserkult in Kleinasien. Die Entwicklung der

kultisch-religiösen Kaiserverehrung in der römischen Provinz Asia von Augustus
bis Antoninus Pius (NTOA 63), Göttingen 2007,109ff.

127 Vgl. hierzu Cassius Dio LXIL 16,1 und Witulski: Kaiserkult (Anm. 126), 110 mit
Anm. 383.



Das <himmlische> und das (satanische) Quartett 315

gebracht werden konnte128. Wenn nun aber eben durch die Weihe des Zeus

Olympios-Tempels in Athen und durch mit dieser Weihe in Verbindung
stehende weitere Weihehandlungen ein — möglicherweise zuvor bereits bestehender

— Zusammenhang zwischen den Gottheiten Zeus Olympios, Zeus Meili-
chios und Helios neu konstituiert oder aber restituiert worden ist, dann erklärt
sich umso einleuchtender, das s der Apokalyptiker, zumal in Verbindung mit
dem römischen Kaiser Hadrian als dem ersten der beiden Apk 13 geschilderten
0r|pia129, bei der Gestaltung der Figur des aÂÂoç ayyeXoç, lajcupoç Apk 10 in

polemischer Absicht auf das Modell des Sonnengottes Helios zurückgegriffen
hat130.

(b) Der Hinweis des Apokalyptikers, dass der aXXoç ayyeXot; Lo^upo; mit
einer Wolke bekleidet sei, passt ausgezeichnet zum Bild des am Himmel endang
wandernden oder auch fahrenden Sonnengottes, dessen Gestalt eine Wolke
umhüllt131, (c) Die im Sinne eines Halo zu interpretierende Lpiç auf dem Haupt
des aXXoç ayyeXoç loxupôç weist auf den Strahlenkranz des Helios, der dessen

mit lockigem Haar bedeckten Kopf umgibt132, (d) Die unmittelbare und
umfassende Parallelisierung des Angesichtes des äXXoc ayyfXoç layupoç mit der
Sonne133 lässt sich im Rahmen eines angenommenen Bezuges dieser Figur auf
den Sonnengott Helios zwanglos erklären, (e) Das Modv der ïïôôcç goç otûàoi

128 Nach R. Tölle-Kastenbein, Olympieion in Athen (Arbeiten zur Archäologie),
Köln 1994, 159 diente diese Kultstiftung «restaurativ dem Zeus Meilichios, der
in Athen vor allem im Iiissosgebiet und an den Diasien verehrt wurde. [...]
Wahrscheinlich hat der Kult für den Zeus Olympios den ursprünglich chthonischen
Kult für Zeus Meilichios im Iiissosgebiet überlagert, oder im Laufe der Zeit wurden

die chthonischen Riten mit den olympischen verbunden. Zeus Meilichios
erscheint mythisch in Gestalt einer großen Schlange, und eine solche sollte
möglicherweise in der hadrianischen Vorstellung zur Wiederbelebung dieses Kultes und
zur Sichtbarmachung der positiven Gesinnung des Gottes beitragen».

129 Vgl. hierzu ausführlich T. Witulski: Die Johannesoffenbarung und Kaiser Hadri¬

an. Studien zur Datierung der neutestamentlichen Apokalypse (FRLANT 221),

Göttingen 2007, 219ff
130 Vgl. hierzu o. 31 Off.
131 Diese beiden Aspekte werden von Aune aufgrund seiner nur auf den Koloss

von Rhodos verengten und den Gott Helios, den die Kolossalstatue ja immerhin
darstellt, unberücksichtigt gelassenen Betrachtungsweise nicht gesehen.

132 So bereits Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 556.
133 Vgl. hierzu o. 295ff.



316 Thomas Witulski

TTUpoç findet seine Entsprechung im bronzenen Leuchten der Füsse sowohl des

Kolosses von Rhodos als auch seiner Abbilder, den Kleinbronzen134, (f) Die

Fussstellung des aAAoç ayyeÀoç layupôç— der rechte Fuss auf dem Meer und der

linke auf dem Land - entspricht einerseits ebenfalls derjenigen der rhodischen

Kolossalstatue und seinen verkleinerten Darstellungen, andererseits dem in der

Literatur gezeichneten Bild des wandernden Helios, der einen Fuss vor den

anderen setzt135.

Eine andere Möglichkeit, die Fussstellung des olaXoç ayycÂoç laxupôç auf
den Koloss von Rhodos zu beziehen, ergibt sich aus dem Anthologia Graeca VI
171 überlieferten Weiheepigramm zur Weihe der rhodischen Kolossalstatue136,

das H. Beckby folgendermassen wiedergibt:

«Dir selbst Helios Hessen die Bewohner des dorischen Rhodos diesen bronzenen Koloss zum
Olymp emporwachsen, als sie die Woge der Enyo des Krieges) besänftigt hatten und das

Vaterland dicht mit der Beute der Feinde bekränzten. Sie stellten ihn als Weihgeschenk auf,
nicht nur über dem Meere, sondern auch in der Erde, das edle Licht unversklavter Freiheit; den

aus dem Geschlecht des Herakles Entstandenen steht traditionell die Herrschaft zu See und

am Lande zu» 137.

134 Vgl. zu diesem Gesichtspunkt ebenfalls Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 556.

Dass es sich beim rhodischen Koloss um eine Bronzestatue handelte, bestätigt
Philo Byzantius, trepl ttov enta Geaupcawv 4,1-6.

135 An dieser Stelle wenig überzeugend Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 556, der
eine historisch unzutreffende Darstellung des Kolosses (vgl. hierzu Hoepfner,
Koloss [Anm. 8], 13ff.) auf die Apk 10,2.5 vorliegende Beschreibung seiner

Fussstellung beziehen will: «According to a popular but erroneous view, the Colossos

stood astride the harbor of Rhodes permitting ships to pass through its legs;

actually it stood on a promontory overlooking the harbour (see 10:5, <the angel
whom I saw standing on sea and land> )».

136 Nach A.S.F. Gow, D.L. Page: The Greek Anthology. Hellenistic Epigrams I.II.,
Cambridge 1965, 588, «was [dieses Epigramm] plainly inscribed on or near the

statue, presumably soon after its completion, and it may be assigned with some
confidence to the first quarter of the third century B.C.».

137 Text nach H. Beckby: Anthologia Graeca I: Buch I — IV [TuscBü], München
21965, 542; Übersetzung nach U. Vedder: Der Koloss von Rhodos - Mythos und
Wirklichkeit eines Weltwunders (Nürnberger Blätter zur Archäologie 16), 23-40

(27).



Das <himmlische> und das (satanische) Quartett 317

Auch wenn es sich bei dem Hinweis où yàp ûïïèp ttcaccvouç pouov auGeoau,

àXXà Kal kv yâ (V. 5) um «eine allgemeine Aussage, die analog zum letzten

das himmlische Quartett
der Gott des Alten Testa¬

ments

der âJAoç ayyfÂoç
loxnpôç

das àpviov Christus

das satanische Quartett
der Göttervater Zeus als

aaxavâç/ôpctKCOv

der Sonnengott
Helios

der Kaiser Hadrian als

erstes Sripion

_ Der Sophist Antonius Po-
der Prophet und Apoka- „

T lemon als zweites 9rip um
lyptiker Johannes rund als ilreucoiTpoippTpç

Vers des Epigramms (Herrschaft zu See und am Lande) formuliert wurde und

nicht als konkrete Bemerkung in Bezug auf einen möglichen Standort ausgewertet

werden darf»138, handeln sollte, zeigt dieser doch eine frappante Parallelität zu
der Apk 10,2b.5 beschriebenen Fussstellung des aXXoç, ayyeXoç Laxopol;. Gut
denkbar wäre, dass der Apokalyptiker hier bewusst eine Parallele zu der
entsprechenden Aussage des Weiheepigramms des Kolosses von Rhodos konstruiert

hat, das ihm durchaus noch bekannt gewesen sein kann.

(g) Nach Apk 10,5 hebt der aXXoç ayyeXoç Loxupôç seine rechte Hand zum
Himmel; gleiches tun sowohl der Gott Helios als auch der Koloss von Rhodos,
zumindest ihren Darstellungen in der Kunst zufolge139.

Aus alledem folgt: Sämtliche Merkmale bzw. Motive des äusseren

Erscheinungsbildes des aXXoç ayyeXoç loxupôç (Apk 10,1 f.5) lassen sich jedes für sich in

gleicher Weise wie sein Status weitgehend zwanglos als Parallele zum
Erscheinungsbild des Gottes Helios bzw. einer seiner berühmtesten Nachbildungen,
der Statue des Kolosses von Rhodos, erklären. Daraus ergibt sich als ein erstes

138 Vedder: Koloss (Anm. 137), 28.
139 Vgl. hierzu ebenfalls Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 556 und auch die unter¬

schiedlichen Rekonstruktionen des Kolosses von Rhodos o. 31 Off.



318 Thomas Witulski

Ergebnis der vorliegenden Studie folgende These: Der Apokalyptiker hat die

Figur des aXXoç ayyeXoç Loxupoç bewusst als Parallele zu dem auf der nahegelegenen

Insel Rhodos nicht zuletzt auch in der Statue des Kolosses von Rhodos

verehrten Sonnengottes Helios konzipiert und konstruiert. Insofern wird aus

der Parallelisierung der (satanischen) mit der (himmlische Trias>140 die Paralle-

lisierung eines (satanischen) mit einem (himmlischen Quartett), auch wenn die

vierte Person des «satanischen Quartetts» in der Apk nicht explizit als Person

erscheint, sondern in Wendungen wie etwa ö öpdKtov Kai ol ayyeÂoi atruoû

Apk 12,7 nur implizit unter die Mitstreiter des oatavâç subsumiert wird.

III. Das literarische Darstellungsinteresse des Apokalyptikers

Mit der von ihm vorgenommenen Parallelisierung des aXXoç ayyeloç Lo^upoç

mit dem Sonnengott Helios bzw. der Statue des Kolosses von Rhodos — und

damit wird als Konsequenz aus der ersten141 eine zweite These formuliert —

verfolgt der Apokalyptiker, wie schon im Rahmen seiner Parallelisierung der

(satanischen) mit der (himmlischen Trias>, eine polemische und zugleich
nachgerade seelsorgerliche Absicht: Als der einzige wahre, wirkliche und wahrhaftige

«Zeuge und (Wächter der Wahrheit) sowie als <Auge der Gerechtigkeit)»142

hat eben nicht der dem Göttervater Zeus untergeordnete Sonnengott Helios,
sondern der dem Gott des Alten Testaments zu Gehorsam verpflichtete ixXXoç

ayytXoç loyupoc zu gelten. Dessen Apk 10,6f. geleisteter Schwur, mit dem er

die dringende Nähe des unmittelbar bevorstehenden Endes143 ankündigt, stellt

die einzige wahre, wirkliche und wahrhaftige Wahrheit dar, auf die sich die in
der Apk angeschriebenen Gläubigen in ihrer Bedrängnis verlassen können144 —

140 Vgl. hierzu bereits o. 289f.
141 Vgl. hierzu o. 317f.
142 Vgl. hierzu o. 313.
143 Vgl. hierzu o. 299ff.
144 Vgl. hierzu Müller: Offenbarung des Johannes (Anm. 38), 202: «Der Verfasser

sieht sich damit als Glied einer prophetischen Kette atl. und ntl. Propheten, wobei

ihm als letztem hier offenbart wird, dass die Vollendung des Geheimnisses
sich nicht verzögert. Diese tröstliche Versicherung ist nötig angesichts der Sorge
seiner bedrängten Gemeinde nötig aber auch wegen seiner Absicht, weitere

Weisssagungen anzufügen, die den Eindruck erwecken könnten, als würde das



Das <himmlische> und das <satanische> Quartett 319

diese Botschaft wird durch die polemische Parallelisierung des alloc, ayytloç
loxupôç mit dem Gott Helios als dem <Wächter der Wahrheit) gegenüber den

Rezipienten der Apk wirkungs- und eindrucksvoll untermauert145. Zugleich soll

diese polemische Zuspitzung die Rezipienten davor warnen, die eingeschlagene

Haltung der kompromisslosen Verweigerung gegenüber den Verlockungen
der kultisch-religiösen KaiserVerehrung beizubehalten146; dem Apokalyptiker
ist es mit seiner polemischen Parallelisierung des alloç ayyeloç laxupôç mit
dem Sonnengott Helios darum zu tun, seine Leser/Hörer «mit allen zur Verfügung

stehenden Mitteln letztinstanzlich»147 auf seine Seite zu ziehen.

Einen besonderen Akzent erhielte dieses eher auf der literarischen Ebene

formulierte Gesamtergebnis, wenn die o. diskutierte Einlassung des J. Malalas

zuträfe, dass der römische Kaiser Hadrian die zerstörte Statue des Kolosses

von Rhodos wieder aufbauen Hess148. Über die besprochenen interpretatori-
schen ImpHkationen hinaus wäre damit nämhch ein weiteres Argument für die

Datierung der Apk in die Zeit Hadrians, präziser in die Zeit zwischen 132 und
135 n.Chr.149, gewonnen; der Apokalyptiker führte die Gestalt des in der rhodi-
schen Kolossalstatue abgebildeten Sonnengottes HeKos hier ein, weil ihm und
seinen Rezipienten eben diese eben aufgrund der durch Hadrian veranlassten

Wiedererrichtung des Kolosses von Rhodos in unmittelbarer geographische
Nähe unmittelbar vor Augen stand150.

Thomas Witulski, Bielefeld

Ende verziehen».
145 Zur Situation der Christen in der römischen Provinz Asia zur Zeit der Abfassung

der Apk vgl. ausführlich Witulski: Kaiserkult (Anm. 126), 90ff. und ders.:

Johannesoffenbarung (Anm. 10), passim.
146 Vgl. hierzu etwa Müller: Offenbarung des Johannes (Anm. 7), der im Blick auf die

Uberwindersprüche am Ende der Sendschreiben in Apk 2f. formuliert: «Es geht
um das Bestehenkönnen in der Bedrängnis der endzeitlichen Kampfsituation, um
das Standhalten angesichts der Machenschaften des Satans».

147 H. Stauffer, Art. «Polemik», Historisches Wörterbuch der Rhetorik 6, Darmstadt
2003,1403-1415 (1404).

148 Vgl. hierzu o. 305.
149 Vgl. hierzu o. 290.
150 Damit wäre der gegen die These von Aune vorgebrachte Einwand Prigents ent¬

kräftet; vgl. hierzu o. 303, Anm. 68.



320 Thomas Witulski

Abstract

Der Verfasser der neutestamentlichen Johannesapokalypse hat die Figur des äXkoc,

ayyeXoç Loxupo; ganz bewusst als Parallele zu dem auf der der römischen Provinz Asia
benachbarten Insel Rhodos nicht zuletzt auch in der Statue des Kolosses von Rhodos
verehrten Sonnengottes Helios konzipiert und konstruiert. Damit wird aus der in der

Forschung vielfach beobachteten Parallelisierung der <satanischen> mit der (himmlischen
Trias> die Parallelisierung eines (satanischen) mit einem (himmlischen Quartett), auch wenn
die vierte Person des «satanischen Quartetts» in der Apk nicht explizit in Erscheinung
tritt. Mit dieser von ihm entwickelten Parallelisierung verfolgte der Apokalyptiker
sowohl eine polemische als auch eine seelsorgerliche Absicht. Einen besonderen Akzent
erhält diese Beobachtung, wenn die Einlassung des J. Malalas zutrifft, dass der
römische Kaiser Hadrian die zerstörte Statue des Kolosses von Rhodos wieder aufbauen
Hess. Damit wäre nämüch ein weiteres Argument für die Datierung der Apk in die Zeit
Hadrians, präziser in die Zeit zwischen 132 und 135 n.Chr., gewonnen.


	Das "himmlische" und das "satanische" Quartett : antiethische Parallelisierungen in der Johannesapokalypse

