Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 3

Artikel: Das "himmlische" und das "satanische" Quartett : antiethische
Parallelisierungen in der Johannesapokalypse

Autor: Witulski, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877798

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das <himmlische> und das «satanische» Quartett —
Antithetische Parallelisierungen in
der Johannesapokalypse

Bereits in seinem 1923 in 4. Auflage erschienenen epochalen Werk «Licht vom
Osten» vertrat Adolf Deissmann die Ansicht, dass insbesondere der Verfasser
der Johannesapokalypse seine Auseinandersetzung' mit dem Imperium Roma-
num und der kultisch-religiosen Kaiserverehrung betrieb, indem er Parallelen
zwischen der Casesaren- und der Christusverehrung zog: «Dies ist denn tat-
siachlich zu beobachten: der in die Mittelmeerwelt hinaustretende Christuskult
zeigt schon frihe das Bestreben, die dieser Welt geliufigen und jetzt eben auf
die vergotterten Kaiser iibertragenen (oder im Kaiserkult vielleicht auch neu
geschaffenen Kultworte) fiir Christus zu reservieren. So entsteht ein polemi-
scher Parallelismus zwischen Kaiserkult und Christuskult, der auch da emp-
funden witd, wo die vom Christuskult bereits mitgebrachten Urworte aus den
Schatzkammern der Septuagintabibel und des Evangeliums mit dhnlich- oder
gleichklingenden solennen Begriffen des Kaiserkultes zusammentreffen»?
Dieser von DeiBmann formulierte Ansatz ist in neuerer Zeit u.a. durch die
Forschungen von E. Stauffer, R. Bauckham, D.E. Aune und P. Barnett aus-
gebaut und fir die Interpretation des letzten Buches des neutestamentlichen
Kanon fruchtbar gemacht worden®. Allerdings standen in diesen Untersuchun-
gen in erster Linie die Parallelen zwischen der kultisch-religiosen Kaiser- und
der Christusverehrung im Fokus des Interesses; hier konnte gezeigt werden,
dass «the author of the Apocalypse was thoroughly convinced that the claims
of Ceasar were antithetical to those of Christp. Spiter und erginzend dazu

' Zum Begriff der Polemik als einer «Methode der Auseinandersetzung» vgl. H.
Stauffer: Art. «Polemik», Historisches Worterbuch der Rhetorik 6, Darmstadt
2003 1403-1415 (1403).

2 A. Deissmann: Licht vom Osten. Das Neue Testament und die neuentdeckten
Texte der hellenistisch-rémischen Welt, Ttbingen *1923, 290f.

3 Vgl hierzu: P. Barnett: Polemical Parallelism: Some further Reflections on the
Apocalypse, JSNT 35 (1989), 111-120.

*  D.E. Aune: The Influence of Roman Imperial Cult Ceremonial on the Apocalyp-
se of John, BR 38 (1983) 5-26 (5).

ThZ 3/67 (2011) S. 289-320



290 Thomas Witulski

wurde der Nachweis polemischer Parallelititen dann etwa auf den falschen
Propheten, die dritte Figur der chimmlischen Trinitit’, ausgedehnt. Nur selten
in den Blick geriet bisher jedoch eine zwar nicht im Zentrum der Darstellung
der Apk stehende, aber dennoch keineswegs unwichtige® Figur, nimlich der
in Apk 10,1ff. auftretende &Arog &yyerog Layupog, dessen Erscheinung die in
Apk 11; 12ff.7 beschriebenen Ereignisse einleitet. Im Rahmen der votliegenden
Untersuchung soll zunichst gezeigt werden, dass der Apokalyptiker die Be-
schreibung dieses @Alog dyyerog loyupoc bewusst als polemical parallelismy
zu der Figur des Sonnengottes Helios, der in der Antike u.a. in der zu den sie-
ben Weltwundern® gerechneten Figur des Koloss von Rhodos Gestalt gewann’,
konstruiert hat. Mit dem Aufweis dieser bewussten Parallelisierung wire u.U.
zugleich ein weiteres Indiz zugunsten der Datierung der Abfassung der Apk
in die Zeit Hadrians, priziser in die Jahre zwischen 132 und 135 n.Chr.", ge-
wonnen, da mit Grund anzunehmen ist, dass eben dieser Kaiser, wie noch zu
zeigen sein wird, offensichtlich fiir die Wiederherstellung dieser zu seiner Zeit
zerstort darniederliegenden Monumentalstatue sorgte.

> Vgl hierzu die Ausfithrungen in Barnett: Political Parallelism (Anm. 3), 111ff.

¢ Vgl hierzu H. Giesen: Die Offenbarung des Johannes (RNT), Regensburg 1997,

der angesichts der dusseren Erscheinung dieses &Alog &yyeroc Loxvpdg feststellt:

«Seine dullere Erscheinung unterstreicht seine herausragende Stellung: Thm kom-

men gottliche Attribute zu», und 230f.: «Kein anderer Engel in der Offb hat so

viele gottliche Ziige wie der starke Engel in 10,1».

Zur zentralen Bedeutung von Apk 12 — 14 fir die Darstellung der Apk insge-

samt vgl. etwa U.B. Miiller: Die Offenbarung des Johannes (OTK 19), Giitersloh/

Wirzbutg 21995, 33: «Kap. 12—14 bilden die dramatische Mitte innerhalb der Vi-

sionsberichte des apokalyptischen Hauptteils der Offby.

8 Vgl hierzu ausfiihrlich J. Berndt, in: W. Hoepfner: Der Koloss von Rhodos und

die Bauten des Helios. Neue Forschungen zu einem der sieben Weltwunder,

Mainz 2003, 103f.

Dass es sich bei der Figur des Kolosses von Rhodos um eine Darstellung des

Gottes Helios handelt, bestitigt neben anderen Quellen auch C. Plinius Secundus,

naturalis historia XXXIV 41; vgl. zu weiteren Quellen zum Koloss von Rhodos u.

304f.

10 Vgl. dazu grundlegend T. Witulski: Die Johannesoffenbarung und Kaiser Hadri-
an. Studien zur Datierung der neutestamentlichen Apokalypse (FRLANT 221),
Gottingen 2007, 346ff.



Das <himmlische> und das «satanische» Quartett 291

L. Der in Apk 10,1-11 auftretende &Adogc &yyedoc Loyvpdc

I.1. Das dussere Erschernungsbild des Engels (Apk 10,1-6)

In Apk 10,1 sieht der Apokalyptiker einen mit einer Wolke bekleideten @&Aiog
&yyerog Loyupdc vom Himmel herabsteigen; tiber seinem Haupt befindet sich
eine LpLg, sein Angesicht gleicht der Sonne, seine Fiisse Saulen von Feuer (Apk
10,1b). In seiner Hand hilt er ein aufgeschlagenes BLprapidiov (Apk 10,2a),
seinen rechten Fuss setzt er auf das Meer, seinen linken auf das Land (Apk
10,2b). Im Rahmen der Austichtung seines Auftrags hebt er seine rechte Hand
zum Himmel (Apk 10,5), um zu schwéren (Apk 10,62), dass die Vollendung
des Geheimnisses Gottes unmittelbar bevorsteht (Apk 11,6bf.).

Die iiber dem Haupt des &Adog @yyerog ioyupdg befindliche Tpig wird
insbesondere unter Verweis auf Ez 1,28 weitgehend als Regenbogen gedeu-
tet'!. Dieser Interpretation widerraten jedoch zwei Beobachtungen: (a) Zu-
nichst ist in Ez 1,28 mit dem Terminus tofov ein anderer Begriff gewihlt als
in Apk 10,1. Da der Apokalyptiker aber an anderer Stelle, etwa in Apk 11,1
und 21,15%, durchaus auf ezechielische Begriffe zuriickgreift, wenn er den of-
tensichtlich gleichen Gegenstand oder den gleichen Vorgang bezeichnen will,
muss im Blick auf die Deutung des Begriffs ipic in Apk 10,1 davon ausge-
gangen werden, dass dieser hier gerade nicht im Sinne von Regenbogen> zu
verstehen ist'®. (b) In Apk 4,3, der zweiten Belegstelle fiir den Begriff {pL¢ in
der Apk, wird mit diesem ein offensichtlich um den Thron Gottes herumrei-
chender Bogen beschrieben. Sowohl die Farbgebung dieser ipL¢ — sie sieht aus
wie ein Smaragd, schimmert also griinlich und eben nicht, wie ein Regenbogen,
mehtfarbig'* — als auch die Positionierung — rund um den Thron Gottes herum

" Vgl. hierzu neben anderen W. Bousset: Die Offenbarung Johannis (KEK 16),
Gottingen 1906, 308; Giesen: Offenbarung des Johannes (Anm. 6), 230.

2 Vgl zu diesen beiden Belegstellen T. Witulski, Apk 11,1f. und die (Neu-)Griin-
dung Jerusalems durch Kaiser Hadrian (im Erscheinen).

P Prigent: Commentary on the Apocalypse of St. John, Tibingen 2001, 226,
weist darauf hin, dass der Begriff ipic in der LXX niemals im Sinne von Regen-
bogen> verwendet wird.

" Vgl hierzu instruktiv A. Satake: Die Offenbarung des Johannes (KEK 16), Got-
tingen 2008, 195, Anm. 9; dhnlich R.H. Charles: A Critical and Exegetical Com-
mentary on The Revelation of St. John, Vol. I.IT ICC), Edinburgh #1950, 115, der
im Blick auf Apk 4,3 von einem Halo oder einem Nimbus redet.



292 Thomas Witulski

und eben nicht, wie in Ez 1,28LXX, év 1] vedpéAn €v Mpépe Letod — sprechen
dafiir, dass dieser Terminus hier nicht im Sinne eines Regenbogens, sondern
im Sinne eines «bright-coloured citcle surrounding another body»'"” bzw. eines
Halo zu fassen ist'®. Damit ist aber die Frage nach der Erklirung des gleichen
Begriffs in Apk 10,1 eben in diesem Sinne vorentschieden'”.

L.2. Motivgeschichtliche Parallelen
Im Rahmen der Versuche, die einzelnen Merkmale bzw. Motive des dusseren
Erscheinungsbildes des &ALog dyyerog toyupdg motivgeschichtlich nachzuwei-
sen und herzuleiten, verweisen zahlreiche Exegten im Blick auf die Wolke, die
den Engel umgibt, einerseits auf die zahlreichen alttestamentlichen Belege fir
das Kommen Gottes in oder auf einer Wolke'®, andererseits auf Dan 7,13 als
den einzigen alttestamentlichen Beleg, der das Motiv der Wolke und des Kom-
mens in oder mit einer Wolke nicht mit der Gestalt Gottes, sondern mit einer
anderen Figur, nimlich der des Menschensohnes, verkniipft'. Allerdings wird
in keinem der zahlreichen alttestamentlichen Belege die entsprechende Wolke,
so wie hier in Apk 10,1, als Kleidungsstiick® Gottes bzw. des Menschensohnes
bezeichnet”; dies scheint ein erster Hinweis dafiir zu sein, dass der Apokalyp-

15 Vgl. zu dieser Ubetsetzung H.G. Liddell/R. Scott: A Greek-English Lexicon
(With a Supplement ed. by E.A. Barber), Oxford 1968, Nachdruck 1977, s.v. iptg,
836.

16 Vgl hierzu auch die Ubersetzung bei D.E. Aune: Revelation 616 (WBC 52 B),
Nashville (TN) 1998, 557.

7 Vgl. hierzu neben anderen Bousset: Offenbarung Johannis (Anm. 11), 308, der
auf die Apk 10,1 begegnende Verwendung des Terminus iptg mit dem bestimm-
ten Artikel hinweist und folgert: «Die Iris ... ist schon oben einmal als Attribut des
thronenden Weltrichters erwdhnt ([Apk] 4,3)»; dhnlich hier G.K. Beale: The Book
of Revelation, A Commentary on the Greek Text (NIGTC), Grand Rapids/Car-
lisle (Cumbria) 1999, 524: «Consequently, the rainbow of 4:3 is now applied to the
heavenly being of 10:1».

" Vgl hierzu die Belege bei Beale: Book of Revelation (Anm. 17), 525f.,

1 Vgl. hierzu Beale: Book of Revelaton (Anm. 17), 523.

% Die recht zahlreichen Belege fiir das Verbum mepipaiiw in der Apk (vgl. hierzu
FEW. Moulton/A.S. Geden: A Concordance to the Greek Testament, Edinburgh
>1980, 795) nétigen den Begriff hier im Sinne von «bekleiden, ankleiden» zu ver-
stehen.

# Vgl. hierzu Miller: Offenbarung des Johannes (Anm. 7), 200, der im vorliegen-



Das thimmlische und das satanische) Quartett 293

tiker bei der Darstellung des dusseren Erscheinungsbildes des &Atog &yyeiog
loxup6¢ zumindest auch auf andere als auf alttestamentliche® bzw. friihjidi-
sche Traditionen zurtickgegriffen bzw. Motive der alttestamentlichen, frithjudi-
schen oder auch urchristlichen Tradition neu- und umgestaltet hat.

Als motivgeschichtlicher Nachweis fiir die Tpic iiber dem Haupt des @ihiog
dyyerog ioxupdc® werden in der Forschung hauptsichlich und mit grosser
Regelmissigkeit Bz 1,26-28LXX und die dortige Darstellung des auf dem
Thronwagen Sitzenden, insbesondere die Ausfithrungen in Ez 1,28 ange-
fihrt**. Die deutlichen inhaltlichen Differenzen zwischen den Einlassungen
des alttestamentlichen Propheten und dem in Apk 10,1 zur ipic des diiog
&yyerog loxupoc Ausgefiihrten lassen jedoch erkennen, dass dieser Hinweis
motivgeschichtlich kaum verfangen kann: (a) Wihrend sich nach Apk 10,1 die

den Zusammenhang auf Ps 104,3 und Dan 7,13 verweist, dann aber feststellt:

«Allerdings liegt hier nur ein loser Anklang vom. Dies gilt aber insbesondere auch

im Blick auf Apk 1,7; hier verweist der Apokalyptiker auf das (Wieder-)Kommen

Christi und er fithrt aus: ‘160l épyetal petx tAV vepeAdr, wobei die Wolken aber

eben nicht als Kleidungsstiick dargestellt werden. Mit Recht stellt daher E. Loh-

meyer: Die Offenbarung des Johannes (HNT 16), Tibingen 21953, 84 fest: «So
oft die Wolke auch als Form der Theophanie im AT erwihnt wird, so eigenartig
ist die Vorstellung, dass die Wolke das Kleid> des Engels sei»; inwieweit die von

Lohmeyer anstelle der alttestamentlichen Stellen in Anschlag gebrachten Paralle-

len aus mandiischen Texten motivgeschichtliche Quellen fiir Apk 10,1 darstellen

koénnen, muss schon aus Grinden der Datierung mehr als fraglich bleiben, zumal

die angefiihrten Belege Ginza 48,2f.; 29,33f. erhebliche Differenzen zu Apk 10,1

erkennen lassen. Noch abwegiger ist der von H. Kraft: Die Offenbarung des

Johannes (HNT 16a), Tibingen 1974, 147 in diesem Zusammenhang diskutierte

Vorschlag, das Motiv mit den Ausfithrungen in I Kor 10,1 in Verbindung zu brin-

gen.

Der einzige Beleg in der LXX fur die gemeinsame Verwendung des Substantivs

vedéAn und des Verbums Tepifaiimw findet sich in Ps 146,8LXX: 1) mepifaiiovtt

TOV 00pavov év vedénic; Gott wird hier als jemand beschrieben, der den Him-

mel mit Wolken bedeckt.

»  Nach Beale: Book of Revelaton (Anm. 17), 523, spricht neben anderem auch die-
ses Charakteristikum des &AAog &yyerog Loxupog dafiit, in ihm ein «divine being»
zu sehen.

% Vgl. hierzu etwa Beale: Book of Revelation (Anm. 17), 523, der davon spricht,
dass Ez 1,26-28 «especially near in thought» zu diesemn Charakteristikum des
&Arog Gyyelog Loyupog ist.



294 Thomas Witulski

ipLg des GArog &yyeArog Laxupdg an, iiber oder um dessen Haupt befindet, wird
der Ez 1,281.XX beschriebene tofov an seinem nachgerade natiitlichen Ort,
niamlich év Tf) vepéry év Muépe Vetol lokalisiert®. (b) Wihrend in Apk 10,1
die Tpi¢ des &Adog &yyerog ioxupdg als solche im Zentrum des Darstellungs-
interesses steht, wird in Ez 1,28 der Satz ¢ OpaoLg t0fov Otav 7 €v vedérn
év Muépe Letol dazu verwendet, den Glanz um den Thronwagen und die auf
diesem sitzende Person herum in einem Vergleich anschaulich zu beschreiben.
(c) Wihrend der Apokalyptiker in Apk 10,1 den Terminus ipi¢ verwendet und
damit offensichtlich ein Halo bezeichnen will, begegnet in Ez 1,28 der Begriff
t6fov im Sinne von (Regenbogen> %, Diese Differenzen zwischen Apk 10,1
und Ez 1,281 XX lassen eine motivgeschichtliche Abhingigkeit des einen Be-
legs vom anderen mehr als unwahrscheinlich erscheinen. Im Blick auf die Tpi¢
des &ALog &yyerog Layupog steht somit zu vermuten, dass der Apokalyptiker in
seiner Darstellung hier andere als die gingigerweise vermuteten alttestamentli-
chen oder frihjidischen Traditionen verarbeitet hat.

Uber Ez 1,26-281.XX hinaus verweisen etwa U.B. Miiller und H. Giesen
im Blick auf die motivgeschichtliche Hetleitung des Motivs der ipig tiber dem
Haupt des diAAog &yyerog Loxupdc noch auf Gen 9,13£%, einen Beleg, der al-
lerdings aus dhnlichen Erwdgungen noch weniger als Ez 1,26-28L.XX als mo-
tivgeschichtliche Quelle far Apk 10,1 in Frage kommen kann. Gleiches gilt far
den u.a. von H. Giesen® angefiihrten Beleg ApkAbr 11,2; hier wird ein Engel
beschrieben, der eine Kopfbedeckung trigt, die einem Regenbogen® dhnelt.
Da der Terminus tpig Apk 10,1 kaum im Sinne eines Regenbogens interpretiert
werden kann, lassen sich, unabhingig von der ausserordentlich umstrittenen
Frage der Datierung dieser frithjudischen Schrift*, die entsprechenden Aus-

» Vgl hierzu o. 291f.

% Vgl hierzu o. 291.

7 Vgl. Miller: Offenbarung des Johannes (Anm. 7), 200 und Giesen: Offenbarung
des Johannes (Anm. 17), 230.

#  Vgl. Miller: Offenbarung des Johannes (Anm. 7), 230.

¥ «Sein Leib hatte das Aussehen des Saphirs, und sein Antlitz war wie Chryso-
lith, und das Haar seines Hauptes glich dem Schnee, und der Turban auf sei-
nem Haupte hatte das Aussehen des Regenbogens»; Text nach B. Philonenko-
Sayar/M. Philonenko: Die Apokalypse Abrahams (JSHRZ V 5), Giitersloh 1982,
432.

% Vgl hierzu nur R. Rubinkiewicz: Apocalypse of Abraham (OTP 1), London 1983



Das <himmlische» und das <atanische» Quartett 295

fithrungen von ApkAbr 11,2 nicht als motivgeschichtliche Quelle fir Apk 10,1
wahrscheinlich machen.

Der Vergleich des Angesichts des @Alog @yyeAog ioxupds mit der Sonne
scheint ein zumindest in frithjiidischen und neutestamentlichen Schriften of-
fensichtlich verbreitetes Motiv darzustellen, das im Rahmen von Theophanie-
schilderungen, von Beschreibungen der ins Eschaton eingezogenen Gerechten
und von Darstellungen der Konsequenzen von Erfahrungen der Anwesenheit
und Gegenwart Gottes begegnet’'; auch der Apokalyptiker verwendet dieses
Motiv ausser in Apk 10,1 noch in Apk 1,16, um das Angesicht des in Apk 1,10
auftretenden Menschensohnihnlichen zu beschreiben: kal 1 0Yig adtod WG
0 fAtog paiver év tf) duvauer adtod. Auffillig ist freilich, dass in Apk 10,1
das Angesicht des &AAog &yyeroc Loyupdc unmittelbar mit der Sonne vergli-
chen wird, wohingegen in Apk 1,16 der Vergleichspunkt zwischen dem An-
gesicht des Menschensohnihnlichen und der Sonne darin besteht, dass beide
in dhnlicher bzw. gleicher Weise strahlen. Ohne diese Differenz iiber Gebiihr
exegetisch belasten zu konnen oder zu wollen, lisst sich die Annahme kaum
umgehen, dass der Apokalyptiker hier in Apk 10,1 die Parallelitit zwischen
dem Angesicht des Engels und der Sonne erheblich unmittelbarer und letzten
Endes auch umfassender beschreiben wollte als die in Apk 1,16 explizierte
zwischen der Sonne und dem Menschensohnihnlichen.

Werden die anderen in der exegetischen Literatur zum Motiv des sonnen-
gleichen Glidnzens oder Strahlens des Angesichts einer Person angefiihrten Pa-
rallelen durchgemustert, so ergibt sich folgendes Bild: In den Gbrigen Fillen
werden weitestgehend, wie in Apk 1,16 und auch Mt 17,2, der einzigen wei-

681-705 (683): «t is commonly held that our pseudepigraphon was composed at
the end of the first century A.D. No decisive argument, however, has been given
in support of this dater. Sicher scheint nur zu sein, dass die ApkAbr nach 70
n.Chr. verfasst worden ist.
' So etwa Aune: Revelation (Anm. 16), 557: «Comparing the face to the sun is a
metaphor used in theophanies ..., and to describe the transformed appearance of
the righteous in the eschaton ... or as a result of their experience of the presence

of God»; dort auch weiteres Belegmaterial.



296 Thomas Witulski

teren neutestamentlichen Belegstelle® flir dieses Motiv®, das entsprechende
Angesicht und die Sonne im Blick auf ihr Leuchten, Strahlen oder Glinzen
parallelisiert; dies gilt etwa fiir ApkZeph* 6,11; IV Est 7,97.125, sl Hen™ 1,5
(Rec. A); 19,1 (Rec. ]) und ApkPaul® 12. Daraus ist zweietlei zu folgern: (a) Die
wenigen Belege fiir das Motiv eines unmittelbaren und umfassenden Verglei-
ches des Angesichts einer Person mit der Sonne, so wie es in Apk 10,1 vorliegt,
stammen aus ginzlich verschiedenen Zeiten und sind unterschiedlichster Pro-
venienz. (b) Dieses Motiv findet sich in dieser expliziten Weise weder in der

2 Der Verweis auf II Kor 3,7 (vgl. hierzu Aune: Revelation [Anm. 16], 558) tragt
hier nichts aus, da Paulus an dieser Stelle zwar von der 86Ex auf dem Angesicht
des Mose (vgl. hierzu etwa R. Bultmann: Der zweite Brief an die Korinther [KEK
Sonderband], Gottingen 21987, 83), nicht aber von der Sonne spricht. Ahnliches
gilt im Blick auf Mt 13,43; hier geht es um das Leuchten der Gerechten, nicht aber
um das Leuchten oder Glinzen ihres Angesichtes. W. Wiefel: Das Evangelium
nach Matthius (ThHK 1), Leipzig 1998, 260, fithrt im Blick auf diesen Beleg aus:
«Das sonnengleiche Strahlen ist Ausdruck einer verklirten Leiblichkeit».

*  Nach Wiefel: Evangelium (Anm. 32), 309 entspricht «der der Sonne vergleichbare
Glanz des Angesichts ... der Schilderung des Mose Ex 24,29,

*  G.S. Oegema, Apokalypsen, in: H. Lichtenberger / G. Oegema (Hg): Supple-
menta. Einfihrung zu den Judischen Schriften aus hellenistisch-romischer Zeit,
(JSHRZ VI 1,5), Giitersloh 2001, 183 hilt mit Verweis auf Diebner «eine Da-
tierung der Endredaktion [von ApkZeph] vor dem Ende des 2. Jh.s n.Chr» fur
«unwahrscheinlichy; als Entstehungsort nimmt er Agypten an (183£.). Damit fillt
die ApkZeph als motivgeschichtliche Quelle fiir die neutestamentliche Apk mit
grosser Wahrscheinlichkeit aus, auch wenn «einzelne Teile ... auf altere Traditio-
nen zuriickgehen» (183) kénnen.

# Oegema: Apokalypsen (Anm. 34), 98 datiert IV Esr um 100 n.Chr. und nimmt als
Entstehungsort Rom oder Palistina an. B.M. Metzger: The Fourth Book of Ezra
(OPT 1), London 1983, 517-559 (526) votiert im Blick auf die Endredaktion
von IV Esr fir die Zeit um 120 n.Chr. und geht von der Abfassung der Schrift in
Palistina aus.

36 C. Bottrich, Das slavische Henochbuch (JSHRZ V), Gutersloh 1995, 781-1040

(812f£.), datiert diese Schrift in die Zeit zwischen der Zeitenwende und 70 n.Chr.

H. Duensing/A. de Santos Otero: Apokalypse des Paulus, in: W. Schneemelcher

(Hg.): Neutestamentliche Apokryphen 1I: Apostolisches, Apokalypsen und Ver-

wandtes, Ttbingen ®1997, 644ff. machen im Blick auf die Entstehungszeit dieser

Apokalypse keine Aussage; in jedem Falle ist sie jedoch spiter als die neutesta-

mentliche Apk entstanden und kommt somit, wie ApkZeph, als motivgeschicht-

liche Quelle fiir jene nicht in Frage.

37



Das timmlische) und das <atanische) Quartett 297

frithchristlichen noch in der friihjiidischen Literatur, was die Frage evoziert,
aus welchen Quellen der Apokalyptiker bei der Beschreibung dieses Elements
des Erscheinungsbildes des éAroc dyyerog ioyxupdc geschopft hat.

Andere in der Literatur im Rahmen der Diskussion dieses Motivs angefiihr-
te Belege wie etwa ApkPetr® 1; TestAbr” 7,3f; 12,5; 16,6 (Rec. A) bieten an-
scheinend zwar eine Apk 10,1 entsprechende unmittelbare und umfassendere
Parallelisierung, Allerdings wird in diesen Parallelen nicht nur das Angesicht,
sondern, dhnlich wie in Mt 13,43%, die hier jeweils auftretende Gestalt in ihrer
Gesamtheit mit der Sonne in Beziehung gesetzt.

Das Motiv der m6de¢ ¢ atdAor Tupdc wird in der exegetischen Literatur
hiufig als eine Anspielung auf Ex 13,21 und die dort erwidhnte Wolken- und
Feuersiule gedeutet*. Dartiber hinaus fallen nach 1Hen* 18,11; 21,7, offen-
sichtlich im Rahmen eines gottlichen Strafgerichts, Feuersiulen in einen tiefen
Abgrund®; der Tragiker Ezechiel** beschreibt eine feurige Siule als ein dem

#  Nach C.D.G. Miller: Offenbarung des Petrus, in: W. Schneemelcher (Hg.): Neu-
testamentliche Apokryphen II: Apostolisches, Apokalypsen und Verwandtes, Tii-
bingen 1997, 562-578 (564) ist diese Schrift um 135 n.Chr. zu datieten, also
zeitgleich mit der Apk entstanden; in ApkPetr 1 fithrt Christus selbst aus, dass er
in seiner Herrlichkeit kommen und «siebenmal so hell wie die Sonne leuchte[n]»
(567) werde. Im Unterschied zu Apk 10,1 wird hier die ganze Gestalt Christi mit
der Sonne in Beziehung gesetzt.

¥ E.P. Sanders: Testament of Abraham, (OTP 1) London 1983 871-902 (875), da-
tiert die Abfassung des TestAbr um 100 n.Chr. «plus or minus twenty-five years»;
als Abfassungsort nimmt er, hier im Unterschied zu anderen Forschern, die die
Entstehung dieser Schrift in Palistina vertreten, Agypten an (875). Im Blick auf
die Abfassung der wohl erweiterten Rezension A idhnlich E. Janssen: Testament
Abrahams (JSHRZ III 2), Gutersloh 21980, 193-256 (200), mit Verweis auf F
Schmidt.

Vgl hierzu o. 294, Anm. 32.

' Vgl. hierzu etwa Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 558, der dariiber hinaus noch
auf Weish 18,3 und Sib III 250f. verweist, zwei Belege, in denen Ex 13,21 aufge-
nommen wird.

4 §. Uhlig: Das athiopische Henochbuch (JSRHZ V), Giitersloh 1984, 461-780
(494), datiert das «Buch der Wichter, das die Kapitel 1-36 umfasst, in die Zeit
zwischen dem Ende des 3. und der Mitte des 2. Jh. v.Chr.

Vgl hierzu Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 558.

# Nach E. Vogt: Tragiker Ezechiel (JSHRZ IV 3), Giitersloh 1983, 113-133 (117),
ist die Entstehung dieses Werkes zwischen der zweiten Halfte des 3. und den



298 Thomas Witulski

Mose gegebenes Zeichen (Exagoge, 247)*. Diese Ubersicht lisst deutlich wer-
den: Das Motiv der feurigen oder wie Feuer brennenden Siule ist in der alt-
testamentlichen und frihjidischen Literatur durchaus belegt, allerdings nicht
in Verbindung mit der Figur bzw. den Fussen einer Gestalt oder eines Engels.
Auch das Motiv der m0de¢ wg otdAoL Tupdg, das sich zudem durchaus charak-
teristisch von der Beschreibung der Fisse des Menschensohnihlichen in Apk
1,15, die des niheren als GpoLoL XaAkoALBaw WC €V Koplvw TeTupwUérng be-
schrieben werden, unterscheidet*, scheint sich also einer von ihm augenschein-
lich fiir notwendig befundenen kreativen Neuschdpfung des Apokalyptikers zu
verdanken, wobei dessen konkretes Motiv dafiir noch zu suchen bleibt.

In doppelter Hinsicht gleiches gilt fir die in Apk 10,2b vorliegende Be-
schreibung der Fussstellung des &Akoc &yyerog Loyupds'; dieser setzt seinen
rechten Fuss auf das Meer, seinen linken auf das Land. Zwar ist nicht zu be-
streiten, dass die Kombination der Begriffe BuAdoon und yfj insbesondere auch
im Alten Testament zur Beschreibung der «universal sovereignty»*® oder auch
der korpetlichen Grosse™ der entsprechenden Gestalt, hier natiirlich vor al-
lem Gottes, hiufig begegnet™; fir die fiir Apk 10,2b charakteristische Ausge-
staltung des entsprechenden Motivs aber finden sich keine direkten weiteren
Belege™.

Anfang des 1. Jh. v.Chr. zu setzen.

*  So wiederum Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 558

“ Vgl hierzu o. 295.

" Vgl. zum Verhiltnis von Apk 1,13-15 und Apk 10,1£.5 auch u. 301. Anders hier
Beale: Book of Revelation (Anm. 17), 529, der das Motiv der m0dec ¢ atdioL
mup6g sowohl mit Apk 1,15 als auch mit Apk 2,18 in Verbindung bringt. Dass Apk
1,15 und Apk 2,18 schon aufgrund ihrer terminologischen Parallelitit miteinan-
der zusammenhingen, soll hier nicht bestritten werden; gerade diese terminologi-
sche Parallelitit aber fehlt im Blick auf Apk 10,2b.

% Beale: Book of Revelaton (Anm. 17), 529.

¥ Vgl. hierzu etwa Lohmeyer: Offenbarung des Johannes (Anm. 21), 85; ahnlich
auch Miiller: Offenbarung des Johannes (Anm. 7), 201: «Die riesenhafte GréGe
des Engels wird sichtbar, wenn er seine Beine auf das Meer und das Land setz.

% Vgl hierzu etwa die Auflistung der Belege bei Beale: Book of Revelation (Anm.
17), 529.

' Dies gilt auch im Blick auf das von Aune: Revelation 6-16 (Anm. 4), 559 erwihn-
te magische Amulett aus Palidstina; hier werden drei gottliche Wesen als in einer
grossen Furt stehend beschrieben (vgl. J. Naveh/P. Shaked, Amulets, Nr. 6, 3-7);



Das <himmlische» und das satanische> Quartett 299

Anders scheint es im Blick auf die Beschreibung der Schwurhandlung des
aAAog &yyerog Loyupog in Apk 10,5f. auszusehen, die vom Apokalyptiker wie
folgt beschrieben wird: kel 6 &yyeAog ... Rpmy T xelpa adtod Ty Sekloav
elc OV olpavor (6) kol Gpocer &v 16 (BvtL €i¢ Tolg aldvag TV aldvov
kTA. In der Literatur werden als Parallelen zu dieser Darstellung insbesondere
zwel alttestamentliche Belege angefiihtt, nimlich Dtn 32 40L.XX: dpd elg TOV
00paVOY THY YELPK MoL Kol Opoduet T OefL@ pou kal €épdd ktA. und Dan
12,7L.XX: kol Dwooe Ty deELav Kol TNV GpLoTepay elg TOV olpavor kol
wWpooe tov (Orte €lg TOV aldve Beov kA Dass zwischen den Ausfithrun-
gen in Apk 10,5f. auf der einen und Dtn 32,40LXX und insbesondere Dan
12,7LXX* auf der anderen Seite durchaus sprachliche und auch inhaltliche
Ahnlichkeiten bzw. Parallelititen bestehen, ist schlechterdings nicht zu leug-
nen; immerhin geht es sowohl in Apk 10,5f. als auch in Dtn 32,40 und Dan
12,7 um einen Schwur, der geleistet wird, in Dan 12,7 werden dartber hinaus,
dhnlich wie in Apk 10,6f. und z.T. sogar syntaktisch parallel™®, Angaben zu
Zeit und Dauer der Realisierung des endzeitlichen Geschichtsplanes Gottes
gemacht™, der zudem jeweils als Schwutzeuge aufgerufen wird.*® Freilich diit-

zu Dan 12,7 und der dort beschriebenen Stellung des dvBpwnog €lg évdedupévog
puooive vgl. u. 300.

> Vgl hierzu neben anderen etwa Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 564.

® Vgl hierzu etwa Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 564, der Dan 12,71.XX als die
einzige wirkliche alttestamentliche Parallele zu und Quelle fiir Apk 10,5 definiert:
«.. and this [d.h. Dan 12,7] is cleatly the source of the gesture in Rev 10:5-6»;
dhnlich auch Beale: Book of Revelation (Anm.17), 537, der feststellt: «Dan 12:7 is
a development of Deut. 32:40, which also may be secondarily in mind here in Re-
velation». Noch deutlicher ist hier Charles: Revelation of St. John (Anm. 14), 262,
der im Blick auf die Schwurhandlung in Apk 10,5f. feststellt: «Next we observe
that the text is clearly derived from Dan. xii. 7».

> Vgl. zu den syntaktischen Parallellen zwischen Dan 12,7 und Apk 10,6 ausfiihrlich
Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 567.

> Vgl. hierzu Miller: Offenbarung des Johannes (Anm. 38), 202: «Im Anschluf3 an
Dan 12,7 und unter Aufnahme der eigenen Versicherung in [Apk] 6,11 ... lasst der
Verfasser den Engel erkliren: Es wird keine Verzogerungsfrist geben; vielmehr
wird zur Zeit der siebten Posaune das Geheimnis Gottes erfillt sein. Dies meint
den endzeitlichen Geschichtsplan Gottes, der zum Heil der Gldubigen sich bald
vollendet».

* Zur Parallelitit der Titulaturen Gottes in Dan 12,7 und Apk 10,6 vgl. u.a. Prigent:



300 Thomas Witulski

fen aber auch die Unterschiede nicht tibersehen werden: (a) In Dtn 32,40LXX
bleibt etwa unklar, welche Hand zum Himmel erhoben wird; dies hat zur Folge,
dass sich der Gestus des Hebens der Hand nicht mit Notwendigkeit auf die
Schwurhandlung beziehen muss, sondern der Schwur stattdessen als eine vom
Heben der Hand unabhingige Handlung tf) 6€fLq interpretiert werden kann®’.
Hingegen sind in Apk 10,5f. das Heben der rechten Hand und der Schwur
weitaus enger aufeinander bezogen und bilden letzten Endes eine Handlungs-
einheit™ Dariiber hinaus ist in Dt 32,40 Gott selbst derjenige, der den Schwur
leistet, wihrend in Apk 10,5f. dies ein Engel tut”. (b) Wihrend der in Dan
12,7 Schworende, der dvBpwtog €lg évdedupévog Pvooive (Dan 10,5LXX)%,
die rechte und die linke Hand hebt, um seinen Schwur bei dem in Ewigkeit
lebenden Gott zu leisten, hebt der &Arog &yyerog Loyupdg in Apk 10,5 zum
Schwur lediglich die rechte Hand®. Dartber hinaus steht der avOpwmoc €lg
evdedupévo; PlooLve bei seinem Schwur émdvw tod Udatog Tob mOTaOD,
wihrend der @AAog &yyelog Loyupog mit einem Fuss auf dem Meer und dem
anderen auf der Erde steht. Schliesslich: Sagt der dvBpwmoc €lg évdedupévog
Buooive in Dan 12,71.XX das Ende in kotpOv kol Ketpodg Kol Hilaou Kelpod
verbleibt dem &Alo¢ dyyeloc Loxupdc zufolge keine Zeit mehr®. Aus die-

Apocalypse of St. John (Anm. 13), 331: «Here the angel gives to God a title that
takes inspiration from Dan 12:7».

7 Diese Deutung hilt fur moglich Aune: Revelation 6-16 (Anm. 4), 564: «In the
important passage in Deut 32:40, the first line of v 40 can be construed as the
second part of the last line of v 39, i.e,, @and no one can deliver from my hand,
for I lift up my hand to heaven. I swear: As I live forever ...» ».

®  So etwa Miller: Offenbarung des Petrus (Anm. 38), 202: «Mit der Gebirde der
Handaufhebung leitet der «<tarke Engel seinen feierlichen Schwur ein».

* Vgl im Blick auf diese Differenz, die zwischen Dtn 32,40LXX und Dan 12,7 in
ahnlicher Weise vorliegt, ]. Lust: For I lift up my hand to heaven and swear: Deut
32:40, in: F Garcia Martinez u.a. (Hg): Studies in Deuteronomy. FS C.J. Labu-
schagne (VT.S 53), Leiden 1994, 155-164 (163).

% Nach Miller: Offenbarung des Petrus (Anm. 38), 83 handelt es sich bei dieser
Gestalt um den Engelfiirsten Gabriel, wiewohl dies explizit nicht gesagt wird.

%t Vgl. hierzu mit Recht Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 564: «In LXX Deut 32:40
and Rev 10,5 alone, however, is the right hand raised as a gesture accompanying an
oathy.

©  Vgl. zu dieser Differenz instruktiv Prigent: Apocalypse of St. John (Anm. 13),
332: «Itis interesting to note in this regard the way in which the model furnished



Das <himmlische> und das atanische) Quartett 301

sen Differenzen folgt: Bei der Beschreibung der Schwurhandlung des dAiog
dyyerog Loyupde greift der Apokalyptiker augenscheinlich zwar (wiederum)
auf alttestamentliche Texte und Motive zurtick, gestaltet und verkniipft diese
aber in kreativer Weise neu.

Nicht zuletzt aufgrund der o. diskutierten Beriihrungspunkte zwischen
Apk 10,5f. und Dan 12,71.XX gehen nicht wenige Exegeten davon aus, dass
«John’s conception of the angel is based in part on allusions to Dan 12:5-7»%;
hier schwort ein in weisses Leinen gekleideter Mann, dessen dussere Erschei-
nung in Dan 10,5f. beschrieben wird, dass die Errettung der Erwihlten des
Volkes Israel in dreieinhalb Zeiten geschehen soll. Ein flichtiger Blick auf die
Beschreibung der dusseren Erscheinung dieses in weisses Leinen gekleideten
Mannes zeigt jedoch bereits, dass zwischen ihr und der Darstellung der dusse-
ren Erscheinung des @Alog ayyeAog Loyupog in Apk 10,1f. erhebliche Diffe-
renzen bestehen, wohingegen der Apokalyptiker Dan 10,5f. im Rahmen seiner
Beschreibung des Menschensohnihnlichen in Apk 1,13-15 aufgenommen zu
haben scheint®. Damit aber scheidet die Figur des @vfpwmog €lg évdedupévog
BlooLva als interpretatotischer Hintergrund fiir die Gestalt des &AAog dyyeAiog
toxupog in Apk 10,1£.5 im Grunde aus, da kaum plausibel erklirt werden kann,
dass der Apokalyptiker die eine Gestalt aus Dan 10-12 als gemeinsame tra-
ditions- bzw. motivgeschichtliche Interpretationsgrundlage fiir zwei deutlich

by Dan 12 is put to use. The prophet receives the revelation that the end will
come in <three and a half times» .... There is thus a delay: the time that is granted
to the eschatological enemy, of whom Antiochus Epihphanes is the incarnation.
Must we understand with Charles that the length of time solemnly promised by
the angel in our text also announces as a corollary the temporary domination of
the Antichrist? Nothing indicates that herex; dhnlich auch Satake: Offenbarung
des Johannes (Anm. 14), 256: «Das einleitende Wort des Engels ... hebt, vergli-
chen mit Dan 127 ..., die dringende Nihe des Endes hervom.

6 Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 556; noch deutlicher hier Beale: Book of Revela-
tion (Anm. 17), 524: It is implicitin v 1 and clear in vv 2—6 that the portrait of the
angel in ch. 10 is modeled on the heavenly being in the vision of Daniel 10-12».

6 Vgl. hierzu Miller: Offenbarung des Johannes (Anm. 7), 83: «Die weitere Schilde-
rung der Gestalt [des Menschensohnihnlichen] folgt in erster Linie Dan 10,5f;
noch deutlicher Lohmeyer: Offenbarung des Johannes (Anm. 21), 16: «Die fol-
gende Beschreibung Christi ... ist aus der danielischen Vision c. 10 erwachsen und
in fast allen Einzelheiten bestimmt.



302 Thomas Witulski

voneinander zu unterscheidenden Figuren seines eigenen Werkes verwenden
wollte: den Menschensohnihnlichen, der als der Erste, Letzte und Lebendige
(Apk 1,17f) den Apokalyptiker mit der Abfassung seines Werkes beauftragt,
und den Apk 10 auftretenden @&Arog yyerog ioyupog, dem die Attribute des
Menschensohnihnlichen in keiner Weise zukommen®.

Fazit: Im Rahmen seiner Darstellung des &Alog dyyerog Loyxvpog und des-
sen dusseren Erscheinungsbildes in Apk 10,1£.5 greift der Apokalyptiker auf
Motive zuruck, die — zumindest vereinzelt — auch an anderen Stellen in der
alttestamentlichen, frihjudischen oder auch urchristlichen Literatur verwendet
worden sind. Allerdings Gbernimmt er die ihm vorliegenden Motive niemals
einfach nur, sondern gestaltet und prigt sie innerhalb der Entwicklung seiner
eigenen Darstellung jeweils neu®. Dies gilt insbesondere fiir die von ihm neu
geschaffene und konzeptionierte Figur des &Akog &yyerog ioyxupoc in ihrer
Gesamtheit, die, unbeschadet des Nachweises einzelner ihrer Motive, so in der
alttestamentlichen, frithjiidischen und urchristlichen Literatur ohne Vorbild ist.
Zu fragen bleibt, welcher Umstand solche schriftstellerische Kreativitit evo-
ziert hat; ein einfacher Hinweis auf die eschatologische Konzeption des Apo-
kalyptikers, die auf die unmittelbare Nihe des Endes abhebt, erklirt womég-
lich die inhaltlichen Differenzen zwischen dem Schwur in Dan 12,71.XX und
demjenigen in Apk 10,6f.," reicht als Antwort auf die Frage nach den Motiven

% In diesem Sinne miissen auch simtliche Versuche, die Gestalt des Menschensohn-

ihnlichen bzw. des dpviov Christus mit derjenigen des &Adog &yyekog Loyupdc
zu identifizieren (vgl. hierzu etwa Beale: Book of Revelation [Anm. 17], 525), als
unzulinglich abgewiesen werden. Die Apposition &Alog bezieht sich offensicht-
lich auf den erstmalig in Apk 5,2 genannten <erster> &yyeroc Loyupdc und soll
explizieren, dass nun in Apk 10 eben ein anderer &yyeAog Loxvpdg auftritt (vgl.
hierzu etwa Aune: Revelation 6-16 [Anm. 16], 557).

% Vgl. im Blick auf die Verarbeitung nichtalttestamentlichen apokalyptischen Ma-
terials durch den Apokalyptiker bereits R. Bauckham: The Climax of Prophecy,
Studies on the Book of Revelation, Edinburgh 1993, 83f.: «This confirms other
indications that the writers of apocalypses, Jewish and Christian, customarily in-
corporated preexisting items or blocks of traditional material. Such traditions
might be reproduced very conservatively ... or they might be adapted in highly
creative ways to the author’s own purposes (as is usually the case in the Apoca-
lypse of John [!])».

7 Vgl. hierzu o. 300f.



Das himmlische> und das «satanischer Quartett 303

des Apokalyptikers fiir die von ithm vorgelegte (Neu-)Konzeptionierung der
Gestalt des &AAog &yyehog Loyupdc insgesamt aber nicht aus.

II. Ein neuer Erklirungsversuch

In dem 1998 erschienenen zweiten Band seines grossen Apk-Kommentars
weist D.E. Aune darauf hin, dass der Apokalyptiker fiir die Konzeption des
Apk 10 auftretenden &Alog Gyyehog Loyupoc einerseits die Gestalt des in Dan
10—-12 auftretenden und insbesondere in Dan 10,5f.; 12,5-7 beschriebenen
&vBpwmog €lg évdedupévog Ploolve, andererseits aber die Figur des Kolos-
ses von Rhodos verwendet habe. Ohne diesem Hinweis historisch detailliert
nachzugehen oder ihn in seine daran anschliessende Exegese von Apk 10 ein-
fliessen zu lassen, stellt er in der Einleitung zu seinem Kommentar zu Apk 10
fest: «John’s conception of this angelic figure also apperars to have been mo-
deled after ancient conceptions of the famous Colossos of Rhodes»®®. Um nun
tber Aune hinausgehend diesen Hinweis fiir die vorliegende Studie und die
ihr zugrundeliegende These der vom Apokalyptiker bewusst praktizierten und
explizierten Polemik durch Parallelisierung — somit zunichst also fiir die Exe-
gese von Apk 10 —, dariiber hinaus dann aber auch fir die Datierung der Apk
insgesamt fruchtbar zu machen®, ist es erforderlich, in einem ersten Schritt die
Geschichte dieses Kolosses selbst, seine kiinstlerische Gestaltung und schliess-
lich die Epitheta und Charakteristika des Gottes Helios, den die rhodische Ko-
lossalstatue abbildet, einer detaillierteren Betrachtung zu unterziehen.

¢ Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 556; vgl. hierzu auch 556f.: «The many simi-
larities between the description of the angel in [Apk] 10:1-6 and that which is
known of the Colossos of Rhodes suggest that the imagery involved was widely
known and generally connected with the magnificient Colossos». Dieser Hinweis
wird aufgenommen von Prigent: Apocalypse of St. John (Anm. 13), 327, Anm. 2,
wobei Prigent allerdings skeptisch erginzt: «... despite the fact that the latter [d.h.
der Koloss] was destroyed by an earthquake in 224 B.Co».

8 Vgl. hierzu o. 290.



304 Thomas Witulski

I1.7. Der Koloss von Rhodos und der Gott Helios

I1.1.1. Die Geschichte des Kolosses von Rhodos

Im Rahmen von Streitigkeiten um das Erbe Alexanders des Grossen belagerte
Demetrios I. Poliorketes, der Sohn des Antigonos 1. Monophthalmos, eines
der Generile Alexanders, im Jahr 305 v.Chr. die Stadt Rhodos. Nach einem
Jahr erfolgloser Belagerung™ zogen die Belagerer, nachdem unter Vermittlung
der Athener ein zumindest nach aussen so propagierter Freundschaftsvertrag
zwischen Demettios 1. Poliorketes und den Rhodiern zustande gekommen
wat, dann wieder ab. Unmittelbar nach dem Abzug der Belagerer sicherten die
Rhodier «ihre Stadt im Bereich des Hafens und auf der gefihrdeten Landseite
im Studen mit einem gewaltigen Festungswerk»™; im Zusammenhang dieser
Arbeiten liessen sie von Chates von Lindos, einem von der Insel stammen-
den Kunstler und Schiler des Lysippos von Sikyon, am Molenkopf des alten
Kriegshafens™ eine ca. 30 m hohe Statue des Sonnengottes Helios”, den Ko-
loss von Rhodos™, errichten, der nach insgesamt zwolfjahriger Bauzeit, also
wohl im Jahr 292 v.Chr., fertiggestellt worden ist”. Im Jahr 226/225 v.Chr.
wurde der Koloss dutch ein Erdbeben zerstort’® und offensichtlich erst auf

" Zu den Einzelheiten der Belagerung vgl. Polybios, lotopiol XX 82.

' Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 51.

2 Zur Diskussion um den Standort des Koloss von Rhodos vgl. ausfiihrlich Hoepf-
ner: Koloss (Anm. 8), 53-64; er stellt fest: «Fir den Koloss in Frage kommt unse-
res Erachtens einzig ein isolierter Standort am Meer mit einer Fernwirkung, wie
sie spiter der Freiheitsstatue in New York und ohne Ausnahme allen neuzeitli-
chen Kolossen eigen ist» (57); dhnlich auch A. Gabriel: La construction, attitude
et emplacement du colosse de Rhodes (BCH 56), 1932, 331-369 (347ft.).

7 Vgl. hierzu neben anderen antiken Quellen nur Strabon: Iewypddika, XIV 2,5
(625); zu weiteren Quellen vgl. J. Overbeck (Hg.): Die antiken Schriftquellen zur
Geschichte der bildenden Kunste bei den Griechen, Leipzig 1868, Nr. 1539-1554,
291ff. Nach O. Jessen, Art. «Helios», PRE 8, Miinchen 1912/1913, 66 muss die
Insel Rhodos als die «festeste Stiitze des H.[elios]-Kults» angesehen werden.

™ Nach Anthologia Graeca VI 171 handelt es sich hierbei um ein Weihegeschenk
fir den Gott Helios; vgl. zum Text dieses Epigramms u. 315.

5 Zu diesem Datum vgl. Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 52. Ahnlich auch R. Neude-
cket, Art. «Chares» [4], DNP 2, Stuttgart/Weimar 1997, 1098f., der die Herstel-
lung der Kolossalstatue in die Zeit zwischen 304 und 293 v.Chr. datiert.

6 Vgl. hierzu H. Sonnabend, Art. Rhodos I-111, DNP 10, Stuttgart/Weimar 2001,



Das chimmlische> und das «satanischer Quartett 305

Initiative des Kaisers Hadrian, der sich im September/Oktober 124 n.Chr. im
Rahmen seiner ersten Inspektionsreise’” auf der Insel Rhodos aufhielt’, wie-
der errichtet”. Dies berichtet zumindest der von ca. 490 bis ca. 575 n.Chr.
lebende Chronist J. Malalas® in seiner Chronographia: «Wahrend seiner Hert-
schaft hat derselbe Hadrian auch den Koloss von Rhodos wiedererrichtet, der
wihrend des unheilvollen Erdbebens gefallen war, damals, in alter Zeit, als die
Stadt und die Insel Rhodos gelitten hatten. 312 Jahre lag er (am Boden), ohne
dass etwas von ihm verloren gegangen war. Fir das Aufrichten und Aufstellen
am selben Ort hat er fur Maschinen, Seile und Handwerker drei Centenaria
Gold ausgegeben. So steht es darunter zu lesen, wo er das Datum und den
Geldaufwand aufschreiben lieB»®'.

Wiewohl der historische Wahrheitsgehalt der Ausfithrungen des Malalas in
der althistorischen Forschung durchaus unterschiedlich beurteilt wird®, zeigt

997 und Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 100.

Zu den Reisen Hadrians insgesamt vgl. H. Halfmann: Itinera principum. Ge-

schichte und Typologie der Kaiserreisen im Rémischen Reich (Heidelberger Alt-

historische Beitrige und Epigraphische Studien 2), Stuttgart 1986, 188f.; zu sei-
nen Aufenthalten in der Provinz Asia neuestens T. Witulski: Die Aufenthalte des

Kaisers Hadrian in der rémischen Provinz Asia, in: D. Bienert u.a. (Hg,): Paulus

und die antike Welt. Beitrige zur zeit- und religionsgeschichtlichen Erforschung

des paulinischen Christentums. FS D.-A. Koch (FRLANT 222), Gottingen 2008,

150-167 (150ff.).

% Vgl. hierzu Halfmann: Itinera principum (Anm. 77), 191.

7 Zur Verknupfung der von Hadrian veranlassten Wiedererrichtung des rhodi-
schen Kolosses mit diesem Besuch auf der Insel vgl. Halfmann: Itinera princi-
pum (Anm. 77), 201 und W. Weber: Untersuchungen zur Geschichte des Kaisers
Hadrianus, Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1907, Hildesheim/New York 1973,
143, nach dem die von Malalas erwihnte Begebenheit «sicher auf den Aufenthalt
Hadrians auf Rhodos im Jahr 124 n.Chr. zu beziehen ist.

80 Zu]. Malalas vgl. U Hamm/M. Meier, Art. «Johannes Malalas», Lexikon det anti-
ken christlichen Literatur, Diisseldorf 1999, 351ff.

1 XI 18 (279,14-20; Text nach J. Thurn, Chronographia, 211; Ubersetzung nach
I. Arvanitis bei Hoepfner: Koloss [Anm. 8], 102 und E. Jeffreys/M. Jeffreys/R.
Scott: The Chronicle of John Malalas, A Translation [Byzantina Australiensia 4],
Melbourne 1986, 148).

8 Vgl. hierzu Weber: Geschichte (Anm. 79), 143f,, der die Ausfithrungen des Ma-
lalas fiir historisch plausibel und wahrscheinlich hilt; im Unterschied dazu geht
M.T. Boatwright: Hadrian and the Cities of the Roman Empire, Princeton 2000,

i}



3006 Thomas Witulski

ein Blick auf die ab xpovoypadie XI 11-20 jeweils prisentierten Nachrich-
ten und Informationen, dass sie im wesentlichen als historisch zuverldssig und
korrekt angesehen werden durfen®. Dann aber ist in der Tat zu fragen, wat-
um sich Malalas ausgerechnet bei seiner Darstellung der Wiedererrichtung des
Kolosses von Rhodos durch Hadrian in ypovoypadie XI 18 geirrt haben bzw.
ihm dort eine Verwechslung untetlaufen sein sollte®, zumal Malalas, immerhin

ein «ausgebildeter Jurist»®, an anderer Stelle unbestritten zutreffend tber die

tBG

Kolossalstatue referiert™ und die Darstellung, dass er den rhodischen Koloss

24, davon aus, dass «his [d.h. des Malalas] report that Hadrian rebuilt the Colossus
of Rhodes is complete balderdash». Sie nimmt an (vgl. 24, Anm. 34), dass Malalas
die Wiedererrichtung des Kolosses von Rhodos mit der durch Hadrian im Jahr
128/130 n.Chr. veranlassten Umsetzung des Kolosses des Nero in Rom verwech-
selt habe; fiir Boatwright stellt das Schweigen simtlicher tbriger antiker Quellen
tber diese angebliche Massnahme Hadrians einen der wichtigsten Grinde fir
ihre Annahme der historischen Unzuverlassigkeit des Malalas zumindest in dieser
Passage seines Werkes dar. Ob die Annahme einer solchen Verwechslung aber
historisch plausibel gemacht werden kann, bleibt fraglich; Rhodos ist nicht Rom
und der Koloss des Nero nicht derjenige von Rhodos. Vgl. hierzu auch Hoepfner:
Koloss (Anm. 8), 102: «Nach heutiger Kenntnis liegt bei keinem der Berichte [des
Malalas ab xpovoypadie XI 13] eine Verwechslung oder ein Fehler vor. [...] Dass
eigentlich der Koloss des Nero gemeint sei, ist allein deswegen ganz unwahi-
scheinlich, weil des Kaisers Wirken im Westen mit keinem Wort erwihnt wird.
[...] Beide Schilderungen konnen nicht verwechselt werden. Sie scheinen vielmehr
Hadrians Interesse an Riesenstatuen zu bestitigen». Dieses Dictum Hoepfners
gilt auch im Blick auf das Urteil von J. Flindling: Kommentar zur Vita Hadriani
der Historia Augusta, zweiter Band, Ant. Reihe 4, Serie 3, Bonn 2006, 902: «Die
Nachricht tiber den Statuentransport in Rom fiihrte bis zur byzantinischen Zeit
offenbar zum Irrglauben, Hadrian habe den weitaus prominenteren [...] Koloss
von Rhodos wieder aufrichten lassen».

¥ Vgl. hierzu ausfihrlich Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 102, der ausfiihrt, dass Ma-
lalas im Blick auf seine historische Darstellung bereits «in hellenistischer Zeit ...
sicheren Boden» gewinnt.

% So Hoepfner: Koloss (Anm. 8),102.

% J. Thurn: Toannis Malalae Chronogtraphia 1* (CFHB.B 35), Betlin 2000.

% Vgl. hierzu ypovoypadpie V 43 und zum Gesamtzusammenhang der chronologi-
schen Angaben des Malalas M. Demus-Quatember: Bemerkungen zur Chrono-
logie des Kolosses von Rhodos, in: Studien zur spitantiken und byzantinischen
Kunst. Festschrift EW. Deichmann 111, Bonn 1986, 143-148 (146ft.).



Das himmlische> und das satanische> Quartett 307

habe wiedererrichten lassen, durchaus dem sonstigen Wirken Hadrians als «Re-
staurator und Erneuerer alter Kulte»®’ entspricht®. Dariiber hinaus spricht der
letzte Satz der Darstellung des Malalas, in dem er die Quelle seines Wissens
nennt, deutlich fir die Zuverlassigkeit seiner Ausfithrungen insgesamt, auch
wenn ithm der Inhalt der hier angesprochenen Dedikationsinschrift Hadrians
wohl nur durch Vermittlung bekannt gewesen ist™.

Immerhin lassen sich neben der Erwihnung des Malalas in XTI 13, der hier
von Hadrian als “HAtog "ApLavog spricht, zwei inschriftliche Belege fiir die
Verchrung des Kaisers Hadrian als ved¢ “HAlog namhaft machen, IEry 513
und — moglicherweise — eine von A. Ippel erstmalig veréffentlichte Inschrift
aus Pergamon®.

H. Engelmann und R. Merkelbach geben die Inschrift IEry 513 folgender-

massen wieder’!:

Abltokpa-
topL Kat-
oopL Tpare
vy ‘Adpifa]

¥ Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 102.

% Auch Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 556, geht offensichtlich davon aus, dass
die Nachricht des Malalas iiber die Wiedererrichtung des Kolosses von Rhodos
durch Hadrian historisch zuverlissig ist.

¥ Vgl. hierzu Weber: Geschichte (Anm. 79), 143f.: «Trotzdem die Nachricht [des
Malalas] singulir ist, gewinnt sie Vertrauen dadurch, dass sie die Angaben nach
der Dedikationsinschrift Hadrians (freilich wohl durch Vermittlung) gibt». Deut-
lich anders sehen demgegentiber die Notizen tiber das Aufstellen und das Bewe-
gen des rhodischen Kolosses in Chr.pasch. I 476,6f. aus: 0 €v ‘Pddw koAoooog
€t Thg dpxfic ‘AdpLavod Tpdtog | éktrndn; und 1 464,13f., bezogen auf die Zeit
der Kaiser Vespasian und Titus : éml to0twy t@v bmatwy év ‘Pddw 6 kodoooog
Gveotadn,| pfikog éxwv moddv pl’ (Text nach MPG 92, 617.597); hier werden
eben gerade keine Angaben zur Herkunft der Informationen gemacht. Weber:
Geschichte (Anm. 79), 143, Anm. 512 hilt diese Notizen mit Hinweis auf ]. Diirr
mit Recht fiir «verwirro:.

% Vgl. hierzu Arbeiten zu Pergamon, 286, Nr. 12 und die Wiedergabe von H. Miiller
auf der Internetseite des DAL

' Vgl. H. Engelmann/R. Merkelbach: Die Inschriften von Erythrai und Klazome-
nai II, Nr. 201-536 (IK 3), Bonn 1973, 518.



308 Thomas Witulski

5 v ‘OAu[p]
Tlw VéW
‘HAlw kti[otq].

Nach A. Ippel ist die aus Pergamon stammende und wahrscheinlich auf den
romischen Kaiser Hadrian zu beziehende Inschrift, die nach H. Muller eben-
falls mit Wahrscheinlichkeit in die Zeit zwischen 129 und 138 n.Chr. datiert,

folgendermassen zu lesen:

[+ = 1
[Mleyiotwr ‘HA[iwi]
Al "OAvpm[iwt]

4 Zwt[fipL].

Beide Inschriften belegen, dass Hadrian als amtierender Herrscher in der rémischen Provinz
Asia mit dem Sonnengott Helios in Verbindung gebracht worden ist. Dies vermag einerseits
die Annahme, dass er die Wiederherstellung der diesen Gott abbildenden rhodischen Kolos-
salstatue veranlasste, zu erhirten, andererseits aber auch — zusitzlich — zu erkldaren, warum der
Apokalyptiker in seinem Werk den éAlog dyyelog Loxupdc nach dem Modell eben des Helios
konstruierte und konzipierte, zumal die Insel Rhodos als einer der bedeutendsten Stitzpunkte
der Helios-Verehrung® in unmittelbarer Nahe des asianischen Festlandes lag, was impliziert,
dass die dortigen Verhiltnisse und auch die dort praktizierte Helios-Verehrung den Adressaten
der Apk, den sieben Gemeinden in der Provinz Asia (Apk 1,4.11), nicht unbekannt gewesen
sind”.

In der Literatur wird vor allem mit zwei Argumenten versucht, die historische Unzuverlis-
sigkeit der Ausfiihrungen des Malalas tiber die Wiedererrichtung der rhodischen Kolossalstatue
in hadrianischer Zeit zu erweisen: (a) einerseits mit dem kaum Uberzeugenden Hinweis darauf,
dass Malalas innerhalb seiner Darstellung eine Verwechslung unterlaufen sei™, (b) andererseits
mit dem Argument, dass andere, zeitgendssische Quellen tiber die von Hadrian veranlasste
Wiedererrichtung des Kolosses von Rhodos schweigen; so erwihne etwa Pausanias in seinen
Ausfithrungen zu einem Erdbeben in der Zeit der Regentschaft des Antoninus Pius (138-161
n.Cht.), den wiedererrichteten Koloss von Rhodos nicht®. In II 7,1 schreibt Pausanias: «Als
sie [d.h. die Einwohner der Stadt Sikyon] schon schwach waren, kam noch ein Erdbeben dazu,
machte die Stadt fast menschenleer und nahm ihnen auch viele Sehenswiirdigkeiten. Er bescha-
digte auch die Stidte in Karien und Lykien, und besonders die Insel Rhodos wurde erschiittert,
so dass auch der Spruch der Sibylle iiber Rhodos in Erfiillung gegangen zu sein scheint®; in
VIII 43,4 formuliert er: «In Lykien und Karien zerstorte ein heftiges Erdbeben die Stidte und

%2 Vgl hierzu o. 304f.

% Vgl hierzu auch o. 305f.

Vgl hierzu bereits o. 306f.

% Vgl zu diesem Argument insbesondere Weber: Geschichte (Anm. 79), 144.

% Text nach WH.S. Jones: Pausanias, Description of Greece I, Books I and II,



Das <himmlische> und das «satanischer Quartett 309

auch Kos und Rhodos; der Kaiser Antoninus stellte auch diese wieder her durch reichliche
Aufwendungen und Eifer beim Wiederaufbau. Wieviel Geldspenden et den Griechen und den

Barbaren, die darum baten, gab, und seine Bauten in Griechenland und Ionien und bei
Karthago und in Syrien haben andere genauestens beschrieben».”” Ob das Schweigen
des Pausanias aber die historische Unzuverlissigkeit des Malalas zu erweisen vermag,
bleibt dahingestellt. Der in beiden Passagen zu beobachtende, recht summarische Stil
des Pausanias scheint darauf hinzudeuten, dass es ihm nicht darum ging, die Zersto-
rungen, die das Erdbeben angerichtet hatte, in allen Einzelheiten zu beschreiben®.
Dariiber hinaus ist auch denkbar, dass Pausanias die Auswirkungen des berichteten
Erdbebens nur vom Hoérensagen kannte und die Triimmer des rhodischen Kolosses
nicht selbst in Augenschein genommen hatte.

Aus alledem folgt: Zwar ist einerseits im Blick auf die Frage der Wiederer-
richtung des Kolosses von Rhodos durch Hadrian allein durch die Angaben
des Malalas letzte Sicherheit nicht zu gewinnen; dass aber seiner Darstellung

durchaus eine erhebliche historische Plausibilitat und Wahrscheinlichkeit inne-
wohnen, lisst sich andererseits aber auch kaum bestreiten.

Dass Hadrian den Koloss des Nero in Rom umstellen liess, bezeugt HA,
Hadr. 19,12f.: «Durch den Architekten Decrianus lieB er auch den Koloss in
senkrechtem Schwebezustand von der Stitte, wo heutzutage der Tempel der
romischen Stadtgottin steht, mit gewaltigem Kraftaufwand versetzen, stellte er
doch fiir den Transport sogar vierundzwanzig Elefanten zur Verfiigung. (13)
Da er diese Statue, die urspriinglich Neros Ziige, fiir den sie zuvor bestimmt

(LCL 93), London/Cambridge (MA) ¢1969 (118.120); Ubersetzung nach E. Mey-
er: Pausanias. Beschreibung Griechenlands (BAW.Gr), Ziirich 1954, 114.

7 Text nach Jones: Pausanias (Anm. 96), 118.120; Ubersetzung nach Meyer: Pausa-
nias (Anm. 96), 426.

% Dies belegt im Blick auf II 7,1 der Sachverhalt, dass Pausanias schon iiber die
zerstorten Sehenswiirdigkeiten der Stadt Sikyon, die an dieser Stelle seines Werkes
im Zentrum seines Interesses steht, keinerlei Einzelheiten vetlauten lasst; dass er
sich angesichts dessen im Blick auf die hier nur «n passant geschilderten Zer-
storungen in Karien, Lykien und auf Rhodos ebenfalls nicht in Details verliert,
ist nur konsequent. In Hinsicht auf VIII 43,4 wird erkennbar, dass es Pausanias
hier um die Region Arkadien, nicht aber um die Insel Rhodos oder die rhodische
Peraia geht; dariiber hinaus gibt Pausanias selbst durch seinen Verweis auf andere
Quellen zu erkennen, dass er tiber die Wiederaufbaumassnahmen des Antoninus
Pius — und womoglich dann auch iber die vorangegangenen Zerstérungen — nur
summarisch zu berichten beabsichtigt.



310 Thomas Witulski

gewesen war, aufwies, dem Sonnengott geweiht hatte, trug er sich auf den Rat
des Architekten Apollodorus hin mit dem Plan eines Pendants, das die Mond-
gottin darstellen sollten”. Wenn Hadrian nun nachweislich und glaubhaft in
Rom eine solche Massnahme veranlasst hat, warum dann nicht auch die Wie-
dererrichtung einer Kolossalstatue in Rhodos; hier ging es immerhin um ein
Bauwerk von letzten Endes doch tiberregionaler Bekanntheit und Bedeutung,

11.1.2. Das Erscheinungsbild des Gottes Helios bz, des Kolosses von Rbhodos

Nach W. Hoepfner lassen sich einige von ihm prisentierte und diskutierte, vor-
nehmlich aus dem dritten bzw. vierten nachchristlichen Jahrhundert stammende
bronzene Kleinskulpturen'” als dem Koloss von Rhodos nachgebildete'”' Dat-
stellungen des Gottes Helios nachweisen. Diesen im Detail unterschiedlichen
Darstellungen des Helios eignen im Blick auf dessen Erscheinungsbild folgende
wesentliche Gemeinsamkeiten'®: (a) Der mit lockigem Haar bedeckte Kopf des
Gottes wird von einem Strahlenkranz mit sieben oder auch mehreren ausgestal-

?  Text nach H. Hohl: Historia Augusta. Rémische Kaisergestalten I (BAW.RR), Zu-
rich/Miinchen 1976, 21; Ubersetzung nach H. Hohl, Historia Augusta I, 49.
100 Zu den Abbildungen des Gottes Helios auf ebenfalls aus dieser Zeit stammenden
Gemmen vgl. Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 68f.

101 Vgl. dazu insgesamt die Ausfuhrungen Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 65ff.; Hoepfner
geht davon aus, dass «diesen Kleinbronzen [zweifellos] ein gemeinsames Vorbild
zugrunde» (65) liegt. Im Rahmen seiner Argumentation weist Hoepfner insbe-
sondere auf eine aus Montdidier in Gallien stammende Kleinbronze hin; deren
ungewohnliche Proportionen lassen sie ihm als verkleinerte Nachbildung der
thodischen Kolossalstatue erscheinen (vgl. Hoepfner: Koloss [Anm. 8|, 67f.); zur
Begrundung der Annahme, dass der in den Kleinbronzen insgesamt dargestellte
Typus des Gottes Helios eine Nachbildung des Kolosses von Rhodos darstellt,
vgl. ausfithrlich: Hoepfner: Koloss [Anm. 8), 70. Bemerkenswert ist dariiber
hinaus der Hinweis Hoepfners auf eine Helios-Kleinbronze aus Ordona, die mit
einer Stiitze am rechten Arm versehen ist (66, Abb. 95.96); diese Stiitze am Arm
habe «nur Sinn, wenn es sich um die Nachbildung einer Kolossalstatue handelt».
Anders hier U. Vedder: Rez. zu W. Hoepfner, Der KoloB3 von Rhodos, Géttinger
Forum der Altertumswissenschaften 7 (2004) 1106f.

Vgl. hierzu insbesondere Hoepfner: Koloss (Anm. 8), der hier die Gemeinsam-
keiten in den unterschiedlichen Helios-Darstellungen benennt.

102



Das himmlische> und das <atanische> Quartett 311

teten einzelnen Strahlen umgeben. (b) In den allermeisten Fillen sind der rechte
Arm und die rechte Hand!®® erhoben, offensichtlich zum Gruss!®.

H. Maryon rekonstruiert aufgrund eines auf Rhodos gefunden Reliefs, das
s.E. eine zeitgendssische Darstellung des rhodischen Kolosses bietet, eine Sta-
tue, die ihre rechte Hand erhebt, um ihre Augen vor der aufgehenden Sonne zu
schiitzen'®. Nach A. Gabriel hat der Koloss von Rhodos seinen rechten Arm,
wohl aus statischen Griinden, in den Himmel gestreckt und hilt in seiner rechten
Hand eine Fackel als Symbol fiir das <Licht der Freiheib '%; dabei verweist Gab-
riel auf einen Hinweis in der Suda, s.v. koAoooaelc'”. U. Vedder geht hingegen
davon aus, dass der rhodische Koloss als opfernder Gott dargestellt ist, was
impliziert, dass seine rechte Hand gesenkt ist'®; allerdings muss sie selbst einriu-
men: «Der Statuentypus des opfernden Gottes wirkt im frithen 3. Jh. v.Chr. zwar
alterttimlich, ist aber nicht vollig [I] ausgeschlossen»'®. Vedder versucht, ihre Re-
konstruktion mit dem Hinweis zu stiitzen, dass es sich bei der rhodischen Kolos-

% Die linke Hand des Helios hilt hiufig eine Peitsche, die gegen die Hiifte ge-
stemmt ist; vgl. hierzu Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 65. P. Matern: Helios und Sol.
Kulte und Ikonographie des griechischen und rémischen Sonnengottes, Istan-
bul 2002, 99ff., ordnet die von Hoepfner prisentierten und erst gegen Ende des
zweiten bzw. ab dem dritten nachchristlichen Jahrhundert nachweisbaren Statuen
dem sog. «Sol-Invictus-Typus zu. Dabei weist sie darauf hin, dass «das einzige
offensichtliche Kriterium, das die Darstellung eines Sol Invictus-Typus von denen
anderer Sol- oder Heliosdarstellungen [...] unterscheidet, [...] die erhobene rechte
Hand [sei], deren Innenfliche tblicherweise dem Betrachter zugewandt sei». Sie
hilt es aber — und dies ist im Rahmen der vorliegenden Argumentation entschei-
dend — «fiir méglich und von der postulierten Bildaussage her fiir stimmig, dass
die Tkonographie des in rémischer Zeit Sol Invictus genannten Gottes in ihren
Grundziigen auf den Koloss von Rhodos zuriickgeht», Damit wire der Gestus
der erhobenen rechten Hand des Helios auch schon vor dem dritten nachchrist-
lichen Jahrhundert bekannt und im Laufe der Zeit nachgerade ein Charakteristi-
kum seiner Darstellung geworden.

1 Vgl. hierzu etwa Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 65.

1% Vel. hierzu H. Maryon: The Colossus of Rhodes, JHS 76 (1956), 68-86 (72).

1% Vgl. hierzu Maryon: Colossus (Anm. 105), 337.345 ; vgl. auch Z. 6 des Weiheepi-
gramms Antholgta Graeca VI 171 u. 316.

7 Vgl. hierzu Maryon: Colossus (Anm. 105), 345, Anm. 2.

1% Vgl. hierzu Rez. Hoepfner: (Anm. 101), 1104{f.

1% Vedder: Rez. Hoepfner: (Anm. 101), 1106.



312 Thomas Witulski

salstatue um ein Weihegeschenk handelt'®. Wenn aber die Rhodier ihrem Gott
Helios als Dank fir den gewihrten Schutz wihrend der Belagerung durch De-

metrios 1. Poliorketes!!!

eine Statue weihen wollten, ist nicht einzusehen, warum
sie diese Statue als opfernde Gottheit darstellen sollten; weit mehr Sinn machte
es da, mit A. Gabriel das «Licht der Freiheib in der rechten Hand des Helios zu
sehen. (c) Der Oberkorper der Gottheit ist in der Regel mit der Chamlys, einem
Mantel, bekleidet. (d) Die Figur des Helios ist jeweils «im Laufen begriffen»''?;

er scheint auf dem rechten Bein zu stehen und das linke nachzuziehen.

11.1.3. Der Status des Gottes Helios

In der griechischen Mythologie gilt Helios als Sohn des Hyperion und seiner mit
thm vermihlten Schwester Theia, beide Kinder des Uranos und der Ge!'?; er
gehort somit zum Gottergeschlecht der Titanen'. Helios wird nicht unter die
Gotter des Olymps subsumiert'"”

als ein Gott, der anderen michtigeren Gottheiten untergeordnet erscheint und

und begegnet in der Dichtung immer wieder

deren Anordnungen auszufiihren hat''®. Dies gilt insbesondere im Blick auf das
Verhiltnis des Helios zu Zeus, der zusammen mit Hera an der Spitze des olympi-
schen Gotterstaates steht.

"% Vgl. Rez. Hoepfner: (Anm. 101), 1106 und auch u. 315, Anm. 137.

" Vel hierzu o. 303.

"2 Hoepfner: Koloss (Anm. 8), 67; vgl. auch 71. Dementsprechend begegnet die
Darstellung des Helios als eines unermiidlichen Wanderers, der am Himmel da-
herschreitet, hiufig in der griechischen Dichtung, wiewohl auch die Vorstellung,
er fahre mit einer Quadriga am Himmel entlang, ebenfalls belegt ist; Belege fiir
beide Vorstellungen bei Jessen: Helios (Anm. 73), 88.

' Vgl. zu diesem Gesichtspunkt ausfiihrlich Jessen: Helios (Anm. 73), 77f.; als wich-
tigster Beleg ist hier Hesiodos, Theog. 134; 371ff.; 956; 1011 zu nennen.

1 Vgl zu letzterem R.L. Gordon, Art. «Sol I, DNP 11 Stuttgart/Weimar, 692.

5 Vgl. hierzu Jessen: Helios (Anm. 73), 62. Eine der dusserst seltenen Ausnahmen
bilden die Ausfithrungen des Homeros in Od. XII 374{f.; ihnen zufolge hat Heli-
os einen Platz im Rat der ubrigen Gétter gefunden.

116 Vgl hierzu neben zahlreichen anderen Belegen Homeros, I1. XVIII 239f.: 'HéALov
8" dxapavto Bodmic motvie “Hpn | méuder ém’ ‘Qkeavolo podg dukovte véeobul
(Text nach H. Rupé: Homer, Ilias: Erster bis vierzehnter Gesang [TuscBii], Nord-
lingen 1948, 146); weitere Belege bei Jessen: Helios (Anm. 73), 63.



Das himmlische> und das satanischer Quartett 313

Insbesondere aus der griechischen Dichtung lassen sich zahlreiche Belege fiir
die Unterordnung des Helios unter den Gottervater Zeus und den Gehorsam,

17 Als eines von mehre-

den ersterer dem letzteren zu erweisen hat, beibringen
ren Beispielen sei in diesem Zusammenhang eine Passage aus der "HAéktpa des
Euripides zitiert; Zeus wendet hier angesichts der Greuel im Hause des Atreus

und der Thyestes den Lauf der Sonne und der Gestirne riickwirts:

«Da, ja da | Wandte Zeus | Jih herum die Bahnen der Sterne, | Wandte des Helios Leuchte |
Wandte des Morgens strahlendes Antlitz. | Des Abends Schatten trieb er | Zuriick mit dem
sengenden Blitzstrahl. | Da zog feuchte Wolke nach Notden, | Trockener Sitz des Ammon. |
Lechzt nach erquickendem Taufall, | Ewig des seligen Regens beraubt'*®.

Diese Einlassung des Euripides lisst die Unterordnung der Sonne und damit
auch des Sonnengottes Helios unter den Gottervater Zeus deutlich erkennen;
Zeus ist in der Lage, den festgesetzten Lauf der Sonne um- und ins Gegenteil
zu verkehren.

Dem kortrespondiert, auch wenn et sonst auch als 8ed¢ bezeichnet werden
kann'", die abschwichende Bezeichnung des Helios als eines den Unstetblichen
lediglich Ahnlichen'?. Schon seit Homeros wird Helios in der antiken Literatur
als der Gott beschrieben, der alles sieht und alles hort!'?'; dariiber hinaus weiss
er zu verkiinden, was in der Ferne geschehen ist'? Der allsehende Titan galt
verbreitet als Zeuge und Garant von Schwiiren, als Zeuge und (Wichter der
Wahtheib sowie als Auge der Gerechtigkeiv'.

117

Vel. hierzu Jessen: Helios (Anm. 73), 63, der allein aus dem Opus des Homeros
mehrere Belege zu nennen vermag,

8 Haéktpe, Text und Ubersetzung nach E. Buschor/B. Zimmermann: Euripides.

Ausgewihlte Tragodien LIT (Sammlung Tusculum), Zirich u.a. 1996, 2541,
19 Vgl. hierzu etwa Homeros, Od. XII 261.
120 Vel. hierzu etwa hymni Homerici XXX 6f.: 'HéAdv T’ dkapovt’ émieikeror dBuvdtoLoLy
| 8¢ doiver BumroicL kol abavdtolor beotow (Text nach T'W. Allen: Homeri Opera
V: Hymnos Cyclum Fragmenta Margiten Batrachomyomachiam Vitas Continens
[SCBO], Oxford °1955, 90).
Vel. hierzu etwa Il. III 277: 6¢ mavt’ epopic kol mavt’ éxaxolelg (Text nach Rupé:
Ilias [Anm. 116], 102); dhnlich auch Od. XI 109; XII 323.
2 Vgl. hierzu etwa Aischylos, Ag. 611 und Sophokles, Trach. 94{f.; Ai. 846ff.
2 Vel hierzu Jessen: Helios (Anm. 73), 62. Eine der dusserst seltenen Ausnahmen
bilden die Ausfithrungen des Homeros in Od. XII 374ff.; ihnen zufolge hat Heli-

121



314 Thomas Witulski

I1.2. Der &iAdog @yyeroc toyvpos (Apk 10,11.5), der Gost Helios und der Koloss von
Rbhodos — Versuch eines Vergleiches

Wird die Darstellung des @tloc dyyerog ioxupoc in Apk 10,1£.5 mit dem Er-
scheinungsbild des Kolosses von Rhodos, soweit es aus spiteren Darstellun-
gen ableitbar ist, und den dem Gott Helios in der antiken Literatur beigelegten
Epitheta und Charakteristika verglichen, so ergeben sich frappante Uberein-
stimmungen: (a) Die der Titulatur des &idog d&yyerog ioyupoc inhidrente Cha-
rakterisierung als eines mit bedeutender Macht ausgestatteten Zwischenwesens
zwischen Gott und den Menschen entspricht prizise dem Bild des Helios als
eines den Unsterblichen lediglich dhnlichen Gottes, der sich der Macht anderer
Gottheiten fuigen und ihren Anordnungen Folge leisten muss und nicht zu den
olympischen Géttern zu zihlen ist.

Von Bedeutung ist in diesem Zusammenhang die Tatsache, dass die Inschrift
IG 11 1585 fiir das Athen des 3. vorchristlichen Jahrhunderts eine gemeinsame,
an die Gotter Helios und Zeus Meilichios gerichtete Weihung belegt'**:

“HAlow kol At MelA[uxiot]

125

Mol

Diese gemeinsame Weihung gewinnt ihre Brisanz durch den Sachverhalt, dass
der mit erheblicher Unterstiitzung des Kaisers Hadrian ausgebaute, vollendete
und zwischen 130 und 132 n.Chr. geweihte Tempel des Zeus Olympios in
Athen'® auch aufgrund der von Hadrian innerhalb dieses Heiligtums geweih-
ten Schlange'” mit der Verehrung der Gottheit Zeus Meilichios in Verbindung

os einen Platz im Rat der iibrigen Gétter gefunden.

2 Vgl. hierzu bereits Jessen: Helios (Anm. 73), 66.

% Text nach U. Koehler: Cotpus Inscriptionum Atticarum II: Insctiptiones Atticae.
Aetatis quae est inter Euclidis Annum et Augusti Tempora III, Berlin 1888 [IG
11].

26 Vgl. hierzu neuestens T. Witulski: Kaiserkult in Kleinasien. Die Entwicklung der
kultisch-religiosen Kaiserverehrung in der romischen Provinz Asia von Augustus
bis Antoninus Pius (NTOA 63), Gottingen 2007, 1091f.

27 Vgl. hierzu Cassius Dio LXIL 16,1 und Witulski: Kaiserkult (Anm. 126), 110 mit
Anm. 383.



Das <himmlischer und das <atanische> Quartett 315

gebracht werden konnte'®. Wenn nun aber eben durch die Weihe des Zeus
Olympios-Tempels in Athen und durch mit dieser Weihe in Verbindung ste-
hende weitere Weihehandlungen ein — méglicherweise zuvor bereits bestehen-
der — Zusammenhang zwischen den Gottheiten Zeus Olympios, Zeus Meili-
chios und Helios neu konstituiert oder aber restituiert worden ist, dann erklirt
sich umso einleuchtender, dass der Apokalyptiker, zumal in Verbindung mit
dem rémischen Kaiser Hadrian als dem ersten der beiden Apk 13 geschilderten
Bnpie'?, bei der Gestaltung der Figur des &Alog &yyerog loxupdc Apk 10 in
polemischer Absicht auf das Modell des Sonnengottes Helios zurtickgegriffen
hat'™,

(b) Der Hinweis des Apokalyptikers, dass der @&Alog &yyerog Loyvpds mit ei-
ner Wolke bekleidet sei, passt ausgezeichnet zum Bild des am Himmel entlang
wandernden oder auch fahrenden Sonnengottes, dessen Gestalt eine Wolke
umhillt”. (c) Die im Sinne eines Halo zu interpretierende ipi auf dem Haupt
des &Adog &yyerog ioyupoc weist auf den Strahlenkranz des Helios, der dessen
mit lockigem Haar bedeckten Kopf umgibt'” (d) Die unmittelbare und um-

fassende Parallelisierung des Angesichtes des @Adog @yyerog iLoxvpdc mit der

133

Sonne'” ldsst sich im Rahmen eines angenommenen Bezuges dieser Figur auf

den Sonnengott Helios zwanglos erkliren. (¢) Das Motiv der m0dec W aTdAOL

128

Nach R. Télle-Kastenbein, Olympieion in Athen (Arbeiten zur Archiologie),

Kéln 1994, 159 diente diese Kultstiftung «restaurativ dem Zeus Meilichios, der

in Athen vor allem im Ilissosgebiet und an den Diasien verehrt wurde. [...] Waht-

scheinlich hat der Kult fiir den Zeus Olympios den urspringlich chthonischen

Kult fir Zeus Meilichios im Ilissosgebiet ibetlagert, oder im Laufe der Zeit wur-

den die chthonischen Riten mit den olympischen verbunden. Zeus Meilichios

erscheint mythisch in Gestalt einer groBBen Schlange, und eine solche sollte mogli-
cherweise in der hadrianischen Vorstellung zur Wiederbelebung dieses Kultes und
zur Sichtbarmachung der positiven Gesinnung des Gottes beitragen.

2 Vegl. hierzu ausfihtlich T. Witulski: Die Johannesoffenbarung und Kaiser Hadri-
an. Studien zur Datierung der neutestamentlichen Apokalypse (FRLANT 221),
Gottingen 2007, 219ff

P Vgl. hierzu o. 310ff.

Pl Diese beiden Aspekte werden von Aune aufgrund seiner nur auf den Koloss
von Rhodos verengten und den Gott Helios, den die Kolossalstatue ja immerhin
darstellt, unberiicksichtigt gelassenen Betrachtungsweise nicht gesehen.

B2 So bereits Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 556.

3 Vgl. hierzu o. 295ff.



316 Thomas Witulski

Tupog findet seine Entsprechung im bronzenen Leuchten der Fiisse sowohl des
Kolosses von Rhodos als auch seiner Abbilder, den Kleinbronzen'. (f) Die
Fussstellung des dAlog &yyedog ioxvpdc— der rechte Fuss auf dem Meer und der
linke auf dem Land — entspricht einerseits ebenfalls derjenigen der rhodischen
Kolossalstatue und seinen verkleinerten Darstellungen, andererseits dem in der

Literatur gezeichneten Bild des wandernden Helios, der einen Fuss vor den

anderen setzt!®.

Eine andere Moglichkeit, die Fussstellung des &Akog &yyerog Loxupdc auf

den Koloss von Rhodos zu beziehen, ergibt sich aus dem Anthologia Graeca V1

171 tGibetrlieferten Weiheepigramm zur Weihe der rhodischen Kolossalstatue'*,

das H. Beckby folgendermassen wiedergibt:

«Dir selbst Helios liessen die Bewohner des dorischen Rhodos diesen bronzenen Koloss zum
Olymp emporwachsen, als sie die Woge der Enyo (= des Krieges) besinftigt hatten und das
Vaterland dicht mit der Beute der Feinde bekrinzten. Sie stellten ihn als Weihgeschenk auf,
nicht nur iber dem Meere, sondern auch in der Erde, das edle Licht unversklavter Freiheit; den
aus dem Geschlecht des Herakles Entstandenen steht traditionell die Herrschaft zu See und
am Lande zu» ¥,

B3 Vgl zu diesem Gesichtspunkt ebenfalls Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 556.
Dass es sich beim rhodischen Koloss um eine Bronzestatue handelte, bestitigt
Philo Byzantius, Tepl twv émte Beavpdtwy 4,1-6.

135 An dieser Stelle wenig uberzeugend Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 556, der
eine histotisch unzutteffende Darstellung des Kolosses (vgl. hierzu Hoepfner,
Koloss [Anm. 8], 13ff.) auf die Apk 10,2.5 vorliegende Beschreibung seiner Fuss-
stellung beziehen will: «According to a popular but erroneous view, the Colossos
stood astride the harbor of Rhodes permitting ships to pass through its legs;
actually it stood on a promontory ovetlooking the harbour (see 10:5, «the angel
whom I saw standing on sea and land> )».

136 Nach AS.F. Gow, D.L. Page: The Greek Anthology. Hellenistic Epigrams LII.,
Cambridge 1965, 588, «was [dieses Epigramm)] plainly inscribed on or near the
statue, presumably soon after its completion, and it may be assigned with some
confidence to the first quarter of the third century B.C.

Y7 Text nach H. Beckby: Anthologia Graeca I: Buch I — IV [TuscBii], Miinchen
21965, 542; Ubersetzung nach U. Vedder: Der Koloss von Rhodos — Mythos und
Wirklichkeit eines Weltwunders (Nurnberger Blitter zur Archiologie 16), 23-40
27).



Das <himmlische) und das «satanische) Quartett 317

Auch wenn es sich bei dem Hinweis o0 y&p UTep TeAdyoug povov Grdeony,
aAre kol év y@ (V. 5) um «eine allgemeine Aussage, die analog zum letzten

das himmlische Quartett das satanische Quartett
der Gott des Alten Testa- der Géttervater Zeus als
/ ments oo TaVic/SpdKwy \
der &Alog dyyerog der Sonnengott
Loyvpde Helios

der Kaiser Hadrian als

das épviov Christus p
erstes Onpiov

Der Sophist Antonius Po-
lemon als zweites nplov
und als Yevdompodrtng

der Prophet und Apoka-
lyptiker Johannes

Vers des Epigramms Herrschaft zu See und am Lande» formuliert wurde und
nicht als konkrete Bemerkung in Bezug auf einen moéglichen Standort ausgewer-
tet werden darf»'*, handeln sollte, zeigt dieser doch eine frappante Parallelitit zu
der Apk 10,2b.5 beschriebenen Fussstellung des @Atog dyyerog toyupdg. Gut
denkbar wire, dass der Apokalyptiker hier bewusst eine Parallele zu der entspre-
chenden Aussage des Weiheepigramms des Kolosses von Rhodos konstruiert
hat, das ihm durchaus noch bekannt gewesen sein kann.

(g) Nach Apk 10,5 hebt der &Arog &yyerog ioxvpds seine rechte Hand zum
Himmel; gleiches tun sowohl der Gott Helios als auch der Koloss von Rhodos,
zumindest ihren Darstellungen in der Kunst zufolge'.

Aus alledem folgt: Simtliche Merkmale bzw. Motive des dusseren Erschei-
nungsbildes des &Aiog &yyerog Loxupds (Apk 10,1£.5) lassen sich jedes fir sich in
gleicher Weise wie sein Status weitgehend zwanglos als Parallele zum Erschei-
nungsbild des Gottes Helios bzw. einer seiner berithmtesten Nachbildungen,
der Statue des Kolosses von Rhodos, erkliren. Daraus ergibt sich als ein erstes

138 Vedder: Koloss (Anm. 137), 28.
3 Vgl. hierzu ebenfalls Aune: Revelation 6-16 (Anm. 16), 556 und auch die unter-
schiedlichen Rekonstruktionen des Kolosses von Rhodos o. 310ff,



318 Thomas Witulski

Ergebnis der vorliegenden Studie folgende These: Der Apokalyptiker hat die
Figur des &Adog &yyerog ioxupdc bewusst als Parallele zu dem auf der nahegele-
genen Insel Rhodos nicht zuletzt auch in der Statue des Kolosses von Rhodos
verehrten Sonnengottes Helios konzipiert und konstruiert. Insofern wird aus
der Parallelisierung der «satanischery mit der <himmlische Ttias'* die Paralle-
lisierung eines «satanischer mit einem <himmlischen Quartetb, auch wenn die
vierte Person des «satanischen Quartetts» in der Apk nicht explizit als Person
erscheint, sondern in Wendungen wie etwa 0 Spakwv ... kal oL &yyeiol aiTod
Apk 12,7 nur implizit unter die Mitstreiter des ootavg subsumiert wird.

III. Das literarische Darstellungsinteresse des Apokalyptikers

Mit der von ihm vorgenommenen Parallelisierung des &AAog &yyerog ioxvpoc
mit dem Sonnengott Helios bzw. der Statue des Kolosses von Rhodos — und

4 eine zweite These formuliert —

damit wird als Konsequenz aus der ersten'
verfolgt der Apokalyptiker, wie schon im Rahmen seiner Parallelisierung der
satanischern> mit der <himmlischen Ttias, eine polemische und zugleich nach-
gerade seelsorgerliche Absicht: Als der einzige wahre, wirkliche und wahrhaf-
tige «Zeuge und Wichter der Wahrheiv sowie als «Auge der Gerechtigkeion'*
hat eben nicht der dem Goéttervater Zeus untergeordnete Sonnengott Helios,
sondern der dem Gott des Alten Testaments zu Gehorsam verpflichtete &Alog
&yyerog ioyupog zu gelten. Dessen Apk 10,6f. geleisteter Schwur, mit dem er
die dringende Nihe des unmittelbar bevorstehenden Endes'* ankiindigt, stellt
die einzige wahre, wirkliche und wahrhaftige Wahrheit dar, auf die sich die in

der Apk angeschriebenen Gliubigen in ihrer Bedringnis vetlassen konnen'* —

0 Vgl. hierzu bereits o. 289f.

1 Vgl hierzu o. 3171

2 Vgl. hierzu o. 313.

42 Vgl. hierzu o. 299ff.

" Vgl hierzu Miller: Offenbarung des Johannes (Anm. 38), 202: «Der Verfasser
sicht sich damit als Glied einer prophetischen Kette atl. und ntl. Propheten, wo-
bei ihm als letztem hier offenbart wird, dass die Vollendung des Geheimnisses
sich nicht verzdgert. Diese trostliche Versicherung ist nétig angesichts der Sorge
seiner bedringten Gemeinde ..., nétig aber auch wegen seiner Absicht, weitere
Weisssagungen anzufiigen, die den Eindruck erwecken kénnten, als wiirde das



Das chimmlische> und das «satanischer Quartett 319

diese Botschaft wird durch die polemische Parallelisierung des &Akog &yyeiog
ioxupdc mit dem Gott Helios als dem (Wichter der Wahrheit gegeniiber den
Rezipienten der Apk wirkungs- und eindrucksvoll untermauert'®. Zugleich soll
diese polemische Zuspitzung die Rezipienten davor warnen, die eingeschlage-
ne Haltung der kompromisslosen Verweigerung gegeniiber den Verlockungen
der kuldsch-religiosen Kaiserverehrung beizubehalten'*; dem Apokalyptiker
ist es mit seiner polemischen Parallelisierung des &Adog dyyehog iLoxvpog mit
dem Sonnengott Helios darum zu tun, seine Leser/Hérer «mit allen zur Verfi-
gung stehenden Mitteln letztinstanzlich»'*’ auf seine Seite zu ziehen.

Einen besonderen Akzent erhielte dieses eher auf der literarischen Ebene
formulierte Gesamtergebnis, wenn die o. diskutierte Einlassung des J. Malalas
zutrife, dass der romische Kaiser Hadrian die zerstorte Statue des Kolosses
148 Uber die besprochenen interpretatori-
schen Implikationen hinaus wire damit namlich ein weiteres Argument fiir die

von Rhodos wieder aufbauen liess

Datierung der Apk in die Zeit Hadrians, priziser in die Zeit zwischen 132 und
135 n.Chr."*, gewonnen; der Apokalyptiker fiihrte die Gestalt des in der rhodi-
schen Kolossalstatue abgebildeten Sonnengottes Helios hier ein, weil ihm und
seinen Rezipienten eben diese eben aufgrund der durch Hadrian veranlassten
Wiedererrichtung des Kolosses von Rhodos in unmittelbarer geographische
Nihe unmittelbar vor Augen stand™".

Thomas Witulski, Bielefeld

Ende verziehen».

1% Zur Situation der Christen in der rémischen Provinz Asia zur Zeit der Abfassung
der Apk vgl. ausfithrlich Witulski: Kaiserkult (Anm. 126), 90ff. und ders.: Johan-
nesoffenbarung (Anm. 10), passim.

146 Vgl. hierzu etwa Miller: Offenbarung des Johannes (Anm. 7), der im Blick auf die
Uberwinderspriiche am Ende der Sendschreiben in Apk 2f. formuliert: «Es geht
um das Bestehenkonnen in der Bedringnis der endzeitlichen Kampfsituation, um
das Standhalten angesichts der Machenschaften des Satans».

147 H. Stauffer, Art. «Polemik», Historisches Worterbuch der Rhetorik 6, Darmstadt
2003, 1403-1415 (1404).

18 Vgl. hierzu o. 305.

¥ Vgl. hierzu o. 290.

' Damit wire der gegen die These von Aune vorgebrachte Einwand Prigents ent-

kriftet; vgl. hierzu o. 303, Anm. 68.



320 Thomas Witulski

Abstract

Der Verfasser der neutestamentlichen Johannesapokalypse hat die Figur des é&iog
dyyerog loyxupde ganz bewusst als Parallele zu dem auf der der rémischen Provinz Asia
benachbarten Insel Rhodos nicht zuletzt auch in der Statue des Kolosses von Rhodos
verehrten Sonnengottes Helios konzipiert und konstruiert. Damit wird aus der in der
Forschung vielfach beobachteten Parallelisierung der «atanischeny mit der <himmlischen
Trias> die Parallelisierung eines «satanischen» mit einem gimmlischen Quartett, auch wenn
die vierte Person des «satanischen Quartetts» in der Apk nicht explizit in Erscheinung
tritt. Mit dieser von ihm entwickelten Parallelisierung verfolgte der Apokalyptiker so-
wohl eine polemische als auch eine seelsorgerliche Absicht. Einen besonderen Akzent
erhilt diese Beobachtung, wenn die Einlassung des J. Malalas zutrifft, dass der ro-
mische Kaiser Hadrian die zerstorte Statue des Kolosses von Rhodos wieder aufbauen
liess. Damit wire nimlich ein weiteres Argument fiir die Datierung der Apk in die Zeit
Hadrians, priziser in die Zeit zwischen 132 und 135 n.Chr., gewonnen.



	Das "himmlische" und das "satanische" Quartett : antiethische Parallelisierungen in der Johannesapokalypse

