
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 3

Artikel: Auszug aus der Vasallität : die Exodus-Erzählung (Ex 1-14*) und das
antike Völkerrecht

Autor: Oswald, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auszug aus der Vasallität — Die Exodus-Erzählung
(Ex 1—14*) und das antike Völkerrecht

I. Einführung

Die Bücher Genesis bis Könige der Hebräischen Bibel bieten einen im Wesentlichen

zusammenhängenden Leseablauf. Freilich keinen gleichmässigen, sondern

einen von mehreren erzählerischen Einschnitten gezeichneten, wobei im
Anschluss an einige dieser Einschnitte abrupt ein neues Szenario erscheint, das

nur wenige Elemente des Vorhergehenden wieder aufnimmt. Eine solche Zäsur

bildet etwa der Übergang von der Urgeschichte zur Vätergeschichte,1 eine

andere der Übergang von der Josephsgeschichte zur Exodus-Erzählung.2 Als

weniger tief wird gemeinhin der Einschnitt zwischen der Erzählung vom Auszug

der Israeliten aus Ägypten und der anschliessenden Wüstenwanderung in
Ex 15 empfunden. Literargeschichtliche Rekonstruktionen, die einen vor-dtr
Textbestand im Exodusbuch erschliessen wollen, beschreiben meist einen

Erzählzusammenhang, der von der Geburt bis zum Tod Moses reicht,3 oder vom

Vgl. dazu F. Crüsemann: Die Eigenständigkeit der Urgeschichte. Ein Beitrag zur
Diskussion um den <Jahwisten>, in: J.Jeremias / L. Perlitt (Hg.): Die Botschaft und
die Boten. FS H.W. Wolff, Neukirchen-Vluyn 1981,11-29, auch in: F. Crüsemann:

Kanon und Sozialgeschichte. Beiträge zum Alten Testament, Gütersloh 2003, 28-
43.

Vgl. dazu K. Schmid: Erzväter und Exodus. Untersuchungen zur doppelten
Begründung der Ursprünge Israels innerhalb der Geschichtsbücher des Alten
Testaments (WMANT 81), Neukirchen-Vluyn 1999, 5-78, sowie die Beiträge in den

Sammelbänden Th.B. Dozeman / K. Schmid (Hg.): A Farewell to the Yahwist?

The Composition of the Pentateuch in Recent European Interpretation (SBL.
SS 34), Leiden 2006; J.Ch. Gertz / K. Schmid / M. Witte (Hg): Abschied vom
Jahwisten. Die Komposition des Hexateuch in der jüngsten Diskussion (BZAW
315), Berlin 2002.

E. Blum: Studien zur Komposition des Pentateuch (BZAW 189), Berlin 1990,

216£; J. Van Seters: The Life of Moses. The Yahwist as Historian in Exodus-

Numbers, Louisville 1994.

ThZ 3/67 (2011) S. 263-288



264 Wolfgang Oswald

Exodus bis zur Landnahme,4 oder vom Exodus bis zur Zerstörung Jerusalems.1

Literargeschichtliche Rekonstruktionen, die mit einer ursprünglich selbständigen

Exodus-Erzählung Ex 1—14* rechnen, sind demgegenüber eher selten.6

Gleichwohl sind auch Autoren, die von einem weiteren älteren

Erzählzusammenhang ausgehen, in der Lage, von einer Exodus-Erzählung zu sprechen. So

diskutiert etwa Konrad Schmid den «geistigen Hintergrund» der «Exoduserzählung

mit dem Plagenzyklus»7 und spricht an anderer Stelle von der «Exoduserzählung

mit ihrem Entlassungskonzept»8. Offensichtlich ist es möglich und
auch notwendig, dem Textbereich Ex 1/2—14/15 spezifische Konzeptionen und

eine spezifische historische Situierung zuzuweisen. Noch auffälliger ist dieser

Umgang bei Jan Christian Gertz, der über ein ganzes Buch hinweg von der

«Exoduserzählung» spricht und diese auch als distinkte Einheit analysiert9, obgleich

er an anderer Stelle der Auffassung ist, schon die älteste Erzählung habe sich von
Ex 1,11 bis Jos 12 erstreckt.10 Ähnliches begegnet bei Christoph Berner, dessen

Untersuchung ebenfalls die «Exoduserzählung» zum Gegenstand hat; eher

beiläufig merkt er an, dass es eine solche gar nie gab, sondern schon der älteste

Textbestand darüber hinaus bis hin zur Landnahme gereicht hat.11

Die beschriebene Unschärfe hat ihren Grund in der Inkongruenz von narra-
tiver Kontinuität und konzeptioneller Diskontinuität. Während der vorliegende
Endtext in erzähltechnischer Hinsicht sowohl einen — nicht ganz unproblematischen12

— Ubergang von der Josephsgeschichte zur Exodus-Erzählung als auch

4 R.G. Kratz: Die Komposition der erzählenden Bücher des Alten Testaments.

Grundwissen der Bibelkritik (UTB 2157), Göttingen 2000, 129f.208-210.220;
E.A. Knauf: Josua (ZBK.AT 6), Zürich 2008, 17f.

5 Schmid: Erzväter (Anm. 2), 139-143.
6 W Oswald: Staatstheorie im Alten Israel. Der politische Diskurs im Pentateuch

und in den Geschichtsbüchern des Alten Testaments, Stuttgart 2009, 73-85.
7 Schmid: Erzväter (Anm. 2), 145.
8 Schmid: Erzväter (Anm. 2), 149.
9 J.Ch. Gertz: Tradition und Redaktion in der Exoduserzählung. Untersuchungen

zur Endredaktion des Pentateuch (FRLANT 186), Göttingen 2000.
10 J.Ch. Gertz: Tora und Vordere Propheten, in: ders: (Hg.): Grundinformation Al¬

tes Testament (UTB 2745), Göttingen 2006, 282.
11 Ch. Berner: Die Exoduserzählung. Das literarische Werden einer Ursprungsle¬

gende Israels (FAT 73), Tübingen 2010, 431.
12 Schmid: Erzväter (Anm. 2), 70.



Auszug aus der Vasalität 265

einen - weniger problematischen13 - von dieser zur Wüstenwanderung aufweist,
unterscheiden sich die genannten Textbereiche in konzeptioneller Hinsicht doch

erheblich voneinander.14 Daher lässt sich die Exodus-Erzählung nicht nur
problemlos als eigenständige Erzählung beschreiben; es ist vielmehr sogar so, dass

man dies tun muss, will man ihr als Erzählung gerecht werden.

Trotzdem sind einige Fragen zu beantworten: Wenn Israel aus Ägypten
auszieht, muss es zuvor dorthin gekommen sein. So jedenfalls sieht es der Pentateuch

in seiner Endgestalt und sicher auch schon in seiner priesterlichen Gestalt.

Aber ist das wirklich so? Muss jede Erzählung, die vom Auszug berichtet, auch

den Einzug erzählen? Schmid hat zahlreiche Beispiele dafür angeführt, wie die

Hebräische Bibel auch ohne Eisodos vom Exodus sprechen kann.15 Daraus und

aus Beobachtungen zu Gen 50 und Ex 1 zieht er den Schluss, die älteste greifbare

Fassung der Exodus-Erzählung habe erst in Ex 2,1 begonnen.16 Andere teilen

zwar grundsätzlich Schmids Auffassung, optieren jedoch für einen Anfang in
Ex 1."

13 Das Urteil «weniger problematisch» gilt allerdings nur für den Übergang Ex 15,21

nach 15,22, die Rekonstruktion eines vordtr Erzählfadens bis in das Josuabuch ist
demgegenüber noch wesentlich problematischer als der Übergang von Gen 50

nach Ex 1, vgl. dazu E. Blum: Pentateuch - Hexateuch - Enneateuch? Oder: Woran

erkennt man ein literarisches Werk in der Hebräischen Bibel?, in: Th. Römer /
K. Schmid (Hg.): Les dernières rédactions du Pentateuque, de l'Hexateuque et de

l'Ennéateuque (BEThL 203), Leuven 2007, 67-97 (79-83), auch in: E. Blum:
Textgestalt und Komposition. Exegetische Beiträge zu Tora und Vordere Propheten,
hg.v. W Oswald (FAT 69), Tübingen 2010, 375-404.

14 Schmid: Erzväter (Anm. 2), 78-102; Gertz: Exoduserzählung (Anm. 9), 382-387.
15 Schmid: a.a.O. 134-139, vgl. auch Gertz: a.a.O. 381.
16 Schmid: a.a.O. 152-157, ähnlich Kratz: Komposition (Anm. 4), 286-289; E. Otto:

Mose und das Gesetz. Die Mosefigur als Gegenentwurf Politischer Theologie zur
neuassyrischen Königsideologie im 7. Jh. v. Chr., in: ders. (Hg.): Mose, Ägypten
und das Alte Testament (SBS 189), Stuttgart 2000, 43-83 (47-51).

17 Gertz: Exoduserzählung (Anm. 9), 362-372, schlägt Ex 1,11 als Anfang vor, Blum
dagegen Ex 1,7*, vgl. dazu E. Blum: Die literarische Verbindung von Erzvätern
und Exodus. Ein Gespräch mit neueren Endredaktionshypothesen, in: Gertz:
Abschied (Anm. 2), 119-156 (145-148), jetzt auch in: Blum: Textgestalt (Anm. 13),
85-121 (110-114), sowie E. Blum: The Literary Connection between the Books of
Genesis and Exodus and the End of the Book of Joshua, in: Dozeman, Schmid:
Farewell (Anm. 2), 89-106.



266 Wolfgang Oswald

Somit erscheint es plausibel, trotz gewisser Einwände18 eine ältere Exodus-

Erzählung zu rekonstruieren und auch sachgemäss zu interpretieren, die ohne

einen Einzug zu erzählen mit der Unterdrückung der Israeliten in Ägypten
einsetzt. Doch gilt das auch für das Ende der Exodus-Erzählung? Kann man vom
Auszug sprechen, ohne zugleich die Landnahme im Blick zu haben? Hat es je

eine Exodus-Erzählung gegeben, die ohne Weiterführung mit Ex 14f. zu ihrem

Ziel kommt? Die meisten Ausleger verneinen dies entschieden: «Eine Geschichte

vom <Auszug aus Ägypten) ist undenkbar ohne ihren Abschluss mit einem <Ein-

zug in Kanaan).»19

Formuliert man das Problem so, wie es Knauf tut, muss man ihm wohl
zustimmen. Sollten tatsächlich die Migrationsbewegungen das Thema der Exodus-

Erzählung sein, dann sollte man sowohl einen Vorspann als auch eine Fortsetzung

erwarten. Doch ist das Thema der Exodus-Erzählung tatsächlich die Migration
Israels: zuerst nach Ägypten und dann wieder heraus aus Ägypten zurück ins

Land? Betrachtet man den Text, muss auffallen, dass nur ganz wenige Sätze den

äusseren Vorgang des Auszugs zum Gegenstand haben: Ex 12,37; 13,18; 13,20 —

mehr nicht. Der weitaus grössere Teil des Textes widmet sich anderen Fragen: der

Einführung und Legitimation der Retterfigur Mose, den gesellschaftlichen
Zuständen unter der ägyptischen Herrschaft und dem Machtkampf zwischen dem

Gott Israels und dem Pharao. Daher begnügt sich etwa der Dekalog nicht mit
einer geographischen Definition des Auszugs «aus Ägypten», sondern ergänzt

«aus einem Sklavenhaus» (Ex 20,2).

Dem entspricht, was David Daube schon vor vielen Jahren herausgearbeitet

hat, dass nämlich die Exodus-Erzählung durch und durch von rechtlichen

Vorstellungen geprägt sei: «The authors of the story of the exodus at vital points
made use of concepts familiar to them from the social laws and customs of their
time.»20 So verweise etwa die Wortwahl bei der Darstellung des Pharao, der die

18 Ch. Levin: Abschied vom Jahwisten?, ThR 69 (2004) 329-344, insbesondere 336

mit Anm. 19, in Fortführung von ders.: Der Jahwist (FRLANT 157), Göttingen
1993,313-316.

19 Knauf: Josua (Anm. 4), 17. K. Schmid: Literaturgeschichte des Alten Testaments.

Eine Einführung, Darmstadt 2008, 89, meint, dass Jos 9f. das «natürliche Ziel des

Erzählverlaufs» darstelle.
20 D. Daube: The Exodus Pattern in the Bible (All Souls Studies 2), London 1963,

13.



Auszug aus der Vasalität 267

Israeliten «mit Zwang» ("ps:i) behandelt (Ex 1,14), auf das Verbot, Israeliten mit
Zwang (7123) zu behandeln (Lev 25,43.46 und insbesondere 25,53). Als weitere

derartige Termini mit rechtlicher Denotation oder Konnotation seien zu nennen:
«Dienst» (mar), «bedrängen» (fnb), «sich aufhalten» / «Aufenthaltsberechtigter»
(aitbQühn), «sich als Fremdbürger aufhalten» (113), «unterdrücken» (nau), «einen

verwandtschaftlichen Solidarakt ausüben» / «lösen» (bx:), «freilassen» (nbtf pi),
«vertreiben» «ausziehen» (x:r), «urteilen» (p), «richten» / «herrschen» (tsso).

Daube kommt zu dem Schluss: «They [die Autoren der Exodus-Erzählung]
construed the exodus as an enforcement of legal claims.»21

Methodisch ist gegenüber Daubes Ansatz zu beachten, dass man den

Zusammenhang zwischen Erzählung und Gesetz nicht zu eng fassen darf. So richtig es

ist, dass rechtliche Kategorien die tragenden Elemente dieser Erzählung sind, so

wenig muss man annehmen, dass sie den Gesetzeskorpora des Pentateuch unmittelbar

entnommen wurden, sie müssen nicht einmal der rechtlichen Tradition
Israels entstammen. Der Blick ist vielmehr auszuweiten auf die altorientalische und
antike Rechtspraxis insgesamt. Doch die Grundbeobachtung Daubes korreliert
durchaus mit den oben formulierten Anfragen an die übliche Art und Weise, das

Thema der Exodus-Erzählung zu fassen. Darin geht es nicht in erster Linie um
den Auszug der Israeliten aus einem fremden Land, sondern — wie im Folgenden
zu zeigen sein wird — um den Rechtsanspruch auf den Auszug aus der Abhängigkeit

von der fremden Oberherrschaft und dessen beispielhafte Durchsetzung.
Hat man aber das Thema der Erzählung in diesem völkerrechtlichen Sinne

erfasst, bereitet auch die Konstitution einer eigenständigen Exodus-Erzählung
keinerlei Schwierigkeit mehr. Es geht darin sachlich um die Aufhebung des

Abhängigkeitsstatus, um die Legitimität dieses Vorgangs und um seine Umsetzung.
Dafür spielt es keine Rolle, wie Israel in die Abhängigkeit geraten ist: Daher

benötigt die Erzählung auch keinen Eisodos. Und nach Vollzug des Exodus ist das

sachliche AnHegen der Erzählung, der Status der Unabhängigkeit Israels, erreicht:

Daher benötigt die Erzählung auch keine Fortsetzung, weder in Gestalt einer

Landnahme noch in einer anderen.

Die Vorstellung einer dem Auszug nachfolgenden Landnahme ist im Bereich der endtextlichen

Exodus-Erzählung in Ex 3,8; 3,17; 6,4.8; 12,25; 13,5.11 zu finden. Literargeschichtlich gänzlich

21 Daube: a.a.O. 13.



268 Wolfgang Oswald

unstrittig sind Ex 6,4.8, die Teil der priesterlichen Beauftragung Moses und Aarons sind.22 Die

Datierung von Ex 12,25 ist umstritten, diskutiert werden dtr, priesterliche und nachpriesterliche
Abfassung.23 Die frühere Zuweisung zumjahwisten hat sich nicht bewährt. Die Belege Ex 13,5.11

sind ebenfalls Teil von Satzungen, die sich in diesem Falle auf das Mazzenfest (Ex 13,3-10) und die

Erstlingsabgabe (Ex 13,11-16) beziehen. Diese Regelungen werden teils einer dtr oder nach-dtr

Bearbeitung, teils einer nachpriesterlichen Schicht zugerechnet.24 Es bleiben schliesslich die beiden

Belege aus der Gottesberg-Szene Ex 3,1-4,18, die von manchen neueren Auslegern insgesamt
oder zumindest überwiegend einer nach-priesterlichen Schicht zugeschlagen wird25 - eine eher

unwahrscheinliche Zuweisung.26 Andere Ausleger, die eine ursprüngliche Erzählung vom Exodus
bis zur Landnahme rekonstruieren möchten, rechnen Ex 3,8 ihrer Grundschicht zu,27 doch auf die

Schwierigkeiten dieser Hypothese wurde bereits hingewiesen. Freilich legt auch die Annahme
einer vorpriesterüchen Abfassung der Grundschicht von Ex 3f. keineswegs nahe, dass die fraglichen
Verweise auf die Landnahme 3,8.17 schon Teil dieser ältesten Erzählung waren. Vielmehr deutet

einiges darauf hin, dass sie erst im Zuge der dtr Bearbeitung eingefügt wurden: Die Wahrnehmung
des Elends des Volkes wird in Ex 3,7-10 zweimal erzählt. Nach dem ersten Mal (3,7) ergeht die

Landverheissung, die bis in das Josuabuch zielt (3,8), nach dem zweiten (3,9) ergeht die Sendung
Moses zum Pharao (3,10), die den Rahmen des Exodusbuches nicht verlässt. Die Rede 3,16-20
wiederholt im Wesentlichen das bereits zuvor Gesagte, nur mit dem Unterschied, dass nun die
Ältesten wie im Deuteronomium als Leitungsgremium in Erscheinung treten.28 Daher erscheint es

plausibel, 3,8f. und 3,16-20 als dtr Einfügungen zu betrachten. In der ältesten Exodus-Erzählung
kommen weder der Gottesberg noch die Landnahme bzw. Landgabe vor.29

Die Beschränkung des Skopos auf den Auszug bezieht sich ausdrücklich nur auf die Exodus-

Erzählung, also auf die spezifische Art und Weise, wie die Exodustradition hier aufgegriffen wur-

22 Vgl. etwa W.H. Schmidt: Exodus. 1. Teilband Exodus 1-6 (BKAT II/1), Neu¬

kirchen-Vluyn 1988, 270-280 (zu Ex 6,2-12); Gertz: Exoduserzählung (Anm. 9),
239.

23 Blum: Studien (Anm. 3), 38f. rechnet den Abschnitt zu KD. Sh. Bar-On (Sh.

Gesundheit): Zur literarkritischen Analyse von Ex 12,21-27, ZAW 107 (1995)

18-31, hält Ex 12,22-27a für einen dislozierten Kommentar zur priesterlichen
Grundschicht in 12,1-11. Gertz: Exoduserzählung (Anm. 9), 50-56, versteht Ex
12,21-27 als endredaktionellen Ausgleich zwischen der priesterlichen und deute-

ronomistischen Passagesetzgebung.
24 H. Holzinger: Exodus (KHC II), Tübingen 1900, 35, sieht Ex 13,3-16 im Um¬

kreis des Deuteronomismus. Gertz: Exoduserzählung (Anm. 9), 68-72.396, weist

13,1-16 der Endredaktion zu.
25 H.-Ch. Schmitt: Redaktion des Pentateuch im Geiste der Prophétie, VT 32 (1982)

170-189; E. Otto: Die nachpriesterschriftliche Pentateuchredaktion im Buch Exodus,

in: M. Vervenne (Hg.): Studies in the Book of Exodus (BEThL 126), Leuven

1996, 61-111; Schmid: Erzväter (Anm. 2), 197-209.
26 Blum: Verbindung (Anm. 17), 90-96.
27 Kratz: Komposition (Anm. 4), 302f.
28 Oswald: Staatstheorie (Anm. 6), 87.125.
29 Oswald: a.a.O. 73-85.



Auszug aus der Vasalität 269

de. Diese konnte davor, daneben und danach auch so formuliert werden, dass dabei die Migration
von Ägypten nach Israel im Vordergrund stand. Hos 2,17; 12,14 kennen zwar einen Heraufzug
aus Ägypten, aber keine Befreiung von der Dienstknechtschaft. Hosea und Ex 1—14* stellen

offenkundig zwei, in ihrem Gehalt und in ihren Intentionen stark abweichende Ausprägungen der

Exodustradition dar.30

Die völkerrechtliche Frage nach der Legitimität der Aufkündigung des

Abhängigkeitsstatus, wie sie hier formuliert wurde, steht allein in der Exodus-Erzählung

zur Debatte; weder die vorangehende Josephsgeschichte noch die nachfolgenden

Wüstenwanderungs-Episoden noch auch die Gottesberg-Perikope thematisieren

etwas Ahnliches. Im Folgenden soll es darum gehen, die völkerrechtliche
Thematik der Exodus-Erzählung noch präziser zu bestimmen. Dazu wird vor allem

der Rechtsstatus Israels eingehend analysiert: der Status zu Beginn der Erzählung

(II.), seine Veränderung (III.) und der Status am Ende der Erzählung (IV.).

II. Der Ikechtsstatus Israels %u Beginn der Exodus-Erzählung

Wir haben bis jetzt bewusst allgemein von einem Abhängigkeitsstatus gesprochen,
in dem sich Israel zu Beginn der Exodus-Erzählung befindet. Wie ist dieser Status

näher zu bestimmen? In der altorientalischen wie der antiken Welt gab es vielfältige

Formen der Abhängigkeit, und es ist keineswegs klar, welche Art davon auf
das Israel der Exodus-Erzählung zutrifft. Zudem gab es nicht nur viele Formen
der Abhängigkeit mit Übergangsformen, auch eine einheitliche oder auch nur
eindeutige Terminologie fehlte.

Das Problem der Uneindeutigkeit lässt sich sehr einfach, aber für das

analytische Auge auch ernüchternd, darstellen, indem man die Verwendung von

Ableitungen der hebräischen Verbalwurzel 722 betrachtet. Nominale wie verbale

Ableitungen dieser Wurzel bringen einen «dynamische(n) Relationsbegriff»31 zum
Ausdruck. Ein 721; ist jemand, der einem anderen zu Diensten und zu Loyaü-

30 Vgl. dazu etwa F. Crüsemann: Hosea und die Entstehung des biblischen Geschichts¬

bildes, in: H.-J. Gehrke / A. Möller (Hg.): Vergangenheit und Lebenswelt. Soziale

Kommunikation, Tradidonsbildung und historisches Bewusstsein (ScriptOralia 90),

Tübingen 1996, 109-125, auch in: ders.: Kanon und Sozialgeschichte. Beiträge zum
Alten Testament, Gütersloh 2003, 118-130; E. Gaß: Hosea zwischen Tradition und
Innovation am Beispiel von Hos 2,16f, ZAW 122 (2010) 169-184.

31 I. Riesener: Der Stamm 'bd im Alten Testament. Eine Wortuntersuchung unter
Berücksichtigung neuerer sprachwissenschaftlicher Methoden (BZAW 149), Berlin

1979, 268; vgl. auch H. Ringgren / U. Rüterswörden / H. Simian-Yofre: Art.
«722 'äbad», ThWAT V, Stuttgart 1986, 982-1012.



270 Wolfgang Oswald

tät verpflichtet ist, also ein Abhängiger. Die nahezu rechtlosen Israeliten werden

ebenso als des Pharao bezeichnet (Ex 5,15) wie dessen hochgestellte und

einflussreiche Hofbeamten (Ex 8,5). Dasselbe Bild bietet etwa das Jeremiabuch.

Die freizulassenden Sklaven in Jer 34,9 sind genauso D,-|3B wie die Berater des

Königs Jojakim in Jer 36,24.32 Die Bezeichnung der Israeliten als ,-ny und ihrer

Tätigkeit als "nr in der Exodus-Erzählung besagt zunächst nur, dass die Israeliten

in einem Abhängigkeitsverhältnis zum Pharao stehen, während die Aufforderung
an den Pharao Ex 4,23 andeutet, dass sie künftig in einem solchen zu ihrem Gott
stehen sollen: «Lass meinen Sohn ziehen, damit er mir dient (*ny)!»

Man mag geneigt sein, im Falle der in Ägypten weilenden Israeliten die

Übersetzung «Sklave» zu wählen, doch der Begriff Sklave im engeren Sinne bezeichnet

eigendich ein Individuum. Ein Herr hat einen Sklaven, ein wohlhabender auch

mehrere, eine Pluralität von Personen, aber nicht ein Kollektiv, etwa eine Stadt

oder einen Stamm oder ein Volk. Moses Finley schreibt:

Es ist zum Beispiel kaum zu bestreiten, daß die Heloten (kollektive Knechte> waren, das heißt,
es gab ein ganzes Volk oder Völker, die der Knechtschaft unterworfen waren, wohingegen in
Schuldknechtschaft Geratene und Sklaven einzeln, jeder für sich der Knechtschaft anheim fielen.33

Im Falle der Israeliten handelt es sich um eine kollektive Abhängigkeit, der

Begriff Sklaverei ist daher nicht wirklich zutreffend. Die unter ägyptischer
Herrschaft lebenden Israeliten sind weder Kauf- noch Schuldsklaven. Aber auch um
Kriegsgefangene kann es sich kaum handeln, da Kriegsgefangene in der Regel

zunächst zur Beute gezählt wurden, und anschliessend als Sklaven verkauft wurden

oder in den Dienst der Sieger traten, aber auch hier jeweils als Individuen.34

Neben den individuellen gab es jedoch auch kollektive Formen der Abhängigkeit.

Zunächst und in einer ganz unmittelbaren Weise waren natürlich alle Städte,

Stämme und Völker eines Königreiches dem Monarchen Untertan. Doch muss

32 Eine ähnliche Uneindeutigkeit der Begriffe ist auch im Griechischen (ôouXeia/
ôouÀoç) und im Lateinischen (servitus / servus) festzustellen, vgl. dazu L.
Schumacher: Sklaverei in der Antike. Alltag und Schicksal der Unfreien, München
2001, 66, sowie N. Brockmeyer: Antike Sklaverei (EdF 116), Darmstadt 1979,
85-97.

33 M. Finley: Die Sklaverei in der Antike. Geschichte und Probleme, München 1981,
84.

34 Schumacher: Sklaverei (Anm. 32), 65-90.



Auszug aus der Vasalität 271

man hier unterscheiden zwischen solchen Kollektiven, die traditionellerweise zu

einem Reich gehörten, und anderen, eroberten Gebieten, die über Gouverneure

als Provinzen oder über Vasallenkönige als abhängige Reiche von einer Grossmacht

abhängig waren. Als dritte Möglichkeit kann man gemeinschaftlich deportierte

Volksgruppen zu dieser Aufzählung hinzunehmen.

Eine erste Orientierung, wie der Status Israels unter ägyptischer Oberherrschaft

in diese kollektiven Abhängigkeitsformen einzuordnen sein könnte,

ermöglicht Ex 1,11:

Und sie [die Ägypter] setzten Fronarbeitsaufseher (o'oa —-) über es [Israel], um es mit
ihren Lastarbeiten (nibno) zu unterdrücken. Und es baute für den Pharao Vorratsstädte (na
rraaora): Pithom und Ramses.

Der zweite Teil des Ausdrucks troa TS2 begegnet nur hier im Plural, sonst
wird der Singular oa gebraucht, ein Bedeutungsunterschied ist jedoch nicht

zu erkennen. Das Wort bezeichnet an allen Stellen, an denen es begegnet,
kollektive Zwangsarbeit bzw. Fronarbeit. An manchen Stellen bezeichnet es

metonymisch auch diejenigen, die solche Zwangsarbeit ausführen.

Ausführender solcher Zwangsarbeit kann ein Stamm sein, so Issachar in
Gen 49,15, oder eine Stadt, so etwa in Dt 20,11 (hier eine anonyme Stadt,
dazu gleich mehr); Ri 1,33 (Beth-Schemesch, Beth-Anat); Thr 1,1 (Jerusalem,
auch dazu gleich mehr), oder ein Volk, so etwa die Kanaanäer in Jos 16,10;

17,13; Ri 1,28.30.35; I Kön 9,15—21; II Chr 8,8, die Ammoniter in II Sam

12,31, oder das ganze Königreich, so im späten Sprachgebrauch von Est
10,1. Die epigraphischen Belege zeigen dasselbe Bild, so etwa das Prisma

Ninive A des neuassyrischen Königs Asarhaddon (681—669 v.Chr.):

II 80 Die Könige des Hethiterlandes 81 und von der Meeresküste insgesamt versammelte
ich und ließ sie an einem anderen Orte eine Stadt bauen, 82 und ich nannte diese (Asarhad-
donshafen>. [...] III 10 Leute, die ich im Gebirge und am Meere 11 des Sonnenaufgangs 10 mit
meinem Bogen erbeutet hatte, 11 siedelte ich dort an. 12 Ich schlug (<Asarhaddonshafen>) zum Gebiet

Assyriens 13 und reorganisierte 12 diesen Distrikt. 13 Einen General setzte ich als Statthalter
14 über sie ein. Tribut und Abgabe 15 legte ich ihm in höherem Umfang als zuvor auf. Aus jenen
ihm gehörigen Städten 17 übergab ich Baal, dem König von Tyrus, 16 Ma'rubbu und Zarpath. 18

Zum früheren Tribut, seiner jährlichen Gabe, 19 fügte ich eine Abgabe für meine Herrschaft hinzu
und legte ihm diese auf.35

35 Übersetzung nach O. Kaiser (Hg.): Texte aus der Umwelt des Alten Testaments



272 Wolfgang Oswald

Detaillierte Darstellungen zeigen, dass nicht die gesamte Bevölkerung zur
gleichen Zeit Fronarbeit verrichtete, sondern wenige stellvertretend. So etwa I Kön

5,27-28:

5,27 Und König Salomo hob aus ganz Israel Zwangsarbeiter aus, und die Zahl der Zwangsarbeiter
betrug 30000 Mann. 28 Er schickte sie auf den Libanon, abwechselnd 10000 Mann im Monat.
Einen Monat waren sie auf dem Libanon, zwei Monate in ihrem Haus; und Hadoniram war
Aufseher über die Zwangsarbeit.

Dasselbe Bild zeigt auch die bereits genannte Inschrift Asarhaddons:

V 54 Ich bot die Könige des Hethiterlandes und des Gebietes jenseits des Flusses auf, 55 Baal,

König von Tyrus, Manasse, König von Juda 73 und sie alle ließen auf meinen Befehl 74

große Balken, hohe Pfahle und Pfeiler 75 aus Zedern- und Zypressenstämmen, die im Sisara- und
im Libanon-Gebirge wachsen 82 zum Bedarf meines Palastes unter großen Mühen und
Beschwernissen VI 1 nach Ninive, meiner Residenzstadt, schleppen.36

Das Volk oder die Stadt, die solcher Zwangsarbeit unterworfen wird, ist eine

ortsfeste Grösse. Diejenigen, die Zwangsarbeit ausführen müssen, werden dazu

nicht deportiert, und es handelt sich auch nicht um welche, die bereits deportiert
wurden, auch um Gefangene handelt es sich nicht. Die Zwangsarbeiter Salomos

müssen zwar aus arbeitstechnischen Gründen kurzfristig ihre Wohnorte verlassen,

kehren aber alsbald wieder dorthin zurück. In gleicher Weise muss man sich

wohl die Zwangsarbeit vorstellen, die König Manasse von Juda zu liefern hatte.

Der Unterschied zwischen kollektiver und individueller Abhängigkeit tritt in
den Kriegsgesetzen des Deuteronomiums deutlich hervor. Dt 20,10—15 regelt
den Umgang mit Städten ausserhalb des Landes:

20,10 Wenn du dich einer Stadt näherst, um gegen sie zu kämpfen, dann sollst du ihr zunächst

Frieden anbieten. 11 Und es soll geschehen, wenn sie dir friedlich antwortet und dir öffnet, dann

1/4, 396 (Borger), vgl. R. Borger: Die Inschriften Asarhaddons, Königs von
Assyrien (AfO Beih. 9), Graz 1956, 48f. Ähnlich auch das Kalah-Prisma Sargons

II., 37-40 (Texte aus der Umwelt des Alten Testaments I, 382) und die Annalen

Sargons II., 16-17 (Texte aus der Umwelt des Alten Testaments I, 379) über
Samaria und die Zypern-Stele Sargons II., II 51-65 (Texte aus der Umwelt des Alten
Testaments I, 385-386).

36 Übersetzung nach Otto: Mose (Anm. 16), 60£, vgl. Borger: Inschriften (Anm.
35), 60f.



Auszug aus der Vasalität 273

soll alles Volk, das sich darin befindet, dir zur Zwangsarbeit (oo) unterworfen werden und dir
dienen ("nc).

Bietet die Stadt jedoch keinen Frieden an, dann wird Beute gemacht (Dt 20,14a):

«Doch die Frauen und die Kinder und das Vieh und alles, was in der Stadt ist,

all ihre Beute, sollst du für dich rauben.» Mit den kriegsgefangenen Frauen kann

anschliessend wie mit persönlichen Sklavinnen oder Sklaven individuell verfahren

werden (21,10—14). Jeder der siegreichen Kämpfer hat das Recht, sich von den

weiblichen Kriegsgefangenen eine zur Frau zu nehmen. Doch die Bewohner der

kapitulationsbereiten Stadt bleiben als Kollektiv darin wohnen und leisten

anschliessend Zwangsarbeit für die Israeliten.

Aufschlussreich für die Problematik ist auch Thr 1,1:

1,1 Oh, wie sitzt so einsam da / die (einst) volkreiche Stadt! // Sie ist einer Witwe gleich geworden,

/ die Grosse unter den Nationen! / / Die Fürstin unter den Provinzen / ist Zwangsarbeiterin/
Vasallin (on1?) geworden!

Das erste Klagelied setzt ein mit der Beschreibung der Stadt Jerusalem nach einer

Eroberung. Die Stadt ist einsam und verlassen zurückgeblieben, während das

Volk, die Bewohner der Stadt und und die Judäer in die Gefangenschaft gezogen
sind (Thr 1,3—5). Das Ergehen der Deportierten wird hier — und auch an anderen

Stellen - nicht mit dem Begriff ora belegt. Dabei ist die Möglichkeit, dass die

Deportierten an ihren neuen Wohnorten Zwangsarbeit verrichten mussten, durchaus

diskutabel. Aber nichts Derartiges verlautet, stattdessen wird der Begriff oa

auf die zurückgebliebene Stadt angewendet. Wie aber kann eine menschenleere

oder nahezu menschenleere Stadt Frondienste leisten? Natürlich haben wir es

hier mit einer metaphorischen Ausdrucksweise zu tun, aber Metaphern sind ja

dazu da, einen Sachverhalt prägnant auszudrücken.

Hans Jochen Boecker übersetzt Thr 1,1 bß zunächst mit «muss Sklavenarbeit

tun»37, schreibt dann aber mit Bezug auf die Zerstörung jerusalems im Jahre 587:

«Und jetzt — kaum drei Jahrzehnte später — ist Jerusalem tributpflichtig geworden
und muß Fronarbeit leisten!»38 Hier werden drei, rechtlich durchaus zu differenzierende

Formen der Abhängigkeit unterschiedslos nebeneinander genannt:
Sklaverei, Tributpflicht und Zwangsarbeit. Bemerkenswert ist, dass dem zerstörten

37 H.J. Boecker: Klagelieder (ZBK.AT 21), Zürich 1985, 19.
38 Boecker: a.a.O. 26.



274 Wolfgang Oswald

Jerusalem überhaupt eine Art von Tätigkeit beigelegt wird. Das hat Wilhelm

Rudolph dazu bewogen, die erste Deportation des Jahres 597 als Hintergrund des

Liedes anzunehmen.39 Die «Frönerin», wie Rudolph Oß in Thr 1,1 bß übersetzt,40

wäre dann die durchaus noch bevölkerte, aber streng bestrafte Stadt Jerusalem

zwischen 597 und ihrer vollständigen Zerstörung im Jahre 587. Hans-Joachim

Kraus hält beide Bezugnahmen, also die auf 597 und die auf 587, für möglich41

und bezeichnet Jerusalem als «unterjochte Fronsklavin»42. Tatsächlich lässt der

Text die genauen Umstände der Abhängigkeit Jerusalems im Unklaren, was die

divergierenden Deutungen erklärt. Die New Revised Standard Version zieht aus

der fehlenden Anschaulichkeit die Konsequenz und gebraucht an dieser Stelle

für Da einen abstrakten Rechtsterminus: «She [die Stadt Jerusalem] has become

a vassal».

Eindeutig und für unseren Zusammenhang wichtig ist jedoch, dass nicht die

deportierte Grösse, sondern die zurückgebliebene, wann immer das war, mit
dem Ausdruck DD in Verbindung gebracht wird. Kehren wir nun wieder zur

Exodus-Erzählung zurück, so erscheint diese Ausdrucksweise durchaus angemessen,
denn die Erzählung spricht von einem Kollektiv, dem Volk Israel, und dieses

Volk wird dort, wo es wohnt, in die Abhängigkeit gebracht und muss fortan

Lastarbeiten (mbao) leisten.

Auffällig und erklärungsbedürftig ist, dass Israel als Ganzes der Zwangsarbeit
unterworfen wird. Historische Erklärungsversuche setzen regelmässig hier an

und kommen zu dem Schluss, dass diese Darstellung dem historischen Sachverhalt

auf keinen Fall entsprechen kann. Vielmehr können allenfalls «Menschen,

die zu den Vorläufern und Vorfahren des späteren Israel gehören»43, in Ägypten

gelebt haben. Rainer Albertz spricht von der «Exodusgruppe», als einer «wie

auch immer zu definierende [n] Großgruppe»44. Erst im Laufe der Zeit habe sich

39 W. Rudolph: Das Buch Ruth — Das Hohe Lied - Die Klagelieder (KAT XVII,1-
3), Gütersloh 1962, 209-211.

40 Rudolph: a.a.O. 204.
41 H.-J. Kraus: Klagelieder (Threni) (BKAT XX), Neukirchen-Vluyn 41983, 24f.
42 Kraus: a.a.O. 26.
43 H. Donner: Geschichte des Volkes Israel und seiner Nachbarn in Grundzügen,

Band 1 (ATD Erg. 4/1), Göttingen 32000, 98.
44 R. Albertz: Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit, Band 1 (ATD

Erg. 8/1), Göttingen 1992, 73.



Auszug aus der Vasalität 275

das Volk als Ganzes mit jenen Vorläufern identifiziert und das Exodusereignis
als Befreiung des ganzen Volkes verstanden und gefeiert.

Ob es sich so verhalten hat, entzieht sich der Nachprüfbarkeit, da es in der

Hebräischen Bibel keinen Beleg für ein derartiges, nicht auf ganz Israel bezogenes

Verständnis des Exodus gibt. Will man die Exodus-Erzählung erklären,

so sind zwei Sachverhalte ernst zu nehmen: 1) Es ist immer von ganz Israel die

Rede. 2) Diese Israeliten tun etwas, das man gewöhnlich an seinem Wohnort tut:
Sie verrichten kollektive Zwangsarbeit für den Oberherrn. Diese Konstellation

trifft historisch recht präzise auf die Judäer des siebten und sechsten Jahrhunderts

zu. Inschriftlich belegt ist judäische Zwangsarbeit in assyrischer Zeit, in der

König Manasse judäische Arbeiter für den Bau von Vorratshäusern in Ninive
abstellen musste.45 Freilich sagen die entsprechenden Passagen in II Kön 21,1—18

nichts davon. Auf die assyrische folgte die ägyptische Vasallenschaft. Diese

begann, wie Bernd Ulrich Schipper überzeugend nachgewiesen hat, bereits in den

letzten Regierungsjähren von KönigJosia, spätestens ab 615 v.Chr. unter Pharao

Psammetich I.46 Nach dem Eingreifen von dessen Nachfolger Necho II. und der

Tötung Josias wurde dem Land Juda eine hohe Strafzahlung (sra) auferlegt, die

König Jojakim durch harte Massnahmen gegenüber der eigenen Bevölkerung
eintrieb (II Kön 23,33—35). Wahrscheinlich hat Necho II. auch Judäer zum Bau

der Hafenanlagen am Kanal durch das Wadi et-Tumelat requiriert, anders ist der

Hinweis auf die Stadt Pithom in Ex 1,11 jedenfalls kaum zu erklären.47 Schliesslich

muss auch an die babylonische Oberherrschaft gedacht werden, die ab 605

auf die ägyptische folgte. Hierzu sei noch einmal an Thr 1,1 erinnert: Jerusalem
als Stadt, die der Zwangsarbeit unterworfen ist.

Was heisst das alles für die Exodus-Erzählung? Diese spricht durchweg von

ganz Israel, vom Volk Israel als den Ägyptern Unterworfenen, und sie spricht

von jener Form der Abhängigkeit, die gewöhnlich einem unterworfenen
Kollektiv aufgebürdet wird: der gemeinschaftlichen Zwangsarbeit. Abstrahiert man

45 Vgl. dazu Otto: Mose (Anm. 16), 59-61.
46 B.U. Schipper: Egypt and the Kingdom of Judah under Josiah and Jehoiakim, Tel

Aviv 37 (2010) 200-226.
47 Vgl. dazu J. Van Seters: The Geography of the Exodus, in: J.A. Dearman / M.P.

Graham (Hg.): The Land that I Will Show You. Essays on the History and

Archeology of the Ancient Near East in Honour of J. Maxwell Miller (JSOT.SS

343), Sheffield 2001, 255-276.



276 Wolfgang Oswald

einmal probehalber von der ägyptisierenden Textfiktion und konzentriert sich

auf die völkerrechtliche Konstellation, die hier abgebildet wird, dann muss man

zu dem Schluss kommen, dass hier das Ergehen der Judäer — genauer: der in

Juda lebenden Judäer — im 7. und 6. Jahrhundert zur Sprache kommt. Das heisst,

die mutmasslich ältere Exodus-Tradition wird in der Exodus-Erzählung dergestalt

aktualisiert, dass die in Juda lebenden, aber der Zwangsarbeit für den Oberherrn

Unterworfenen einen Ausweg aus ihrer Situation vorgestellt bekommen.

Welcher Oberherr steht hier im Hintergrund: der assyrische,48 der ägyptische49

oder der babylonische?50 Alle drei kommen in Frage, doch deutet manches auf
den ägyptischen hin. Die Exodus-Erzählung hat eben den ägyptischen König
als Hauptakteur, und auch die Erwähnung der saïtischen Kanalstadt Pithom (Ex

1,11) deutet auf die Zeit der Oberherrschaft der ägyptischen 26. Dynastie.51

Zudem ist auffällig, dass von allen drei Hegemonien das Königebuch die ägyptische

mit deutlichem Abstand als die bedrückendste darstellt: Tötung von König Josia

— Deportation von König Joahas - Namensänderung des Königs Eljakim zu Jo-

jakim - drakonische Strafzahlung für das Land.

III. Die Änderung des Rechtsstatus Israels durch die Beendigung derAbhängigkeit

Wie kann ein Volk eine derartige, als ungerecht und grausam empfundene

Abhängigkeit beenden? Die Antwort lautet zunächst klipp und klar: gar nicht. Das

altorientalische Völkerrecht sieht die legale Beendigung des Abhängigkeitsverhältnisses

durch den Abhängigen nicht vor. Wann immer die israelitischen oder

judäischen Könige gegen die fremde Oberherrschaft aufbegehren, wird dieses

Vorgehen als «Rebellion» (Tin, II Kön 18,7; 24,1.20) oder «Verschwörung» (ntip, I
Kön 15,27; II Kön 17,4 und passim) bezeichnet, obwohl die Sympathien der

Autoren, zumindest im Falle der Südreich-Könige, eindeutig beim «Rebellen» sind

(II Kön 18,5!). Eine Terminologie, die den Vorgang als legitimen kennzeichnen

könnte, gibt es offensichtlich nicht. Bezeichnend ist zudem, dass auch die uns

48 So Otto: Mose (Anm. 16), 47-67.
49 So Oswald: Staatstheorie (Anm. 6), 73-85.
50 So M. Gerhards: Die Aussetzungsgeschichte des Mose. Literar- und traditionsge¬

schichtliche Untersuchungen zu einem Schlüsseltext des nichtpriesterlichen Tet-
rateuch (WMANT 109), Neukirchen-Vluyn 2006, 252.

51 So zuletzt wieder A. Collins: The Biblical Pitom and Tell el-Maskhuta. A Critique
of Some Recent Theories on Ex 1,11, SJOT 22 (2008) 135-149.



Auszug aus der Vasalität 277

überlieferten Vasallenverträge keine «Ausstiegsklauseln» kennen. Es ist das alleinige

Recht des Oberherrn, eine Abhängigkeit zu beenden.

So schreibt etwa König Urnammu von Ur (ca. 2111—2094 v.Chr.) im Prolog
seines Gesetzbuches:

125—136 Damals veranlasste ich fürwahr für Uraraa, Marada, Subir, Kazallu und ihre Siedlungen

(und) für Uzarum, denen für Anschan fürwahr Sklaverei (an)getan worden war, durch die

Kraft Nannas, meines Königs, ihre Infreiheitsetzung, stellte fürwahr die besagten Städte auf
ihre Hochsitze {beimNeujahrsfest). 180f Gerechtigkeit setzte ich fürwahr im Lande Sumer.52

Weiter ist eine Inschrift des neuassyrischen Königs Asarhaddon (681—669 v.Chr.)

einschlägig:

II 37-41 Ich, Asarhaddon, König von Assyrien, liebe die Einwohner von Assur wie mein
kostbares Leben. II 42—III 2 Ihre Freiheit (subarû) weit über die frühere hinaus zu steigern, lag mir
am Herzen, trug ich im Sinn. 3-7 Die Tafel ihrer Steuerfreiheit fakûtu) schrieb ich neu; über die

frühere hinaus steigerte, vergrößerte, erhöhte, verherrlichte ich (sie). 8-12 Von Getreideabgaben,
Getreidepacht, Kaizöllen, Uberlandzöllen meines Landes befreite ich sie und richtete ihre Freiheit

{anduräru) auf. 13—15 Für ewig stellte ich in ihrem Tor ein Privilegierungszeichen (kidinnu)
auf.53

Auf dem Kyros-Zylinder, einer Proklamation des Perserkönigs Kyros II. (559-
530 v.Chr.), liest man:

25 Die Einwohner von Babel, [welche] wider den Willen [der Götter] ein ihnen nicht
ziemendes Joch [...], 26 ließ ich in ihrer Erschöpfung zur Ruhe kommen, ihre Fron ließ ich lösen.54

52 TUAT 1/1, 18£; M.T. Roth: Law Collections from Mesopotamia and Asia Minor
(WAWSBL 6), Atlanta 21997, 16. Ähnliches findet sich auch im Prolog des

Gesetzbuches des Lipit-
53 Ass. A. II 37-111 15, Übersetzung nach E. Otto: Programme der sozialen Ge¬

rechtigkeit. Die neuassyrische (an-)duräru-lnsütuüon sozialen Ausgleichs und
das deuteronomische Erlaßjahr in Dtn 15*, ZAR 3 (1997) 26-63 (46), vgl. Borger:
Inschriften (Anm. 35), 2f.

54 Texte aus der Umwelt des Alten Testaments I, 409, vgl. M. Weippert: Histori¬
sches Textbuch zum Alten Testament (GAT 10), Göttingen 2010, 455, wo der
letzte Satz mit «(und) ließ ihr Joch7 lösen» wiedergegeben wird. Weitere Belege
für derartige königliche Erlasse bei Otto: Programme (Anm. 53), 44-46, und M.
Weinfeld: Social Justice in Ancient Israel and in the Ancient Near East, Jerusalem
1995, 78-80.



278 Wolfgang Oswald

Der Oberherr, der im Falle der Israeliten der Exodus-Erzählung eine derartige

Freisetzung veranlassen könnte, ist nach den Massgaben des antiken Völkerrechts

geurteilt allein der Pharao. Daher ergeht auch an ihn die Aufforderung «Entlasse

(rhz pi) mein Volk!» (Ex 5,1; 7,16.26; 8,16; 9,1.13; 10,3). Das Freilassen von
Abhängigen ist auch in der Hebräischen Bibel stets das Recht des Herrn: Kyros ent-
lässt (nbitf pi) die nach Babylon Deportierten (Jes 45,13), der Hausherr den Sklaven

nach sieben Jahren (nbffi pi, Dt 15,12). Jeder israelitische bzw. judäische König,
und wäre er noch so mächtig, könnte an dieser Prärogative des Oberherrn nichts

ändern, denn er stünde in jedem Fall unter der Loyalitätspflicht des Vasalleneides.

Die Lösung, welche die Exodus-Erzählung ihren Adressaten vorstellt, besteht

darin, zunächst — wenig erfolgreich — den nicht-königlichen Israeliten Mose,
sodann aber den Gott Israels als Gegenspieler des Pharao einzuführen. Dessen

Legitimität zu solchem herrschaftskritischen Handeln wird allerdings nicht einfach

behauptet, sondern in Gestalt der Zeichen (Plagen) auch demonstriert. Wichtig
sind dabei die Deutestellen, die allenthalben in die Plagen-Erzählung eingestreut
sind. Während der Pharao allein Herr über sein Land ist, gehört Jhwh die ganze
Erde (Ex 9,29), und niemand ist auf der Erde wie Jhwh (9,14), Jhwh ist zudem

wie ein Herr mitten im Lande Ägypten gegenwärtig (8,18).55 Weiter ist Israel der

erstgeborene Sohn Jhwhs (4,22£), sodass dieser einen Unterschied macht
zwischen Israel und Ägypten (11,7 u.a.). Die «Zeichen» (8,19; 10,1 f.), wie die

sprichwörtlichen Plagen in der Exodus-Erzählung genannt werden, sollen eben dies

zeigen: die Herrschaft Jhwhs über die ganze Erde, über die gesamte Schöpfung,
und damit seine Uberordnung über den Pharao. Auf Grund dieses Nachweises

ist der Exodus aber nicht nur einfach gelungen, er stellt überdies keine Verletzung
der völkerrechtlichen Pflicht zur Untertanentreue dar. Was ein König niemals tun

darf, ist diesem Gott erlaubt. Und deshalb ist die einseitige Aufkündigung des

Abhängigkeitsverhältnisses («Entlasse mein Volk!») nicht nur legitim, sondern im
völkerrechtlichen Sinne auch legal.

55 Dass die Theologie der Plagen-Erzählung, zwischen den spektakulären Plagen¬

darstellungen versteckt, in den sog. Erkenntnisaussagen und ähnlichen Stellen

zum Ausdruck kommt, ist schon oft konstatiert worden, vgl. etwa J. Kegler: Zu
Komposition und Theologie der Plagenerzählungen, in: E. Blum u.a. (Hg.): Die
Hebräische Bibel und ihre zweifache Nachgeschichte, FS R. Rendtorff,
Neukirchen-Vluyn 1990, 55-74 (7Of.); WH. Schmidt: Exodus (BK 11/2,2), Neukirchen-

Vluyn 1999, 441-443. Hier kommt es auf die völkerrechtliche Dimension dieser

Aussagen an, die bislang zu wenig beachtet wurde.



Auszug aus der Vasalität 279

Die Exodus-Erzählung verfolgt neben dieser noch eine zweite Linie, die auf
den Nachweis der Legalität des Exodus abzielt, denn die Zeichen haben noch

eine weitere Wirkung: Sie bringen den Pharao zumindest vorübergehend dazu,

Israel eine Art Freilassungs-Edikt auszustellen. Ganz am Ende, nach der Tötung
der Erstgeburt, erklärt der Pharao (Ex 12,31): «... Und geht hin, dientJhwh (mrp-

ns nun), wie ihr gesagt habt!»

An dieser Stelle sei eine kurze Zwischenüberlegung zum literargeschichtlichen Status des Plagen-

Zyklus eingeschaltet. Mehrere neuere Arbeiten kommen zu dem Ergebnis, dass es sich bei den

Plagen um einen Zusatz zur ursprünglichen Exodus-Erzählung handle.56 Der Plagen-Zyklus sei

entbehrlich, denn er treibe den «Erzählfluss» nicht weiter.57 Bisweilen wird die Funktion der Plagen

sogar auf reine Folklore zurückgestutzt.58 Solche Argumentation basiert auf der Annahme,
dass der äussere Vorgang des Auszugs, weil aus der Tradition vorgegeben, das eigentliche Thema

der Erzählung sei, während die theologische bzw. politisch-juristische Ebene eine sekundäre

Deutung darstelle. Demgegenüber soll hier gezeigt werden, dass die völkerrechtliche Argumentation

- und damit auch der Plagen-Zyklus - der schriftlichen Fassung der Exodus-Erzählung von
Anfang an eigentümlich war. Zur Entfaltung der rechtlichen Argumentation ist der Plagen-Zyklus

mit den o.g. Deutestellen unentbehrlich. Die Abfassung einer derartigen Erzählung geschieht
nicht, weil man traditionelle Erzählstoffe für die Nachwelt bewahren will, sondern weil es Anlass

gibt, das Traditionsgut (die Exodustradition) für aktuelle Anliegen zu nutzen.

Der völkerrechtliche Charakter der Exodus-Erzählung wird vollends deutlich

am Ende der Erzählung. Dazu ist ein wenig Literarkritik notwendig, d.h. wir
betrachten jetzt allein die vorpriesterliche Erzählung. Deren Schlussteil lautet:59

14,24 Und es war zur Zeit der Morgenwache, da schaute Jhwh in der Feuer- und Wolkensäule auf
das Lager Ägyptens herab und brachte das Lager Ägyptens in Verwirrung. 25 Er liess die Räder

ihrer Wagen abweichen und liess sie nur mühsam vorankommen. Da sagte Ägypten: «Lasst uns

vor Israel fliehen, denn Jhwh kämpft für sie gegen Ägypten!» 27aßb Und das Meer kehrte beim
Anbruch des Morgens zu seiner Strömung zurück. Und Ägypten floh ihm entgegen. Jhwh aber

trieb/schüttelte ("i»3 pi) Ägypten mitten ins Meer. 30 So rettete Jhwh an jenem Tag Israel aus der

56 Kratz: Komposition (Anm. 4), 302; Gertz: Exoduserzählung (Anm. 9), 394f.; R.

Hendel: The Exodus in Biblical Memory, JBL 120 (2001) 601-622; Schmid:

Literaturgeschichte (Anm. 19), 88; Berner: Exoduserzählung (Anm. 11), 433f.
57 Schmid: Uteraturgeschichte (Anm. 19), 88.
58 Hendel: Exodus (Anm. 56), 609.
59 Hier folge ich im Großen und Ganzen - auf Details kommt es nicht an - der

üblichen Aufteilung, vgl. etwa E. Blum: Studien (Anm. 3), 257; W.H.C. Propp:
Exodus 1-18. A New Translation with Introduction and Commentary (AB 2),
New York 1999, 481.



280 Wolfgang Oswald

Hand Ägyptens, und Israel sah Ägypten tot am Ufer des Meeres. 31aot Und Israel sah die grosse
Hand/Machttat, die Jhwh an Ägypten getan hatte.

In literargeschichtlicher Hinsicht ist hier wichtig, dass die «Pferde des Pharao, seine

Streitwagen und Reiter» (14,23) erst durch die priesterliche Erzählung in den

Text kommen. Auch die grandiose Schlussszene (14,28): «So kehrten die Wasser

zurück und bedeckten die Wagen und Reiter des ganzen Heeres des Pharao ...»
stammt erst aus der priesterlichen Schicht. Die priesterlichen Autoren entfalten

ein pittoreskes Szenario: Das Heer des Pharao in allen seinen Abteilungen wird

aufgeboten und besiegt.

Demgegenüber ist die frühere Exodus-Erzählung ganz unanschaulich und

abstrakt gehalten. Hier stehen sich nicht ein Heer und eine Flüchtlingsgruppe
gegenüber, sondern Ägypten und Israel, also zwei Völker oder zwei Staaten.

Das abschliessende Statement «Israel sah Ägypten tot am Ufer des Meeres»

(Ex 14,30b) besagt nicht: Soundso viele Ägypter sind tot, soundso viele Reiter

und Wagenlenker sind ertrunken, sondern: Ägypten als solches, und das heisst:

Ägypten als Staatsmacht, ist tot. Der dazu legitimierte Oberherr, der Gott
Israels, gewinnt die Oberhand über die Unterdrückungsmacht und ihren König.

IV. Der Rechtsstatus Israels am Ende der Exodus-Erzählung

Hat sich der Status Israels nach der Abschüttelung der Abhängigkeit vom Pharao

grundsätzlich geändert? Man könnte einwenden, dass es von einer Abhängigkeit
in die andere gekommen ist, denn nun sind die Israeliten C~Dr, d.h. Knechte/
Diener ihres Gottes Jhwh. Man könnte weiter einwenden, dass sowohl die

dargestellte Befreiung der Abhängigkeit als auch der neue Status rein symbolisch

sind, und die ganze Konstruktion ohnehin rein theoretischer Natur, da Jhwh als

Bezwinger des Pharao und als Herr Israels keine realpolitische Grösse darstellt.

Doch sollte man hier vorsichtig sein, denn das Grundprinzip der hier

vorhegenden Rechtskonstellation ist im Alten Orient und in der Antike durchaus als

realpolitisches Phänomen belegt.

Königliche Erlasse, die einer Stadt oder einem Volk Befreiung von Steuern,

Abgaben und Frondiensten gewähren, sind im alten Orient und der antiken Welt

in grosser Zahl belegt (s.o. III.). Die Befreiung von Abgaben und Fronpflichten
kann aber auch in dem Sinne gewährt werden, dass die entbundene Bevölkerung
ungeteilt ihrem Gott, d.h. dem Tempel ihres Gottes, dienen kann. In der Regel

geht es dabei um Befreiung einer kollektiven Grösse von der Pflicht, Zwangsarbeiten,

Tribute und Steuern an den König zu entrichten, statt dessen aber ei-



Auszug aus der Vasalität 281

nem Tempel und damit an dem Gott des betreffenden Tempels zugute kommen
können..

In diesem Sinne ist wohl der Erlass des Kassitenkönigs Kurigalzu II. (ca.

1345-1324 v.Chr.) zu verstehen:

(The king) who established freedom (andurârum) for the people of Babylon, freed her people
from forced labor (ilkti) for the sake of the god Marduk, who loves his dynasty.60

Ein weisheitlicher Text, der sog. «Advice to the Prince», warnt den königlichen
Adressaten davor, die Einwohner der Tempelstädte Sippar, Nippur und Babylon

zu Fronarbeiten zu verpflichten.

23 If he mobilized the whole of Sippar, Nippur, and Babylon, 24 and imposed forced labour on
the people, 25 exacting from them a corvée at the herald's proclamation, 26 Marduk, the sage of
the gods, the prince, the counsellor, 27 will turn his land over to his enemy 28 so that the troops
of his land will do forced labour for his enemy, 29 for Anu, Enlil, and Ea, the great gods, 30 who
dwell in heaven and earth, in their assembly affirmed the freedom of those people from such

obligations.61

Einen derartigen, auf den Tempel zielenden Freilassungsakt stellt wohl auch das

sog. Artaxerxes-Edikt Esr 7,12—26 dar:

7,24 Und euch wird mitgeteilt, dass niemand ermächtigt ist, irgendeinem von den Priestern und

Leviten, Sängern, Torhütern, Tempelsklaven und Dienern dieses Hauses Gottes Steuer (man),

Abgaben (ibs) und Fron ("|bm) aufzuerlegen.62

60 Übersetzung nach Weinfeld: Social Justice (Anm. 54), 80, vgl. N.P. Lemche:
andurârum and mîsarum: Comments on the Problem of Social Edicts and their

Application in the Ancient Near East,JNES 38 (1979) 11-22 (20).
61 WG. Lambert: Babylonian Wisdom Literature, Oxford 1969 (reprint Winona

Lake 1996), 110-115. Einen Überblick über solche auf Tempelstädte bezogene
Freilassungsakte bietet Weinfeld: Social Justice (Anm. 54), 97-101. In gewissen
Fällen wird auch das Territorium einer einem bestimmten Gott zugeordneten
Bevölkerung als heilig verstanden (Weinfeld: a.a.O. 233-243).

62 Das aramäische Nomen rjbn (vgl. noch Esr 4,13.20) ist wohl vom akkadischen

ilku «Frondienste abzuleiten, vgl. dazu J. Blenkinsopp: Ezra-Nehemiah. A
Commentary (OTL), Philadelphia 1988, 110; Weinfeld: Social Justice (Anm. 54), 85.

FLAJLAT, 1698, bietet zwar dieselbe Etymologie, schlägt aber «Land- oder Ertragsteuer»

als Übersetzung vor. Zur Problematik vgl. auch E. Otto: Soziale Restituti-

on und Vertragsrecht. Misaru(m), (an-)duräru(m), kirenzi, para tarnumar, s'mitta,



282 Wolfgang Oswald

Andere Befreiungsakte erwähnen zwar den Tempel, stellen ihn aber nicht in den

Mittelpunkt, so etwa die folgende Inschrift des neuassyrischen Königs Sanherib

(705-681 v.Chr.):

12 He freed the pillaged gods for Nabu-belshu [der lokale Machthaber?]. 13 He exempted them
from corvée (ilku) and forced labour (tupsikku) and established their freedom (subarrû). 14 Na-

bugamil [ein Priester], of those who entered the temples of Ninurta and Bakur, held the hand of
the goddess Bakur 16 and led her to the city of Sa-uäur-adad, the holy city, 17 and she entered the

house of rest, the fortress of residence. 18-19 The king Bel-bani wrote the bill of rights (tuppi

sipreti sa rçakûti) for the city of Sa-uäur-adad, and freed it for Nabu-belshu.63

Moshe Weinfeld fasst die in den epigraphischen Belegen erscheinende Konvention

so zusammen:

This socio-legal reality, whereby a whole collectivity is freed from the yoke of the king by taking

upon itself the yoke of a god, is known to us from Mesopotamian documents daring from the

middle of the third millenium B.C.E. [and onwards].64

Neben diese vor allem aus dem Alten Orient belegte Praxis ist eine weitere zu

stellen, die überwiegend aus den frühgriechischen Quellen bekannt ist, die sog.

sakrale Sklavenfreilassung. Hierbei geht es um individuelle Sklaven, nicht um

fronpflichtige Kollektive, der Sachverhalt ist gleichwohl interessant. Bei der sakralen

Sklavenfreilassung wird ein Sklave nicht einfach profanrechtlich freigelassen,

vielmehr wird eine Gottheit Partizipiant des Vorgangs. Der Freizulassende wird
entweder zu einem symbolischen oder auch zu einem realen Preis an eine Gottheit

verkauft oder an eine Gottheit geweiht. Bisweilen tritt eine Gottheit auch

als Zeuge der Freilassung auf. Weiter ist belegt, dass eine Gottheit im Falle einer

Verkaufsfreilassung vermittelt durch die Priester den Vertrag abschliesst und den

Kauf für den nicht rechtsfähigen Freizulassenden durchführt.65 All diese Varian-

und d'rör in Mesopotamien, Syrien, in der Hebräischen Bibel und die Frage des

Rechtstransfers im Alten Orient, RA 92 (1998) 125-160, hier 129f. mit Anm. 20.
63 Übersetzung nach Weinfeld: Social Justice (Anm. 54), 110, vgl. C.B.F. Walker /

S.N. Kramer: Cuneiform Tablets in the Collection of Lord Bining, Iraq 44 (1982)
71-86 (73). Die Ersteditoren übersetzen tuppi "sipreti sa zakûti (Z. 18) mit «administrative

tablet of exemption».
64 Weinfeld: Social Justice (Anm. 54), 233.
65 K.-D. Albrecht: Rechtsprobleme in den Freilassungen der Böotier, Phoker, Doti¬

er, Ost- und Westlokrer, untersucht mit besonderer Berücksichtigung der
gemeinschaftlich vorgenommenen Freilassungsakte (Rechts- und staatswissenschaftliche



Auszug aus der Vasalität 283

ten, die einander nicht ausschliessen, haben den Sinn, die erneute Versklavung
des Freigelassenen zu verunmöglichen:

Der Sinn ist in der besonderen Absicherung des Freilassungsaktes gegen dessen Mißachtung
durch die Schutzautorität des Gottes und der für ihn handelnden Priester zu sehen.66

Freigelassene erhielten im frühen Griechenland, anders als oftmals später in
Rom,67 nicht die Bürgerrechte einer Polis; sie waren also ohne entsprechenden
Rechtsschutz und standen stets in Gefahr, wieder versklavt zu werden.68 Von der

prekären Situation der Freigelassenen zeugt ein Volksbeschluss aus Gortyn:

Götter! Dieses beschlossen die Gortynier, als sie abstimmten: - Von den Freigelassenen [...] (soll),
wer will, das Latosion besiedeln unter dem gleichen [und] gleichartigen (Recht), und keiner soll
einen solchen weder versklaven [noch berauben. Wenn einer versklavt] werden soll, soll der Kosmos

für Fremdenangelegenheiten das nicht zulassen. ..."

Daher wurden ab dem 5. Jh. v.Chr. zunehmend Tempel als religiöse Versicherung

gegen Wiederversklavung in den Freilassungsprozess eingeschaltet.70 Auch im
alten Israel war die Gefahr der Wiederversklavung virulent, wie die Erzählung von
der widerrufenen Sklavenfreilassung Jer 34 belegt (insbesondere 34,11).

Wichtig sind in diesem Zusammenhang einige jüdische Belege aus Elephantine. Die testamentarische

Verfügung einer Sklavenfreilassung endet mit dem Hinweis: «Du aber bist (vom Schatten zur
Sonne) entlassen mit deiner Tochter YHYSM. Und kein anderer Mann hat Vollmacht über dich

Veröffentlichungen der Görres-Gesellschaft, N.F. 26), Paderborn 1978, 324. Man
beachte in diesem Zusammenhang die Rede vom «Freikaufen Israels» in Dt 7,8;

9,26; 13,6; 15,15; 21,8; 24,18.
66 Albrecht: a.a.O. 323.
67 I. Weiler: Die Beendigung des Sklavenstatus im Altertum. Ein Beitrag zur verglei¬

chenden Sozialgeschichte (Forschungen zur antiken Sklaverei XXXVI), Stuttgart
2003, 176f.

68 Albrecht: Rechtsprobleme (Anm. 65), 209-215.
69 Zit. nach R. Koerner: Inschriftliche Gesetzestexte der frühen griechischen Polis.

Aus dem Nachlaß von Reinhard Koerner hg.v. K. Hallof (Akten der Gesellschaft
für griechische und hellenistische Rechtsgeschichte 9), Köln 1993, Nr. 153, 433-
437.

70 Brockmeyer: Sklaverei (Anm. 32), 129-131. Die ältesten inschriftlichen Freilas¬

sungs-Belege datieren nach Weiler: Beendigung (Anm. 67), 181, aus dem 6. Jh.
v.Chr.



284 Wolfgang Oswald

und über deine Tochter YHYSM. Und du wirst zu Gott entlassen.»71 Die Übereignung an Gott
soll die Wiederversklavung verhindern. Eine Adoptionsurkunde enthält eine ganze Reihe von
Bestimmungen, die verhindern sollen, dass der Betroffene versklavt wird: «Und kein Mensch hat
die Vollmacht, ihn mit einer (Sklaven-)Marke zu versehen und ihn zu einem Sklaven zu machen,
sondern er wird mein Sohn sein.»72

Die Zugehörigkeit zu einer Gottheit kompensierte den Mangel an Rechtssicherheit,

und zwar sehr wohl in einem juristischen bzw. realpolitischen Sinn, da eine

Missachtung des Freigelassenenstatus Sanktionen nach sich zog. Im Besitz einer

Gottheit zu sein, also de iure Dienstknecht eines Gottes, bedeutet in dieser

Konstellation defacto eine Form von Freiheit gegenüber den Bürgern einer Polis.

V. Zusammenfassung

Die völkerrechtliche Konstruktion der Exodus-Erzählung gewinnt angesichts der

dargestellten Freilassungspraktiken ein schärferes Profil. Die Exodus-Erzählung
kann dabei nicht als unmittelbare Adaption eines dieser Rechtsinstitute gedeutet

werden, vielmehr bildet das gesamte Spektrum der Freilassungs-Edikte in
seinen kollektiven und individuellen Varianten den traditionsgeschichtlichen
Hintergrund, vor dem die Exodus-Erzählung ihr spezifisches Anliegen entfaltet. In
den altorientalischen Edikten ist der jeweilige König ganz fraglos der souverän

Handelnde, der die gerechte Weltordnung aufrichtet,73 indem er Städten oder

Völkern Freiheit gewährt und in gewissen Fällen Tempeln und ihren Göttern

Abgaben zuspricht. In der Exodus-Erzählung ist dagegen der Gott, dessen Volk
in die Freiheit endassen werden soll, der entscheidend Handelnde, während der

endassende König seine Souveränität zunächst teilweise und schliesslich ganz ein-

büsst. Die Sache ist dieselbe, die Legitimationsinteressen könnten jedoch nicht
unterschiedlicher sein.

Der radikale Perspektivenwechsel bedeutet jedoch nicht, dass das Motiv der

Freilassung im Rahmen der Exodus-Erzählung seinen rechtlichen Charakter
verliert. Die anvisierte Herrschaft Jhwhs über Israel ist nicht etwa eine rein religiöse,
die für die realpolitischen Machtverhältnisse ohne Relevanz wäre. Die mannigfal-

71 B. Janowski / G. Wilhelm (Hg.): Texte aus der Umwelt des Alten Testaments. NF
1, Gütersloh 2004, 263f.

72 A.a.O. 263f.
73 S. Maul: Der assyrische König — Hüter der Weltordnung, in: J. Assmann / B.

Janowski / M. Welker (Hg.): Gerechtigkeit. Richten und Retten in der abendländischen

Tradition und ihren altorientalischen Ursprüngen, München 1998, 65-77.



Auszug aus der Vasalität 285

tigen Freilassungspraktiken, in denen eine Gottheit als Grund oder als Garant der

Freiheit auftritt, zeigen vielmehr, dass die Exodus-Erzählung auf eine Konstellation

abzielt, die durchaus Anspruch auf juristische und politische Durchsetzbar-

keit erheben kann. Die in den Verhandlungen mit dem Pharao intendierte und im

Erzählungsverlauf realisierte Rechtsposition konstituiert die Freiheit Israels und

stellt sie sicher: Das Volk ist von Frondiensten und Abgaben für den fremden

Oberherrn befreit und auf Grund des Dienstverhältnisses zu einem Gott vor
einem Rückfall in die Abhängigkeit geschützt.

Realpolitisch wurden Freilassungsakte zu Gunsten von Göttern bzw. deren

Tempeln vom königlichen Erlassgeber durchgesetzt, während die Integrität von
im Sakralverfahren freigelassenen Sklaven vom eintretenden Tempel garantiert
wurde. In der Welt der Autoren und Adressaten der Exodus-Erzählung gab es

keine politisch-militärische Autorität, die den schriftlich formulierten Anspruch
gegenüber der Hegemonialmacht durchsetzen hätte können. Daher gibt es in
der Exodus-Erzählung auch nur zwei Möglichkeiten, zum Erfolg zu kommen:

entweder durch die Einsicht des Pharao - so im Plagen-Zyklus, oder durch Gott
selbst - so in der Meerwunder-Erzählung. Die Exodus-Erzählung ist daher nicht

nur insofern realistisch, als sie einen anerkannten völkerrechtlichen Status für
Israel reklamiert, sondern auch in dem Sinne, dass sie weiss, dass dieser nicht mit
militärischen Mitteln durchgesetzt werden kann.74 Heutzutage werden anerkannte

völkerrechtliche Rechtstitel mit Hilfe eines UN-Mandats durchgesetzt, eine

Möglichkeit, die den antiken Menschen noch nicht vorstellbar war. An der Stelle

dieses Instruments steht in der Exodus-Erzählung der Gott Israels.

In welcher Zeit und für welche Adressaten wurde eine solche Erzählung
geschrieben? Zur Klärung dieser Frage greifen wir auf Überlegungen von Norbert

Lohfink zurück, der zur Charakterisierung gewisser Literatur des späten 7.

74 Erst aus grösserer zeitlicher Distanz heraus stellt die priesterliche Fassung der

Exodus-Erzählung die Auseinandersetzung zwischen Ägypten und Israel als

religiösen und militärischen Machtkampf dar: Der israelitische Priester Aaron
obsiegt im Wettstreit mit den ägyptischen Priestern (Ex 7,8-13). Zudem stehen

sich zwei Heere gegenüber, auf der einen Seite «600 auserlesene Streitwagen und
alle übrigen Streitwagen Ägyptens und Adjutanten auf ihnen allen» (14,7, vgl.
weiter 14,9.17.23.28), auf der anderen Seite «die Heerscharen Jhwhs» (6,26; 7,4;

12,17.41.51). Dieser Machtkampf wird freilich auch in P von Jhwh allein
entschieden.



286 Wolfgang Oswald

und frühen 6. Jahrhunderts von der Gattung der «historischen Kurzgeschichte»

gesprochen hat. Er subsummiert darunter die Buchfund-Reform-Erzählung II
Kön 22—23 und die Jeremia-Erzählungen Jer 37-43 und Jer 26+36.75 Dass damit

keine historischen Texte im modernen Sinne des Begriffs gemeint sind, ergibt
sich aus Lohfinks Charakterisierung: «Die drei Erzählungen sind kunstvoll

aufgebaut und verfolgen bestimmte propagandistische Tendenzen, die mit den

Interessen der Schafan-Familie und der babylonischen Gola zusammenhängen.»76

Natürlich sind Abgrenzung und Datierung dieser Kompositionen nicht
unumstritten, insbesondere Christof Hardmeier hat das Problem mehrfach aufgegriffen

und weiter bearbeitet. Er rekonstruiert abweichend von Lohfink aus II Kön
23 eine Art «res gestae» von König Josia77 und aus Jer 34—40 eine «Erzählung

von der Gefangenschaft und Befreiung Jeremias» («GBJ-Erzählung»).78 Zudem

rekonstruiert er aus II Kön 18f. eine «Erzählung von der assyrischen Bedrohung
und der Befreiung Jerusalems» («ABBJ-Erzählung»).79 Alle genannten Texte,
insbesondere auch die textfiktional in der Assyrerzeit angesiedelte ABBJ-Erzählung,

gehören in den öffentlichen politischen Diskurs in Jerusalem und Juda in den Jahren

vor und nach der Zerstörung im Jahr 587.80 Hardmeier versteht seine

Rekonstruktionen und Interpretationen als Weiterführung der Erkenntnisse Lohfinks:
«Beide Erzählungen [seil. GBJ- und ABBJ-Erzählung] sind deshalb in ihrer Funktion

und von ihrem <Sitz im Leben> her den von N. Lohfink (1978) untersuchten

(historischen Kurzgeschichten) sehr ähnlich .»8I

75 N. Lohfink: Die Gattung der «Historischen Kurzgeschichte» in den letzten Jahren

von Juda und in der Zeit des Babylonischen Exils, ZAW 90 (1978) 319-347, auch

in: ders.: Studien zum Deuteronomium und zur deuteronomistischen Literatur II
(SBAB 12), Stuttgart 1991, 55-86.

76 Lohfink: a.a.O. 347.
77 Ch. Hardmeier: König Joschija in der Klimax des DtrG (2Reg 22f.) und das vor-

dtr Dokument einer Kultreform am Residenzort (23,4-15*), in: R. Lux (Hg.):
Erzählte Geschichte. Beiträge zur narrativen Kultur im alten Israel (BThSt 40),

Neukirchen-Vluyn 2000, 81-145.
78 Ch. Hardmeier: Prophétie im Streit vor dem Untergang Judas. Erzählkommuni¬

kative Studien zur Entstehungssituation der Jesaja- und Jeremiaerzählungen in II
Reg 18-20 und Jer 37-40 (BZAW 187), Berlin 1989, 174-247.

79 Hardmeier: a.a.O. 87-159.
80 Hardmeier: a.a.O. 247-303.
81 Hardmeier: a.a.O. 466.



Auszug aus der Vasalität 287

Die Exodus-Erzählung, die man nach den obigen Analysen auch «Erzählung
über die Legitimität der Abschüttelung des Vasallenstatus» nennen könnte, lässt

sich in die von Lohfink und Hardmeier rekonstruierte Debatte einordnen. Es ist

der politische Diskurs in Jerusalem und Juda in den letzten Jahrzehnten des 7.

und den ersten Jahrzehnten des 6. Jahrhunderts, der von den führenden Vertretern

der gesellschaftlichen Eliten geführt wurde und dessen Thema die Legitimität

der verschiedenen Macht- und Herrschaftskonstellationen war.

Jeremia und Ezechiel und ihre jeweiligen Tradenten verneinen jegliche

Berechtigung zur Vasallenrebellion (vgl. etwa Jer 37f.; Ez 17; 19), während die

Gegnerjeremias, die sich in der ABBJ-Erzählung Ausdruck verschafft haben, genau
dieses Vorgehen verteidigen, und zwar mit dem Hinweis auf die von Jhwh zum

Erfolg geführte und damit legitimierte Rebellion des Jahres 701. Aber auch die

Tradenten Jeremias bleiben nicht beim blossen Nein stehen, sondern projektieren
den gottgewollten Niedergang der babylonischen Herrschaft nach Ablauf von
70 Jahren (Jer 25). Die Exodus-Erzählung verhandelt die umstrittenen Themen

sehr viel grundsätzlicher, indem sie das Szenario in die paradigmatische Mosezeit

verlegt, und — bedingt durch den ausladenden, für die Argumentation gleichwohl
unentbehrlichen Plagen-Zyklus — auch ausführlicher.

Inhaltlich positioniert sich die Exodus-Erzählung zwischen, aber auch jenseits
der von Hardmeier rekonstruierten Kontrahenten. Sie verteidigt ähnlich wie die

ABBJ-Erzählung (II Kön 18-19*) die Rechtmässigkeit einer Vasallenrebellion.

Das anfängliche Scheitern Moses in der Exodus-Erzählung verweist jedoch auf
die Unmöglichkeit einer schnellen realpolitischen Lösung. Doch anders als die

ABBJ-Erzählung versteift sich die Exodus-Erzählung — darin ganz im Einklang
mit Jeremia und Ezechiel — nicht auf die im Jerusalemer Tempel verortete Macht

Jhwhs, sondern inszeniert eine von Jerusalem und seinem Tempel unabhängige

Konstellation, die gleichwohl die Ablegung des Vasallenstatus als völkerrechtlich

legitime Möglichkeit aufzeigt.

Wolfgang Oswald, Tübingen



288 Wolfgang Oswald

Abstract

Die Exodus-Erzählung (Ex 1-14*) ist ein ursprünglich selbständiges Werk, das die
Tradition vom Auszug Israels aus Ägypten nutzt, um eine Aporie des altorientalischen
Völkerrechts zu lösen. Gegenstand dieser Erzählung ist nicht die Migrationsbewegung von
israelitischen Kriegsgefangenen, sondern die Legitimität der Aufkündigung des Vasallenstatus

durch Israel. Nach traditioneller Auffassung kann nur der Oberherr einen Vasallen

aus seinen Loyalitäts- und Abgaben-Verpflichtungen entlassen. Die Exodus-Erzählung
stellt dagegen ein Modell vor, wie auch von Seiten des Vasallen ein Abhängigkeitsverhältnis

auf legitime und legale Weise aufgekündigt werden kann. Dazu wird der Gott Israels

eingeführt, der sich in der Plagenerzählung als dem Pharao übergeordnet erweist. Israel

erlangt seine Freiheit, indem es von der Herrschaft des Pharao zur Herrschaft des Gottes
Israels wechselt. Vergleichbare Rechtskonstruktionen sind vielfach in altorientalischen

Quellen belegt: Städte oder Völker werden von der Abgabenpflicht für den König
zugunsten ihres Gottes bzw. dessen Tempel befreit. Ein anderes juristisches Verfahren, das

hier im Hintergrund steht, ist die sog. sakrale Sklavenbefreiung, bei der ein zu
entlassender Sklave an eine Gottheit bzw. deren Tempel verkauft oder in anderer Form
übereignet wird. Die Mitwirkung des göttlichen Oberherrn stellt sicher, dass der Freigelassene

nicht wieder versklavt werden kann. Die Exodus-Erzählung greift diese Modelle
auf und formuliert damit ihren Anspruch auf Entlassung Israels aus der Abhängigkeit.

The exodus narrative (Ex 1—14*) is an originally independent work, which utilizes
the tradition of the exodus of Israel from Egypt in order to solve an aporia of the
ancient near eastern international law. The subject of this narrative is not the migration of
Israelite prisoners of war, but rather the legitimacy of the rescission of the vassal status

by Israel. According to the traditional view only the suzerain is entitled to release a vassal

from his duty of loyality and paying tribute. Contrary to that, the exodus narrative

provides a model how a relation of dependency may be annulated from the side of the

vassal. In order to achieve this goal the God of Israel is introduced, who in the course

of the plague narrative proves himself to be superior to the Pharaoh. Israel obtains her

freedom by changing from the dominion of the Pharaoh to the dominion of Yahweh,
the God of Israel. Comparable legal constructs are frequently attested in ancient near

eastern sources: Cities or peoples are released from their duties toward the king in favour

of their god or his temple respectively. Another legal procedure which stands in the

background of the exodus narrative is the so-called sacred manumission. Here, a slave

who is about to be manumitted comes in possession of a god or his temple respectively
by being sold or transfered in some other way. The involvement of the divine lord
ensures that the freedman cannot be enslaved again. The exodus narrative picks up these

legal models and thereby advocates its claim for Isreal's release from dependency.


	Auszug aus der Vasallität : die Exodus-Erzählung (Ex 1-14*) und das antike Völkerrecht

