
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 3

Artikel: Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (Kex)  : eine
Kompositions- und Redaktionsgeschichte von Ex 1-5

Autor: Albertz, Rainer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877796

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 67 2011 Heft 3

Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition
(KEX). Eine Kompositions- und Redaktionsgeschichte

von Ex 1—5

Schon vor einem Viertel]ahrhundert hat E. Blum seine kompositions- und

redaktionsgeschichtliche Analyse der Vätergeschichte vorgelegt,1 die auf viele neuere

Konzepte von der Entstehung des Pentateuch eingewirkt hat.2 Im Anschluss an

Überlegungen von H. Gunkel, dass Einzelsagen von den Erzvätern zu Sagenkränzen

zusammengewachsen seien,3 entwickelte Blum das Modell eines sukzessiven

Anwachsens kleinerer Kompositionen zu grösseren, durch literarische Brücken

verklammerten Überlieferungseinheiten. Dieses Modell umfasst auch die schriftliche

Phase der Überlieferung und kann darum auf die Annahme durchlaufender

Quellen, die aus dem Urkundenmodell stammte, verzichten.

Bekanntlich hat Blum sein Modell für das Buch Exodus nicht voll ausgeführt.
Er beschränkte sich in diesem Bereich auf die Beschreibung der beiden grossen
Redaktionsschichten in der Spätphase der Überlieferungsgeschichte, der spät-
deuteronomistischen Komposition KD und der priesterlichen Komposition KP,4

die seiner Meinung nach den gesamten Pentateuch umfassten. Zwar wollte Blum

1 Die Komposition der Vätergeschichte (WMANT 57), Neukirchen-Vluyn 1984.
2 Vgl. E. Zenger u.a.: Einleitung in das Alte Testament (Studienbücher Theolo¬

gie 1,1), Stuttgart 52004, 100-105; R.G. Kratz: Die Komposition der erzählenden
Bücher des Alten Testaments. Grundwissen Bibelkritik (UTB 2157), Göttingen
2000, 263-280.331; E. Otto: Art. «Pentateuch», RGG4VI, Tübingen 2003, 1089-

1102 (1099).
3 Genesis (HK 1,1), Göttingen 31910 T966, Lllf.
4 Studien zur Komposition des Pentateuch (BZAW 189), Berlin/New York 1990.

ThZ 3/67 (2011) S. 223-262



224 Rainer Albertz

nicht ausschliessen, dass KD auch im Bereich Ex-Num ältere vorgegebene

Erzählzusammenhänge verwendet habe, etwa eine Auszug-Wüsten-Sinai-
Erzählung oder eine vita Mosis, aber er schätzte die Möglichkeit ihrer Rekon-

struierbarkeit skeptisch ein, vor allem weil Anfänge und Abschlüsse solcher

Vorlagen nicht mehr klar erkennbar seien."1

Anschliessend an Blum, aber über ihn hinausgehend konnte ich aufgrund
neuer form- und kompositionskritischer Überlegungen wahrscheinlich
machen, dass es in der Tat eine vorpriesterliche Exoduserzählung gegeben hat,
welche den Auszug und die Wüste (Ex 1-17*), den Bundesschluss am
Sinai (19-24*), den Bundesbruch (32) und die Bundeserneuerung (33-34*)
umfasste und im Motiv vom strahlenden Antlitz des Mose 34,28-32* einen

klaren und fulminanten Abschluss fand.6 Ihr Handlungsverlauf sei hier nur
grob skizziert: Nachdem das aus Ägypten befreite Volk vonJHWH am Sinai

in einen so engen Bund geführt worden war, dass selbst seine jungen Leute
als Priester agieren und seine Ältesten zu Füssen Gottes auf dem Berg ein

Opfermahl halten konnten (24,5.9-11), wird nach dem Abfall des Volkes

zum Goldenen Kalb (32,1-6) die unmittelbare Nähe Gottes für das Volk
existenzbedrohend. Erst will JHWH das Volk vernichten (32,7-10), wird
aber durch Moses Fürbitte davon abgehalten (V. 11 £14); dann will er sich

vom Volk trennen, weil seine Nähe es umgehend töten würde (33,3-5). Das

fundamentale Problem wird schliesslich dadurch gelöst, dass JHWH Mose

zum Heilsmittler seines erneuerten Bundes einsetzt, dessen wunderbar
verwandeltes Angesicht, das von der unmittelbaren Begegnung mit Gott widerstrahlt

(34,6.10.29£), gegenüber dem Volk eine distanziertere, aber schonen-

5 Studien, a.a.O., 216-218. Die Zurückhaltung von Blum an dieser Stelle mag auch

damit zusammenhängen, dass die schlichte Übertragung des Sagenkranzmodells
Gunkels auf Ex-Num durch H. Greßmann: Mose und seine Zeit. Ein
Kommentar zu den Mose-Sagen (FRLANT 18), Göttingen 1913, 386-392, zu keinem
brauchbaren Ergebnis geführt hatte. Greßmann unterschied etwa Mose-Sagen,

Jethro-Mose-Sagen und Kadesch-Sagen, konnte sich aber nicht recht entscheiden,

ob die Mose-Sagen nun bis zum Schilfmeer, bis zum Sinai oder bis zum Tode
des Mose reichten, und auch nicht erklären, warum die Kadesch-Sagen, wenn
sie denn einmal einen Sagenkranz bildeten, so weit auseinandergerissen worden
seien.

6 R. Albertz: Die vergessene Heilsmitderschaft des Mose. Erste Überlegungen zu
einem spätexilischen Exodusbuch (Ex 1-34*), EvTh 69 (2009) 443-459.



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KRX) 225

dere Weise der Gottesnähe repräsentiert und garantiert, mit der Israel in der

Zukunft überleben kann.

Eine solche Ausformung der Exodusgeschichte, die über die Bedingungen
der Möglichkeit einer Fortsetzung des Gottesverhältnisses Israels nach der

Katastrophe des Abfalls reflektiert, zielt direkt in die Gegenwart ihrer Adressaten,

wahrscheinlich der späten Exilszeit, und verlangt nicht nach einer Fortsetzung.7

Darüber hinaus liess sich zeigen, dass in Ex 32-34 alle Verweise über die

Exoduserzählung hinaus, etwa zurück auf die Erzväterverheissungen der Genesis

(32,13; 33,1b), oder voraus auf die Wüstenerzählungen des Numeribuches

(33,7-11) oder die Landnahme (33,2), späteren Redaktionsschichten angehören,8

die von der Exoduserzählung unterschieden werden müssen. Anders als Blum

meinte,9 setzt die spät-dtr. Bearbeitungsschicht, die er KD nannte, eine in Ex 32-

34 zu einem deutlichen Ende kommende Exoduskomposition schon voraus; ja,

sie ist, wie ich anhand der sekundären Passage Ex 33,7-11 wahrscheinlich machen

konnte, zeitlich erst nach den priesterlichen Heiligtumstexten von Ex 25-Lev 9

einzuordnen.10

7 Die Ankündigung JHWHs von Ex 34,10 findet in den Versen 28-32*, die nur ge¬

ring priesterlich überarbeitet sind, ihre Erfüllung. Das Leitmotiv eus das Ex 32-34
durchzieht (32,11; 33,14£; 34,6), kommt in 34,29f. klar zu seinem überraschenden

Ende. Für einen literarischen Abschluss spricht auch, dass abgesehen von
den nachträglich angehängten Versen Ex 34,33-35, die eine spätere Kultpraxis
begründen wollen, danach das Motiv vom leuchtenden Angesicht des Mose im
Pentateuch nicht mehr begegnet. Der spätpriesterliche Vers Num 27,20, der von
der Hoheit bzw. dem Glanz (Tin) des Mose redet, ist, wenn überhaupt, nur eine

vereinzelte nachträgliche Anspielung.
8 Zur Begründung s. Albertz: Heilsmittlerschaft (Anm. 6), 453-456. Ex 32,13;

33,lb.7-10 gehören zu einer spät-dtr. Schicht (D); 33,2 zur sog. Mal'ak-Redaktion,
vgl. Blum: Studien (Anm. 4), 365-367, der ihr allerdings auch noch Ex 33,3b*.4
zuordnet.

9 Vgl. Blum: Studien (Anm. 4), 54-75.
10 S. R. Albertz: Ex 33,7-11, ein Schlüsseltext für die Rekonstruktion der Redakti¬

onsgeschichte des Pentateuch, BN 149 (2011) 13-43; Blum: Studien (Anm. 4),

76-99, hat überzeugend gezeigt, dass die eigenartige Passage vom Zelt der Begegnung

den Ausgangspunkt einer von KD geschaffenen kompositorischen Linie
bildet, die über Num 11 und 12 bis zum Ende des Buches Deuteronomium läuft

(Dt 32,14£23). Gehört sie zeitlich hinter die formativen priesterlichen Texte in
Ex-Lev, dann ist die gesamte spät-dtr. Redaktionsschicht nachpriesterlich einzu-



226 Rainer Albertz

Die These einer vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) kann aber erst

dann als voll begründet gelten, wenn sich erstens neben dem Schluss auch ein

klarer Anfang bestimmen lässt und zweitens gezeigt werden kann, dass sich alle

Hterarischen Verknüpfungen mit der Genesis oder anderen Büchern des Hexa-

teuch nachträglichen Redaktionen verdanken.

1. Die Problemläge

Die wichtigsten Beobachtungen, die für eine ursprüngliche Selbständigkeit der

vorpriesterlichen Exoduserzählung sprechen könnten, wurden schon von R.

Rendtorff 1976 zusammengestellt:11 Während die Vätererzählungen, wie er

zeigen konnte, ihre prägenden theologischen Bearbeitungen durch göttliche Verheis-

sungsreden erhalten haben, in denen den Ahnvätern Israels und ihrer Nachkommenschaft

grosse Mehrung und der Besitz des Landes versprochen wurden, fehlt
eine solche Art der Bearbeitung im Exodusbuch vollständig.12 Besonders auffällig
ist dies in der Landverheissung an Mose in Ex 3,8. Hierzu stellt Rendtorff zutreffend

fest: «Das Land wird hier als unbekanntes Land eingeführt ...; mit keinem

Wort wird erwähnt, daß die Väter schon lange in diesem Land gelebt haben und
daß Gott es ihnen als ständigen Besitz für sie und ihre Nachkommen verheißen
hat.»13 Daraus zieht Rendtorff die Schlussfolgerung, dass Vätergeschichte und

Exoduserzählung «offenbar in dem Stadium ihrer jeweiligen grundlegenden

Formung und Bearbeitung nicht zusammengehört» haben.14

Diesen Beobachtungen stehen nun aber solche Passagen des Exodusbuches

entgegen, die klare Verbindungen von der Vätergeschichte her oder Rückverwei-

se auf sie darstellen: Da ist erstens die Liste der Söhne Jakobs in Ex 1,1-5, die

zusammen mit der Mehrungsnotiz von Vers 7 eine genealogische Kontinuität
zwischen der Jakobfamilie und dem Volk Israel herstellt. Da sind zweitens die

ordnen.
11 R. Rendtorff: Das überlieferungsgeschichtliche Problem des Pentateuch (BZAW

147), Berlin/New York 1976, 65-70.
12 Die wenigen Verheissungen dieser Art, die es in den nichtpriesterlichen Texten

gibt (Ex 32,13; 33,1), haben sich schon als redaktionelle Verklammerungen der

spät-dtr. Redaktion (D) herausgestellt, s.o. S

13 Rendtorff: Das überlieferungsgeschichtliche Problem (Anm. 11), 66. Diese nahe¬

liegende Verbindung wird nur im Vorblick am Ende der Genesis (50,24) hergestellt.

14 Rendtorff: Das überlieferungsgeschichtliche Problem (Anm. 11), 70.



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 227

Verse 1,6 und 8, die durch die Feststellung, dass nach dem Tode Josephs, seiner

Brüder und seiner ganzen Generation ein neuer Pharao die Regierung übernahm,
der Joseph nicht mehr kannte, den politischen Umschwung von der privilegierten

Stellung Josephs und seines Anhangs zur Unterdrückung der Israeliten in

Ägypten zu erklären suchen. Da sind drittens die Prädikationen JHWHs als Gott
der drei Erzväter in Ex 3,6.15.16; 4,5, die an entsprechende Selbstvorstellungen
Gottes in der Vätergeschichte erinnern (Gen 26,24; 28,13; 46,3; vgl. 32,10). Und
schliesslich verweist die Notiz über die Mitnahme der Josephgebeine in Ex 13,19

sowohl zurück auf Gen 50,24-26 (und 33,19; 48,22) als auch nach vorne auf das

Begräbnis dieser Gebeine in Jos 24,32. So erscheint der Befund auf den ersten

Blick widersprüchlich. Es fallt allerdings auf, dass sich alle Verbindungen und

Rückverweise, abgesehen von der zuletzt genannten Notiz, auf die ersten vier

Kapitel des Exodusbuches konzentrieren.

2. Der mögliche Beginn der Exoduskomposition innerhalb von Ex 1 -2

Da das Finale der Exoduskomposition in Ex 32-44* (34,3.29-32) nicht nur den

Sinai und den dortigen Bundesschluss (34,10.32; vgl. 24,7), sondern auch den

Auszug aus Ägypten (32,1.4.7.8) und die Gestalt des Mose prominent voraussetzt,

legt es sich nahe, ihren möglichen Beginn im Bereich von Ex lf. zu suchen,

wo der Auszug motiviert und Mose eingeführt wird. Doch wo er genau zu finden

sei, ist in der Forschung umstritten.

In jüngster Zeit mehren sich die Voten, die für einen Anfang der Mose-Ex-

odus-Erzählung in Ex 2,1 ff. plädieren,15 wird hier doch der Protagonist geboren.

Dabei korrespondiert die Ansicht, dass hier ein klarer Erzählanfang vorliege,
mit der noch aus der Quellentheorie stammenden Meinung, dass dem Kapitel
Ex 1 «insgesamt keine eigene Bedeutung, sondern nur eine Überleitungsfunkti-

So K. Schmid: Erzväter und Exodus. Untersuchungen zur doppelten Begründung

der Ursprünge Israels innerhalb der Geschichtsbücher des Alten Testaments

(WMANT 81), Neukirchen-Vluyn 1999,152£; Kratz: Komposition (Anm.
2), 288; E. Otto: Mose und das Gesetz. Die Mose-Figur als Gegenentwurf
politischer Theologie zur neuassyrischen Königstheologie im 7. Jh., in: ders. (Hg.):
Mose, Ägypten und das Alte Testament (SBS 189), Stuttgart 2002, 43-83 (49-51);
C. Berner: Die Exoduserzählung. Das literarische Werden einer Ursprungslegende

Israels (FAT 73), Tübingen 2010, 49f.



228 Rainer Albertz

on zu(komme)»16; für R.G. Kratz sind Ex l,8-10a,15-22 nur «ein redaktionelles

Scharnier»17, für K. Schmid besteht das Kapitel ab V. 9 überwiegend aus nach-

priesterlichen Ergänzungen.18

Das Problem dieser Sicht besteht allerdings darin, dass Ex 2,1 keinen klaren

Erzählanfang darstellt. Ohne den Befehl Pharaos an seine Untertanen, alle männlichen

hebräischen Säuglinge in den Nil zu werfen (1,22), würde die Motivation
für die Aussetzung des Mose fehlen. Zudem sind die Hebammenepisode (1,15-

22*) und die Geburtserzählung des Mose (2,1-10), wie mehrfach gezeigt wurde,19

terminologisch, motivlich und durch Vor- und Rückverweise so eng miteinander

verknüpft,20 dass sie wahrscheinlich demselben literarischen Stramm zugewiesen
werden müssen. Dagegen sind die Versuche, sich dieser naheliegenden Einsicht
dadurch zu entziehen, dass man von der Sargonlegende her der Aussetzung des

Mose eine andere Motivation unterstellt (illegitime Geburt)21 und die literarischen

16 So WH. Schmidt: Exodus. 1. Teilband: Ex 1-6 (BK II/1), Neukirchen-Vluyn
1988, 7.

17 Komposition (Anm. 2), 288; ähnlich Berner: Exoduserzählung (Anm. 15), 50.
18 Erzväter (Anm. 15), 69-72.
19 Vgl. B. Weber: «... jede Tochter aber sollt ihr am Leben lassen!» — Beobachtungen

zu Ex 1,15-2,10 und seinem Kontext in literaturwissenschaftlicher Perspektive,
BN 55 (1990) 47-76; I. Willi-Plein: Ort und literarische Funktion der Geburtsgeschichte

des Mose, VT 41 (1991) 110-118; J. Van Seters: The Patriarchs and the

Exodus: Bridging the Gap between Two Origin Traditions, in: R. Roukema (ed.):

The Interpretation of Exodus. Studies in Honour of Cornelis Houtman (Contributions

to Biblical Exegesis and Theology 44), Leuven u.a. 2006, 1-15 (7-10).
20 Vgl. etwa die gehäufte Verwendung des Begriffs lb', eigentlich <Kind> im Sinne

von ((männlichem) Neugeborenen) in Ex 1,17.18 und 2,3.6.6.7.8.9.10 oder des

Begriffes na» <Hebräer(in)> in Ex 1,15.16.19; 2,6.7, dazu die aufmüpfige Einstellung

der Frauen in beiden Einheiten. Ein expliziter Vorverweis findet sich in 1,22,
ein expliziter Rückverweis in 2,6.

21 So Schmid: Erzväter (Anm. 15), 153-155; Otto: Mose (Anm. 15), 49f.; Kratz:

Komposition (Anm. 2), 288; Berner: Exoduserzählung (Anm. 15), 48. Inzwischen

haben E. Blum: Die literarische Verbindung von Erzvätern und Exodus.

Ein Gespräch mit neueren Endredaktionshypothesen, in: J.C. Gertz, K. Schmid
und M. Witte (Hrsg.): Abschied vom Jahwisten. Die Komposition des Hexateuch
in der jüngsten Diskussion (BZAW 315), Berlin/New York 2002,119-156 (146£),
M. Gerhards: Die Aussetzungsgeschichte des Mose. Literatur- und traditionsgeschichtliche

Untersuchungen zu einem Schlüsseltext des nichtpriesterlichen Te-
trateuch (WMANT 109), Neukirchen-Vluyn 2006, 27-29, und Van Seters: Patri-



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 229

Bezüge zur Hebammenepisode mit literarkritischen Mitteln aus der

Geburtserzählung des Mose eliminiert, wenig überzeugend.22 Wie immer das

überlieferungsgeschichtliche Verhältnis von Hebammenepisode und Geburtsgeschichte
des Mose ausgesehen haben mag, in der vorliegenden Form bilden beide Texte

(1,15-22*; 2,1-10) einen literarischen Zusammenhang.
Eher als in Ex 2,1 könnte somit in 1,15 der mögliche Anfang der Exoduskomposition

liegen. Dafür könnte man geltend machen, dass sich nach den weitläufigen

staatlichen Massnahmen, das stark angewachsene Volk Israel zu dezimie-

archs (Anm. 19), 7f., eindeutig nachgewiesen, dass die verkürzte Wendung von Ex
2,1 (ppb + transitives Objekt), genauso wie die vollere (nph + transitives Objekt +
nrsb) auch die legitime Heirat bezeichnen kann (Gen 4,19; 11,29; 38,2; Dt 20,7;

22,13; 24,1.5 u.ö.), d.h. wenn eine illegitime Beziehung, aus der Mose hervorging,
gemeint sein sollte, hätte das der Erzähler expliziter ausdrücken müssen. Eine
Übertragung des Motivs einer illegitimen Geburt aus der Sargon- in die Moselegende

legt sich schon deswegen nicht nahe, weil dort die Aussetzung des

kompromittierenden Kindes klar auf dessen Entfernung aus dem Umfeld der Mutter
abzielt (dort wird der Kasten verschlossen in den Fluss geworfen [nadu\ und treibt
weit ab, bis ihn Aqqi, der Wasserschöpfer, herausfischt, vgl. TUAT Ergänzungslieferung,

56, Z. 6-9), während die Aussetzung des Mose die Bewahrung des Kindes

vor dem drohenden Mordanschlag im Auge hat (hier wird der Kasten ins Schilf
am Ufer des Nils gesetzt [cd], damit er möglichst bald gefunden wird, vgl. Ex
2,3b). Schon wegen dieser konzeptionellen Differenzen sollte man die Beziehung
zwischen den beiden Texten nicht zu eng sehen.

22 Solange man, wie etwa J.C. Gertz: Tradition und Redaktion in der Exoduser¬

zählung. Untersuchungen zur Endredaktion des Pentateuch (FRLANT 186),

Göttingen 2000, 376, oder Gerhards: Aussetzungsgeschichte (Anm. 21), 47, nur
das Motiv von der Schwester Moses (Ex 2,4.7-1 Oaa) ausscheidet, mag das noch

angehen, obgleich es sich eher um einen überlieferungsgeschichtlichen als einen
literarischen Zuwachs handelt. Doch wenn man wie Berner: Exoduserzählung
(Anm. 15), 50-53, den Textbestand der Geburtsgeschichte rigoros auf etwa ein

Drittel reduziert (Ex 2,1.2a.3aa2ßb.5aa.boc.6aa*.10aßb) und dabei auch die

Schilderung vom Erbarmen der Prinzessin (2,6) mit ihrem Rückverweis auf 1,15-22*
herausstreicht, dann muss man sich fragen lassen, ob man damit die Erzählung
nicht ihres Höhepunktes beraubt. Die verstärkende Vorwegnahme des Objekts
durch ein Personalsuffix («Da sah sie ihn, den Säugling») ist jedenfalls kein
hinreichendes Kriterium für eine so weitreichende Operation, da eine solche mehrfach

belegt ist, vgl. Ges-K § 131m. Doch selbst in dieser extremen Reduktion des

Textbestandes durch Berner bleibt immerhin einmal das Themawort ~b<, das die

Geburtsgeschichte mit der Hebammenepisode verbindet, erhalten (V. 3b).



230 Rainer Albertz

ren (1,9-12),23 der Horizont ab V. 15 stark verengt. Die Tötung der hebräischen

männlichen Säuglinge, die der Pharao den beiden Hebammen befiehlt, zielt auf
die Gefährdung Moses (V. 22) und hatte ursprünglich mit den bevölkerungspolitischen

Massnahmen wenig zu tun. Erst in den V. 20b.21a wird die

Hebammenepisode durch einen redaktionellen Eingriff nachträglich darauf bezogen.24

Allerdings liegt auch in Ex 1,15 kein Erzählanfang vor. Die beiden Hebammen

werden nicht eingeführt; die ursprüngliche Exposition für die eigenartigen
Befehle des Pharao ist weggebrochen.

J.C. Gertz hat Ex 1,11 als den älteren Erzählanfang ansehen wollen.25 Er
machte dabei auf die kleineren literarischen Unebenheiten zwischen V. 10 und V.

11 aufmerksam, die vor allem darin bestehen, dass nach der besorgten Rede des

Pharao von V. 10 die Unterjochung der Israeliten in V. 11 mit einem unbestimmten

pluralischen Subjekt geschildert wird. Gertz gesteht zu, dass bei einer solchen

Lösung der Erzählung das einleitende Subjekt fehle: «Der Anfang der nichtpries-
terlichen Exoduserzählung (sei) weggebrochen.»26 Ein Nachteil dieser Lösung
besteht darin, dass in ihr die Motivation für die ägyptischen Unterdrückungsmass-

nahmen, die in V. 9f. wortreich zum Ausdruck kommt, fehlen würde. Doch ist die

Abtrennung von V. 9f. keineswegs zwingend; sie folgt für Gertz aus der Beobachtung,

dass in diesen Versen das Anwachsen des israelitischen Volkes mit fast den

gleichen Ausdrücken geschildert wird (ciaui 21 <viel und stark) in V. 9; mn <sich

mehren) in V. 10) wie in dem gemeinhin der Priesterschrift zugewiesenen Vers 1,7

("lOSin 13T1 <sie mehrten sich und wurden starb). Unter der Voraussetzung, dass

P eine selbständige Quelle sei, folgert Gertz, dass V. 9f. (und 20b) von P abhängig
sein müssten und damit der Endredaktion angehörten.27 Doch stellt man in Rechnung,

dass die Wurzel Cïa für den priesterlichen Sprachgebrauch ganz untypisch

23 Ex 1,13£ ist eine den Frondienst weiter steigernde und ausmalende priesterliche
Ergänzung. Da V. 15 besser an V. 12 als an V. 14 anschliesst, geschah die Einbindung

von Ex 1,15-2,10 usw. vor der priesterlichen Bearbeitung.
24 Ex 1,21a ist Wiederaufnahme von V. 17 und dient dazu, nach dem Seitenblick auf

die unverminderte Mehrung des Volks (V. 20b) wieder auf das Hebammenmilieu
zurückzulenken.

25 Tradition (Anm. 22), 369f.
26 Tradition (Anm. 22), 379.
27 Tradition (Anm. 22), 365-369. Aus dem gleichen Grund hatte Schmid: Erzväter

(Anm. 13), 69-72, den gesamten Abschnitt Ex 1,9-22 nachpriesterschriftlich
eingeordnet.



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 231

ist,28 dann wird man eher folgern müssen, dass der priesterliche Autor in Vers 1,7

seinen Sprachgebrauch an einen ihm vorliegenden Kontext angepasst hat. P lässt

sich auch im Exodusbuch, wie C. Berner an vielen Stellen gezeigt hat, als eine

Bearbeitungsschicht verstehen.29 So steht der Annahme, dass auch die Verse Ex

l,9f. der vorpriesterlichen Exoduskomposition zuzurechnen sind, nichts mehr

im Wege. Die These, dass die Exoduskomposition in 1,9 begonnen habe, hätte

nur mit der gleichen Schwierigkeit zu tun, die schon für Gertz' Lösung galt, dass

nämlich auch in diesem Vers das Subjekt unbenannt bleibt. Dass es der König
von Ägypten ist, der die besorgte Rede über das Anwachsen des Volkes Israel

hält, muss man aus V. 8 ergänzen.

Nun könnte man denken, Ex 1,8 sei der natürliche Anfang der vorpriesterlichen

Exoduserzählung, da dieser Vers mit dem Regierungsantritt eines neuen
Pharao einen Epochenwechsel markiert und er das in V. 9 vorausgesetzte Subjekt
des Satzes benennt. Dies wurde schon in älteren Quellentheorien30 und ihren

modernen Nachfolgerinnen31 so gesehen und wurde jüngst erneut von M. Ger-

28 Die Wurzel kommt nur noch ein einziges Mal in einem spätpriesterlichen Text

vor (Num 32,1), der ebenfalls nichtpriesterliche Tradition verarbeitet. Für eine

spezifische Anpassung an den Kontext spricht die Häufung der Verben in Ex 1,7

(ms - - m — est)) und die Tatsache, dass der priesterliche Ergänzer vom
üblichen Schema seiner Mehrungsaussagen abweicht (sonst immer die zweigliedrige

Abfolge ms - nm Gen 1,22.28; 8,17; 9,1; 17,20; 28,3; 35,11; 47,27; 48,4, oder
in der dreigliedrigen rns — rm — ]~ib Gen 9,7).

29 Exoduserzählung (Anm. 15), 16f.62-65, zu Ex l,13f. und 2,23-25 u.ö. Dabei
nimmt er den Gedanken von E. Blum: Die Feuersäule in Ex 13-14 — eine Spur
der «Endredaktion»?, in: ders.: Textgestalt und Komposition (FAT 69), Tübingen
2010, 152, auf (Exoduserzählung, 5), dass sich die Zusammengehörigkeit der P-

Abschnitte im Exodusbuch dadurch erkläre, dass diese erst einmal separat literarisch

konzipiert wurden, bevor man sie in die nicht-priesterliche Überlieferung
einarbeitete. Wenn Berner (a.a.O., 15f.) den Vers Ex 1,7 PG u.a. deswegen
abspricht, weil seine Terminologie von 1,9.10.20 beeinflusst ist, dann ist er offenbar
immer noch dem Konzept von P als selbständiger Quelle verhaftet; wohl nicht
zufällig verwendet er weiter den Terminus «Priesterschrift».

30 Vgl. etwa B. Baentsch: Exodus-Leviticus-Numeri (HAT 1,2) Göttingen 1900, 1;

G. Fohrer: Überlieferung und Geschichte des Exodus. Eine Analyse von Ex 1-15

(BZAW 91), Berlin 1965, 9-11; Schmidt: Exodus (Anm. 16), 13; Ex 1,8 wird
zusammen mit V. 6 meist J zugewiesen.

31 Vgl. etwa C. Levin: Der Jahwist (FRLANT 157), Göttingen 1993, 313£; Kratz:



232 Rainer Albertz

hards vertreten.32 Dennoch schafft diese Lösung erhebliche Probleme: Gerhards

erkennt zutreffend, dass Ex 1,6, der Vers u.a. vom Tod Josephs berichtet, mit V.

8, der davon spricht, dass der neue Pharao Joseph nicht kannte, sachlich und auch

literarisch zusammengehört.33 Doch sein Vorschlag, Vers 6 als Ende der

Josephgeschichte zu verstehen und damit einen direkten vorpriesterlichen Ubergang zur

Vätergeschichte zu rekonstruieren, überzeugt nicht. Vers 6: «Da starb Joseph und
alle seine Brüder und jenes ganze Geschlecht» schliesst weder an Gen 50,21 an,

wo Joseph noch quicklebendig die Versorgung seiner Familie regelt, noch stellt

er überhaupt ein Erzählende dar; die Rede vom «Tod jenes ganzen Geschlechtes»

passt nicht zum Ende einer Familiengeschichte, sondern weist schon auf grössere

Zusammenhänge voraus.34

Nun setzt der Vers Ex 1,6, der nicht nur den Tod Josephs, sondern auch den

Tod aller seiner Brüder erwähnt, eindeutig die priesterliche Liste in 1,1-5a voraus,
da sie alle diese Brüder nennt.35 Da aber V. 8 literarisch schon deswegen nicht von
V. 6 getrennt werden kann,36 weil beide Verse nicht nur, wie schon T.C. Vriezen

Komposition (Anm. 2), 287; vgl. D.M. Carr: Genesis in Relation to the Moses

Story. Diachronie and Synchronic Perspectives, in: A. Wénin (ed.): Studies in the

Book of Genesis. Literature, Redaction and History (BEThL 155), Leuven 2001,
273-295 (291£: zusammen mit Ex 1,6).

32 Aussetzungsgeschichte (Anm. 21), 29f.
33 Aussetzungsgeschichte (Anm. 21), 64-66.
34 Dies wird von Berner: Exoduserzählung (Anm. 15), 17-26, richtig gespürt, der

den Übergang zur Josephgeschichte — ähnlich wie Gerhards — in Gen 50,21 ; Ex
l,6aa* (nur «pr niri «Ja starb Joseph)).8-1 Oaba* rekonstruiert. Doch entzieht sich

seine Lösung, in der Ex 1,6 auf drei literarische Ebenen aufgeteilt wird, der lite-
rarkritischen Nachprüfbarkeit.

35 Blum: Studien (Anm. 4), 363£, hatte ursprünglich Ex 1,6 an Gen 50,24 anschlies-

sen und damit KD zuweisen wollen, doch hat Gertz: Tradition (Anm. 22), 359£,

eingewandt, dass eine solche Abfolge einer gewissen «Tragikomik» nicht entbehre
und zurecht festgestellt, dass Ex 1,6 «wesentlich besser an Ex 1,1-5 anschließt»

(360). Diese Einsicht hat sich Blum inzwischen voll zu eigen gemacht, s. E. Blum:
The Literary Connection between the Book of Genesis and Exodus and the End
of the Book of Joshua, in: T.B. Dozeman, K. Schmid (eds.): A Farewell to the
Yahwist? The Composition of the Pentateuch in Recent European Interpretation
(SBL.S 34), Leiden/Boston 2006, 89-106 (106).

36 So etwa Levin: Jahwist (Anm. 31), 315, der Ex 1,1-7 insgesamt einer nachre¬

daktionellen Ergänzung zuweist, aber in Gen 50,26aa; Ex l,8-10a einen vorprie-



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 233

feststellte, den Epochenübergang zwischen Erzvätern und Exodus in Analogie

zu dem zwischen Josua und den Richtern in Ri 2,8.10 markieren,37 sondern sogar

von diesen dtr. Versen literarisch abhängig sind,38 folgt daraus zwingend, dass die

Verse Ex 1,6.8 keinen vorpriesterlichen Übergang zur Vätergeschichte darstellen

können, sondern zeitlich nach der priesterlichen Liste anzusetzen sind. Ex 1,8

kann demnach nicht den Anfang der vorpriesterlichen Exoduskomposition
bilden. Damit bestätigt sich die These von K. Schmid und J.C. Gertz,39 der auch E.

Blum in Revision seiner früheren Ansichten zugestimmt hat,40 dass die erste

literarische Verbindung zwischen der Erzväter- und der Exodusüberlieferung durch

die Priestergrundschrift bzw. die erste priesterliche Bearbeitung hergestellt wurde.

Im Anschluss an Blum41 lässt sich die redaktionelle Verklammerung von Väter-

und Exodusüberlieferung folgendermassen rekonstruieren: Die erste Brücke

schuf der priesterliche Bearbeiter in Gen 50,22b-23; Ex l,la.2.3 (+Joseph).4-
5a.7. Über das Ende der Josephsgeschichte in Gen 50,22a42 hinaus verlängerte er

sterschriftlichen Übergang zwischen Genesis und Exodus rekonstruiert; ähnlich
Kratz: Komposition (Anm. 2), 287f.

37 Exodusstudien. Exodus I, VT 17 (1967) 334-353; Vriezen selber zog aus seiner

Entdeckung keine literargeschichtlichen Konsequenzen, vgl. aber Rendtorff:
Problem (Anm. 11), 165f., der die beiden Verse dtn.-dtr. Kreisen zuwies und damit
eine vordtn. Datierung ausschloss.

38 Darauf weisen nicht nur die wörtlichen Übereinstimmungen (vgl. PN ran <da

starb) in Ex 1,6 und Ri 2,8, Ninn "inn b; (jenes ganz Geschlecht) in Ex 1,6 und Ri

2,10, <da erstand) in Ex 1,8 und Ri 2,10 und nx pp-p'Nb t«7X (der jem. nicht
kannte) in Ex 1,8 und Ri 2,10), sondern auch die gegenüber Ri 2 asymmetrische

Verschiebung der Subjekte in Ex 1: Während in Ri 2 nach Josuas Tod das

zeitgenössische Geschlecht stirbt und ein neues ersteht, das JHWHs Wundertaten nicht
mehr kennt, ersteht in Ex 1 nach Josephs Tod und dessen zeitgenössischem
Geschlecht ein neuer König von Ägypten, der Joseph nicht mehr kennt, vgl. Blum:
Connection (Anm. 35), 104.

39 Vgl. Schmid: Erzväter (Anm. 15), 152£; Gertz: Tradition (Anm. 22), 357-366.
40 S. Blum: Verbindung (Anm. 21), 145-151; ursprünglich hatte Blum Ex 1,6.8 der

vorpriesterlich angesetzten Bearbeitung KD zugewiesen, vgl. Blum: Vätergeschichte

(Anm. 1), 396-398, und Studien (Anm. 4), 363f.
41 Blum: Verbindung (Anm. 21), 149, rechnet zur P-Komposition (KP) Gen

50,22.23; Ex l,l-5a.7 und zur Hexateuchredaktion Gen 50,24-26; Ex l,5b.6.8
(a.a.O., 150£), der ältere Erzählfaden ist bei ihm ab Ex 1,9 sichtbar (a.a.O., 148£).

42 Wegen der Parallele zum Ende der ursprünglichen Josepherzählung in Gen

47,12.27a ist es eher wahrscheinlich, dass die Josephsgeschichte nicht mit der



234 Rainer Albertz

die zeitliche Perspektive der Josephfamilie um drei Generationen (V. 22b.23), wobei

er zwar das hohe Alter Josephs, aber wohl nicht dessen Tod mitteilte.43 Dann
schuf er mit der Liste der Söhne Israels, die nach Ägypten gekommen waren

(Ex 1,1-5a*), einen knappen Rückblick auf die Ereignisse der Jakob-Josephsge-
schichte und damit einen neuen Anfang für das Exodusbuch.44 Dabei enthielt die

ursprüngliche Liste wahrscheinlich noch Joseph vor Benjamin in V. 3. Indem der

priesterliche Autor in knappen Zügen darstellte, wie aus den 70 Nachkommen

Jakobs, d.h. seiner Söhne und deren Familien (V. 5), infolge einer ungeheuren

Rede 50,21, sondern erst mit der Notiz: «So wohnte Joseph in Ägypten, er und
das Haus seines Vaters» endete, vgl. R. Albertz: Die Josephsgeschichte im Pentateuch,

in: T. Naumann und R. Hunziker-Rodewald (Hg.): Diasynchron. Beiträge
zur Exegese, Theologie und Rezeption der Hebräischen Bibel, FS W Dietrich,
Stuttgart 2009, 11-36 (24£). Anders als dort (a.a.O., 17f.) weise ich jetzt Ex 1,5b
nicht mehr P, sondern dem HexR zu.

43 Die Altersangabe mit PN tpi <da lebte PN> begegnet bei P sonst bei Lebensab¬

schnitten 5,3-5; 11,11-13; 47,28 u.ö., nicht beim Gesamtalter. Die Altersangabe
von 110 Jahren, die dem Lebensalter Josuas entspricht, ist vielleicht vom HexR
Gen 50,26 angeglichen worden. So hat P das Leben Josephs vielleicht bewusst

ausklingen lassen, ohne seinen Tod anzusprechen. Der Tod eines Protagonisten
wie Joseph hätte wahrscheinlich sofort das Problem seines Begräbnisses
aufgeworfen, das erst vom HexR gelöst wird. Darum stammen beide Todesnotizen in
Gen 50,26 und Ex 1,6 wohl wirklich von ihm. Mit der rückblickenden Liste (Ex
1,1 -5a*) dazwischen ist ihre Wiederholung unproblematisch.

44 Einige Exegeten wollen die Liste Ex 1,1-5 (teilweise inklusive V. 6 und V. 7) der
Priesterschrift absprechen (etwa Levin: Jahwist [Anm. 31], 315; Kratz: Komposition

[Anm. 2], 288; Gertz: Tradition [Anm. 22], 362£; Gerhards: Aussetzungsgeschichte

[Anm. 21], 67; Berner: Exoduserzählung [Anm. 15], 14£), vor allem
weil sie richtig erkennen, dass diese Liste eine das Buch Exodus von der Genesis

abgrenzende Funktion hat. Die Büchertrennung gehört aber für sie fraglos in
die Spätphase der Überlieferungsgeschichte. Doch scheint mir dies ein Vorurteil
zu sein, das noch aus der Ära der Quellentheorie stammt, die von der Annahme
durchlaufender Quellenwerke ausging. Heute zeigt sich mehr und mehr, dass die
meisten Buchgrenzen ältere überlieferungsgeschichtliche Nähte darstellen (Gen-
Ex; Lev-Num; Num-Dt). So müssen wir damit rechnen, dass die Buchanfänge
und -enden schon im mittleren Verlauf der Literaturgeschichte des Pentateuch

modelliert wurden. Sachlich spricht nichts gegen eine Zuweisung der Liste Ex
l,l-5a* zur ersten priesterlichen Bearbeitung, vgl. Gen 35,23-26; hinsichtlich der

Bezüge zwischen Ex 1,1a und Gen 46,8aa und Ex 1,5a zu Gen 46,26f. ist die

ausgestaltete Liste in Gen 46 eher der nehmende Teil.



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 235

Mehrung (V. 7) «das Volk der Söhne Israels» (V. 9)45 wurde, stellte er die

genealogische Kontinuität zwischen den Erzvätern und dem Volk in Ägypten sicher.

Dabei steuerte er, wie die terminologischen Angleichungen (rrn und dsî?) zeigen,

mit V. 7 unmittelbar auf den vorgegebenen Kontext von Ex 1,9-12.15-22 zu, in

dem diese Termini Leitworte sind (V. 9.10.12.20). Nur das Subjekt von V. 9 («der

König von Ägypten») ging durch einen weiteren redaktionellen Eingriff verloren.

Nach der priesterlichen Bearbeitung wurde der Übergang von den Erzvätern

zum Exodus durch eine nach-priesterliche Redaktion in den Versen Gen 50,24-

26; Ex l,lb.5b.6.8 noch einmal klarer strukturiert. Diese lässt sich aufgrund des

Motivs von den Gebeinen Josephs, die aus Ägypten ins gelobte Land mitgenommen

werden sollen (Gen 50,25), der Hexateuchredaktion (im Sinne Blums)
zuweisen (vgl. Jos 24,32).40 Diese Redaktion schuf einen klaren Buchabschluss für
die Genesis, indem sie Joseph auf die kommenden Ereignisse des Exodus
vorausschauen liess (Gen 50,24f.) und von seinem Tod berichtete (V. 26). Um den

politischen Wandel schildern zu können, der sich nach dem Tode Josephs ereignete

(Ex 1,6.8), musste der Hexateuchredaktor (HexR) die priesterliche Liste am

Anfang des Exodusbuches auf Joseph fokussieren: Um vom Tod Josephs erneut
berichten zu können (V. 6), musste er Joseph erneut einführen (V. 5b), und dafür

entfernte er den Namen Joseph aus der Liste, wo er wahrscheinlich einmal vor
Benjamin erwähnt war (V. 3); weiter unterschied er durch die Einfügung von V. lb
und V. 5b zwischen solchen Söhnen Jakobs, die erst mit ihrem Vater zusammen
nach Ägypten gekommen waren (V. lb)47, und Joseph, der schon zuvor in Ägypten

gewesen war (V. 5b), und stellte Joseph so betont ganz ans Ende, noch hinter

45 Die constructus-Verbindung bx-izr un ob ist ganz ungewöhnlich; sie begegnet nur
in Ex 1,9. Sie kam wahrscheinlich dadurch zustande, dass der priesterliche
Bearbeiter "oo in den Ausdruck b>oö, OB <Volk Israels) der Vorlage einschob, um die

genealogische Kontinuität zwischen den Söhnen Jakobs und dem Volk Israel
herauszustreichen. Aus demselben Grunde hatte er in Ex 1,1 den Stammvater schon

mit dem Israel-Titel benannt, vgl. Gen 35,10.
46 Ausführlich begründet Blum diese Zuweisung in Connection (Anm. 35), 96-105;

es wird sich zeigen, dass die HexR auch in Ex 3-4 ihre Spuren hinterlassen hat.
47 Dass Ex 1,1b nach der formelhaften Einführung der Liste etwas umständlich

nachklappt, hat schon Schmidt: Exodus (Anm. 16), 9.11, festgestellt. Er schreibt
den Satz zusammen mit V. 5b Ps zu. Neben dem Ziel, Joseph von den übrigen
Brüdern herauszusondern, stellt V. lb auch klar, dass mit den 70 in V. 5a genannten

Personen die ganzen Familien der Söhne Jakobs gemeint sind.



236 Rainer Albertz

die Zusammenfassung der Liste (V. 5a).48 Auf diese Weise konnte der Redaktor

die drastische Verschlechterung der Lebensverhältnisse in Ägypten, unter denen

die Israeliten der Exodusgeneration im Vergleich zu der privilegierten Stellung
der Jakobsfamilie zu leiden hatten, dadurch erklären, dass nach dem Tod Josephs

und seiner ganzen Generation, ein neuer Pharao an die Regierung kam, der von

Joseph und seinen Wohltaten für Ägypten nichts mehr wusste. Indem der HexR

seine Schilderung des Epochenwandels nahtlos um die priesterliche Schilderung
der grossen Mehrung der Israeliten (V. 7) herumlegte, zog er auch die Benennung
des Subjekts von V. 9 nach vorne (V. 8).

Die redaktionsgeschichtliche Klärung des Anfangs des Exodusbuches hat

erwiesen, dass die vorpriesterliche Exoduskomposition von den Genesiserzählungen

einmal literarisch unabhängig gewesen ist und einen eigenständigen Beginn

gehabt haben muss. Der erste Vers, der davon erkennbar wird, ist der Vers Ex

1,9, auch wenn dieser in der vorliegenden Form syntaktisch von V. 8 abhängig

und unselbständig ist. Davor war wahrscheinlich auch in der ursprünglichen
Exoduskomposition von einer Vermehrung und Erstarkung der israelitischen

Volksgruppe in Ägypten die Rede, eine kurze Exposition, die jetzt durch die priesterliche

Redaktionsarbeit abgebrochen und durch V. 7 ersetzt worden ist. Zwar ist es

immer misslich, mit Textausfällen zu rechnen, aber sie sind nicht grundsätzlich
auszuschliessen und im vorliegenden Fall wahrscheinlich gering. Zumindest
erscheint ein Einsatz der Exoduskomposition in Ex 1,9 gegenüber allen anderen

erwogenen Möglichkeiten (1,8.11.15; 2,1) am wahrscheinlichsten.49

Nachdem der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition einigermas-

sen sicher umrissen werden konnte, sollen noch kurz der Aufbau und die Schichtung

ihres Eingangsteils skizziert werden. Im ersten erhaltenen Unterabschnitt

Ex 1,9-12 äussert der König von Ägypten gegenüber seinem Volk seine Sorge

48 Die nachklappende Stellung der Bemerkung in Ex 1,5b ist immer aufgefallen; so

stellt schon die LXX den Versteil hinter V. 4 um. Seine auffällige Stellung lässt sich

am einfachsten damit erklären, dass V. 5b vom HexR von vornherein als Verbindung

zu der vorliegenden priesterlichen Liste geschaffen worden ist, vgl. Blum:
Connection (Anm. 35), 106.

49 Insofern war die Abwehr meines Vorschlags, den ich schon in R. Albertz: Re¬

ligionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit, Bd. 1 (GAT 8,1), Göttingen
21996, 72, gemacht hatte, durch Schmid: Erzväter (Anm. 15), 152£, vielleicht
etwas voreilig.



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 237

über das Anwachsen des Volkes Israel in seinem Land; dessen schiere Grösse

und Stärke könnte Ägypten politisch gefährlich werden (V. 9£). Deswegen wird
beschlossen, es durch staatliche Fronarbeit zu unterdrücken (V. 11); doch der

Versuch der Ausrottung durch harte Zwangsarbeit scheitert. Die Israeliten
vermehren sich weiter (V. 12). Da diese Einleitungsszene mehrere kompositioneile

Bezüge zu den folgenden Kapiteln hat,50 stammt sie wahrscheinlich vom Redaktor

der Exoduskomposition selber (RRX).

Ab Ex 1,15 nahm der REX eine ältere schriftliche Vorlage auf, der er bis 2,23aa

folgte, eine politische Moseerzählung; um sie besser in sein Werk integrieren zu

können, liess er ihre Exposition beiseite. Die erste Szene, die Hebammenepisode

(Ex 1,15-22), die ursprünglich auf die Gefährdung der Geburt des Mose
hinauslief (V. 22), brachte er durch einen redaktionellen Eingriff in l,20b.21a auf
die Linie seines im Eingangsteil angeschlagenen Themas: Der Befehl des Pharao

an die Hebammen, die männlichen hebräischen Säuglinge gleich bei der Geburt

zu töten, erscheint damit in dem vom REX geschaffenen Kontext als ein zweiter,
nochmals gesteigerter Ausrottungsversuch. Doch auch dieser scheitert, diesmal

dank weiblicher Renitenz.

Auf wunderbare Weise entgeht Mose dem vom Pharao angeordneten
Mordanschlag. Ja, er wird sogar durch das entschlossene Handeln seiner Mutter und
das menschliche Erbarmen der Pharaonentochter recht komfortabel aufgezogen,

zuerst von jener, dann von dieser (Ex 2,1-10). Doch kaum der Erziehung am

Hofe der Feinde entwachsen, solidarisiert sich der junge Mose mit seinen

geschundenen hebräischen Brüdern (2,11-15a). Er erschlägt einen brutalen
ägyptischen Aufseher, der einen hebräischen Fronarbeiter niederstreckt. Doch der

Aufstandsversuch misslingt. Die Hebräer verstehen den Totschlag nicht als Fanal

zum Widerstand. Stattdessen wird Mose von den eigenen Leuten denunziert und

muss vor Pharao, der ihn umbringen will, fliehen (2,15b-22). Im midianitischen

Ausland findet Mose bei einem Priester Aufnahme, heiratet und gründet eine

Familie. Nach der Mitteilung, dass der Pharao, der Mose verfolgte, gestorben sei

(2,23aa), wird der Handlungsfaden der politischen Moseerzählung unterbrochen

(2,23aab-25 gehören der priesterlichen Bearbeitung an). Er wird nur noch einmal

kurz in 4,19-20a aufgenommen: Mose erhält dort von JHWH den Auftrag, nach

50 Vgl. die Stichworte nbno <Fronarbeit> in Ex 1,11; 2,11; 5,4f. (vgl. 6,6f. P), rm bzw.

ms <bedrücken> bzw. (Bedrückung) in Ex 1,11; 3,7; 4,31.



238 Rainer Albertz

Ägypten zurückzukehren; er kommt ihm nach. Hier oder spätestens nach der

Szene des dämonischen Angriffs, den Mose auf dem Rückweg durchzustehen

hat (4,24-26), bricht die ältere Moseerzählung ab; sie wurde vom RI X nicht weiter

verfolgt.

3. Die redaktionsgeschichtliche Beurteilung der VJickverweise auf
die Viätergeschichte in Ex 3-4

Es ist eine alte und gesicherte Erkenntnis, dass der umfangreiche Abschnitt über

die Moseberufung (Ex 3,1-4,18) insgesamt einen literarischen Einschub in eine

ältere Moseerzählung (1,15-2,23aa+4,19-20a. [24-26?]) darstellt.51 Offensichtlich
wollte der Redaktor vor den kurzen göttlichen Rückkehrbefehl in der älteren

Moseerzählung eine vollere Form der göttlichen Initiative stellen, nach der Mose

von JHWH ausdrücklich einer Offenbarung gewürdigt wurde und von ihm einen

förmlichen Auftrag zur Befreiung des Volkes erhielt.

Im Verlauf dieser Offenbarung stellt sich JHWH Mose als Gott seines Vaters,

näherhin als Gott der drei Erzväter vor (Ex 3,6a) und prädiziert sich selbst nach

einer längeren Diskussion über seinen Namen feierlich als «JHWH, der Gott
eurer Väter, der Gott Abrahams, der Gott Isaaks und der Gott Jakobs» (3,15).

Auf diese Selbstprädikation wird dann noch zweimal zurückgegriffen (3,16; 4,5).

Diese Rückverweise auf die Götter der Patriarchen warfen keinerlei Probleme

auf, solange man den Verfasser des Berufungskapitels mit den Quellenautoren

(J, E) oder der spät-dtr. Kompositionsschicht KD identifizierte, die sowohl in

der Vätergeschichte als auch im Exodusbuch tätig waren; sie setzten mit diesen

Vätergottprädikationen ihre literarischen Klammern zur Genesis. Doch seit sich

herausgestellt hat, dass die literarische Verbindung von Väter- und Exodusgeschichte

wahrscheinlich erst durch den priesterlichen Bearbeiter hergestellt wurde,

wären solche literarischen Klammern von einem vorpriesterlich angesetzten
Exodusredaktor nicht zu erwarten. Wenn man sich nicht auf die Position von
E. Blum zurückziehen will, dass die Prädikationen «nicht mehr als eine generelle

51 B.D. Eerdmans: Das Buch Exodus. Alttestamentliche Studien III, Gießen 1910,

8; W. Rudolph: Der «Elohist» von Exodus bis Josua (BWANT 68), Stuttgart 1938,

6£; M. Noth: Überlieferungsgeschichte des Pentateuch, Stuttgart 1948, 32 Anm.
103; Blum: Studien (Anm. 4), 20-22; Levin: Jahwist (Anm. 31), 327.329, Gertz:
Tradition (Anm. 22), 254-256; sie wird jüngst von Berner: Exoduserzählung
(Anm. 15), 58£, bestritten.



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 239

Kenntnis der Erzvätertrias» voraussetzen und noch keine literarische Verbindung
erweisen würden52, dann ist die sich bisher abzeichnende These von der Existenz

einer selbständigen vorpriesterlichen Exoduskomposition durch den Textbefund

von Ex 3f. in Frage gestellt. Oder muss man die gesamte Berufungsgeschichte
des Mose einer solchen Komposition absprechen und einer nachpries.terlichen

Redaktion zuweisen, wie einige Ausleger vorschlagen?53 Römer hat sich mit Recht

gegen eine solche radikale Lösung des Problems gewandt und auf deren Schwächen

hingewiesen.54

In seiner eingehenden redaktionsgeschichtlichen Untersuchung von Ex 3f.

hat J.C. Gertz überzeugend nachgewiesen, dass der ganze zweite Teil des

Berufungsberichts in 4,1-17, der nach dem Auftrag an Mose (3,16f.*) und dessen

vorhergesagter Ausführung (3,18-22) mit weiteren Einwänden des Mose neu

einsetzt, die von Gott vorhergesagte positive Reaktion der Ältesten (3,18a)

wieder in Frage stellt und auf die Einführung des Glaubensmotivs (4,1.8.9.31)

und Aarons (4,10-16) hinausläuft, eine in sich einheitliche, aber späte Ergänzung

der Moseberufung darstellt.55 Sie setzt sowohl die priesterlichen
Schauwunder am Anfang der Plagenerzählung (7,8-13 u.a.) als auch die priesterliche

Einführung Aarons als Sprachrohr des Mose (7,1-2) schon voraus. Zur
gleichen Ergänzung gehört auch der Ausführungsbericht 4,27-31, den Gertz

zur Endredaktion rechnet. Versucht man aber, die nachpriesterlichen Bearbeitungen

genauer zu unterscheiden, dann lassen sich diese Passagen — analog zu

52 S. Verbindung (Anm. 21), 130; vgl. Blum: Connection (Anm. 35), 95f. Der Wider¬
stand Blums gegen eine überlieferungs- und redaktionskritische Differenzierung
von Ex 3 (vgl. etwa Verbindung [Anm. 21], 133-140) hat die Weiterentwicklung
seines Pentateuchmodells stark behindert.

53 So etwa E. Otto: Die nachpriesterliche Pentateuchredaktion im Buch Exodus,
in: M. Vervenne (ed.): Studies in the Book of Exodus (BEThL 126), Leuven

1996, 61-111 (101-111); Schmid: Erzväter (Anm. 15), 73.186-209; J. Kegler: Die

Berufung des Mose als Befreier Israels. Zur Einheitlichkeit des Berufungsberichts
in Exodus 3-4, in: C. Hardmeier und A. Ruwe (Hg.): Freiheit und Recht, FS F.

Crüsemann, Gütersloh 2004, 162-188.
54 Exodus 3-4 und die aktuelle Pentateuchdiskussion, in: R. Roukema (ed.): The In¬

terpretation of Exodus. Studies in Honour of Cornelis Houtman (Contributions
to Biblical Exegesis and Theology 44), Leuven u.a. 2006, 65-79 (68-70).

55 Tradition (Anm. 22), 305-334.



240 Rainer Albertz

Blums KD, aber mit nachpriesterücher Datierung56 — der spät-dtr. Schicht (D)
zuordnen.57

Interessant ist nun, dass sich eine der Prädikationen JHWHs als Gott der

drei Erzväter in diesem Nachtragskapitel findet (Ex 4,5) und der ganze Vers, in

dem sie steht, nur lose im Kontext verankert ist. Der Gottesrede von V. 5 fehlt

nicht nur - wie auch der von V. 8 — nach vollzogener Wundertat des Mose, die

eigentlich nötige Einleitung, sondern ist auch noch ein Anakoluth («damit sie dir

glauben, dass JHWH, der Gott Abrahams, der Gott Isaaks und der Gott Jakobs

dir erschienen ist»), dem der Vordersatz fehlt. Zudem findet, wie C. Berner richtig
herausgearbeitet hat, gegenüber 4,1 eine Akzentverschiebung statt: Ging es dort

um den Glauben an Mose und die Richtigkeit seiner durch eine göttliche Erscheinung

untermauerten Rettungsbotschaft, so geht es in 4,5 um den Glauben, «daß

niemand anderes als JHWH, der Gott der Väter, der Gott Abrahams, Isaaks und

Jakobs dem Mose erschien.»58 Nicht mehr die göttliche Bevollmächtigung des

Mose, sondern die Identität des Gottes, der sich ihm offenbart hat, steht auf dem

Spiel und soll durch das Zeichen des Mose erwiesen werden. Ex 4,5 stellt somit

einen Nachtrag zur nachpriesterlichen D-Schicht dar; sie ist nicht mit dieser

identisch, sondern nochmals später als diese anzusetzen.

Das für Ex 4,5 gewonnene Ergebnis gibt auch einen Hinweis auf die mögliche

redaktionsgeschichtliche Einordnung der ähnlich gebauten Vätergottprädi-
kationen in Ex 3. Es ist zuweilen beobachtet worden,59 dass die Selbstvorstellung

JHWHs als Gott der Väter in V. 6a nicht — wie üblich60 — am Beginn der Gottesrede

an Mose in V. 4b oder V. 5, sondern — abgehoben durch eine erneute

Redeeinleitung — erst an deren Ende steht, nachdem die göttliche Aufforderung, sich

56 Den Nachweis habe ich in Albertz: Schlüsseltext (Anm. 10), anhand von Ex 33,7-
12 zu führen versucht.

57 Zum Glaubensmotiv als einem roten Faden dieser Bearbeitungsschicht vgl. Gen

15,6; Ex 4,1.8.9.31; 14,31; 19,9; Num 14,11. Zu dieser D-Schicht, die meiner

Meinung nach als erste das Dt an die Bücher Gen-Lev angebunden hat, geht
wahrscheinlich die Ergänzung (zum Horeb> in Ex 3,1 zurück und die Völkerlisten in V.

8b.l7aaJ3, die an Ex 13,5 erinnern, sowie aus Kapitel 4 noch die Verse 20b (vgl.
V. 17) und wahrscheinlich 21-23 (ebenfalls Vorverweis auf die Anordnung des

Erstgeburtsopfers in Ex 13,11-16).
58 Exoduserzählung (Anm. 15), 111.
59 So etwa von Levin: Jahwist (Anm. 31), 332.
60 Vgl. Gen 26,24; 28,13; 31,5.



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 241

zur Begegnung mit dem Göttlichen bereit zu machen (V. 5), schon ergangen
ist. Auch die erschreckte Reaktion Moses in V. 6b setzt diese Selbstvorstellung
nicht voraus; sie passt besser im Anschluss an V. 5 als an 6a.61 Nun hat schon

M. Köckert darauf hingewiesen, dass Ex 3,6a in Verbindung mit V. 4b steht,62

einem Versteil, der sich dadurch als ein Einschub zu erkennen gibt, dass er
nach V. 4a auf engem Raum — syntaktisch überflüssig — noch ein zweites Mal
das göttliche Subjekt benennt und dabei ohne Grund die Gottesbezeichnung

(ot6k statt mir) wechselt. Dieser Wechsel war schon frühen Tradenten so

auffällig, dass etwa die LXX die zweite Benennung an die erste angleicht (beide
Male KÛpioç). Darüber hinaus stellen V. 4b und 6a gemeinsam einen impliziten

Rückverweis auf die Gottesoffenbarung an Jakob in Gen 46,2f. dar, die

ebenfalls mit einer doppelten Namensanrufung und der Antwort «Hier bin
ich» beginnt und mit der Selbstvorstellung «Ich bin der Gott deines Vaters»

fortgesetzt wird.63 Durch die beiden Einschübe wird Mose einer ähnlich
persönlichen Offenbarung gewürdigt wie der Ahnvater Jakob. Wie Köckert
überzeugend gezeigt hat, kommen die Offenbarungen an die Patriarchen, in denen

sich JHWH wiederholt als der Gott der Vater- (und Grossvater-) Generation

vorgestellt hat (Gen 26,24; 28,13; 46,3), erst mit der Offenbarung an Mose zum
Abschluss; erst hier werden die Götter aller drei Vätergenerationen in einer

Reihe zusammen genannt.64 So lässt der Redaktor mit der Einfügung von Ex
3,4b.6a eine offenbarungstheologische Abrundung der Vätergeschichte in die

Exodusgeschichte hineinreichen.

61 Blum: Verbindung (Anm. 21), 137£, hat gegen eine solche Lösung eingewandt,
dass Mose ohne Ex 3,6a nicht wisse, dass ein Gott zu ihm spricht. Doch reichen

zu dieser Erkenntnis das Wunder des brennenden Dornbuschs und die Mitteilung
von V. 5, dass sich Mose auf heiligem Lande befinde, völlig aus.

62 Vätergott und Väterverheißungen. Eine Auseinandersetzung mit Albrecht Alt
und seinen Erben (FRLANT 142), Göttingen 1988, 321-323, aufgenommen u.a.

durch Gertz: Tradition (Anm. 22), 270-281, und Berner: Exoduserzählung (Anm.
15), 83-85.

63 Die Inkongruenz zwischen der singularischen Selbstbezeichnung als «Gott deines

Vaters» vor der Aufzählung der jeweiligen Götter der drei Erzväter erklärt sich

aus der Aufnahme von Gen 46,3 und ist darum kein literarkritisches Kriterium,
das es nahelegte, nur diese Aufzählung als Erweiterung anzusehen, so mit vielen
anderen Römer: Exodus 3-4 (Anm. 54), 74f.

64 Vgl. Köckert: Vätergott (Anm. 62), 322f.



242 Rainer Albertz

Einen klaren Einschub stellt die Prädikation «der Gott Abrahams, Isaaks

und Jakobs» auch in Ex 3,16a dar. Sie klappt syntaktisch hinter der Nachricht, die

Mose den Ältesten Israels überbringen soll («JHWH, der Gott eurer Väter ist mir

erschienen»), nach und unterbricht den Zusammenhang mit der göttlichen
Botschaft, die mit "laxb <um zu sagern jetzt erst ganz am Ende der Vershälfte eingeleitet

wird.65 Die zum Grundtext gehörende Bezeichnung «JHWH, der Gott eurer
Väter» ist dabei gut deuteronomisch-deuteronomistisch66 und meint in diesem

ursprünglichen Kontext, wie T. Römer gezeigt hat,67 die Väter der Exodusgeneration.

Wahrscheinlich war das Vorkommen dieser Prädikation in V. 16 für den

Ergänzer der Anlass, die anonymen Väter mit den drei Patriarchen zu identifizieren
und damit das Thema von den Göttern der Erzväter in der Berufungsgeschichte
des Mose einzuführen.68

Die Erwähnung der Götter der drei Erzväter kommt ebenfalls in Ex 3,15

vor, der feierlichen Selbstprädikation, mit der JHWH die lange Diskussion um
seinen Namen (3,13-15) abschliesst. Nun könnte man meinen, V. 15 allein sei ein

Zusatz,69 da die explizit als nochmalige (TO) Gottesrede eingeleitete Feststellung
auf eine mögliche Ergänzung hinweisen könnte.70 Doch hat Gertz darauf

hingewiesen, dass erst V. 15 explizit die Frage nach dem Namen Gottes beantworte

(Stichwort Oül <Name> in V. 13 und 15) und als Überleitung zu V. 16 unverzichtbar
sei. Eher sei die Spekulation über die geheime Bedeutung des JHWH-Namens in
V. 14 eine Fortschreibung, doch könne das TO in V. 15 auch einfach nur eine

gliedernde Funktion haben.71 Gertz zieht es vor, den ganzen Abschnitt 3,12aß-15 als

einen Einschub in die Berufungserzählung zu betrachten; denn nach vorne lässt

65 Ähnlich etwa Gertz: Tradition (Anm. 22), 295; Römer: Exodus 3-4 (Anm. 54), 75.
66 Vgl. Dt 1,11.21; 4,1; 6,3; 12,1; 26,7; 27,3; 29,24; Jos 18,3; Ri 2,12; II ICön 21,22.
67 T. Römer: Israels Väter. Untersuchungen zur Väterthematik im Deuteronomium

und in der deuteronomistischen Tradition (OBO 99), Fribourg/Göttingen 1990,
266-271.

68 Entsprechende Umdeutungen im Dt gehen möglicherweise auf den gleichen Re¬

daktor zurück, vgl. Römer: Väter (Anm. 67), 352.
69 So etwa Blum: Verbindung (Anm. 21), 127; Römer: Exodus 3-4 (Anm. 54), 75f.

u.a.
70 Vgl. etwa die zweite Engelrede in Gen 22,15-18, die eindeutig eine Ergänzung

darstellt.
71 Tradition (Anm. 22), 294-298.



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 243

sich ein literarischer Bruch am ehesten zwischen V. 12aa und 12aßb ausmachen:72

Im ersten Einwand V. 11 hatte Mose seine Unwürdigkeit angesichts des grossen
göttlichen Befreiungsauftrags erklärt («Wer bin ich, dass ich ...») und von Gott
die dazu passende Ermutigung durch eine Mitseinszusage erhalten (12aa). Doch
das bestätigende Zeichen, das Gott Mose dazu noch in V. 12aßb gewährt, nämlich
dass die Israeliten Gott nach der Befreiung auf dem Gottesberg dienen werden,

bezieht sich gar nicht mehr auf Moses Unwürdigkeit, sondern auf die Frage
seiner Legitimation, nämlich ob er wirklich von Gott zur Befreiung des Volkes

gesandt worden ist. Zudem ist das Zeichen als Vertrauen schaffendes Element -
wie vielfach gesehen wurde — relativ unbrauchbar, da es erst dann eintreten wird,

wenn die Herausführung aus Ägypten schon erfolgreich stattgefunden hat. Es

handelt sich gar nicht um ein echtes Zeichen, sondern um einen künstlich zu

einem Zeichen verbrämten kompositorischen Vorverweis auf die Sinaiereignisse in
Ex 18 und 24. Dies passt durchaus zu einem Redaktor, der durch den Bezug auf
die Erzvätergötter zugleich einen Rückverweis auf die Vätergeschichte herstellen

wollte.

Die literarische Bruchlinie nach hinten ist dadurch markiert, dass V. 16 - nach

V. 15 gelesen - Teil der Botenrede wäre, während V. 16, für sich genommen, von
der grammatischen Struktur her («Geh und sage!») eigentlich ein klassischer

Botenauftrag ist. Hinzu kommt, dass die möglichen Fragen der Israeliten nach der

Identität des Mose sendenden Gottes (V. 13) vor dem Sendungsauftrag V. 16 zu

früh kommen.73 V. 16 lässt sich gut an V. 12aa und vielleicht noch besser an V. 8

anschliessend4 Damit ist die Passage V. 12aa-15 als Einschub erwiesen.

Innerhalb seiner Ergänzung verhandelt der hier tätige Redaktor ausdrücklich

das Thema der Identität des Exodus-Gottes (Ex 3,13-15) und lässt damit ein

Stück weit die theologischen Beweggründe für seine Redaktionsarbeit erkennen.

72 Zum Folgenden vgl. P. Weimar: Die Berufung des Mose. Literaturwissenschaft¬
liche Analyse von Ex 2,23-5,5 (OBO 32), Freiburg (CH)/Göttingen 1980, 45f.,
und Gertz: Tradition (Anm. 22), 292-294. Obgleich das göttliche <Ich> in Ex
3,12aa betont ist, scheint es mir doch eher um die «Legitimation der Autorität des

Mose» (so Weimar: a.a.O., 45) zu gehen als um «die Identität des Beauftragenden»
(so Gertz: a.a.O., 292). Ri 6,17 ist ein anderer Fall.

73 So richtig Gertz: Tradition (Anm. 22), 295.
74 Am besten nach dem einleitenden nntn <doch nun> von V. 9, das neben dem nnsi

am Anfang von V. 10 auffällig ist.



244 Rainer Albertz

Auch hier ist die Künstlichkeit der Verbindung mit der Moseberufung
unverkennbar: Für die mögliche Frage der Israeliten, die Mose JHWH in seinem zweiten

Einwand vorhält, wie denn der Name des Gottes, den Mose ihnen als Gott
ihrer Väter vorgestellt hat (V. 13), laute, gibt es aus der erzählten Situation heraus

keinen Grund. Der Gott ihrer Väter müsste ihnen eigentlich bekannt genug sein,

dass sie auf ihn vertrauen können. Religionspsychologisch sinnvoll hätte das

Fragespiel zwischen den Beteiligten eigentlich umgekehrt ablaufen müssen: Mose

erzählt den Israeliten, dass ein Gott mit dem Name JHWH sich ihm offenbart

habe, und die Israeliten fragen Mose, wer denn dieser Gott sei. Darauf erhält

er von JHWH die Antwort, er sei niemand anders als der Gott ihrer Väter, den

sie schon kennten. Doch um eine solche religionspsychologische Versicherung

geht es dem Redaktor offenbar nicht: Er lässt JHWH sich Mose am Anfang
absichtlich als Gott seines Vaters offenbaren, der mit den Göttern der Erzväter

identisch ist (V. 6a), damit der Leser sogleich den Bezug zu den Vätergeschichten

herstellt, und erreicht es durch eine künstlich angenommene Nachfrage des

Volks (V. 13), dass JHWH später seinen Namen preisgibt, wortspielerisch etwas

von seinem Wesen erkennen lässt (V. 14) und sich schliesslich selber ausdrücklich

mit den Göttern der Erzväter identifiziert. Vorausgesetzt in dieser eigentümlichen

Gedankenbewegung ist die Ansicht, dass sich JHWH im Zusammenhang
des Exodus erstmals offenbart hat, was der priesterliche Autor von Ex 6,2-12

sehr viel klarer ausdrückt. Doch während dieser eine Theologie der fortschreitenden

Selbsterschliessung Gottes entwickelt, die vom Schöpfergott gegenüber aller

Kreatur (Gen 1-9) zum El-Schaddaj gegenüber den Erzvätern (Gen 17) bis zur

völligen Enthüllung seiner Identität gegenüber Mose und Israel läuft (Ex 6,2£),

geht es dem Autor von Ex 3,13-15 darum, eine völlige Identität dieses Gottes

über die Erzväter- und die Exodusepoche hinweg festzuhalten. Es gab keine wie

auch immer geartete Abstufungen göttlicher Selbstoffenbarung zwischen den

Epochen, sondern der Gott, der sich den Patriarchen je und je offenbart hatte,

und der Gott, der sich Mose offenbarte, war immer derselbe. Uber alle

gesellschaftlichen und politischen Umbrüche hinweg, so will dieser Redaktor — doch

wohl im Widerspruch zum priesterlichen Bearbeiter — festhalten, bildet JHWH
das entscheidende Kontinuum der Geschichte Israels. Sein kompositorisches
Anliegen, die verschiedenen Epochen der Geschichte Israels zu verzahnen, und sein

theologisches Interesse gingen somit Hand in Hand.

Der Redaktor, der in Ex 3,4b.6a.l2aa-15.16aß; 4,5 die theologischen
Verbindungslinien zur Vätergeschichte zog, ist — wie sich aus 3,13-15 wahrscheinlich



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 245

machen liess — nach der priesterlichen Bearbeitung und — wie aus 4,5 ersichtlich —

nach der D-Bearbeitung anzusetzen.75 Da sich die Passage Gen 50,24-26, die auf

ganz ähnlich theologische Weise auf die Exodusereignisse — und sogar speziell

auf Ex 3,16 — vorausweist, eindeutig als ein Einschub des HexR identifizieren

lässt, kann der hier tätige spät-nichtpriesterliche Bearbeiter mit dem HexR
identifiziert werden.

Damit kann als wichtiges Zwischenergebnis der redaktionsgeschichtlichen

Untersuchung festgehalten werden: Die mehrfachen Rückverweise auf die

Erzväter, die Gotteserscheinungen, die sie erhielten, und die besondere Form, in der

JHWH sich ihnen gegenüber offenbarte, sind durch eine substantielle Bearbeitung

der Hexateuchredaktion in die Erzählung von der Moseberufung eingefügt
worden. In der ursprünglichen Erzählung wurde zwar beiläufigJHWH — entsprechend

der dtn.-dtr. Tradition — auch einmal «Gott eurer Väter» genannt (Ex 3,16).

Damit waren aber keineswegs speziell die drei Erzväter gemeint. Das heisst, dass

die Erzählung von der Moseberufung Ex 3fi* ursprünglich keine Rückverweise

auf die Vätergeschichte aufwies. Damit steht der These einer gegenüber der

Vätergeschichte eigenständigen Exoduskomposition nichts mehr entgegen.
Nachdem die umfangreichen redaktionellen Überarbeitungen von Ex 3f.

abgehoben worden sind, soll die Exoduskomposition in diesem Bereich noch kurz

skizziert werden. In Ex 3 hat der REX eine weitere Vorlage aufgenommen, die

etwa Ex 3,l*2b-4a.5.6b.7-8*.16-17* umfasst hat. Diese liess zwar die Berufung
des Mose ebenfalls im midianitischen Hirtenmilieu spielen, das auch die politische

Moseerzählung (l,15-2,23aa) kannte, wich aber an vielen Punkten von ihr
ab. Das zeigt sich nicht nur in dem gegenüber 2,18 veränderten Namen des

midianitischen Schwiegervaters in Ex 3,1 (Jetro statt Reguel; vgl. Jeter 4,18), sondern

auch an einem anderen Mosebild. Mose ist nicht mehr der politische Aufständische

wie in 2,11-15a, sondern der von Gott beauftragte Überbringer der

Befreiungsbotschaft (3,7f,16f.) in Analogie zu den Propheten. Der Redaktor sucht die

Differenz der Mosebilder dadurch abzumildern, dass er in 3,9-12aa einen

Abschnitt aus einer etwas anders gearteten Vorlage zur Moseberufung einfügt, in der

Mose am Befreiungsunternehmen beteiligt wird und dabei speziell den Auftrag

75 Die These, dass der HexR der spät-dtr. Bearbeitung (D) folgt, findet ihre Bestäti¬

gung in Num 20-24, vgl. R. Albertz: Das Buch Numeri jenseits der Quellentheo-
rie. Eine Redaktionsgeschichte von Num 20-24, ZAW XX (2011) 171-183.336-
347.



246 Rainer Albertz

zu Verhandlungen mit Pharao erhält (V. 10). Das erklärt, warum die Botschaft

von der Zuwendung Gottes in V. 9 nach der Landverheissung V. 8 noch einmal

aufgenommen wird und sich die Terminologie etwas verschiebt. Sprach etwa die

erste Vorlage von <meinem Volb (V. 7), so die zweite von <den Israeliten) (V. 9.11).

Auch hier schaffte der Redaktor einen Ausgleich: Er verklammerte dadurch beide

Begriffe, dass er in V. 10 ein <mein Volb neben bn~\W "n <die Söhne Israels)

einschob. Die Beobachtungen, die unter der Ägide der Quellentheorie an dieser

Stelle immer wieder zu einer literarischen Aufteilung auf J und E geführt haben,76

lassen sich somit einfacher überlieferungsgeschichtlich aus der Zusammenfügung
zweier Vorlagen erklären.

Selber hat der Redaktor möglicherweise in Ex 3,2a eingegriffen, indem er

die Gotteserscheinung zu einer Engelserscheinung abmilderte,77 wahrscheinlich

aber war er in V. 7 tätig, um die Zuwendung JHWH s zum Elend seines

Volkes speziell auf die in 5,6.10.13.14 genannten Antreiber (crrà) zur
Fronarbeit zu beziehen. Von ihm formuliert ist wohl auch die Rückkehrnotiz in

4,18, die mit der Rede von «meinen Brüdern» auf den Sprachgebrauch der

politischen Moseerzählung anspielt (vgl. 2,11). Wahrscheinlich war auch der

Bericht vom Ausrichten der Botschaft an die Ältesten von ihm formuliert worden,

doch ist dieser aufgrund der D-Bearbeitung in 4,29*.31ba nur noch in
Umrissen erkennbar.

Die weitest reichende Veränderung vollzog jedoch der RKX dadurch, dass er

den Abschnitt Ex 3,18-22 an seine Vorlagen von der Moseberufung anfügte.

Der redaktionelle Eingriff wird daran erkennbar, dass der göttliche Auftrag an

Mose, die Ältesten zu versammeln und ihnen die Befreiungsbotschaft
auszurichten (V. 16f.*), literarisch bruchlos in eine göttliche Ansage der sich daran

anschliessenden zukünftigen Ereignisse übergeht: Die Ältesten werden auf

Mose hören und mit ihm zusammen zum König von Ägypten gehen und ihre

Bitte um Endassung zu einem Gottesdienst in der Wüste ausserhalb des Landes

vortragen (V. 18), doch wisse Gott schon, dass der König das Volk nicht

freiwillig gehen lassen werde, sondern nur «durch eine starke Hand» (V. 19).

Darauf kündigt Gott an, er werde Ägypten mit all den Wundertaten schlagen,

worauf der König das Volk schliesslich ziehen lasse. In den V. 21 f. folgt noch

76 Vgl. als einen für viele Schmidt: Exodus (Anm. 16), 108f.
77 Man könnte hier vielleicht aber auch an einen Eingriff der späten Mal'ak-Redak-

tion denken.



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 247

die Ankündigung, dass Gott die Israeliten dabei unterstützen werde, sich beim

Auszug an den Ägyptern zu bereichern.

Die geradezu pedantische Ausführlichkeit dieser göttlichen Ankündigungen
ist immer aufgefallen und hat dazu geführt, dass die Ausleger sie mehr oder

minder späten Redaktoren zugewiesen haben.78 Alles wird in Ex 4,29-12,36 —

genauso wie angekündigt - eintreten; warum sind diese Ankündigungen dann

nötig? Die Funktion dieses Textabschnitts wird erst aus kompositionskritischer

Perspektive erkennbar. Mit ihm wollte der Redaktor dem Leser schon im Voraus

einen ganz bestimmten Gang der Ereignisse plausibel machen, der sich nicht

aus sich selbst heraus versteht, sondern durch die Vorlagen, die der Redaktor

zu integrieren beabsichtigt, erzwungen wird. Vom Einstieg bei der politischen

Moseerzählung her erwartete man eigentlich einen ganz anderen Fortgang der

Ereignisse: politische Verhandlungen mit dem Nachfolger des Pharao, der Mose

umbringen wollte, vielleicht von der Fürsprache der ägyptischen Ziehmutter

begleitet, weitere Aufstände etc. Doch war der Kampf in den Plageerzählungen, die

der Redaktor seiner Exoduskomposition einfügen wollte, als eine theologische

AuseinandersetzungJHWFIs mit Pharao um seine Anerkennung stilisiert. Diesen

keineswegs selbstverständlichen Wechsel der Ebenen der Auseinandersetzung
wollte der Redaktor durch die eingefügten Ankündigungen Gottes plausibel
machen: Weil die Verhandlungen auf menschlicher Ebene scheitern würden (3,18f.),
würde JHWH selber in die Auseinandersetzungen eingreifen (V. 20). Die Passage

Ex 3,18-22 hat somit eine kompositorische und eine deutende Funktion, sie ist
das zentrale Bindeglied, mit dem REX die unterschiedlichen Vorlagen zur Befreiung

aus Ägypten, die er nur abschnittsweise zu Wort kommen Hess, miteinander

ausgleichen wollte.

Diese Einschätzung bestätigt sich durch die Fülle der kompositioneHen Bezüge,

von denen der ganze Abschnitt Ex 3,18-22 durchzogen ist: Das angekündigte
Hören der Ältesten (3,18a) ereignet sich in 4,31*; der Gang zum Pharao (3,18)

78 A. Reichert: Der Jehovist und die sogenannten deuteronomistischen Erweite¬

rungen im Buch Exodus, Diss.theol. (Masch.) Tübingen 1978, 14-22; Schmidt:
Exodus (Anm. 16), 142-144; Gertz: Tradition (Anm. 22), 299-303 (nur für Ex
3,18-20). Eigenartigerweise nehmen einige neuere Ausleger Teile des nun
eindeutig redaktionellen Textes Ex 3,18-22 (meist V. 21 f.) in Anspruch, um eine

Auszugsgeschichte ohne Plagenzyklus zu rekonstruieren, so etwa Levin: Jahwist
(Anm. 31), 76.330; Kratz: Komposition (Anm. 2), 289.



248 Rainer Albertz

findet in 5,1 statt. Aus den Verhandlungen in 5,3 zitiert der Redaktor die

entscheidende Forderung in 3,18 sogar fast wörtlich, um den Leser auf den Gang
der Handlung in Kap. 5 vorzubereiten. Vers 3,19 weist auf das Scheitern der

Verhandlung in Kap. 5 voraus und greift mit nprn ma <mit starker Hand> eine

Wendung auf, die der Redaktor auch in 6,1 betont verwendet. Vers 20 weist auf

die Plageerzählungen im Ganzen (vgl. 9,15); die Wendung canx nb»1 p"nnxi
<und danach wird er euch ziehen lassen) verwendet der Redaktor auch in 11,1.

Das Motiv vom entwendeten Schmuck wird in 11,2f. und 12,35f. ausgeführt. So

macht der Redaktor die Moseberufung durch die Anfügung des Abschnitts 3,18-

22 zum zentralen Dreh- und Angelpunkt, von dem sich der Zusammenhang und

der Sinn der ganzen ersten Hälfte seiner Exoduskomposition erschliesst.79

4. Die Absicherung der vorpriesterlichen Datierung der Exoduskomposition durch eine

redaktionsgeschichtliche Einordnung von Ex 5

J.C. Gertz ordnet Ex 3,18-20 der Endredaktion zu, hauptsächlich aus dem Grund,
weil er den wichtigsten Bezugstext, Ex 5,3-6,1, auf den in 3,18f. mehrfach explizit
und implizit verwiesen wird, für eine nachpriesterliche Ergänzung der «Endredaktion»

hält.80 Eine solche späte Ansetzung von Ex 5,3-6,1 ist in jüngerer Zeit auch

von anderen Auslegern vertreten worden.81 Die bis hierhin vertretene vorpries-
terliche Einordnung der Exoduskomposition kann somit erst dann als gesichert

gelten, wenn die redaktionsgeschichtlichen Verhältnisse in Ex 5 geklärt sind.

Während Ex 5,6-19 den Eindruck einer einheitlichen Erzählsequenz macht,82

ist die Eingangsszene V. 1-5 stark von Wiederholungen geprägt. Nachdem Mose

und Aaron zum Pharao hineingegangen sind (V. la) — wobei letzterer wahrschein-

79 Blickt man von 3,18-22 zurück, kann man sagen, dass der erste Aufstandsversuch
des Mose in Ex 2,11-15a scheitern musste, weil er — wiewohl menschlich
verständlich — eigenmächtig und ohne göttlichen Auftrag unternommen worden war.

80 Gertz: Tradition (Anm. 22), 299-303 und 335-345.
81 So etwa Levin: Jahwist (Anm. 31), 330. Berner: Exoduserzählung (Anm. 15), 137-

152, differenziert noch einmal zwischen drei nachpriesterlichen Redaktionen.
82 So zu Recht Gertz: Tradition (Anm. 22), 335f. Dagegen nimmt Berner: Exoduser¬

zählung (Anm. 15), 138£, einen Bruch zwischen Ex 5,13 und 14 an, weil das

Scheitern der Israeliten nicht berichtet werde. Doch ist ein solches in der Art, wie
das hektische Bemühen um Einhaltung der Arbeitsnorm in V. 12f. geschildert
wird, impliziert. Gertz bezieht in seine Überlegungen auch die Verse 5,20-6,1 mit
ein, dazu unten mehr.



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 249

lieh erst infolge der D-Bearbeitung von Ex 4,1-17*.29-31 die Ältesten Israels

ersetzte (vgl. 3,16.18; 4,31) —, tragen die beiden dem Pharao zweimal die Forderung

vor, das Volk zu einem Gottesdienst in der Wüste ziehen oder gehen zu lassen (V.

lb und V. 3), und dieser lehnt zweimal ab (V. 2 und V. 4). Dabei wird die zweite

Ablehnung in V. 5 noch einmal durch eine Reflexion des Pharao über die anhaltende

Vermehrung des Volkes gestützt. Da die erste Sequenz von Forderung und

Ablehnung in V. lb-2 deutlich schroffer ausfällt als die zweite in V. 3f. - während

Mose und Aaron den Pharao in V. lb mit einer scharfen göttlichen Freilassungsforderung

konfrontieren, bitten sie in V. 3 nur um die Genehmigung eines kurzen

Urlaubs —, lässt sich die Wiederholung nicht im Sinne einer gewollten Steigerung
verstehen. Die Verse lb-2 und 3f. sind eindeutig als Doubletten zu werten, wobei

sich die Reflexion des Pharao in V. 5, welche die zweite Ablehnung nochmals

begründet, am einfachsten als eine eingeschobene literarische Klammer zu Kap.
1 erklärt, die das Thema der Vermehrung des Volkes, die durch Fronarbeit

gestoppt werden soll (1,9.10.12.20), erneut aufnimmt.

J.C. Gertz entscheidet sich dafür, von den Doubletten die erste Sequenz (Ex
5,1-2) für primär anzusehen, was zur Konsequenz hat, dass damit nicht nur die

zweite Sequenz (V. 3£), sondern auch die ganze Erzählung von der Verschärfung
der Fron, die mehrfach auf V. 3 rekurriert (vgl. V. 8.17), den Charakter einer

nachträglichen Ergänzung erhält.83 Während er Ex 5,1 f. für eine zwar nicht mehr

zum Grundbestand gehörende, aber immer noch vorpriesterliche Einleitung zu

den Plagenerzählungen hält,84 weist er 5,3-6,1 — vor allem wegen des Zitats des

Verses 5,3 in 3,18, d.h. in einer Passage, die er für endredaktionell hält, der

Endredaktion zu.85

Gertz kommt zu dieser Einschätzung hauptsächlich deswegen, weil er die

Auffassung vertritt, dass der Beginn der nichtpriesterlichen Plageerzählung in Ex

7,14ff. unmittelbar an 5,1 f. anschliesse.86 Doch liest man beide Texte hintereinander,

so sind Zweifel angebracht:

83 Tradition (Anm. 22), 336-339.
84 Vgl. zu dieser sog. «Plagenerweiterung» die Tabelle in a.a.O., 394f.
85 S. Gertz: Tradition (Anm. 22), 339f.
86 Siehe dazu Tradition (Anm. 22), 105-111. Zu einer ähnlichen Einschätzung war

zuvor schon Levin: Jahwist (Anm. 31), 330, gekommen.



250 Rainer Albertz

Ex 5,1 Danach gingen Mose und [Aaron / die Ältesten] hinein und sprachen zum
Pharao: «So spricht JHWH, der Gott Israels: Lass mein Volk ziehen, damit
sie mir in der Wüste ein Fest feiern!»

2 Da sprach der Pharao: «Wer ist JHWH, dass ich auf seine Stimme hören
und Israel entlassen sollte? Ich kenne JHWH nicht und werde auch Israel

nicht ziehen lassen!»

7,14 Darauf sprach JHWH zu Mose: «Das Herz des Pharaos ist verstockt, er hat
sich geweigert, das Volk zu endassen.

15 Geh zum Pharao am Morgen, siehe, er geht gerade zum Wasser hinaus, und
stelle dich ihm in den Weg am Ufer des Nils! [Doch den Stock, der sich in
eine Schlange verwandelt hat, nimm in deine Hand!]86*

16 Dann sprich zu ihm: JHWH, der Gott der Hebräer, hat mich zu dir gesandt,

um (dir) zu sagen: Lass mein Volk ziehen, dass sie mir in der Wüste dienen!

Doch siehe, du hast bisher nicht auf mich gehört.

17a So spricht JHWH: Daran sollst du erkennen, dass ichJHWH bin ...»

Es ist richtig, dass sich der Anfang der nichtpriesterlichen Plageerzählungen auf
die Weigerung des Pharao in Kap. 5 zurückbezieht, das Volk ziehen zu lassen (Ex

7,14.16) und er dabei einige klare terminologische Ubereinstimmungen mit 5,1 f.

aufweist.87 Dennoch knüpft 7,14 nicht direkt an 5,2 an. Es müsste nach 5,2

mindestens noch eine Notiz gestanden haben, dass Mose den Pharao verlassen hat,

wahrscheinlich aber auch noch eine enttäuschte, resignierte oder zornige Reaktion

Moses auf die Ablehnung Pharaos. Sonst Hesse sich nicht recht verstehen, wa-

8<k Ex 7,15b ist wieder ein Einschub der D-Redaktion, vgl. 4,l-4.17.20b.
87 So das Themawort nbö pi. (entlassen, ziehen lassen), das nicht nur in Ex 5,1.2

(2x) und 7,16 vorkommt, sondern die gesamten Plageerzählungen durchzieht

(7,26.27; 8,4.16.17.24.25.28; 9,1.7.13.17.28.35; 10,3.4.7.10.20.27; 11,1.10; 12,33).
Ähnliches gilt für das Stichwort irr (erkennen, kenne» in 5,2 und 7,17 (vgl. die

übrigen Erkenntnisformeln: 8,6; 9,14.29; 10,2; 11,7) und die Botenformel 7ŒN n;
mrr (So spricht JHWH) in 5,1 und 7,17a (vgl. 7,26; 8,16; 9,1.13; 10,3; 11,4). Ex

5,lb-2 ist somit eindeutig auf die Plagengeschichten hin formuUert worden, aber

die Bezüge sind keineswegs allein auf deren Anfang beschränkt. Hingewiesen sei

allerdings darauf, dass es auch einige auffällige terminologische Abweichungen
gibt, z.B. bips D1327 (auf jemandes Stimme höre» in 5,2 neben blossem Imvi (hören)

in 7,16, die dafür sprechen, dass 5,1 f. nicht vom Autor der Plageerzählungen

stammt.



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 251

rum Gott dem Mose die harsche Reaktion des Pharao zu erklären sucht (7,14).88

Zu denken gibt auch, dass die programmatische Prädikation JHWHs als «Gott
Israels» in 5,1 weder am Anfang der nichtpriesterüchen Plagenerzählung noch

in deren weiterem Verlauf vorkommt. Stattdessen wird in 7,16 und an einigen
anderen Stellen in den Plageerzählungen89 ausgerechnet die ausgefallene
Prädikation benutzt («Gott der Hebräer»), die in 5,3 verankert ist, d.h. der parallelen

Erzählsequenz, die Gertz als sekundär einstufen will. Schliesslich spricht gegen
die von Gertz vorgetragene Lösung der Befund, dass der kompositorische
Vorverweis Ex 3,18 ausgerechnet 5,3, und nicht etwa 5,1b zitiert. Ein derart expliziter
Vorverweis auf eine Passage, die gar nicht prominent am Anfang des Verweistextes

steht, sondern dort erst unter «ferner liefen» folgt, wäre ausgesprochen
ungewöhnlich. Einfacher wäre dieser Befund dadurch zu erklären, dass der Redaktor

von Ex 3,18 deswegen explizit auf 5,3 vorverweist, weil er die Verse 5,1 b-2 noch

gar nicht kannte.

Fällt damit der Hauptgrund für die von Gertz vorgeschlagene Lösung dahin,
dann lassen sich neben den schon genannten Beobachtungen weitere Gründe

zur Stützung einer alternativen Lösung des Doublettenproblems finden: Die Verse

Ex 5,lb-2 sind nachträglich der Erzählung von der Verschärfung der Fron

vorangestellt worden, die einmal nach einer kurzen Einführung in Ex 5,1a* erst
in V. 3ff. begann.90 So macht die Erzählung, abgesehen vom verklammernden
Rückverweis in V. 5, überhaupt nicht den Eindruck eines redaktionellen Textes,

sondern trägt alle Merkmale lebendigen Erzählens an sich: In der ersten Szene V.

3f. lehnt der Pharao die Bitte, den israelitischen Fronarbeitern einen Gottesdienst

in der Wüste zu erlauben, schroff ab; es ist für ihn einfach nur Drückebergerei.
In der zweiten Szene V. 6-9 befiehlt der Pharao den ägyptischen Antreibern und
den israelitischen Aufsehern eine schikanöse Verschärfung der Fron: Den
Fronarbeitern soll kein Stroh mehr für die Ziegelherstellung zur Verfügung gestellt

88 In seiner Wiedergabe der Passage setzt Gertz: Tradition (Anm. 22), 105, drei

Auslassungspunkte zwischen Ex 5,2 und 7,14; doch geht er auf die Existenz einer
Erzähllücke nicht weiter ein.

89 So Ex 9,1.13; 10,3.
90 So etwa schon L. Schmidt: Beobachtungen zur Plageerzählung in Exodus VII

14-XI 10 (Studia Biblica 4), Leiden/New York 1990, 5-7, der gute Gründe dafür

geltend macht, dass Ex 5,lb-2 redaktionell sind, d.h. — im Rahmen der Quellentheorie

— vom Jehowisten stammen.



252 Rainer Albertz

werden, sie sollen es selber zusammensuchen; von ihrer Arbeitsnorm soll ihnen

dabei nichts erlassen werden. In der dritten Szene V. 10-14 werden nach der

Proklamation dieses schikanösen Befehls dessen schlimmen Folgen geschildert; das

Volk muss ausschwärmen, um das nötige Stroh zu sammeln, und wird dabei von
den ägyptischen Aufsehern zur Arbeit angetrieben. Schliesslich werden sogar die

israelitischen Aufseher wegen der Nichterfüllung des Arbeitssolls geschlagen. Die
vierte Szene V. 15-19 schildert detailliert, wie sich diese beim Pharao über ihre

Misshandlungen und die unerfüllbaren Normen zu beschweren suchen, aber

erneut brüsk als Faulpelze abgewiesen werden; sie werden sich ihrer elenden und

ohnmächtigen Lage bewusst. Bis V. 19 verläuft die Erzählung absolut folgerichtig.
Es besteht kein Anlass für literarkritische Operationen.

Erst die Verse Ex 5,20f. irritieren insofern, als die israelitischen Aufseher, die

vom Pharao heraus kommen, plötzlich auf Mose und Aaron treffen, die ab V. 6ff.

nicht mehr erwähnt worden waren. Aus dieser Divergenz der handelnden Personen

hat M. Noth die durchaus plausible Vermutung geäussert, dass Kap. 5 eine

ursprüngliche Einzelerzählung in V. 3f.*.6-19 zugrunde liegt,91 in der ursprünglich

gar nicht Mose und Aaron bzw. die Ältesten die Verhandlung mit Pharao geführt
haben, sondern die israelitischen Aufseher (vgl. V. 15.17). Diese Einzelerzählung
sei erst nachträglich mit Mose verbunden92 und damit in einen grösseren Kontext

eingebunden worden. Diesem Ziel, die ehemalige Einzelerzählung mit dem Kontext

der Plagenerzählung zu verbinden, dienen nun auch die Verse V. 20£:

Ex 5,20 Darauf stiessen sie (die israelitischen Aufseher) auf Mose [und Aaron / die

Ältesten], die ihnen im Weg standen, als sie von Pharao herauskamen.

21 Da sprachen sie zu ihnen: «JHWH blicke auf euch und richte, weil ihr uns
verhasst gemacht habt in den Augen Pharaos und seiner Knechte, indem ihr
ein Schwert in ihre Hand gabt, um uns zu töten.»

7,14 Darauf sprach JHWH zu Mose: «Das Herz des Pharaos ist verstockt, er hat
sich geweigert, das Volk zu entlassen.

15 Geh zum Pharao am Morgen, siehe er geht gerade zum Wasser hinaus, und
stelle dich ihm in den Weg am Ufer des Nils! [Doch den Stock, der sich in
eine Schlange verwandelt hat, nimm in deine Hand!]

91 S. M. Noth: Das zweite Buch Mose. Exodus (ATD 5), Göttingen, 38f.
92 Allerdings nicht in Ex 5,1 f. wie Noth dachte, sondern in V. 3f.



Der Beginn der vorpriesterüchen Exoduskomposition (KEX) 253

16 Dann sprich zu ihm: JHWH, der Gott der Hebräer, hat mich zu dir gesandt,

um (dir) zu sagen: Lass mein Volk ziehen, dass sie mir in der Wüste dienen!

Doch siehe, du hast bisher nicht auf mich gehört.

Dieser Übergang zur nichtpriesterlichen Plageerzählung ist — im Unterschied zu

dem in 5,2 postulierten — nun wirklich nahdos. Mose hat in Ex 5,20 — wann auch

immer der Weggang stattgefunden haben mag — Pharao längst verlassen. Er hat

von dem desaströsen Ausgang seines Versuchs, eine Erleichterung der Fron zu

erreichen, erfahren und wird von den israelitischen Aufsehern, die die Folgen
der Fronverschärfung am härtesten trafen, scharf angeklagt. Dies bildet den

passenden situativen Hintergrund für die erste Gottesrede der Plagenerzählung, in
der JHWH Mose nicht nur den Grund für das Scheitern seiner Bemühungen

erklärt, sondern ihm auch eine neue Form der Auseinandersetzung mit Pharao

aufträgt, bei der Gott selber einschreitet. Dass die Passage 5,20f. auf den Anfang
der Plagenerzählung zugeschrieben worden ist, zeigt sich daran, dass die

hebräische Wendung nsipb au: nif. (jemandem im Weg (wörtlich: entgegen) stehen

bzw. sich jemanden in den Weg stellen) in der ganzen Hebräischen Bibel nur in

Ex 5,20 und 7,15 vorkommt. Eine weitere terminologische Verbindung liegt in
der gemeinsamen Rede vom «Gott der Hebräer» vor (5,3; 7,16). Zugegeben, die

sonst in 5,3 verwendeten Motive und Termini weichen stärker von den

Plagenerzählungen ab als die von 5,lbf-2; so wird dort nicht mehr darauf rekurriert, dass

der Gott der Hebräer den Israeliten erschienen sei (5,3aß), und dort wird für den

beabsichtigten Gottesdienst normalerweise das Verb ~\yj <dienen> verwendet,93

nicht das Verb mt <Opfermahl halten, opfern) wie in 5,3ba. Dieser Befund erklärt

sich einfach daraus, dass es sich bei 5,3 um den Vers einer ehemaligen Einzelerzählung

handelt, während 5,lb-2 von vornherein auf die Plagen hin formuliert
wurde. Wenn aber dennoch in den Plagenerzählungen an einigen Stellen ebenfalls

die Opferterminologie von 5,3 aufgenommen wird, und zwar — durchaus sinnvoll

- gerade da, wo der blutige Vollzug des Opfers herausgestrichen werden soll

(8,4.21-25), dann wird daran erkennbar, dass der Autor der Plagenerzählungen
die Erzählung von der Verschärfung der Fron schon gekannt hat und sie als

Einleitung seines Plagenzyklus verwendete. Diesem Autor sind dann auch die

überleitenden Verse 5,20f. zuzuschreiben. Da Ex 5,3-21 szenisch besser als 5,1 f. mit
den nichtpriesterlichen Plagenerzählungen vermittelt ist, stellt diese Erzählung

93 So in Ex 7,16.26; 8,16; 9,1.13; 10,3.7.8.11.24.26; 12,31.



254 Rainer Albertz

die ältere Einleitung zum Plagenzyklus dar. Nichts spricht dafür, sie nachpries-

terlich einzuordnen.94 Die wenigen terminologischen Übereinstimmungen, die

Ex 5,3-21 mit dem priesterlichen Abschnitt 6,2-12 aufweist,93 und der Umstand,
dass dieser gut an das Scheitern der Verhandlungen um die Erleichterung der

Fron anschliesst, zeigen nur, dass der priesterliche Autor nicht nur die ihm

vorgegebenen nicht-priesterlichen Texte kannte, sondern auch seine Passagen auf
diese Kontexte hin ausrichtete.96 Das hier gefundene Ergebnis, dass Ex 5,3ff. zu

den früheren und nicht zu den späten Erzählungen des Exodusbuches gehört,

stimmt mit dem traditionsgeschichtlichen Befund überein, dass die Exodustra-

dition noch im Bundesbuch und im deuteronomischen Gesetz eindeutig sozial

konnotiert ist (Ex 22,20; 23,9; Dt 15,15; 16,12; 24,18.22), während sie in späteren

Texten, wie schon die Plagenerzählungen zeigen, immer weiter theologisiert und

sogar mythisiert wird (Ps 77,17-21; 80,9-12 ; Jes 51,9f.). Allerdings ist diese ältere

Erzählung von der Verschärfung der Fron nicht mehr vollständig erhalten, wie

alle anderen Vorlagen der Exoduskomposition auch.

Es bleibt, die redaktionsgeschichtliche Zugehörigkeit von Ex 5,1 f. und 5,22-

6,1 zu klären. Es war schon davon die Rede, dass 5,1 b-2 die Auseinandersetzung

mit Pharao auf eine grundsätzliche theologische Ebene hebt: JHWH, der

Gott Israels, fordert von Pharao die Endassung seines Volkes (V. lb), und Pharao

weigert sich brüsk, dieser Forderung nachzukommen, weil er diesen Gott nicht

94 Wie problematisch eine Auslegung werden kann, die Ex 5 konsequent aus der

Spätzeit zu verstehen versucht, zeigt das Beispiel von Berner: Exoduserzählung
(Anm. 15), 148, der den gegen Mose protestierenden israelitischen Aufsehern in
Ex 5,21 «infame Verirrung» und «Kleinglauben» unterstellt. Nichts im Wortlaut
des Verses weist darauf hin, dass eine solche Kritik im Text gemeint war.

95 Die wenigen sprachlichen Bezüge beschränken sich darauf, dass Ex 5,9.11 der

Begriff rrras <Arbeit> vorkommt, den auch P gerne verwendet (1,14; 2,23; 6,6.9),
doch ist der Terminus viel zu allgemein, als dass sich eine Abhängigkeit bzw. die

Richtung einer solchen fesdegen liesse. Wie gestreut die Arbeitsterminologie
zwischen beiden Textbereichen ist, zeigt die Verwendung des Begriffs nbac (Fronarbeit);

er kommt in 1,11; 2,11; 5,4.5 in nichtpriesterlichen, in 6,6.7 in priesterlichen
Texten vor.

96 Gertz: Tradition (Anm. 22), 343£, verwendet diese terminologischen und kom¬

positioneilen Bezüge von Ex 5 und der priesterlichen Moseberufung (6,2-12), um
seine These zu bekräftigen, dass der ganze Zusammenhang Ex 5,3-6,1 nachprie-
sterlicher Herkunft sein müsse. Doch beruht das Argument auf der zweifelhaften

Annahme, dass P ein eigenständiges Quellenwerk darstelle.



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 255

kenne (V. 2). Die Verse haben durchaus auch eine kompositorische Funktion, da

sie auf die Plagenerzählung ausgerichtet sind, sie können aber nicht vom Autor
der Plagengeschichte stammen, da dieser die Titulatur «JHWH, der Gott Israels»

sonst nicht verwendet; auch von dem REX können sie nicht eingefügt sein, da

dieser in 3,18 nicht sie, sondern die konkurrierende Variante in 5,3f. im Auge hat.

Stellt man nun in Rechnung, dass die JHWH-Titulatur, abgesehen von Ex 32,27;

34,2397, gar nicht mehr im Buch Exodus, wohl aber um so häufiger im dtr. Buch

Josua vorkommt (Jos 7,13.19.20; 8,30 u.ö.), gehört der Autor dieser Verse am

ehesten in den Umkreis der dtr. Tradition. Nimmt man die Beobachtung hinzu,
dass dieser Autor mit der Wendung bipu (hören auf die Stimme) (5,2), die

zwar relativ unspezifisch ist, aber im näheren Kontext in 4,1 vom D-Bearbeiter

verwendet wurde und zusammen mit der gleichbedeutenden Wendung bipb »132?

in 4,8.9 zu den Leitworten dieses Kapitels gehört, dann kommt am ehesten dieser

D-Bearbeiter auch als Autor von 5,lb-2 in Frage (vgl. Num 14,22).98 Dafür

spricht, dass zwischen Ex 4,31 und 5,1 kein literarischer Bruch vorliegt; 5,1a führt
mit der Präposition nnm <und danach) das Geschehen, das in 4,27-31 zu Ende kam

(Ausrichten der Rettungsbotschaft, Glaube des Volkes), einfach weiter. Allerdings
ist nicht ganz klar, ob D hier nicht schon auf einem älteren Zusammenhang der

Exoduskomposition aufruht, der hinter der D-Ubermalung noch in 4,29.3Iba
erkennbar ist. In jedem Fall liesse sich die Eintragung Aarons in 5,1a —

wahrscheinlich anstelle der Ältesten - gut auf den D-Bearbeiter zurückführen, der

jenen ja selber in 4,10-17 aufwendig eingeführt hatte." Liest man 5,1 f. zusammen

mit Kapitel 4, so ergibt sich ein scharfer theologischer Kontrast: Während die

Israeliten auf die Botschaft JHWHs sofort hören und ihr glauben, weigert sich der

97 Die literarische Zugehörigkeit der Levitenperikope (Ex 32,26-29), die einen Ein-
schub in die Erzählung vom Goldenen Kalb darstellt, bedarf weiterer Klärung.
Ex 34,23 gehört dagegen klar zu einer späten Bearbeitung des Kapitels (V. 11-27),
die Blum mit guten Gründen der Mal'ak-Schicht zugewiesen hat, s. Studien (Anm.
4), 67-70.369-375. Nicht zufällig fehlt in der Vorlage zu diesem Vers (Ex 23,17)
die Prädikation «Gott Israels».

98 Auch Schmidt: Beobachtungen (Anm. 90), 6£, kommt zu der Ansicht, dass der
Autor von Ex 4,13-17.27-31 auch 5,1 f. verfasst hat, nur identifiziert er diesen — im
Rahmen des Quellenmodells - mit JE.

99 Auf ihn könnten auch die Einträge Aarons in Ex 5,4.20 zurückgehen, auch wenn
das D-Konzept, dass Aaron zum Sprachrohr Mose gegenüber den Israeliten

eingesetzt ist (4,15-17), in Kap. 5 nicht durchgeführt wird.



256 Rainer Albertz

Pharao trotzig, auf JHWH zu hören. Eine derartige Nichtachtung kann JHWH
nicht hinnehmen, deswegen wird er als «Gott Israels» zugunsten seines Volkes

selber den Kampf mit Pharao aufnehmen und ihm durch die Plagen klar machen,

wer er ist. Einen weiteren Grund für die Einfügung könnte der D-Redaktor darin

gesehen haben, dass nach der Einfügung der priesterlichen Texte in 6,2-7,13* der

alte Zusammenhang zwischen Ex 5 und den Plageerzählungen undeutlich geworden

war und nach einer programmatischen Klarstellung verlangte.

Im Unterschied zu den harten Brüchen am Anfang von Ex 5 ist der Übergang
zwischen der Anklage der Aufseher gegen Mose (5,21) und der Klage des Mose

samt Gottesantwort (5,22-6,1) eher weicher Natur. Doch dass hier gleichwohl
eine literarische Naht verläuft, zeigt sich an drei Punkten: Erstens geht Mose in
seinem Gebet auf die gegen ihn gerichteten Anwürfe der Aufseher, die JHWH
immerhin zum Richter zwischen ihm und ihnen aufgerufen haben (V. 21), nicht
mehr ein; er verlagert in seiner Klage den Streit sogleich auf die grundsätzlichere
Ebene zwischen sich und Gott (V. 22£). Zweitens bleibt die Szenerie der
Gebetsszene eigenartig in der Schwebe. Während der Streit mit den Aufsehern (V.

20f.) noch klar in der Nähe des Palastes des Pharaos lokalisiert ist, bleibt unklar,
ob mit der Wendung «da kehrte Mose zu JHWH zurück», die nur noch in Ex

32,31 vorkommt, wirklich wie dort eine Rückkehr auf den Gottesberg gemeint

ist, oder nur eine innere Einkehr an einem stillen Ort.10" Drittens haben das Gebet

des Mose und die Gottesantwort — worauf besonders E. Blum hingewiesen
hat — eine klar erkennbare kompositionelle Funktion:101 Die anklagende Frage:

«Warum hast du mich überhaupt gesandt?» (V. 22) verweist zurück auf 3,10, die

anklagende Feststellung «Doch du hast dein Volk in keiner Weise gerettet» (5,23)

erinnert im Sprachgebrauch an 3,7 (ca) und 3,8 (bxj). Und Gottes Antwort, dass

Pharao, gezwungen durch JHWHs Eingreifen «durch starke Hand sie entlassen

und durch starke Hand sie aus seinem Land vertreiben wird», nimmt 3,19 auf

100 Meist entscheiden sich die Ausleger in Ex 5,22 für einen übertragenen Sinn, vgl.
etwa E. Aurelius: Der Fürbitter Israels. Eine Studie zum Mosebild im Alten
Testament (CB.OT 27), Lund 1988, 162; Gertz: Tradition (Anm. 22), 342£; für ein

wörtliches Verständnis plädiert etwa Berner: Exoduserzählung (Anm. 15), 140f.

Er meint, durch 5,22 solle auch die priesterliche Moseberufung 6,2-11 auf den

Gottesberg von Ex 3 verlegt werden. Allerdings fehlt in Kap. 6f. jegliche
Rückkehrnotiz.

1,11 Vgl. Studien (Anm. 4), 19.



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 257

(nprn Ta) und verweist voraus auf 11,1 und 12,39 (bt, nbB). So haben wir es

in 5,22-6,1 sehr wahrscheinlich mit einer kompositorischen Passage des REX zu

tun, der mit diesem Anhang an die Erzählung von der Verschärfung der Fron die

Geschehensbögen seines Werks zugleich festigen wie auch strukturieren wollte.

Nun hat schon E. Aurelius die Nähe der Klage des Mose in Ex 5,22-23 zu den

Fürbitten des Mose in Ex 32,7-12.14; 32,30-34 u.a. erkannt.102 Hinzu kommen

terminologische Übereinstimmungen zwischen 5,22a und 32,31a und zwischen

6,1 aß* und 19,4a. Damit wird wahrscheinlich, dass der Redaktor, der den Anfang
der Exoduskomposition schuf, wirklich mit dem Redaktor, dem wir das Ende
dieser Komposition in Kap. 32-34* verdanken, identisch ist.

Nach diesen redaktionsgeschichtlichen Klärungen lässt sich die Arbeit des

Redaktors der Exoduskomposition in Kap. 5 folgendermassen beschreiben:

Nach den Vorlagen, die der Redaktor zu seiner Darstellung der Moseberufung
verwendet hatte, wollte er mit den Plagenerzählungen (Ex 7-12*) eine weitere

grosse Vorlage in sein Werk aufnehmen, welche die Auseinandersetzung mit Pharao

von der politischen auf die theologische Ebene transponierte. Diese war aber

schon zuvor durch den Autor der Plagenerzählung mit einer ehemaligen
Einzelerzählung von der Verschärfung der Fron (5,3-4.6-19) über die Brücke 5,20f.
verbunden worden, so dass sich schon von der Vorlage her eine Zweistufigkeit von
gescheiterten sozialpolitischen Verhandlungen (5*) und schliesslich erfolgreichen

göttlichen Interventionen (7-12*) ergab, die dem REX zupass kam. Allerdings
ersetzte er den Anfang der Verhandlungs-Plagen-Auszugserzählung (5*+7-12*)
durch den von ihm selber geschaffenen Eingangsteil seiner Komposition (Ex

1-4*); auch jener ging uns darum verloren.

Nachdem der Redaktor der Exoduskomposition die Moseberufung mit einem

kurzen Ausführungsbericht abgeschlossen hatte, der infolge der Übermalung der

D-Bearbeitung nur noch in Umrissen in Ex 4,29.31ba erkennbar ist, schuf er
wahrscheinlich selber erstmals den Übergang zur Verhandlungs-Plagen-Auszugserzählung

in 5,1a, indem er nur kurz berichtete, dass Mose und die Ältesten
Israels zu Pharao hineingingen (vgl. 3,16.18; 5,23). Danach liess er die Erzählung
von der Verschärfung der Fron zu Wort kommen, wobei auch hier wahrscheinlich

nicht Mose und Aaron, sondern Mose und die Ältesten die Verhandlungen einlei-

102 Aurelius: Fürbitter (Anm. 100), 160-167; vgl. etwa die ähnlichen Warum-Klagen
in Ex 5,22 und 32,11 f., beide Male unter Verwendung der Wurzel in <böse>.



258 Rainer Albertz

teten (V. 4). In V. 5 fügte er eine literarische Klammer zu Kap. 1 ein, um die

sozialpolitischen Auseinandersetzungen in Kap. 5 in die von ihm geschilderte Situation

staatlicher Fronarbeit zu platzieren (1,11) und zugleich noch ein letztes Mal in seiner

Komposition an das Mehrungsthema aus dem Einleitungskapitel zu erinnern

(1,9.10.12.20). Weil der REX selber an der sozialen Dimension der Exodustraditi-

on interessiert war, gab er der drastischen Schilderung von Ex 5,6f£, wie die

Verhandlungen um Erleichterung der Fron aufgrund des zynischen Machtgebarens
der Herrschenden gerade zu deren Verschärfung führte, vollen Raum. Zusätzlich

gab der REX dem Scheitern dieser Verhandlungen durch die Anfügung des

Mosegebets von V. 22f. sein volles theologisches Gewicht. Mose schleudert in seiner

Anklage JHWH mit einer Schärfe die ganze Widersprüchlichkeit seines Handelns

entgegen, die selbst für das Alte Testament, in dem die Beter nicht gerade zimperlich

mit ihrem Gott umgehen, auffällig ist: JHWH hat durch Moses Sendung sein

Volk nicht etwa gerettet, wie er verheissen hatte, sondern nur in ein noch schlimmeres

Elend gestürzt! Kaum berufen, steht für Mose damit schon der Sinn seiner

Mission und die Verlässlichkeit Gottes auf dem Spiel. Mit der tiefen Verzweiflung
des Mose, in der wohl auch ein Stück weit die Enttäuschungen zum Ausdruck

kommen, welche die Exilsgenerationen mit JHWH gemacht haben, begründet
der Redaktor auf theologische Weise, warum die Exodusgeschichte nicht auf
der politischen und sozialen Ebene weiterlaufen konnte. Die Verhandlungen mit
dem Pharao waren auf der menschlich-politischen Ebene total gescheitert. Die

Auszugsgeschichte konnte nur auf einer ganz anderen Ebene weitergehen. Diese

Wende leitete der REX mit der Gottesantwort in 6,1 selber ein: Auf die Klage des

Mose hin kündigt JHWH an, dass er nun selber mit starker Hand gegen Pharao

vorgehen werde, sodass dieser das Volk schliesslich entlassen, ja, sogar vertreiben

werde (11,1; 12,29). Mose wird somit endastet, Gott selber wird die Auseinandersetzung

mit der politischen Macht führen. Auf diese Weise schuf der Redaktor in

6,1 einen neuen Übergang zu den Plagenerzählungen. Die Anweisungen JHWHs
zur ersten Plage in 7,14ff. erscheinen jetzt als Ausführungsbestimmungen zu der

grundsätzlichen Ankündigung in 6,1. Damit war die Strukturierung des

Befreiungsgeschehens in zwei Phasen, die der REX schon in 3,18-19 in Aussicht genommen

hatte, auf der Erzählebene vollzogen.

5. Ergebnisse

In der obigen Analyse konnte der Verlauf einer vorpriesterlichen Exoduskomposition

(KEX) in den Kapiteln Ex 1-5 rekonstruiert werden. Ihr Beginn ist infol-



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 259

ge späterer Überarbeitungen am Anfang des Exodusbuches verloren gegangen,
doch wird sie erstmals in Ex 1,9 sicher greifbar. Diese Exoduskomposition war

ursprünglich von der Vätergeschichte völlig unabhängig. Der Übergang zu dieser

wurde erst durch die priesterliche Bearbeitung in Gen 50,22b-23; Ex l,la.2.3*.4-
5a.7 geschaffen und durch den Hexateuchredaktor (HexR) weiter strukturiert

(Gen 50,24-26; Ex l,lb.5b.6.8). Alle Rückbezüge auf die Götter der drei Patriarchen

in Ex 3f. stammen ebenfalls vom HexR (3,4b.6a.l2aß-15.16aß; 4,5). Anhand

der Moseklage (Ex 5,22-6,1) Hess sich wahrscheinHch machen, dass der Redaktor,

der den Eingangsteil der Exoduskomposition geschaffen hat, mit dem, dem wir
das Ende dieser vorpriesterHchen Komposition in Ex 32-34* verdanken, identisch

ist. Die gesamte Komposition von Ex 1,9-34,32* stammt somit sehr

wahrscheinlich aus der Hand eines Redaktors (REX).

Der REX hat bei der Gestaltung seiner Komposition mehrere schriftliche

Vorlagen benutzt, die sich allerdings nur noch in Umrissen rekonstruieren lassen:

eine poHtische Moseerzählung in Ex l,15-2,23aa*+4,19.20a.(24-26?), die Erzählung

von einer Moseberufung in Ex 3,1-8*.16-17*, die vom Redaktor noch um
einen Abschnitt aus einer Erzählvariante (3,10-12aa) ergänzt wurde, eine ehema-

Hge Einzelerzählung von der Verschärfung der Fron in Ex 5,3-19*, die allerdings

zuvor schon zur Einleitung der Plagenerzählungen verwendet worden war
(Verbindung in 5,20£), und sodann eine weitläufige Plagen- und Auszugsgeschichte
in Ex 7,14-12,39*. Keine dieser Vorlagen ist voHständig erhalten; die poHtische

Moseerzählung etwa bricht in 4,20a oder spätestens in 4,26 ab. Der REX woUte

offenbar in seiner Komposition eine Auswahl aus den ihm vorHegenden

Exoduserzählungen zusammenstehen, die er nur auszugsweise zitierte und durch selbst-

formuHerte Texte komplementierte, verknüpfte und kommentierte. Wieweit er

dabei in seine Vorlagen eingriff, lässt sich mit überHeferungs- und Hterarkritischen

Mitteln nur noch teilweise greifen; stülschweigende Textänderungen entziehen

sich der kritischen Analyse.

Unter diesem methodischen Vorbehalt lässt sich der Textumfang der

Exoduskomposition samt der in ihr verarbeiteten Vorlagen wie folgt abgrenzen:

Textbestand der Exoduskomposition in Ex 1 -5

Ex 1....9 (ergänze das Subjekt nnaa -|bö <König von Ägyptern). 10-12.15-22;

Ex 2,l-2,23aa;

Ex 3,l*.2-4a.5.6b.7-8a.9-12aa.l6aa.aß*(nur "12x5 <und sagte>).b.l7aa'.b.l8-22;



260 Rainer Albern

Ex 4,18-20a.24-26.29*.31ba

Ex 5,la*(statt pnxi <Aaron> stand ursprünglich bx-izf1 upr (Älteste Israels)) .3-23;

Ex 6,1

Darin sind wahrscheinlich folgende Passagen von dem Redaktor selbst formuliert
worden;

Der ungefähre Eigenanteil von REX in Ex 1-5

Ex l,...9-12.20b.21a;

Ex 3,2a(?).7bß*(nach TOM <ich habe gehört)).10b*(nur in» <mein Volk)). 18-22;

Ex 4,18.29*.31ba;

Ex 5,la*(statt pnxi <Aaron> stand ursprünglich bx-im npr (Älteste Israels)).5.22-23;

Ex 6,1

Die Konsequenzen aus der Einsicht, dass der REX seine Komposition aus

verschiedenen, nur unvollständig erhaltenen Vorlagen zusammengefügt hat, sind

erheblich: Ein durchlaufender Erzählzusammenhang der Exodusgeschichte wurde

erst vom Redaktor der Exoduskomposition geschaffen, die aufgrund ihres

Schlussteils in Ex 32-34* am ehesten in die späte exilische Zeit zu datieren ist.103

Für die Periode davor existiert kein durchlaufender Erzählfaden, der sich durch

Reduktion des vorliegenden Textmaterials rekonstruieren liesse, weder eine

ältere Auszugsgeschichte ohne, noch eine mit Plagenerzählungen.104 Da die vom
REX verwendeten Vorlagen samt und sonders nur unvollständig erhalten sind,

lassen sich über diese älteren erzählerischen Ausgestaltungen der Exodustradition

103 S. dazu Albertz: Heilsmitderschaft (Anm. 6), 457-459.
104 Hier scheint mir eine Grenze der Ansätze von Kratz: Komposition (Anm. 2),

286-295; Gertz: Tradition (Anm. 22), 394-396, und Berner: Exoduserzählung
(Anm. 15), 430£, zu liegen; aber auch Ottos Annahme (Mose [Anm. 15], 47-67),
es Hesse sich von der Geburtsgeschichte des Mose her eine antiassyrische

Exoduserzählung aus dem 7. Jh. rekonstruieren, erweist sich von diesem Ergebnis
her als fragwürdig. Selbst wenn die engen Parallelen, die Otto zur Sargon-Legende
zieht, zuträfen, bricht der ursprünghche üterarische Zusammenhang, zu der die

Geburtsgeschichte des Mose gehört, spätestens in Ex 4,26 ab.



Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (KEX) 261

nur tentative Aussagen machen. Darum erscheint es mir nicht so sinnvoll, alle

Forschungsenergie in die Herausarbeitung dieser Vorlagen zu stecken. Wichtiger
scheint es mir zu sein, die exegetische Arbeit auf die Herausarbeitung und

Interpretation der Exoduskomposition, ihrer Zusammenhänge, ihrer Struktur und

ihrer theologischen Intention zu konzentrieren.

Das schliesst nicht aus, sondern verlangt geradezu danach, dass auch die weitere

Redaktionsgeschichte, welche die Exoduskomposition erfahren hat, in der

Auslegung gewürdigt wird. Drei wichtige Redaktionsstufen lassen sich aus der

Analyse von Ex 1-5 erkennen:

Erstens die Einbeziehung der Exoduskomposition in eine sehr viel grössere

priesterliche Komposition, die im ersten Schritt wahrscheinlich Gen 1 bis Lev 16*

umfasste und in einem zweiten Schritt die Bücher Gen-Lev (Triteuch) insgesamt
umschloss.105 Innerhalb von Ex 1-5 ist die erste priesterliche Bearbeitung in den

folgenden Versen greifbar: Ex l,la.2-5a (mit <Joseph> vor <Benjamin> in
V. 3).7.13-14; 2,23aß-25. Damit betonte der priesterliche Bearbeiter die genealogische

Kontinuität zwischen den Erzvätern und der Exodusgeneration.
Zweitens lässt sich eine spät-dtr. Bearbeitung erkennen (D), die zeitlich nach

den formativen priesterlichen Bearbeitungen von Ex und Lev einzuordnen ist.

Auf sie geht wahrscheinlich der Hinweis auf den Horeb in Ex 3,1* und die

Einfügung der Völkerlisten in 3,8b und 17* zurück. Konzeptionell tätig wurde diese

Redaktion in der breiten Ergänzung der Moseberufung in 4,l-17.20b.21-23.27-
31. Der D-Bearbeiter entfaltete hier das ihm wichtige Glaubensthema (vgl. Gen

15,6) und führte Aaron in das Geschehen ein, aber nur um seine Funktion gegenüber

priesterlichen Ansprüchen eng zu begrenzen. Auf D geht wahrscheinlich

ebenfalls die neue Einleitung zu den Plagenerzählungen in 5,1 f. zurück und wohl
auch die Ergänzungen Aarons in 5,4.20.

Drittens wird von Gen 50 bis Ex 4 die Arbeit des HexR erkennbar. Eines seiner

Anliegen war es, den Übergang von der Väter- zur Exodusgeschichte durch

die Einfügung von Gen 50,24-26; Ex l,lb.5b.6.8 besser zu strukturieren. Die

Moseberufung arbeitete er zu einem Abschluss der Offenbarungen JHWHs an

die Erzväter um (3,4b.6a.l2aß-15.16aß; 4,5), um damit im Kontrast zur priesterli-
chen Offenbarungstheologie von Ex 6,2f. die totale Identität der Vätergötter mit

105 Abgesehen von den nachpriesterlichen Redaktionen und vereinzelten späteren
Einschüben.



262 Rainer Albertz

JHWH herauszustreichen. Zu dieser Redaktion gehört auch Ex 13,19. So zeigt
die Nachgeschichte der Exoduskomposition noch einmal eine lebendige literarische

und theologische Fortentwicklung.

RainerAlbert^ Münster

Abstract

Die Untersuchung bestätigt neuere Untersuchungen von K. Schmid, J.C. Gertz und
E. Blum, dass es keine vorpriesterliche Verbindung zwischen der Väter- und

Exodusgeschichte gegeben hat. Der erste Übergang wurde vielmehr durch PG, bzw. die

erste priesterliche Bearbeitung geschaffen (Gen 50,22b-23; Ex la.2.3[mit Joseph].4-
5a.7) und durch den Hexateuchredaktor (HexR im Sinne Blums) noch einmal besser

strukturiert (Gen 50,24-26; Ex l,lb.5b.6.8). Die vorpriesterliche ehemals selbständige

Exoduskomposition (KEX) lässt sich erstmals in Ex 1,9 greifen; sie reichte wahrscheinlich

einmal bis 34,32 und stammt wohl aus spätexilischer Zeit. Ihr Redaktor (REX) hat
seine Komposition aus älteren schriftlichen Vorlagen zusammengestellt, die er allerdings

nie vollständig aufnahm. Greifbar sind in Ex 1 -5 eine politische Mose-Erzählung
(Ex l,15-2,23aa*+4,19.20a.(24-26?), eine Berufungserzählung (Ex 3,l-8*.[10-12aa].16-
17*) und eine Erzählung von der Verschärfung der Fron (5,3-19*), die schon zuvor
als Einleitung einer Plagen-Auszugs-Erzählung (5,20f.; 7,14-12,39*) verwendet worden

war. Die Verknüpfungen mit der Genesis in Ex 3,4b.6a.l2aß-15.16aß; 4,5 stammen erst

vom HexR.


	Der Beginn der vorpriesterlichen Exoduskomposition (Kex)  : eine Kompositions- und Redaktionsgeschichte von Ex 1-5

