
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 2

Artikel: Begriffliche Idolatrie und mögliche Auswege : zur Rolle der Metapher in
der negativen Theologie Eriugenas und in zeitgenössischen Psalter-
Illustrationen

Autor: Nientied, Mariele

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877794

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Begriffliche Idolatrie und mögliche Auswege
Zur Rolle der Metapher in der negativen Theologie Eriugenas

und in zeitgenössischen Psalter-Illustrationen

Das Stuttgarter Landgericht untersagte im Jahr 2006 einem jungen Mann den

Handel mit anti-Nazi-Produkten. Es ging um Taschen, Aufkleber, Kleidung
und ähnliches, an denen gängige Piktogramme, z.B. Verkehrsschilder oder

Comicfiguren, mit Bildern, Schriftzügen oder Symbolen aus dem Dritten Reich

angebracht waren. Das wohl bekannteste Beispiel ist ein mit rotem Querbalken

durchgestrichenes Hakenkreuz. Ein anderes zeigt ein Männlein, das ein Hakenkreuz

in den Mülleimer wirft — unter Anverwandlung eines an vielen öffentlichen

Orten zu findenden Piktogramms mit dem Slogan: «Halte Deine Stadt

sauber.» In der Urteilsbegründung verwies der Richter auf das Verbot aller

Embleme und Schriftzüge aus der NS-Zeit sowie einen zu vermeidenden

Gewöhnungseffekt. Irritierte Reaktionen aus dem Ausland folgten prompt: Sollte

es in Deutschland also verboten sein, sich dezidiert und öffentlich von der

nationalsozialistischen Ideologie zu distanzieren? Sie ermutigten den jungen
Mann Berufung einzulegen, mit Erfolg: Im März 2007 wurde das Urteil vom
Bundesgerichtshof aufgehoben. Solange die anti-Nazi-Gesinnung eindeutig
aus der Gestaltung hervorgehe und jede Möglichkeit des Missbrauchs dieser

Produkte durch Neonazis ausgeschlossen sei, könnten sie vermarktet werden.1

Das hier vorliegende Problem lässt sich präzisieren. Es eignet sich als

Aufhänger für die folgende Diskussion, weil es sprachliche wie nichtsprachliche
Zeichen betrifft: Negationen wirken dialektisch insofern, als sie das, was sie

negieren, immer auch affirmieren. Ablehnung und erneute Aneignung gehen

Hand in Hand. Das in Deutschland verbotene Hakenkreuz muss abgebildet
und als solches erkennbar sein, auch und gerade weil es mit einem roten Balken

durchgestrichen wird. Dies gilt für ikonische wie arbiträre Zeichen; Piktogramme

als weitgehend codierte Bilder besetzen eine Zwischenzone zwischen Sprache

und Bild und lassen sich auf ihr spezifisches Funktionieren hin befragen.2

1 Das Urteil wurde am 7. März 2007 gesprochen und danach in den Medien disku¬

tiert.
2 Vgl. den Katalog der Stuttgarter Ausstellung, 2006: Piktogramme - Die Einsam¬

keit der Zeichen, hg.v. M. Ackermann, Stuttgart 2006. Er diskutiert in einigen

ThZ 2/67 (2011) S. 179-202



180 Mariele Niendeel

Ein sprachliches Parallelbeispiel bietet Heidegger, der in einer bestimmten

Phase seines Schaffens das Wort <Sein> durch kreuzweise Durchstreichung
gleichzeitig tilgte und markierte. Schlägt man einen Text Heideggers auf, fällt
der Blick zuallererst auf dieses durchkreuzte Wort, das gut lesbar bleibt und die

ontologischen Traditionen der Philosophie aufruft, noch bevor man den ersten
Satz gelesen hat.3

Der massive Effekt auf den Rezipienten dürfte anhand dieser Beispiele
deutlich geworden sein: Unabhängig davon, ob affirmative oder negierende
Tendenzen sich durchsetzen, signalisiert ein durchgestrichenes, aber nicht
gelöschtes Wort oder Bild Relevanz. Linguistische Negationen fügen sich

unauffälliger in die Wortfolge eines Satzes und sind insofern weniger emphatisch,
dennoch ebenso anfällig für die angesprochene Dialektik: Das negierte Wort
steht da, wird aufgerufen mitsamt allen Assoziationen. Wenn ich etwa zu
jemandem sage: «Du bist doch nicht blöd!», so habe ich impliziert, dass man den

Angesprochenen für blöd halten könnte. Blödheit steht im Raum, auch wenn
sie abgestritten wird.

Der wechselhafte Umgang der Gerichte mit dieser Gemengelage — erst ein

Verbot, dann in höherer Instanz eine Erlaubnis — versucht dieser Dialektik
eine Handhabe abzugewinnen, die grundsätzlich darüber entscheidet, ob die

affirmative oder negierende Seite dominant ist. Damit scheint eine binäre Logik

das Schicksal aller Negation zu sein; das Nein geht gegen das Ja, tertium

non datur. Die Sprachphilosophie hat aus diesem Grunde die Negation im
Satz für formalisierbar gehalten: Wenn man das Zeichen für Negation vor
einen Satz stellt, ändert sich nichts an der Aussage, sie wird nur abgestritten.
Aristoteles kann als Pate für diese Sicht gelten; Frege folgt ihm darin und auch

der frühe Wittgenstein: Was behauptet werden kann, kann auch abgestritten

Essays die Spezifik von Piktogrammen zwischen Sprache und Bild sowie als

Versuch einer international lesbaren, universalen Bildsprache und bringt viele
Beispiele von Künsdern, die sich durch Piktogramme haben inspirieren lassen. Auf
den Seiten 162-174 werden Beispiele für eine künsderische Auseinandersetzung
mit dem Hakenkreuz gezeigt.

3 Vgl.: M. Heidegger: Zur Seinsfrage, in: Wegmarken (1967), Frankfurt a.M. 2004,
385-426. Die graphische Gestalt des Durchkreuzens wird sowohl von Heidegger
als auch von seinen Interpreten gerne relevant gemacht: Heidegger zufolge «...
zeigt [das Zeichen der Durchkreuzung] in die vier Gegenden des Gevierts ...»,
ebd., 411.



Begriffliche Idolatrie und mögliche Auswege 181

werden.4 Wie durch ein Minuszeichen in der Mathemaük wird ein festgelegter
Wert in sein Gegenteil verkehrt, aber dadurch in seinem Wert in keiner Weise

affiziert. Fügt man ein zweites Zeichen für die Negation hinzu, heben die beiden

sich gegenseitig auf, und man landet wieder beim Ausgangssatz, als wäre

nichts gewesen.
Die in diesen Beispielen anhand von Bild und Wort aufgezeigte Dialektik des

Negierens ist ein notorisches Problem in der Theologie, denn sie eröffnet eine

Alternative, die atheistische Konsequenzen zeitigt: Wenn durch Negieren deutlich

gemacht werden soll, dass alle unsere Vorstellungen und Begriffe bezogen
auf Gott unzureichend sind, wird man entweder die affirmative Kehrseite des

Negierten nicht los oder gerät in einen Sog konsequenter und radikaler

Negationen, die auch vor der Existenz Gottes nicht halt machen. Religionskritiker
wie Ludwig Feuerbach oder David Hume haben daraus Kapital zu schlagen

gewusst.5 Um diesem Dilemma zu entgehen, haben sich in der Tradition ne-

4 Aristoteles: Peri hermeneias 6 17a25-32, übersetzt und erläutert von H. Weide¬

mann, Berlin 22002, 7£: «Eine bejahende Aussage ist eine Behauptung, die etwas

etwas anderem zuspricht, eine verneinende Aussage hingegen ist eine Behauptung,

die etwas etwas anderem abspricht. Behaupten kann man nun aber sowohl

von dem, was einer Sache zukommt, daß es ihr nicht zukommt, als auch von
dem, was einer Sache nicht zukommt, daß es ihr zukommt, sowie von dem, was
einer Sache zukommt, daß es ihr zukommt, und von dem, was einer Sache nicht
zukommt, daß es ihr nicht zukommt, und ebenso auch, was die Zeiten ausserhalb

der Gegenwart anbetrifft. Daher kann man einer Sache doch wohl alles, was
ihr irgend jemand zugesprochen hat, auch absprechen, und alles, was ihr irgend
jemand abgesprochen hat, auch zusprechen. Somit ist offenkundig, daß jeder
bejahenden Aussage eine verneinende entgegengesetzt ist und jeder verneinenden

Aussage eine bejahende.»
5 D. Hume: Dialogues concerning natural religion, hg.v. R.H. Popkin, Indianapolis

81996, 28: «Or how do you mystics, who maintain the absolute incomprehensibility

of the Deity, differ from skeptics or atheists, who assert that the first cause of
all is unknown and unintelligible?» — L. Feuerbach: Das Wesen des Christentums,
Zweites Kapitel, hg.v. D. Bergner, Stuttgart 1960, 18 und 21: «Wo der Mensch
alle Bestimmungen von Gott entfernt, da ist ihm Gott nur noch ein negatives,
d.h. nichtiges Wesen Sind Deine Prädicate Anthropomorphismen, so ist auch

das Subject derselben ein Anthropomorphismus.» — Zur reductio ad absurdum

negativer Prädikation vgl. E. Jüngel: Gott als Geheimnis der Welt, Kapitel D.

«Zur Sagbarkeit Gottes», besonders § 15, Tübingen 31978, 307-408; I.U. Dalferth:



182 Mariele Nientied

gativer Theologie Modi des Negierens ausgebildet, die die hier virulente binäre

Struktur irritieren. Im Folgenden wird der Vorschlag von Johannes Scotus

Eriugena (9. Jh.) diskutiert und mit zeitgenössischen Psalterillustrationen in
einen Zusammenhang gebracht: Entscheidend ist dabei, dass Metaphern
negiert werden, also bildliche Rede, die von vornherein keine Eindeutigkeit der

Prädikation leistet.

I. Die Negativität und Uneigentlichkeit aller Zeichen

Die Dialektik der Negation spielt sich auf zweiter Stufe ab: Allen Zeichen ist
eine Negation inhärent, weil sie nicht das sind, wofür sie stehen oder worauf
sie verweisen/' Roland Barthes nennt seine Sémiologie apophatisch, insofern
als er Zeichen die Fähigkeit abstreitet, auf das Bezeichnete hin transparent
werden und feste, wissenschaftsfähige Bedeutung transportieren zu können.7

Diese Negation betrifft eine Differenz, die sich nur dann tilgen lässt, wenn
Zeichen und Bezeichnetes materiell identisch sind, d.h. bei Duplikaten, Fäl-

Ganz Anders. Zur Hermeneutik Negativer Theologie, in: M. Olivetti (Hg.):
Théologie négative, Padova 2002, 117-145, besonders 120-129.

6 K. Burke: The Rhetoric of Religion. Studies in Logology, Berkeley/Los Angeles
1970, besonders Kapitel I «On Words and the Word, Third Analogy», 17-23,

(21 f.): «If the symbol-using animal approaches nature in terms of symbol
systems (as he inevitably does), then he will inevitably <transcend> nature to the

extent that symbol-systems are essentially different from the realms they symbolize.
And these realms will be necessarily different, inasmuch as the translation of the

extra-symbolic into symbols is a translation of something into terms of what it is

not The whole problem of negativity in language, and the similar dialectic of
Heidegger's metaphysics, has its analogy in (negative theolog}».»

7 «La sémiologie proposée ici est donc négative - ou mieux encore, quelle que
soit la lourdeur du terme: apophatique-, non en ce qu'elle nie le signe, mais en ce

qu'elle nie qu'il soit possible de lui attribuer des caractères positifs, fixes, ahisto-

riques, acorporels, bref: scientifiques. / Die hier vorgeschlagene Sémiologie ist
also negativ - oder noch besser, so schwerfallig auch der Ausdruck sein mag:
apophatisch, nicht, weil sie das Zeichen bestreitet, sondern die Möglichkeit, ihm
positive, gleichbleibende, ungeschichtliche, unkörperliche, kurz wissenschaftliche

Eigenschaften zuzuschreiben.» R. Barthes: Leçon/Lektion, Frankfurt a.M. 1980,

54f., Hervorh. v. Barthes.



Begriffliche Idolatrie und mögliche Auswege 183

schungen, etc., deren Zeichencharakter in Frage steht: Man soll gerade nicht

erkennen, dass das Imitat kein Original ist. Der klassische Bildbegriff in
platonischer Tradition hingegen ist relational und macht ein Gefälle zwischen

dem Abgebildeten, das als Urbild verstanden wird, und seinem Abbild, das

als Derivat oder Imitat nachgeordnet ist, virulent.8 Sprachliche Zeichen sind

dem Bezeichneten nicht einmal ähnlich und stehen nicht in Gefahr, mit ihm
verwechselt zu werden.

Die Anerkennung dieser semiotischen Differenz hilft dann sie zu überwinden,

wenn eine das Zeichen transzendierende Lesart folgt, also das Uberschreiten

der Sphäre der blossen Stellvertreter auf deren Eigentliches. Insofern als

sie eine solche Transzendenz initiieren und sich als uneigentlich zu erkennen

geben, lassen Zeichen nicht nur ihren Status erkennen, sondern sind modellhaft

für religiöse Belange.9

8 Bezogen auf nichtsprachliche Bilder gibt es hier ein weites Feld zu differenzieren¬
der Ansätze: Theodor Lipps hat um die Wende zum zwanzigsten Jahrhundert von
«ästhetischer Negation» gesprochen, um die «Entwirklichung» des ästhetischen

Objekts zu beschreiben: Der Verzicht auf komplette Wirklichkeitstreue weise auf
die Arbeit des Künstlers als Darstellung, nicht Nachahmung, hin und lenke die
Aufmerksamkeit vom Negierten, also Charakteristiken des Dargestellten in der
Realität, auf das, was er davon für seine Arbeit ausgewählt habe. Erst im Verzicht
auf Nachahmung entstehe ein Kunstwerk. T. Lipps: Ästhetik. Psychologie des

Schönen und der Kunst, 2. Teil, Leipzig 1920, Kapitel «Prinzip der ästhetischen

Negation», 115-121. Ausserdem G. Didi-Hubermann: Devant l'image, Paris 1990,
besonders das Kapitel «L'image comme déchirure», 174£: «puissance du négatif)
(deutsche Ausgabe: Vor einem Bild, München/Wien 2000, 149: zur «Kraft des

Negativen»); G. Boehm: Die Lehre des Bilderverbots, in: B. Recki, L. Wiesing
(Hg.): Bild und Reflexion. Paradigmen und Perspektiven gegenwärtiger Ästhetik,
München 1997, 294-306; R. Hoeps: Bild und Ikonoklasmus. Zur theologisch-
kunsttheoretischen Bedeutung des Bilderverbots, in: C. Dohmen, T. Sternberg
(Hg.): kein Bildnis machen. Kunst und Theologie im Gespräch, Würzburg
21987, 185-203; H. Belting: Idolatrie heute, in: ders., D. Kamper (Hg.): Der zweite

Blick. Bildgeschichte und Bildreflexion, München 2000, 273-280.
9 ]acques Derrida weist in seiner Grammatologie auf die religiöse Dimension ei¬

nes jeden Zeichens hin, Kapitel 1: «Das Ende des Buches und der Anfang der

Schrift», Frankfurt a.M. 21988, 16-48. Auch in «Comment ne pas parler. Dénégations»

(Paris 1987) handelt er von Gott als Sinn, Wahrheit, erste und letzte Referenz

und so Ermöglichung allen Sprechens, J. Derrida: Wie nicht sprechen, Wien
1989, 54 u.ö.



184 Mariele Nientied

Diese spezifische Leistung der Zeichen, nämlich das negierende Moment
wirksam werden zu lassen, um auf ihr Eigentliches, das ein Anderes ist als sie

selbst, zu verweisen, gelingt nicht immer: Ein Zeichen muss als solches erst
einmal so gut sein, dass es Aufmerksamkeit weckt. Ein gutes und frommes

Zeichen leitet diese Aufmerksamkeit weiter, weg vom Zeichen selbst, es

aktiviert eine indexikalische Funktion. So lässt sich ein wirksames Argument gegen
Ikonoklasmus gewinnen: Nicht Farbe auf Holz oder Leinwand ist Gegenstand
der Verehrung, auch nicht die Meisterschaft des Künstlers, sondern das, was

auf dem Bild dargestellt wird oder, wie bei Reliquien, derjenige, von dem sie

zeugen. Thomas von Aquin spricht von einem duplex motus, einer zweifachen

Bewegung, in jedem Bild: Die erste bezieht sich auf das Bild selbst, die zweite

auf das, was es abbildet. Diese zweite Bewegung legitimiert Anbetung vor
Bildern, insofern sie stellvertretend für das Eigentliche, aber Unverfügbare stehen

und nicht mit ihm verwechselt werden.10

Mit Jean-Luc Marion kann man daran den Unterschied zwischen dem

ÏôcjA.ov und der elicwv festmachen:11 Das Idol lässt das Göttliche sichtbar werden

nach Massgabe des menschlichen Blicks und fixiert es, macht es handhabbar.12

Die eikon hingegen lässt Unsichtbares aufscheinen, ohne es zu
repräsentieren.13 In diesem Sinne lassen sich in Kunst, Philosophie, Literatur und

10 Thomas von Aquin: Summa Theologica III, q. 25, a. 3 diskutiert die Verehrung
von Christusbildern (Band 26 der deutschen Thomas-Ausgabe, Heidelberg u.a.

1957,193-197).
11

J.-L. Marion: L'idole et la distance. Cinq études, Paris 1977, sowie: Fragments sur
l'idole et l'icône, Revue de Métaphysique et de Morale 84 (1979) 433-445. Deutsche

Übersetzung: Idol und Bild, in: B. Casper (Hg.): Phänomenologie des Idols,
Freiburgund München 1981, 107-132, besonders: 112-118.

12 «Die erzeugte Sache wird erst zum Idol — und zwar eines Gottes - von dem

Augenblick an, in dem der Blick sich entschlossen hat, sie anzublicken, und daraus

den bevorzugten Fixpunkt seines eigenen Blickens gemacht hat; und daß die

erzeugte Sache in sich den Blick erschöpft, das setzt voraus, daß sie sich im
Erblickbaren erschöpft. Der entscheidende Augenblick der Errichtung eines Idols
bezieht sich also nicht auf seine Herstellung, sondern auf seine Einsetzung zum
Sichtbaren, zu dem, was einen Blick erfüllt.» Marion: Idol und Bild (Anm. 11),

lllf. (dt.), 435 (frz.).
13 Marion: Idol und Bild (Anm. 11), 116 (dt.), 441 (frz.): «Der Blick kann niemals

zur Ruhe kommen, wenn er ein eikon betrachtet, sondern er muß gewissermaßen



Begriffliche Idolatrie und mögliche Auswege 185

Religion Modi, Stilrichtungen und Genres ausmachen, die sich als dezidiert

heteronom zu erkennen geben, als blosses Zeichen für etwas anderes, ihr
Eigentliches, dem gerecht zu werden sie nicht beanspruchen können.

II. Begriffliche Idolatrie

Der biblische Befund in den Zehn Geboten ergibt einen klaren Vorbehalt gegenüber

Bildern und Skulpturen («Du sollst Dir kein Bildnis machen»), empfiehlt
aber einen bestimmten Umgang mit sprachlicher Referenz: Der Name Gottes ist

zu ehren.14 Ohne diese Möglichkeit wäre der Bibeltext selbst blasphemisch, denn

er wimmelt geradezu von Beschreibungen und Namen für Gott. Worte sind als

arbiträre Zeichen dem Bezeichneten nicht ähnlich und lassen den Anspruch auf

adäquate Repräsentation erst gar nicht aufkommen. Der hohe Status der Schrift

im Judentum kann darauf rekurrieren, dass das Hebräische ein Alphabet hat und

kombinatorisch verfährt im Unterschied zu den stärker bildlichen Hieroglyphen.15

Allerdings impliziert das Gebot, dass es auch nicht-ehrende Namensverwendungen

gibt; biblische Beispiele dafür sind u.a. Flüche. Aus der Sicht negativer

Theologien gerät auch eine bestimmte Tradition exegetischer Handhabe göttlicher

Namen in die Schusslinie dieses Gebots: Wenn unter Zuhilfenahme

philosophischer Theoreme aus den Namen Aufschluss über das Wesen Gottes gewonnen

werden soll, gibt es die Gefahr anthropomorphisierender Auslegung. Die
Transzendenz Gottes ist nicht mehr gewährleistet, wenn der allmächtige Schöpfer

von allem, was ist, wie seine Geschöpfe zum Objekt menschlicher Erkenntnis

wird. Hier liegt vor, was man mit Wittgenstein einen Sprachspielwechsel nennen
kann. Statt der biblischen Genres und ihrer liturgischen Verwendung, in der Gott
Subjekt, Autor der Welt und Adressat der Rede ist, wird er im theoretischen Diskurs

zum Thema unter anderen Themen. Paulus argumentiert in seiner Areopag-
rede negativ-theologisch, insofern als er gegen Idolatrie in allen Medien angeht:

«Da wir nun göttlichen Geschlechts sind, sollen wir nicht meinen, die Gottheit sei

immer wieder vom Sichtbaren abprallen, um in ihm den unendlichen Weg des

Unsichtbaren hinaufzusteigen.»
14 Versionen dieser Gebote in Ex 20,4.7, Dt 5, 8.11 u.ö.
15 Vgl. M. Brumlik: Wort, Schrift, Ikone. Wege aus dem Bilderverbot, Frankfurt a.M.

1994.



186 Mariele Nientied

gleich den goldenen, silbernen und steinernen Bildern, durch menschliche Kunst
und Gedanken gemacht.»16 Somit handelt sich um ein Idol, weil Gott menschlichen

Vermögen anheimfällt; hierzu nochmal Jean-Luc Marion:

«Wenn philosophisches Denken von dem, was es nun <Gott> nennt, einen Begriff ausbildet,
dann funktioniert dieser Begriff genau wie ein Idol Der Gedanke macht sich fest und
erscheint als der idolatrische Begriff von <Gott>, in dem der Gedanke mehr sich selbst als das, was

er <Gott> nennt, beurteilt.»17

Der bemächtigende Zugriff durch Begriffe unterstellt Denkbarkeit und Fass-

barkeit, was durch die Diagnose begrifflicher Idolatrie fragwürdig gemacht und

kritisiert wird. Heidegger hatte hierzu einflussreiche Vorgaben gemacht. Er lehnt

Metaphysik als Onto-theologie ab, da in ihr Gott als Seiendes unter Seienden

verstanden werde, sei es als allgemeines oder als erstes Seiendes.18

16 Apg 17,29 nach der Lutherübersetzung; die Einheitsübersetzung hat «Erfindung»
statt «Gedanken», die Vulgata «cogitationis». In I Kor 1,20 stellt Paulus — hier
ohne Rekurs auf die Idolatrieproblematik — philosophische Bemühungen unter
Generalverdacht: «Hat nicht Gott die Weisheit der Welt zur Torheit gemacht?» -
Wenn sich ein paar Jahrhunderte später ein Autor die Identität des durch die pau-
linische Areopagrede bekehrten Dionysius gibt (vgl. Apg 17,34), gewinnt er
dadurch nicht nur die Autorität des Aposteljüngers, sondern situiert seinen Ansatz

gezielt im Kontext dieser paulinischen Bemerkungen zum unbekannten Gott.
Ausführlicher dazu: M. Nientied: Reden ohne Wissen. Apophatik bei Dionysius
Areopagita, Moses Maimonides und Emmanuel Levinas. Mit einem Exkurs zu
Niklas Luhmann (ratio fidei 42), Regensburg 2010.

17 Marion: Idol und Bild (Anm. 11), 119 (dt.), 439 (frz.). Vgl. ders.: L'idole et la dis¬

tance (Anm. 11), 20: «La soumission du dieu aux conditions humaines»; ebd., 24:

«la mise à disposition du divin.»
18 Marion: L'idole et la distance (Anm. 11), 24-34. - M. Heidegger: Die onto-theo-

logische Verfassung der Metaphysik, in: ders.: Identität und Differenz, Pfullingen
1957, 31-66 (64f.): «So [causa sui] lautet der sachgerechte Name für den Gott in
der Philosophie. Zu diesem Gott kann der Mensch weder beten noch kann er ihm
opfern. Vor der Causa sui kann der Mensch weder aus Scheu ins Knie fallen, noch
kann er vor diesem Gott musizieren und tanzen. Demgemäß ist das gott-lose
Denken, das den Gott der Philosophie, den Gott als Causa sui preisgeben muß,
dem göttlichen Gott vielleicht näher.» Vgl. ders.: Kants These über das Sein, in:
ders.: Wegmarken, Frankfurt a.M. 2004, 449.



Begriffliche Idolatrie und mögliche Auswege 187

Bei Adorno zieht das Problem begrifflicher Idolatrie eine grundsätzliche

Infragestellung philosophischer Begrifflichkeit nach sich: Wie kann man dem

Nichtidentischen ohne terminologische Zuriistung gerecht werden?

Sowohl negative Theologen als auch Adorno versuchen, mit negierenden

Verfahren gegenzusteuern19 und so zumindest eines zu leisten: Distanznahme

von der Aufladung biblischer oder nicht-biblischer Wörter zu philosophiefähigen

und terminologisch fixierbaren Begriffen. Die Leistung der Negation soll

sein, die oben beschriebene, allen Zeichen inhärente Negation zu verstärken

und auf den defizitären Status des blossen Stellvertreters aufmerksam zu
machen: Ohne das Eigentliche fassen zu können, bleibt das Zeichen hinter diesem

zurück und verweist auf es, ohne den eigenen Status der Uneigentlichkeit zu

verlassen. Die Dringlichkeit des Bilderverbots auch für sprachliche Formulierungen

geltend zu machen, ist auch hier ein Transzendenzverstärker und gegen

Anthropomorphismen gerichtet. Negationen erweisen sich dann als probates

Mittel, wenn sie zeicheninterne Operationen sind, deren Verweisungsleistung
nicht ihrerseits in Zeichen aufgeht. Weil Gott nicht auf den Begriff zu bringen

ist, werden Begriffe negiert, was aber keine nihilistischen Konsequenzen zeitigen
soll. Die Frage ist, wann dies gelingt, also wann eine negierende Massnahme in
der Sprache weder dialektische Effekte mit sich bringt noch ihren Gegenstand

abschafft, sondern die binäre Struktur des Ja-oder-Nein ausser Kraft setzt.

III. Die Spezifik göttlicher Namen: Metaphern

Johannes Scotus Eriugena beschreibt in seinem Periphyseon (De divisione

naturae) von 864-866, einem Dialog zwischen einem Lehrer und seinem Schüler,

das skizzierte Problem dialektischer Effekte von Negationen. Er ist dabei von
dem von ihm übersetzten und für die negative Theologie christlicher Traditionen

bahnbrechenden Dionysius Areopagita beeinflusst:

19 Vgl. Adornos negative Dialektik als Versuch, Dialektik gegen sich selbst zu keh¬

ren: «Dialektik, Inbegriff des negativen Wissens, möchte kein anderes neben sich

haben; noch als negative schleppt sie das Gebot der Ausschließlichkeit aus der

positiven, dem System, mit sich fort Dialektik [muss], in eins Abdruck des

universalen Verblendungszusammenhanges und dessen Kritik, in einer letzten

Bewegung sich noch gegen sich selbst kehren.» T.W Adorno: Negative Dialektik,
Frankfurt a.M. 61990, 397.



188 Mariele Niendeel

«[Lehrer spricht:] Wesenheit also wird Gott genannt; aber eigentlich (proprie) ist er nicht
Wesenheit, da dieser das Nichts entgegensteht, sondern er ist überwesentlich (utrçpoijOLOç, superes-
sentialis). Ebenso wird er Güte genannt; aber er ist dies nicht eigentlich, da der Güte das Bösesein

entgegensteht, sondern er ist mehr als gut (plus quam bonus) oder Uebergüte Aehnlich verhält

es sich mit der Wahrheit; denn dieser steht das Falsche entgegen, und demgemäss ist Gott
eigentlich nicht die Wahrheit, sondern mehr als wahr und Ueberwahrheit. Dieselbe Bewandt-
niss hat es mit allen übrigen göttlichen Namen. Denn nicht eigentlich wird er Ewigkeit genannt,
weil dieser die Zeitlichkeit entgegensteht; sondern er ist mehr als ewig und Ueberewigkeit. Das

gleiche Verhältniss findet bei der Weisheit statt, die deshalb von Gott nicht eigentlich ausgesagt
werden kann, weil der Weisheit und dem Weisen die Thorheit und der Thor entgegenstehen;

folglich wird er richtig und in Wahrheit mehr als weise und LTeberweisheit genannt. Ebenso ist

er mehr als Leben, da dem Leben der Tod entgegensteht. Gleichermassen verhält es sich mit
dem Lichte, dem die Finsterniss entgegensteht.»20

Um den binären Oppositionen zu entkommen, werden Steigerungen

vorgenommen, die als griechische Komposita mit ûitép (hyper, lateinisch äquivalent:

super) die einschlägigen Vokabeln des Dionysius Areopagita aufrufen. Verstünde

man nämlich die Bestimmungen Gottes als eigentlich (proprie), so riefe man
ihr Gegenteil auf und würde es dialektisch vom Wesen Gottes ausgrenzen.
Bei diskursivem Denken lässt sich Differenz mit Bestimmtheit und Präzision

gewinnen: «Determinatio negatio est» sagt Spinoza kurz und treffend.21 Eriu-

gena weist im Gegensatz dazu auf die unspezifisch negierende Funktionsweise

der steigernden Präfixe bei Dionysius hin: Weder setzt sie die affirmierende

Qualität ausser Kraft, noch verkehrt sie sie dialektisch, sondern negierende
und affirmierende Vollzüge geraten in Gegenläufigkeit. Genau das macht Apo-
phatik aus. Der Lehrer lässt dies seinen Schüler herausarbeiten, indem er ihm
die Fangfrage stellt, ob die mit hyper-Kombination operierende Theologie zur
negativen oder affirmativen Theologie gehört:

«Schüler: Für mich selbst wage ich darüber nicht bestimmt zu entscheiden; denn wenn ich

erwäge, dass die gedachten Bezeichnungen ohne die Verneinungspartikel sind, so nehme ich

Abstand, sie zum verneinenden Theile der Theologie zu zählen. Rechne ich sie jedoch zum
bejahenden Theile, so finde ich ihren Sinn mir nicht entsprechend. Denn unter dem Ausdrucke
<überwesentlich> lässt sich doch nichts Anderes verstehen, als eine Verneinung der Wesenheit.

Und wer sagt, es sei Etwas überwesentlich, der verneint ja doch offenbar, dass es wesentlich

20 johannes Scotus Eriugena: Über die Einteilung der Natur I, übers.v. L. Noack,
Hamburg T984, 28f. Lateinisch in: PL 122, 459D-460 B.

21 Spinoza im 50. Brief an J. Jelles vom 2.6.1674, in: B. Spinoza: Opera IV, hg.v. C.

Gebhardt, Heidelberg 1925, 240.



Begriffliche Idolatrie und mögliche Auswege 189

sei. Liegt also beim Aussprechen der Worte auch vielleicht die Verneinung nicht am Tage, so
kann doch deren Sinn einer gründlichen Erwägung nicht entgehen, und ich bin somit wohl

gezwungen, einzugestehen, dass die erwähnten Bezeichnungen, die ohne Verneinung zu sein

scheinen, gleichwohl dem Sinne nach mehr dem verneinenden als dem bejahenden Theile der

Theologie zuzuweisen sind.

Lehrer: Ich sehe, dass du sehr vorsichtig und sorgfältig antwortest, und billige es sehr, dass

du so fein im bejahenden Theile den verneinenden Sinn durchschaut hast. Wir können also,

wenn es dir beliebt, die Lösung der vorliegenden Frage so bestimmen, dass Alles dasjenige,
was von Gott mit der Bezeichnung <über> ausgesagt wird, wie z.B. überwesentlich, Ueberwahr-
heit, Ueberweisheit und dergleichen, beide Theile der Theologie vollständig in sich begreift,
so dass dem Wortlaute nach die Bejahung, dem Sinne nach aber die verneinenden Bedeutung
obwaltet.»22

In dieser Diskussion wird deutlich, dass auf linguistischer Ebene nicht zu
entscheiden ist, wie ein Wort funktioniert und welche Effekte es erzielt. Eine

Negation kann auch bewirkt werden, ohne dass eine negierende Formulierung zu

finden ist, an der man sie festmachen kann.

Eriugena verfolgt dies weiter als Dionysius Areopagita und setzt einen

eigenen Akzent:

«[Lehrer:] Bejahend (Kara<jxm.K:f|) sagen wir z.B. dass Wahrheit ist; verneinend (àirocJjaTiKfi)

im Gegentheil, dass Wahrheit nicht ist. Dies scheint eine Art von Widerspruch zu sein, der sich

doch bei genauerem Zusehen keineswegs darin findet. Denn mit der Bejahung, dass Wahrheit
sei, wird nicht eigentlich behauptet, dass die göttliche Bestandheit Wahrheit sei, sondern dass

sie durch Uebertragung vom Geschöpf auf den Schöpfer (per metaphoram a creatura ad

creatorem) so genannt werden könne.»23

Hier steht das zentrale Argument: Unsere Aussagen über Gott sind keine wahren

oder falschen Propositionen über sein Wesen. Vielmehr bedarf es, mangels

adäquater Begriffe, der übertragenen Rede. Die für die Präzision von Termini

nötige Bestimmung ist bezogen auf Gottes Wesen unpassend, weil dieses keine

Grenzen hat. Metaphern hingegen sind als uneigentliche sprachliche Vollzüge in

ihrer Bedeutung erst einmal zu eruieren und interpretativ zu erhellen. Das
Resultat ist aber keine handhabbare Definition oder Beschreibung, weil die

Komplexität der Implikationen sich nicht erschöpfen lässt. Unbestimmte übertragene
Rede ist also in der Theologie kein Schaden, sondern der Versuch, Gottes Tran-

22 Eriugena: Über die Einteilung der Natur (Anm. 20), 32; PL 122, 462A-C.
23 Ebd., 30; PL 122, 461C.



190 Mariele Nientied

szendenz gerecht zu werden und seine Unfassbarkeit zu respektieren. Die
Legitimität jeglicher Rede von Gott ist für negative Theologen unter den Vorbehalt
der Uneigentlichkeit zu stellen; genau das leisten Metaphern. «Non proprie, sed

translative» (nicht eigentlich, sondern übertragen) heisst es oft im Periphyseon.
Damit sind Metaphern tauglich für die oben als konstitutiv für Apophatik
herausgearbeitete Gegenläufigkeit: Einerseits kann gesprochen werden, andererseits

ist alles Gesagte in seiner Geltung und seinen Implikationen erst herauszulesen

und neuen Lesarten gegenüber offen zu halten. Damit dienen Metaphern der

Vermeidung begrifflicher Idolatrie und lassen sich als eikon in Marions Sinn

auffassen.

In seinem Aufsatz über die Sprache Eriugenas beschreibt Werner Beierwal-

tes die Negation im theologischen Sprachspiel als negative Metapher:

«Negation als immerhin einleuchtendste philosophische und theologische Methode erhebt
jedoch nicht den Anspruch, trotz größerer Nähe zur Sache, diese als solche zu repräsentieren;
sie arbeitet vielmehr die Unsagbarkeit des im höchsten Gedanken intendierten Wesens präziser
heraus als dies Metaphern und Symbole vermögen. Die Negation des Affirmativen bleibt im
Cirunde immer noch uneigentliche Rede, sie ist sozusagen negative Metapher, die von ihrem

Gegenstand immer noch überboten wird.»24

Wenn bereits die Metapher die lexikalische Bedeutung des Wortes zugunsten
eines nicht klar bestimmten und bestimmbaren neuen Sinns aufgibt, ist eine

negierte Metapher eine Potenzierung dieser Unbestimmtheit.25

24 W Beierwaltes: Sprache und Sache. Reflexionen zu Eriugenas Einschätzung von
Leistung und Funktion der Sprache, Zeitschrift für philosophische Forschung
38 (1984) 523-543 (532). Vgl. auch zu anderen Aspekten dieses Themas den von
Beierwaltes herausgegebenen Sammelband: Begriff und Metapher. Sprachform
des Denkens bei Eriugena, Heidelberg 1990.

25 Dazu auch zeitgenössische Metapherntheoretiker, z.B. G. Kurz: Metapher, Al¬

legorie, Symbol, Göttingen 52004, 15: «Bezeichnenderweise negiert die Verneinung

einer metaphorischen Äusserung, z.B. <Der Mond ist eine Zitrone), nicht die

wörtliche Bedeutung, sondern die intendierte spezifische Bedeutung dieser

Metapher. Eine andere Metapher wird vielleicht für zutreffender gehalten. Es wird
erst gar nicht unterstellt, die Äußerung <Der Mond ist eine Zitrone) sei wörtlich
gemeint. Auch verneinte Metaphern bleiben Metaphern.» B. Taureck: Metaphern
und Gleichnisse in der Philosophie. Versuch einer kritischen Ikonologie der

Philosophie, Frankfurt a.M. 2004, 415-430. Taureck diagnostiziert hier eine «Pro-



Begriffliche Idolatrie und mögliche Auswege 191

Die Ubiquität von Metaphern im Spektrum biblischer Namen von Gott
stützt Eriugenas Empfehlung metaphorischer Rede in der Theologie: König,

Richter oder Vater gehören zu den bekanntesten. Folgt man Aristoteles, Charles

S. Peirce und vielen anderen Ansätzen in Poetik, Semiotik oder Rhetorik, sind

Metaphern Formen der Verbalsprache mit starken ikonischen Tendenzen, sie

sind sprachliche Bilder, unterstellen und suggerieren Ähnlichkeit und fordern
deshalb Interpretation heraus.26 Innerbiblisch gibt es hier keinerlei Vorbehalte,

das Bilderverbot richtet sich vor allem gegen dreidimensionale Bilder, also

Skulpturen, wie sie in Konkurrenzreligionen für kultische Praktiken Verwendung

fanden — das Bilderverbot steht im Zusammenhang mit dem ersten der

zehn Gebote, dem Fremdgötterverbot, es ist kein Kunstverbot.27

Allerdings zeitigt der Umgang mit Metaphern zuweilen befremdliche

Konsequenzen: Sprachliche Bilder stimulieren die Einbildungskraft und fordern
künsderische Gestaltung nahezu heraus, auch in didaktischem Interesse, wie

duktivität, wonach eine negierte Metapher andere Metaphern nahe legt.» Er fragt:
«Liegt hier am Ende eine Quelle metaphorischer Produktivität?» Seine Antwort:
Die nach einer negierten Metapher gesetzte Metapher ist häufig eine, die in der

ersten implizit ist, d.h. mit der Negation nichts zu tun hat. Zudem gebe es eine

Unentschiedenheit darüber, ob die Negation die metaphorische Ebene verlassen

lässt oder nicht.
26 Aristoteles: Poetik 22 1459a, hg.v. M. Fuhrmann, Stuttgart 1982, 77: «Denn gute

Metaphern zu bilden bedeutet, daß man Ähnlichkeiten zu erkennen vermag.» Vgl.
ders.: Rhetorik III 10f., übers.v. C. Rapp, Berlin 2002, 144-150. In 1412a9-12,
S. 147, stellt Aristoteles klar, dass das Erkennen von entlegenen Ähnlichkeiten,
also gattungs- und kategorienübergreifend, Kernkompetenz des Philosophen ist.

Da dies zugleich die für das Bilden guter Metaphern vitale Fähigkeit ist, bietet
sich eine Engführung von Philosophieren und Metaphernkompetenz an. - C.S.

Peirce: Collected Papers, Bd. II, hg.v. C. Hartshorne, P. Weiss, Cambridge MA
1932, Nr. 277, S. 157. Piaton nennt seine Gleichnisse cIkcov, z.B. das berühmte

Höhlengleichnis in Politeia 515a. Immer wieder stellt er klar, dass sie zum Mythos,
nicht zum Logos gehören: Phaidros 267c, Gorgias 493 und 517d, Phaidon 87b,

Menon 72a und 80, Symposion 215a u.ö.; dazu H. Willms: EIKQN. Eine
begriffsgeschichtliche Untersuchung zum Piatonismus, Münster 1935.

27 Vgl. C. Dohmen: Das Bilderverbot. Seine Entstehung und seine Entwicklung
im Alten Testament (BBB 62), Frankfurt a.M. 21987; vgl. auch den Ausstellungskatalog:

H.G. Golinski, S. Hiekisch-Picard (Hg.): Das Recht des Bildes. Jüdische
Perspektiven in der modernen Kunst, Bochum 2003.



192 Mariele Nientied

seit Jahrhunderten betont wird, wenn es um die Legitimierung von Bildern

geht. Kirchenfenster, Wandbemalungen und mit Bildern gestaltete Bibeln
illustrieren nicht nur biblische Narrative, sondern nehmen zuweilen Metaphern
beim Wort und malen, was das Wort lexikalisch bedeutet.28 Besonders
frühmittelalterliche Bildpsalter, z.B. der Utrecht-Psalter oder der Stuttgarter Bildpsalter,

zeigen mehrheitlich Wortillustrationen. Naheliegend ist, dass dies den

Gattungen der Psalmen geschuldet ist, also der Tatsache, dass man bei Lob- und

Klageliedern kein Narrativ hat, das man illustrieren könnte. Allerdings gäbe es

Alternativen, wie andere Psalterillustrationen zeigen: Szenen aus dem Leben

Davids, Hinweise aus patristischer Kommentarliteratur oder typologische
Bezüge liessen sich ins Bild bringen (gängiger Weise etwa wird David als Christus

dargestellt etc.).

Bei Wortillustrationen wird deutlich, dass hier dem Status des Wortsinnes
der Bibel, im Unterschied zu den geistigen Schriftsinnen, besondere Relevanz

beigemessen wird und dass sich dies sogar an den Bildern zeigt. Sie versteht

man nur als Metaphern, wenn man den Text kennt oder hinzuzieht. Der
berühmte Psalm 23: «Der Herr ist mein Hirte» etwa lässt sich als bukolisches

Idyll schön malen, ohne dass man dem Bild ansieht, dass es um Gott geht.
Psalm 1,3: «Der [Fromme, Gerechte] ist wie ein Baum, gepflanzt an den

Wasserbächen, der seine Frucht bringt zu seiner Zeit und seine Blätter verwelken

nicht» ist im Utrecht-Psalter durch einen Baum am Flussufer dargestellt.29

Psalm 73,22: «... ich war wie ein Tier vor dir» illustrieren sowohl der Utrechter
als auch der Stuttgarter Psalter durch eine Stute mit Fohlen.30 Wie diese we-

28 Gemeint ist nicht, was Alain Besançon mit Bezug auf die islamischen Traditionen
als «iconographie métaphorique» bezeichnet: die Umgehung des Bilderverbots
durch das Malen von allem, was nicht Gott ist, aber von ihm erschaffen ist und
auf ihn verweist. Alle profane Kunst wäre somit im Modus der Indirektheit zu
lesen und auch sakrale Kunst. Vgl. A. Besançon: L'image interdite. Une histoire
intellectuelle de l'iconoclasme, Paris 1994, 153F.

29 Faksimile Ausgabe, Graz 1982, fol. lv.
30 Ebd., fol. 41v; Stuttgarter Psalter, Faksimile Ausgabe Stuttgart 1968, fol. 85v. —

Die Vulgata übersetzt: «Ut iumentum factus sum apud te.» Von einem Fohlen
ist keine Rede. Die Übereinstimmung der beiden Manuskripte verstehen
Kunsthistoriker als «compelling evidence that both psalters contain pictures that stem
from the same visual tradition.» K. van der Horst: The Utrecht Psalter: Picturing
the Psalms of David, in: K. van der Horst, W Noel, WC.M. Wüstefeld (Hg.):



Begriffliche Idolatrie und mögliche Auswege 193

nigen Beispiele zeigen, sind solche Bilder innerweltlich plausibel, ebenso die

vielen Schlacht- und Gemetzelszenen in beiden Manuskripten. Sie sind auch

dann lesbar und verstehbar, wenn man den geistigen Schriftsinn, wie ihn die

Kirchenväter immer wieder und immer neu in den Bibeltext hineinlesen, nicht
kennt. Doch um die religiöse Relevanz zu finden, bedarf es der Kenntnis des

Bibeltextes: Es geht nicht um den Hirten als solchen, sondern um Christus

als menschgewordenen Gott, der sich sorgt und die Menschen beschützt. Es

geht nicht um Bäume am Wasser, Stuten mit Fohlen oder siegreiche Soldaten,

sondern um den Leser oder Beter der Psalmen, der so existentielle Situationen

vor und mit Gott versinnbildlicht. Wörtlich genommene Metaphern sind ein

Fall einer engen Text-Bild-Relation, die ein interdisziplinäres Vorgehen
unumgänglich macht.31

Die grosse Bedeutung des Bibeltextes bei der Literalillustration steht im
Kontext der karolingischen Renovatio, wobei philologische Sorgfalt an Relevanz

gewinnt.32 Übersetzungen dieser Zeit sind tendenziell ad verbum, nicht ad

sensum, auch die Dionysius-Übersetzung des Eriugena. Zwar lässt sich direkter

Einfluss der Libri Carolini weder auf Eriugena noch auf die Gestaltung der

genannten Psaltermanuskripte nachweisen,1' doch ist diese Parallele genauso

The Utrecht Psalter in Medieval Art, London u. Utrecht 1996, 23-84 (76). Mehr

Beispiele bei F. Mütherich: Bedeutungsschichten in der frühmittelalterlichen
Psaltertradition, FMSt 6 (1972) 232-244, besonders: 241-242, wo sie darauf hinweist,
dass solche Parallelen nur in Literalillustrationen zu finden sind. Sie schliesst daraus,

dass dies die älteste Illustrationsweise des Psalter sein müsse. Vgl. F. Mütherich:

Die Stellung der Bilder in der frühmittelalterlichen Psalterillustration, in: Der
Stuttgarter Bilderpsalter, Bd. 2: Untersuchungen, Stuttgart 1968, 151-222.

31 Der Sammelband von C. Meier, U. Ruberg (Hg.): Text und Bild. Aspekte des

Zusammenwirkens zweier Künste in Mittelalter und früher Neuzeit, Wiesbaden

1980, entspricht diesem Anliegen. Darin H. Meyer: Die Metaphern des Psaltertextes

in den Illustrationen des Stuttgarter Bildpsalters, 175-208.
32 Vgl. F. Heinzer: Wörtliche Bilder. Zur Funktion der Literal-Illustration im Stutt¬

garter Psalter (um 830), Berlin/New York 2005.
33 Uber Erzbischof Ebo, der wahrscheinlich den Utrecht-Psalter in Auftrag gab und

als Bibliothekar von Ludwig dem Frommen in Aachen arbeitete, bevor der nach

Reims kam, Hesse sich eine Verbindung herstellen. Auch könnte Eriugena eine der

Kopien zu Gesicht bekommen haben — Ann Freeman nennt sie in ihrer Einleitung

-, als er am Hofe Karls des Kahlen arbeitete. Vgl. A. Freeman (Hg.): Opus
Caroli Regis contra Synodum (Libri CaroHni), Hannover 1998, besonders 12 und



194 Mariele Niendeel

wie der geistesgeschichtliche Zusammenhang im 9. Jahrhundert bemerkenswert:

Nur wer den Bibeltext, nicht seine traditionellen Lesarten und Aufladungen,

gut kennt, versteht die Literalillustrationen richtig, nämlich metaphorisch.
Damit hängt das Verstehen der Bilder am Text, es ist ihm untergeordnet. Diese

Privilegierung des Textes ist auch ein zentrales Anliegen der Libri Carolini:

Viele Bibeltexte seien nicht visualisierbar, z.B. die Weisheiten der Propheten.34

Gott selbst habe sich nur verbalsprachlich offenbart, nicht aber gezeigt, von
den ersten alttestamentlichen Büchern an sei das Hören dem Sehen gegenüber

privilegiert.35 Vor allem aber seien Bilder oberflächlich, weltlich und

täuschungsanfällig.36 Sehe man eine Frau, die ihr kleines Kind auf dem Arm hält,
könne dies jede beliebige, auch heidnische Person sein; erst eine verbalsprachliche

Erläuterung lasse erkennen, dass es sich um Maria und Jesus handle.37

Vor diesem Hintergrund bekommen die sprachbezogenen Disziplinen des

Trivium besondere Relevanz; das stellen die Libri Carolini klar,38 und das ist

sowohl in Eriugenas Äusserungen im Periphyseon39 als auch in seiner Tätigkeit
als Lehrer der artes liberales am Hofe von Karl dem Kahlen deutlich geworden.40

Nur wenn man das Funktionieren der sprachlichen Techniken und Modi
versteht, ist man in der Lage, die Metaphorizität der biblischen Sprache richtig

einzuordnen und zu sehen, dass das, was an der Sprache bildlich ist, nicht

meint, was es sagt. Diese Differenz zu bemerken ist insbesondere dann wichtig,

wenn die Buchstäblichkeit metaphorischer Namen Implikationen mit sich

70-73. Allerdings gibt es in den Libri Carolini keine Erwähnung geschweige denn

Empfehlung von Literalillustration. Der Einfluss und die Zirkulation der Libri
Carolini war zudem sehr begrenzt, weil Papst Hadrian die darin vertretene
bilderkritische Position nicht teilte.

34 Libri Carolini 3.23 (Anm. 33), 442-446 (446).
35 Libri Carolini 2.30 (Anm. 33), 303-311.
36 Libri Carolini 3.23 (Anm. 33), 442-445. Eine detaillierte Diskussion findet sich

bei K. Mitalaité: Philosophie et théologie de l'image dans les Libri Carolini, Paris

2007, besonders das Kapitel «Image artificielle et iconicité de la parole», 82-93.
37 Libri Carolini 4.21 (Anm. 33), 539-542.
38 Libri Carolini 2.30 (Anm. 33), 311-316: Alle artes liberales seien im Bibeltext zu

finden.
39 Eriugena: Über die Einteilung der Natur (Anm. 20), 98; PL 122, 509A.
40 Davon zeugt Eriugenas Kommentar zu Martianus' De nuptiis, hg.v. C. Lutz, Cam¬

bridge Mass. 1939.



Begriffliche Idolatrie und mögliche Auswege 195

bringt, die mit der Gotteslehre nicht vereinbar sind. So gibt es eine semantisch

biologische Implikationen des Begriffs Vater — Vater als Erzeuger von Kindern
— wozu es eines Körpers bedarf, den man bei Gott nicht annehmen darf. Aber

was ist es dann, was die Vatermetapher richtig macht? Liebe? Güte? Macht?

Gewalt? Für all diese und andere Aspekte könnte man biblische Belege finden.
Besonders Gott als König verleitet zur De-metaphorisierung, zum Rücktransport

in weltliche Bereiche, nämlich in Staats- und Herrschaftsmodelle, die sich

für die Ausbildung politischer Theologien nutzen lassen. Vor allem gibt es

biblische Metaphern, die dermassen ungute Assoziationen wecken, dass sie kaum

zitiert, geschweige denn illustriert werden, so etwa die Beschreibung Gottes in
Ps 78,65: «ein Krieger, der aufsteht vom Wein.»41

Das hier virulente Problem beschäftigt christliche wie jüdische Schriftauslegung:

Nimmt man den Bibeltext beim Wort, ergeben sich innerbiblische

Widersprüche und verfehlte, gar blasphemische Implikationen. Der jüdische Aris-
toteüker Moses Maimonides gewinnt aus Unstimmigkeiten ein Kriterium dafür,

wann etwas in der Bibel im übertragenen Sinne zu lesen ist: Immer dann, wenn
die buchstäblichen Implikationen eines Wortes zu anthropomorphen oder
gotteslästerlichen Deutungen führen oder zentralen Stellen der Bibel widersprechen,

muss man übertragene Bedeutungen lesen.42 Metaphorisch verstandene

Vaterschaft kommt ohne biologischen Zeugungsakt aus, sie ist anwendbar auf
einen himmlischen Vater, der Menschen erschafft, nicht zeugt. Eine Metapher
schafft Distanz zum Wortsinn, relativiert diesen oder negiert ihn gar. In dem

41 So die Einheitsübersetzung. In der Vulgata heisst es: «Et excitatus est tamquam
dormiens Dominus tamquam potens crapulatus a vino.» Weder der Stuttgarter
noch der Utrechter Psalter illustrieren diesen Vers. Der Stuttgarter Psalter (Anm.
30) illustriert die Nachbarverse 64 und 66 mit einem jeweils eigenen Bild auf fol.
94v, was insofern auffallig ist, als Vers 64 auf der anderen Seite, fol. 94r, geschrieben

steht. Damit kommt Vers 65, der betrunkene Krieger, unter die Illustration
von Vers 64 zu stehen, was unglücklich ist und nicht passt. Deutlich wird, dass

Vers 65 in der Illustration dezidiert ausgespart wird. Der Utrecht-Psalter (Anm.
29) greift nur einige Verse aus den Anfangs- und Schlusspassagen dieses langen
Psalmes auf und illustriert alle zusammen auf fol. 45r.

42 Maimonides' Führer der Unschlüssigen (1190) ist diesem Projekt gewidmet: Tho-
ra und Talmud werden für aristotelische Philosophie anschlussfähig gemacht,
indem Formulierungen als übertragene, ambivalente oder bildliche aufgefasst werden.



196 Mariele Nientied

Satz «Dieser Mann ist ein Fuchs» beispielsweise ist der Wortsinn falsch, der

metaphorische aber setzt eine verstehbare Pointe. Doch ist nicht klar, welche

Alternative zum Wortsinn die Metapher aufbietet — meist ist es der Kontext,
das Ensemble anderer sprachlicher Figuren, die eine Komplexität von möglichen

Bedeutungen anlegen, aber nur durch Interpretation zu erschliessen sind.

Wird nun eine Metapher negiert, weil die durch sie nahegelegte Ähnlichkeit
einzuschränken ist oder fragwürdig wird, ergibt sich eine zusätzliche

Verunsicherung: Was genau negiert wird, ist nicht klar, weil die konventionelle
Semantik durch die metaphorische Übertragung bereits irritiert ist. Die Negation
markiert die Defizienz metaphorischer Rede als Behelfslösung mangels begrifflicher

Flandhabe. Anders als ein Prädikat im Aussagesatz lässt eine negierte

Metapher keinen eindeutigen affirmativen Sinn erschliessen. Die Bejahung des

Gegenteils ist der Aufschluss, der sich aus Negationen im Aussagesatz gewinnen

lässt. Eine negierte Metapher, zum Beispiel «Gott ist kein Vater», hingegen
erlaubt keinen Folgerungsschluss, auch wenn die feministische Theologie daraus

gerne schliessen möchte, dass Gott Mutter ist.43

Der Befund ist kontraintuitiv: Metaphern, sprachliche Bilder, vor allem

wenn sie negiert werden, sind die Alternative zur begrifflichen Idolatrie, sie

bieten einen Ausweg.44 Die Seltsamkeit lässt sich bestenfalls dadurch mildern,

43 So etwa bei Dorothee Solle, die ein Zitat von Meister Eckhart reformuliert: «Dar¬

um bitte ich Gott, daß er mich quit mache Gottes» heisst für sie: «Darum bitte ich

Gott, meine Mutter, daß sie mich quit mache des Männergottes.» D. Solle: Gott
befreien aus den Gefangnissen seiner Namen. Gegen himmlische und irdische

Herren-Macht, in: Diagnosen zur Zeit, Düsseldorf 1994, 33-50 (37). Zum Glück
weist sie auf S. 43 darauf hin, dass es nicht um eine Ersetzung des Patriarchats

durch das Matriarchat gehen könne, dass die parentale Metaphorik insgesamt zu

eng und das Eckhartsche Quit-machen nicht so leicht zu haben sei.
44 In anderem Sinne und auf andere Weise als Adorno anregt, gelingt durch Me¬

taphern die Rettung des Bildes angesichts des Bilderverbots in der Sprache:
«Gerettet wird das Recht des Bildes in der treuen Durchführung seines Verbots

Dialektik offenbart jedes Bild als Schrift. Sie lehrt aus seinen Zügen das

Eingeständnis seiner Falschheit lesen, das ihm seine Macht entreißt und sie der

Wahrheit zueignet. Damit wird die Sprache mehr als ein bloßes Zeichensystem.»
M. Horkheimer, T.W. Adorno: Dialektik der Aufklärung, Leipzig 1989, 38. - Ich

folge hier nicht Marion, der louange, den Lobpreis und das Gebet, also performative

Modi anstelle von prädikativer Diskursivität empfiehlt und damit das, was ich
oben als Sprachspielwechsel bezeichnet habe, wieder rückgängig macht (Marion:



Begriffliche Idolatrie und mögliche Auswege 197

dass man die Rede von begrifflicher Idolatrie ihrerseits als übertragene erkennt

- so wie auch die gängige Auffassung von Metaphern als sprachliche Bilder

ihrerseits metaphorisch ist.45 Ikonizität in der Sprache ist im Unterschied zum

begrifflichen Modus nur metaphorisch; keine Eigentlichkeit, keine Trefflichkeit
wird beansprucht. Insofern ist ihr ein negierender Zug inhärent, wie es Eriu-

gena bereits bezogen auf die hyperbolischen Komposita des Dionysius
konstatiert hatte. Metaphern sind sprachliche Bilder, in denen ein ikonoklastisches

Moment der Ähnlichkeitssuggestion gegensteuert. Doch nur um diesen Preis

können sie ihre spezifische Leistung erbringen: Was sich nicht auf den Begriff
bringen lässt, kann die Metapher in ihr Spiel bringen, aber mit dem Vorbehalt
des Uneigentlichen.46 Darin liegt ihre Unverzichtbarkeit gerade in den Religionen.

Sie entkommt der Dialektik zu- oder absprechender Prädikationen und

lässt darauf aufmerksam werden, dass sprachliche Bedeutung keinen statischen

Wert hat, der sich addieren oder subtrahieren liesse, wenngleich Aristoteles in
der eingangs erwähnten Passage dies zu unterstellen scheint. Unter der Maske

eines mathematisch anmutenden Verfahrens — nämlich durch eine Negation
eine bestimmte Bedeutung zu entfernen — vor dem Hintergrund der
grundsätzlich unterstellten Möglichkeit, diese Bedeutung auch zusprechen zu können,

wird das Zu- und Absprechen insgesamt problematisiert. Metaphern statt

Begriffe zu setzen oder in Begriffen die metaphorische Qualität zu erkennen,
heisst die Machtlosigkeit sprachlicher Vollzüge einzugestehen, ohne damit resi-

gnativ verstummen zu müssen. Sprachliche Bilder taugen nicht als Idole, wenn

man ihre spezifische Funktionsweise ernst nimmt; sie geben Bedeutung auf im

doppelten Sinn: Sie geben sie preis als lexikalisch fixierte Grösse und stellen

die Aufgabe, sich in der virtuos gehandhabten Semantik neu zurechtzufinden.

Wie sollten Gerichte entscheiden, wenn es einen Versandhandel für negierte

Metaphern gäbe? Während bei Piktogrammen und Emblemen die in und mit

L'idole et la distance [Anm. 11J, 219-235).
45 Jacques Derrida macht immer wieder darauf aufmerksam, dass man über die Me¬

tapher nur metaphorisch reden kann, vgl. J. Derrida: La mythologie blanche. La

métaphore dans le texte philosophique, in: ders.: Marges de la philosophie, Paris

1972, 247-324, sowie J. Derrida: Le retrait de la métaphore, in: ders.: Psyché.
Inventions de l'autre, Paris 1987, 63-94.

46 Dies ist die Funktionsweise der (absoluten Metapher) bei H. Blumenberg: Para¬

digmen zu einer Metaphorologie (1960), Frankfurt a.M. 21999.



198 Mariele Niendeel

ihnen transportierte Botschaft meist komplikationslos angebbar ist,47 bringen

Metaphern eine Komplexität, welche durch Interpretationen nicht zu

vereindeutigen und deshalb durch eine Negation nicht dialektisch zu verkehren ist.

IV Schluss

Vielleicht ist es unpräzise und missverständlich, von Negation oder Negati-
vität auf allen hier involvierten Ebenen zu sprechen: Die erste Ebene ist die

in allen Zeichen implizite Negation, die zweite die metaphorische Auffassung
biblischer Formulierungen (unter Distanznahme von der wörtlichen Bedeutung),

die dritte Stufe ist die Negation einer Metapher. Sicher ist hier Negation

in einem sehr weiten Sinne verstanden, vor allem aber handelt es sich um

ganz verschiedene Operationsweisen, die sich nicht miteinander verrechnen

lassen — wie etwa durch die Hegeische Aufhebung: Doppelte Negation führt
zu Affirmation auf höherer Ebene. Deshalb ergeben sich auch keine

Widersprüche: Die Negation der Vatermetapher bezieht sich auf die körperlichen

Implikationen und hat keinerlei Auswirkungen auf die Verbindlichkeit der neu-
testamentlichen Gebetsempfehlung «Vater unser ...». Bei der Negation von
Begriffen müsste man hier mindestens eine Unstimmigkeit konstatieren, bei

der von Metaphern nicht.48 Das linguistische Signal einer Negation leistet bei

Man denke — neben den eingangs angeführten kontextuell festgelegten

Piktogrammen, Emblemen, Schriftzügen und Slogans aus dem Nationalsozialismus

- etwa an die im Sport verwendeten international (weitgehend) verständlichen

Piktogramme für die einzelnen Disziplinen: Ob es um Hockey, Schwimmen oder

Springreiten geht, ist nicht erst durch Interpretation zu ermitteln. Ob dies auf
Ähnlichkeit von Piktogramm und Sportart zurückzuführen ist oder auf kulturell
kodierte Sehkonventionen, ist die Frage nach der Ikonizität, wie sie etwa Umberto
Eco diskutiert: Kritik der Ikonizität, in: ders.: Im Labyrinth der Vernunft. Texte
über Kunst und Zeichen, Leipzig 1990, 54-88; der Text entspricht Kapitel 3.5.1.-

3.5.10, in: ders.: Semiotik. Entwurf einer Theorie der Zeichen, München 1987.

Vgl. Denys Turner, der — freilich ohne Eriugena im Blick zu haben — meint: «What

negates a metaphor is only another metaphor Opposed metaphors, unlike
literal contradictions, can be simultaneously affirmed, in so far as to do so is to
capture, by virtue of their conjunction, the failure of both to convey the reality of
what is metaphorized.» D. Turner: The Darkness of God, Cambridge 1995, 35ff.



Begriffliche Idolatrie und mögliche Auswege 199

sprachlichen Bildern weder die Affirmation noch die Negation einer bestimmten

Bedeutung, es handelt sich hier vielmehr um eine Wendung der Sprache

auf und gegen ihre eigenen Operationen. Nichts, was in der Bibel zu lesen ist,

darf als Repräsentation Gottes verstanden werden, als adäquate Darstellung
seines Wesens. Eriugena stellt fest, «[...] dass von Gott überhaupt Nichts

eigentlich gesagt und gedacht werden [kann].»49

Die Bibel bestätigt dies durch die Tatsache, dass ihre Genres nie argumentativ

sind und ihre Sprache nur in sehr forcierter Lektüre begrifflich verstehbar

ist. Die gegenläufige Funktionsweise der Apophatik, wie sie sich in den Modi

übertragener Rede herausarbeiten lässt, erweist affirmierende wie konsequent

negierende Rede als gleichermassen problematisch und bringt beide in eine

irritierende Konstellation zu- und gegeneinander.
Liz James kommt in ihrer Diskussion der Libri Carolini zu einem Fazit, das

meine Stossrichtung in der hiesigen Diskussion mit neuen Argumenten und

aus anderer Perspektive bestärkt. Sie argumentiert, dass die Libri Carolini nicht

(nur) Verbalsprache privilegieren, weil Unter- wie Uberschriften von Bildern
ebenso täuschungsanfällig seien wie die Bilder selbst.

«Perhaps rather than seeing images and words as rivals, each setting out to do the same thing,
with one better at this task than the other, we should consider that both are concerned not
with each other but have the power to lead the viewer/auditor to something that lies
beyond. [...] The Libri Carolini perhaps indicate that neither words nor images were adequate
for this purpose. Image and text have different powers and do different things, but share a

purpose.»50

Vgl. dazu Taureck: Metaphern und Gleichnisse in der Philosophie (Anm. 25),
427. Auch in Blumenbergs Nachlass heisst es: «Absolute Metaphern müssen
einander nicht ausschließen, auch wenn sie in gegenständlicher Bezogenheit dies

täten.» H. Blumenberg: Theorie der Unbegrifflichkeit. Aus dem Nachlass, hg.v. A.

Haverkamp, Frankfurt a.M. 2007, 73.
49 Eriugena: Über die Einteilung der Natur (Anm. 20), 35; PL 122, 465A: «Univer¬

saliter enim diximus, nil proprie de Deo aut dici aut intelligi posse.» Der Kontext
ist die Diskussion der Anwendbarkeit der zehn aristotelischen Kategorien, die in
lateinischen Übersetzungen praedicamenta heissen und ontologische wie sprachliche

Kategorien sind. Im Rahmen dieser Diskussion wird immer wieder darauf

hingewiesen, dass keine Kategorie auf Gott zutrifft.
50 L. James: Seeing is believing but words tell no lies: caption versus images in the

Libri Carolini and Byzantine Iconoclasm, in: A. McClanan, J. Johnson (Hg.): Ne-



200 Mariele Nientied

Liz James beschreibt eine Engführung von Bild und Wort, wenn die Gestaltungen

von Buchstaben in Manuskripten und bildnerischen Darstellungen
des Mittelalters als visuelle Muster ins Auge fallen, bevor sie als Buchstaben

identifiziert und gelesen werden. Ein anderer — wenngleich komplizierterer —

Fall einer solchen Engführung sind sprachliche Bilder, Metaphern. Hier wird
deutlich, dass die Wort-Bild-Distinktion nicht trennscharf ist, so dass die

Überlegenheit des einen Modus über den anderen behauptet werden könnte.

Nun scheint das Fazit zu sein, dass ein fundamentales Misstrauen jeglichen

Zeichen gegenüber angebracht ist: Kein Text, kein Bild, keine Skulptur
kann beanspruchen, dem Göttlichen gerecht zu werden, immer ist ein
Vorbehalt geltend zu machen. Was bleibt, wäre die Zumutung, sich aller Irritationen

zum Trotz mit dem Bibeltext zu befassen, weil er für heilig und inspiriert
gehalten wird. Diese ins Grundsätzliche ausgeweitete Problematik, wie sie

auch bei Eriugena im zuletzt Zitierten anklingt, hätte nivellierende

Konsequenzen: Immer ist Sprache gegen die eigenen Operationen zum Einsatz zu

bringen, ob es sich um das Bild des betrunkenen Kriegers handelt oder die

geläufigeren Bilder König, Vater oder Richter. Man dürfte keiner Metapher

zutrauen, nennenswerten intellektuellen Gewinn zu bieten. De facto suggeriert

bereits die Popularität der zuletzt genannten Metaphern, dass dem nicht

so ist. Es gibt Abstufungen der Wertigkeit, auch wenn es um das Negieren

von Metaphern geht. Dionysius Areopagita hatte dies bereits zu bedenken

gegeben: «Oder ist es (das Göttliche) etwa nicht zutreffender mit Leben und

Güte gleichzusetzen als mit Luft und Stein? Und ist nicht eher zu bestreiten,
daß es trunken sei und rase, als, daß es aussagbar und denkbar sei?»51 Der
intellektuelle Aufschluss, der einzige, den die negative Theologie (oft nur
implizit) mit sich bringt, ergibt sich durch die Anordnung, das Arrangement,

gating the Image. Case Studies in Iconoclasm, Burlington 2005, 97-112 (107). Sie

bezieht sich auf die oben angeführten Stellen in den Libri Carolini (Anm. 33) und
zusätzlich auf Kapitel 4.16, ebd., 528f. - George Didi-Huberman formuliert in
seinem Buch zu Fra Angeüco einen ähnlichen Gedanken: «Il n'y a plus dès lors à

faire jouer le discours contre la figure, ou bien à faire <illustrer> le texte par l'image:
ce qui joue ici, globalement, c'est une même dialectique des figures — qu'elles soient

discursives ou iconiques — propres à faire signe vers l'espace d'un mystère.» G.

Didi-Huberman: Fra Angelico. Dissemblance et Figuration, Paris 1990, 59.
51 Dionysius Areopagita: Uber die Mystische Theologie und Briefe, übers.v. A.M.

Ritter, Stuttgart 1994, 78.



Begriffliche Idolatrie und mögliche Auswege 201

die topische Sortierung, wie sie in der Scholastik unter dem Terminus ordo

zum zentralen Streitpunkt wird. Während die Inhalte durch heilige Texte

und Tradition vorgegeben sind und durch geballte Massnahmen negierender
Modi aller terminologischen und theoretischen Fixierung zu entziehen sind,

ist die Frage der Anordnung dieser gegebenen Inhalte die, an der sich die

theologischen Positionen profilieren können. Es ist ein negativer Theologe,
der das Wort «Hierarchie» erfunden hat.32

Mariele Nientied, Berlin

Dionysius Areopagita: Über die himmlische Hierarchie, übers.v. G. Heil, Stuttgart

1986, 37. «Wer das Wort (Hierarchie) ausspricht, bezeichnet ganz allgemein
eine Art von geheiligter Gliederung, Abbild (cLkouoJ der Schönheit des

Gottesprinzips, welche in hierarchisch gegliederten Ordnungen und Wissenschaften

(6TTLOrf||ratç) die Mysterien der ihr eigenen Erleuchtung begeht und sich an das

ihr eigene Prinzip angleicht, so weit es ihr zusteht.» — Wenn Wolfgang Kemp den

Utrecht-Psalter diskutiert, ist ihm daran gelegen zu zeigen, dass die Forschung
sich stark auf die Wortillustration konzentriert und die Komposition der einzelnen

Bildelemente ausser Acht lässt. Mit Rekurs auf Roman Jakobson verweist

Kemp auf die Selektion illustrierter Wörter und ihre Anordnung in einer meist in
Zonen gestalteten qualitativen Ganzheit mit einer Aussageebene eigenen Rechts.

W. Kemp: Wortillustration oder Strukturillustration? Der Utrecht-Psalter als

Bilderhandschrift, Der Deutschunterricht, Heft 4, 2005, 6-13. — Hieran anknüpfend
liesse sich ausgehend von den Strukturillustrationen des Utrecht-Psalters eine

weitere Parallele andenken, nämlich zu der strukturierenden, hierarchisierenden

Leistung des Arrangements in der negativen Theologie. Wichtig ist, und mit der

in meinem Aufsatz vorgestellten Argumentation im Einklang steht, dass Kemp
zufolge die Kompositionsregeln des Bildes sich nicht gegenüber denen des Textes

durchsetzen, sondern sich daran ausrichten, sie anverwandeln (ebd., 13). Wie
stark dieser Gedanke zu machen ist, wäre eigens zu erörtern. Für den Hinweis auf

Kemps Aufsatz danke ich Vera Beyer.



202 Mariele Nientied

Abstract

One of the key problems negative theology has been struggling with from its beginnings

is the dialectical quality of negation: What is negated is simultaneously affirmed,
as it is manifest in image or word. John Scotus Eriugena tries to escape this binary logic
by pointing out that Biblical language tends to be figurative. Thus, language loses its

grip on what it signifies; it becomes vague and indeterminate. The action of negating
metaphors reinforces this tendency, emphasizing the inadequacy of language in its

attempt to capture God's nature. Contemporary Psalter manuscripts, the Utrecht and

Stuttgart Psalters, respond strikingly to the pictorial dimension of words and reinforce
the apophatic force they have by depicting Biblical metaphors taken literally. The text
not only determines the meaning of the images, in accordance with the Carolingian
Renovatio; moreover, the metaphorical and unsuitable quality of both text and image is

emphasized and affected by an apophatic move. Only the order of these givens and the

structure in which they are presented reveal the intellectual profile of the scholar. The

insight to be gained from apophatic theology, frequently only implicitly, can be found
in the topical arrangement and the structure of both text and images.


	Begriffliche Idolatrie und mögliche Auswege : zur Rolle der Metapher in der negativen Theologie Eriugenas und in zeitgenössischen Psalter-Illustrationen

