Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 2

Artikel: Begriffliche Idolatrie und mdgliche Auswege : zur Rolle der Metapher in
der negativen Theologie Eriugenas und in zeitgendssischen Psalter-
lllustrationen

Autor: Nientied, Mariele

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877794

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Begriffliche Idolatrie und mogliche Auswege

Zur Rolle der Metapher in der negativen Theologie Eriugenas
und in zeitgenossischen Psalter-Illustrationen

Das Stuttgarter Landgericht untersagte im Jahr 2006 einem jungen Mann den
Handel mit anti-Nazi-Produkten. Es ging um Taschen, Aufkleber, Kleidung
und dhnliches, an denen gingige Piktogramme, z.B. Verkehrsschilder oder Co-
micfiguren, mit Bildern, Schriftziigen oder Symbolen aus dem Dritten Reich
angebracht waren. Das wohl bekannteste Beispiel ist ein mit rotem Querbalken
durchgestrichenes Hakenkreuz. Ein anderes zeigt ein Minnlein, das ein Haken-
kreuz in den Mulleimer wirft — unter Anverwandlung eines an vielen otfent-
lichen Orten zu findenden Piktogramms mit dem Slogan: «Halte Deine Stadt
sauber» In der Urteilsbegriindung verwies der Richter auf das Verbot aller
Embleme und Schriftziige aus der NS-Zeit sowie einen zu vermeidenden Ge-
wohnungseffekt. Irritierte Reaktionen aus dem Ausland folgten prompt: Sollte
es in Deutschland also verboten sein, sich dezidiert und 6ffentlich von der
nationalsozialistischen Ideologie zu distanzieren? Sie ermutigten den jungen
Mann Berufung cinzulegen, mit Erfolg: Im Mirz 2007 wurde das Urteil vom
Bundesgerichtshof aufgehoben. Solange die anti-Nazi-Gesinnung eindeutig
aus der Gestaltung hervorgehe und jede Moglichkeit des Missbrauchs dieser
Produkte durch Neonazis ausgeschlossen sei, konnten sie vermarktet werden.!

Das hier vorliegende Problem lasst sich prazisieren. Es eignet sich als Auf-
hinger fiir die folgende Diskussion, weil es sprachliche wie nichtsprachliche
Zeichen betrifft: Negationen wirken dialektisch insofern, als sie das, was sie
negieren, immer auch affirmieren. Ablehnung und erneute Aneignung gehen
Hand in Hand. Das in Deutschland verbotene Hakenkreuz muss abgebildet
und als solches erkennbar sein, auch und gerade weil es mit einem roten Balken
durchgestrichen wird. Dies gilt fiir ikonische wie arbitrire Zeichen; Piktogram-
me als weitgehend codierte Bilder besetzen eine Zwischenzone zwischen Spra-
che und Bild und lassen sich auf ihr spezifisches Funktionieren hin befragen.?

L Das Urteil wurde am 7. Marz 2007 gesprochen und danach in den Medien disku-
tiert.

Vgl. den Katalog der Stuttgarter Ausstellung, 2006: Piktogramme — Die Einsam-
keit der Zeichen, hgv. M. Ackermann, Stuttgart 2006. Er diskutiert in einigen

(%]

ThZ 2/67 (2011) S. 179-202



180 Mariele Nientied

Ein sprachliches Parallelbeispiel bietet Heidegger, der in einer bestimm-
ten Phase seines Schaffens das Wort Sein> durch kreuzweise Durchstreichung
gleichzeitig tilgte und markierte. Schligt man einen Text Heideggers auf, fallt
der Blick zuallererst auf dieses durchkreuzte Wort, das gut lesbar bleibt und die
ontologischen Traditionen der Philosophie aufruft, noch bevor man den ersten
Satz gelesen hat.’

Der massive Effekt auf den Rezipienten durfte anhand dieser Beispiele
deutlich geworden sein: Unabhingig davon, ob affirmative oder negierende
Tendenzen sich durchsetzen, signalisiert ein durchgestrichenes, aber nicht ge-
l6schtes Wort oder Bild Relevanz. Linguistische Negationen fligen sich unauf-
falliger in die Wortfolge eines Satzes und sind insofern weniger emphatisch,
dennoch ebenso anfillig fiir die angesprochene Dialektik: Das negierte Wort
steht da, wird aufgerufen mitsamt allen Assoziationen. Wenn ich etwa zu je-
mandem sage: «Du bist doch nicht bléd!», so habe ich impliziert, dass man den
Angesprochenen fir blod halten kénnte. Blodheit steht im Raum, auch wenn
sie abgestritten wird.

Der wechselhafte Umgang der Gerichte mit dieser Gemengelage — erst ein
Verbot, dann in hoherer Instanz eine Etlaubnis — versucht dieser Dialektik
eine Handhabe abzugewinnen, die grundsitzlich dariber entscheidet, ob die
affirmative oder negierende Seite dominant ist. Damit scheint eine binire Lo-
gik das Schicksal aller Negation zu sein; das Nein geht gegen das Ja, tertium
non datur. Die Sprachphilosophie hat aus diesem Grunde die Negation im
Satz fiir formalisierbar gehalten: Wenn man das Zeichen fir Negation vor
einen Satz stellt, andert sich nichts an der Aussage, sie wird nur abgestritten.
Aristoteles kann als Pate fir diese Sicht gelten; Frege folgt ihm darin und auch
der frithe Wittgenstein: Was behauptet werden kann, kann auch abgestritten

Essays die Spezifik von Piktogrammen zwischen Sprache und Bild sowie als Ver-
such einer international lesbaren, universalen Bildsprache und bringt viele Bei-
spiele von Kinstlern, die sich durch Piktogramme haben inspirieren lassen. Auf
den Seiten 162-174 werden Beispiele fur eine kinstlerische Auseinandersetzung
mit dem Hakenkreuz gezeigt.

3 Vgl.: M. Heidegger: Zur Seinsfrage, in: Wegmarken (1967), Frankfurt a.M. 2004,
385-426. Die graphische Gestalt des Durchkreuzens wird sowohl von Heidegger
als auch von seinen Interpreten gerne relevant gemacht: Heidegger zufolge « ...
zeigt [das Zeichen der Durchkreuzung] in die vier Gegenden des Gevierts ...»,
ebd., 411.



Begriffliche Idolatrie und mégliche Auswege 181

werden.! Wie durch ein Minuszeichen in der Mathematik wird ein festgelegter
Wert in sein Gegenteil verkehrt, aber dadurch in seinem Wert in keiner Weise
affiziert. Fiigt man ein zweites Zeichen fiir die Negation hinzu, heben die bei-
den sich gegenseitig auf, und man landet wieder beim Ausgangssatz, als wire
nichts gewesen.

Die in diesen Beispielen anhand von Bild und Wort aufgezeigte Dialektik des
Negierens ist ein notorisches Problem in der Theologie, denn sie eréffnet eine
Alternative, die atheistische Konsequenzen zeitigt: Wenn durch Negieren deut-
lich gemacht werden soll, dass alle unsere Vorstellungen und Begriffe bezogen
auf Gott unzureichend sind, wird man entweder die affirmative Kehrseite des
Negierten nicht los oder gerit in einen Sog konsequenter und radikaler Nega-
tionen, die auch vor der Existenz Gottes nicht halt machen. Religionskritiker
wie Ludwig Feuerbach oder David Hume haben daraus Kapital zu schlagen
gewusst.” Um diesem Dilemma zu entgehen, haben sich in der Tradition ne-

4 Aristoteles: Peti hermeneias 6 17a25-32, Gibersetzt und erldutert von H. Weide-
mann, Berlin 22002, 7f.: «Eine bejahende Aussage ist eine Behauptung, die etwas
etwas anderem zuspricht, eine verneinende Aussage hingegen ist eine Behaup-
tung, die etwas etwas anderem abspricht. Behaupten kann man nun aber sowohl
von dem, was einer Sache zukommt, dal3 es ihr nicht zukommt, als auch von
dem, was einer Sache nicht zukommt, daf3 es ihr zukommt, sowie von dem, was
einer Sache zukommt, dal3 es ihr zukommt, und von dem, was einer Sache nicht
zukommt, dal3 es ihr nicht zukommt, und ebenso auch, was die Zeiten ausser-
halb der Gegenwart anbetrifft. Daher kann man einer Sache doch wohl alles, was
ihr irgend jemand zugesprochen hat, auch absprechen, und alles, was ihr irgend
jemand abgesprochen hat, auch zusprechen. Somit ist offenkundig, dal3 jeder be-
jahenden Aussage eine verneinende entgegengesetzt ist und jeder verneinenden
Aussage eine bejahende.»

D. Hume: Dialogues concerning natural religion, hg.v. R.H. Popkin, Indianapolis
51996, 28: «Or how do you mystics, who maintain the absolute incomprehensibi-
lity of the Deity, differ from skeptics or atheists, who assert that the first cause of
all is unknown and unintelligible?» — L. Feuerbach: Das Wesen des Christentums,
Zweites Kapitel, hg.v. D. Bergner, Stuttgart 1960, 18 und 21: «Wo ... der Mensch
alle Bestimmungen von Gott entfernt, da ist ihm Gott nur noch ein negatives,
d.h. nichtiges Wesen ... Sind Deine Priadicate Anthropomorphismen, so ist auch
das Subject derselben ein Anthropomorphismus» — Zur reductio ad absurdum
negativer Pridikation vgl. E. Jungel: Gott als Geheimnis der Welt, Kapitel D.
«Zur Sagbarkeit Gottes», besonders § 15, Tiibingen *1978, 307-408; I.U. Dalferth:



182 Mariele Nientied

gativer Theologie Modi des Negierens ausgebildet, die die hier virulente bini-
re Struktur irritieren. Im Folgenden wird der Vorschlag von Johannes Scotus
Eriugena (9. Jh.) diskutiert und mit zeitgendssischen Psalterillustrationen in
einen Zusammenhang gebracht: Entscheidend ist dabei, dass Metaphern ne-
glert werden, also bildliche Rede, die von vornherein keine Eindeutigkeit der
Pridikation leistet.

L. Die Negativitat und Uneigentlichkeit aller Zeichen

Die Dialektik der Negation spielt sich auf zweiter Stufe ab: Allen Zeichen ist
eine Negation inhidrent, weil sie nicht das sind, woftr sie stehen oder worauf
sie verweisen.® Roland Barthes nennt seine Semiologie apophatisch, insofern
als er Zeichen die Fihigkeit abstreitet, auf das Bezeichnete hin transparent
werden und feste, wissenschaftsfihige Bedeutung transportieren zu kénnen.’
Diese Negation betrifft eine Differenz, die sich nur dann tilgen lisst, wenn
Zeichen und Bezeichnetes materiell identisch sind, d.h. bet Duplikaten, Fil-

Ganz Anders. Zur Hermeneutik Negativer Theologie, in: M. Olivetti (Hg,): Thé-
ologie négative, Padova 2002, 117-145, besonders 120-129.

K. Burke: The Rhetoric of Religion. Studies in Logology, Betkeley/Los Angeles
1970, besonders Kapitel I «On Words and the Word, Third Analogy», 17-23,
(21f.): «If the symbol-using animal approaches nature in terms of symbol sys-

6

tems (as he inevitably does), then he will inevitably «transcend> nature to the ex-
tent that symbol-systems are essentially different from the realms they symbolize.
And these realms will be necessarily different, inasmuch as the translation of the
extra-symbolic into symbols is a translation of something into terms of what it is
not ... The whole problem of negativity in language, and the similar dialectic of
Heidegger’s metaphysics, has its analogy in segative theology.»

«La sémiologie proposée ici est donc négative — ou mieux encore, quelle que
soit la lourdeur du terme: apgphatigue: non en ce qu’elle nie le signe, mais en ce
qu’elle nie qu’il soit possible de lui attribuer des caracteres positifs, fixes, ahisto-
riques, acorporels, bref: scientifiques. / Die hier vorgeschlagene Semiologie ist
also negativ — oder noch besser, so schwerfallig auch der Ausdruck sein mag:
apophatisch, nicht, weil sie das Zeichen bestreitet, sondern die Moglichkeit, ihm
positive, gleichbleibende, ungeschichtliche, unkorperliche, kurz wissenschaftliche
Eigenschaften zuzuschtreiben.» R. Barthes: Lecon/Lektion, Frankfurt a.M. 1980,
54f., Hervorh. v. Barthes.



Begriffliche Idolatrie und mégliche Auswege 183

schungen, etc., deren Zeichencharakter in Frage steht: Man soll gerade nicht
erkennen, dass das Imitat kein Original ist. Der klassische Bildbegriff in pla-
tonischer Tradition hingegen ist relational und macht ein Gefille zwischen
dem Abgebildeten, das als Urbild verstanden wird, und seinem Abbild, das
als Derivat oder Imitat nachgeordnet ist, virulent.® Sprachliche Zeichen sind
dem Bezeichneten nicht einmal ihnlich und stehen nicht in Gefahr, mit ihm
verwechselt zu werden.

Die Anerkennung dieser semiotischen Differenz hilft dann sie zu Giberwin-
den, wenn eine das Zeichen transzendierende Lesart folgt, also das Uberschrei-
ten der Sphire der blossen Stellvertreter aut deren Eigentliches. Insofern als
sie eine solche Transzendenz initileren und sich als uneigentlich zu erkennen
geben, lassen Zeichen nicht nur ihren Status erkennen, sondern sind modell-

haft fur religiose Belange.”

Bezogen auf nichtsprachliche Bilder gibt es hier ein weites Feld zu differenzieren-
der Ansitze: Theodor Lipps hat um die Wende zum zwanzigsten Jahrhundert von
«@sthetischer Negation» gesprochen, um die «Entwirklichungy» des dsthetischen
Objekts zu beschreiben: Der Verzicht auf komplette Wirklichkeitstreue weise auf
die Arbeit des Kiinstlers als Darstellung, nicht Nachahmung, hin und lenke die
Aufmerksamkeit vom Negierten, also Charakteristiken des Dargestellten in der
Realitit, auf das, was er davon fiir seine Arbeit ausgewihlt habe. Erst im Verzicht
auf Nachahmung entstehe ein Kunstwerk. T. Lipps: Asthetik. Psychologie des
Schonen und der Kunst, 2. Teil, Leipzig 1920, Kapitel «Prinzip der dsthetischen
Negation», 115-121. Ausserdem G. Didi-Hubermann: Devant I'image, Paris 1990,
besonders das Kapitel «’image comme déchirure», 174f.: «puissance du négatif»
(deutsche Ausgabe: Vor einem Bild, Minchen/Wien 2000, 149: zur «Kraft des
Negativen»); G. Boehm: Die Lehre des Bilderverbots, in: B. Recki, .. Wiesing
(Hg): Bild und Reflexion. Paradigmen und Perspektiven gegenwirtiger Asthetik,
Miinchen 1997, 294-306; R. Hoeps: Bild und Ikonoklasmus. Zur theologisch-
kunsttheoretischen Bedeutung des Bilderverbots, in: C. Dohmen, T. Sternberg
(Hg): ... kein Bildnis machen. Kunst und Theologie im Gesprich, Wiirzburg
21987, 185-203; H. Belting: Idolatrie heute, in: ders., D. Kamper (Hg): Der zweite
Blick. Bildgeschichte und Bildreflexion, Minchen 2000, 273-280.

Jacques Derrida weist in seiner Grammatologie auf die religiose Dimension ei-
nes jeden Zeichens hin, Kapitel 1: «Das Ende des Buches und der Anfang der
Schrift, Frankfurt a.M. 21988, 16-48. Auch in «Comment ne pas parler. Dénéga-
tions» (Paris 1987) handelt er von Gott als Sinn, Wahrheit, erste und letzte Refe-
renz und so Erméglichung allen Sprechens, . Derrida: Wie nicht sprechen, Wien
1989, 54 u.6.



184_ Mariele Nientied

Diese spezifische Leistung der Zeichen, niamlich das negierende Moment
wirksam werden zu lassen, um auf ihr Eigentliches, das ein Anderes ist als sie
selbst, zu verweisen, gelingt nicht immer: Ein Zeichen muss als solches erst
einmal so gut sein, dass es Aufmerksamkeit weckt. Ein gutes und frommes
Zeichen leitet diese Aufmerksamkeit weiter, weg vom Zeichen selbst, es akti-
viert eine indexikalische Funktion. So lisst sich ein wirksames Argument gegen
Ikonoklasmus gewinnen: Nicht Farbe aut Holz oder Leinwand ist Gegenstand
der Verehrung, auch nicht die Meisterschaft des Kiinstlers, sondern das, was
auf dem Bild dargestellt wird oder, wie bei Reliquien, derjenige, von dem sie
zeugen. Thomas von Aquin spricht von einem duplex motus, einer zweifachen
Bewegung, in jedem Bild: Die erste bezieht sich auf das Bild selbst, die zweite
auf das, was es abbildet. Diese zweite Bewegung legitimiert Anbetung vor Bil-
dern, insofern sie stellvertretend fiir das Eigentliche, aber Unverfligbare stehen
und nicht mit ihm verwechselt werden."

Mit Jean-Luc Marion kann man daran den Unterschied zwischen dem
€tdwirov und der eikwv festmachen:!'! Das Idol liasst das Gottliche sichtbar wer-
den nach Massgabe des menschlichen Blicks und fixiert es, macht es handhab-
bar."” Die eikon hingegen lisst Unsichtbares aufscheinen, ohne es zu repri-
sentieren.” In diesem Sinne lassen sich in Kunst, Philosophie, Literatur und

10

Thomas von Aquin: Summa Theologica 111, q. 25, a. 3 diskutiert die Verehrung
von Christusbildern (Band 26 der deutschen Thomas-Ausgabe, Heidelberg u.a.
1957, 193-197).

J.-L. Marion: L’idole et la distance. Cing études, Paris 1977, sowie: Fragments sur
Iidole et I'icone, Revue de Métaphysique et de Morale 84 (1979) 433-445. Deut-
sche Ubersetzung: Idol und Bild, in: B. Casper (Hg.): Phinomenologie des Idols,
Freiburg und Munchen 1981, 107-132, besonders: 112-118.

«Die erzeugte Sache wird erst zum Idol — und zwar eines Gottes — von dem
Augenblick an, in dem der Blick sich entschlossen hat, sie anzublicken, und dar-
aus den bevorzugten Fixpunkt seines eigenen Blickens gemacht hat; und daB3 die

12

erzeugte Sache in sich den Blick erschopft, das setzt voraus, daB3 sie sich im Er-
blickbaren erschopft. Der entscheidende Augenblick der Errichtung eines Idols
bezieht sich also nicht auf seine Herstellung, sondern auf seine Einsetzung zum
Sichtbaren, zu dem, was einen Blick erfiillt.» Marion: Idol und Bild (Anm. 11),
111£. (dt.), 435 (frz.).

P Marion: Idol und Bild (Anm. 11), 116 (dt.), 441 (frz.): «Der Blick kann niemals
zur Ruhe kommen, wenn er ein eikon betrachtet, sondern er mul3 gewissermallen



Begriffliche Idolatrie und mégliche Auswege 185

Religion Modi, Stilrichtungen und Genres ausmachen, die sich als dezidiert
heteronom zu erkennen geben, als blosses Zeichen fiir etwas anderes, ihr Ei-
gentliches, dem gerecht zu werden sie nicht beanspruchen kénnen.

I1. Begriffliche Idolatrze

Der biblische Befund in den Zehn Geboten ergibt einen klaren Vorbehalt gegen-
tber Bildern und Skulpturen («Du sollst Dir kein Bildnis macheny), empfiehlt
aber einen bestimmten Umgang mit sprachlicher Referenz: Der Name Gottes ist
zu ehren.'* Ohne diese Méglichkeit wire der Bibeltext selbst blasphemisch, denn
er wimmelt geradezu von Beschreibungen und Namen fiir Gott. Worte sind als
arbitrire Zeichen dem Bezeichneten nicht dhnlich und lassen den Anspruch auf
adiquate Reprisentation erst gar nicht aufkommen. Der hohe Status der Schrift
im Judentum kann darauf rekurrieren, dass das Hebriische ein Alphabet hat und
kombinatorisch verfahrt im Unterschied zu den stitker bildlichen Hieroglyphen."

Allerdings impliziert das Gebot, dass es auch nicht-chrende Namensverwen-
dungen gibt; biblische Beispiele dafiir sind u.a. Fliiche. Aus der Sicht negativer
Theologien gerit auch eine bestimmte Tradition exegetischer Handhabe gottli-
cher Namen in die Schusslinie dieses Gebots: Wenn unter Zuhilfenahme philo-
sophischer Theoreme aus den Namen Aufschluss iiber das Wesen Gottes gewon-
nen werden soll, gibt es die Gefahr anthropomorphisierender Auslegung. Die
Transzendenz Gottes ist nicht mehr gewihrleistet, wenn der allmichtige Schép-
fer von allem, was ist, wie seine Geschopfe zum Objekt menschlicher Erkenntnis
wird. Hier liegt vor, was man mit Wittgenstein einen Sprachspielwechsel nennen
kann. Statt der biblischen Genres und ihrer liturgischen Verwendung, in der Gott
Subjekt, Autor der Welt und Adressat der Rede ist, wird er im theoretischen Dis-
kurs zum Thema unter anderen Themen. Paulus argumentiert in seiner Areopag-
rede negativ-theologisch, insofern als er gegen Idolatrie in allen Medien angeht:
«Da wir nun géttlichen Geschlechts sind, sollen wir nicht meinen, die Gottheit sei

immer wieder vom Sichtbaren abprallen, um in ihm den unendlichen Weg des
Unsichtbaren hinaufzusteigen.»

4 Versionen dieser Gebote in Ex 20,4.7, Dt 5, 8.11 u.0.

5 Vgl. M. Brumlik: Wort, Schrift, Ikone. Wege aus dem Bilderverbot, Frankfurt a.M.
1994.



186 Mariele Nientied

gleich den goldenen, silbernen und steinernen Bildern, durch menschliche Kunst
und Gedanken gemacht»'® Somit handelt sich um ein Idol, weil Gott menschli-
chen Vermogen anheimfillt; hierzu nochmal Jean-Luc Marion:

«Wenn philosophisches Denken von dem, was es nun «Gotb nennt, cinen Begriff ausbildet,
dann funktioniert dieser Begriff genau wie ein Idol ... Der Gedanke macht sich fest und er-
scheint als der idolatrische Begriff von «Gotv, in dem der Gedanke mehr sich selbst als das, was
er Gotv nennt, beurteilty'”

Der bemichtigende Zugriff durch Begriffe unterstellt Denkbarkeit und Fass-
barkeit, was durch die Diagnose begrifflicher Idolatrie fragwiirdig gemacht und
kritisiert wird. Heidegger hatte hierzu einflussreiche Vorgaben gemacht. Er lehnt
Metaphysik als Onto-theologie ab, da in thr Gott als Seiendes unter Seienden
verstanden werde, sei es als allgemeines oder als erstes Seiendes.'®

16

Apg 17,29 nach der Lutheriibersetzung; die Einheitstibersetzung hat «Erfindungy
statt «Gedanken», die Vulgata «cogitationis». In I Kor 1,20 stellt Paulus — hier
ohne Rekurs auf die Idolatrieproblematik — philosophische Bemihungen unter
Generalverdacht: «Hat nicht Gott die Weisheit der Welt zur Torheit gemacht?» —
Wenn sich ein paar Jahrhunderte spiter ein Autor die Identitit des durch die pau-
linische Areopagrede bekehrten Dionysius gibt (vgl. Apg 17,34), gewinnt er da-
durch nicht nur die Autoritit des Aposteljiingers, sondern situiert seinen Ansatz
gezielt im Kontext dieser paulinischen Bemerkungen zum unbekannten Gott.
Ausfihrlicher dazu: M. Nientied: Reden ohne Wissen. Apophatik bei Dionysius
Areopagita, Moses Maimonides und Emmanuel Levinas. Mit einem Exkurs zu
Niklas Luhmann (ratio fidei 42), Regensburg 2010.
" Marion: Idol und Bild (Anm. 11), 119 (dt.), 439 (frz.). Vgl. ders.: L’idole et la dis-
tance (Anm. 11), 20: «lLa soumission du dieu aux conditions humaines»; ebd., 24:
«la mise a disposition du divin.»
% Marion: L’idole et la distance (Anm. 11), 24-34. — M. Heidegget: Die onto-theo-
logische Verfassung der Metaphysik, in: ders.: Identitdt und Differenz, Pfullingen
1957, 31-66 (64f.): «So |causa sui] lautet der sachgerechte Name fiir den Gott in
der Philosophie. Zu diesem Gott kann der Mensch weder beten noch kann er ihm
opfern. Vor der Causa sui kann der Mensch weder aus Scheu ins Knie fallen, noch
kann er vor diesem Gott musizieren und tanzen. Demgemil ist das gott-lose
Denken, das den Gott der Philosophie, den Gott als Causa sui preisgeben mul3,
dem géttlichen Gott vielleicht niher» Vgl. ders.: Kants These iiber das Sein, in:
ders.: Wegmarken, Frankfurt a.M. 2004, 449.



Begriffliche Idolatrie und mogliche Auswege 187

Bei Adorno zieht das Problem begrifflicher Idolatrie eine grundsitzliche
Infragestellung philosophischer Begrifflichkeit nach sich: Wie kann man dem
Nichtidentischen ohne terminologische Zurlstung gerecht werden?

Sowohl negative Theologen als auch Adorno versuchen, mit negierenden
Verfahren gegenzusteuern' und so zumindest eines zu leisten: Distanznahme
von der Aufladung biblischer oder nicht-biblischer Woérter zu philosophiefihi-
gen und terminologisch fixierbaren Begriffen. Die Leistung der Negation soll
sein, die oben beschriebene, allen Zeichen inhirente Negation zu verstirken
und auf den defizitiren Status des blossen Stellvertreters aufmerksam zu ma-
chen: Ohne das Eigentliche fassen zu kénnen, bleibt das Zeichen hinter diesem
zurlick und verweist auf es, ohne den eigenen Status der Uneigentlichkeit zu
verlassen. Die Dringlichkeit des Bilderverbots auch fiir sprachliche Formulie-
rungen geltend zu machen, ist auch hier ein Transzendenzverstirker und gegen
Anthropomorphismen gerichtet. Negationen erweisen sich dann als probates
Mittel, wenn sie zeicheninterne Operationen sind, deren Verweisungsleistung
nicht ihrerseits in Zeichen aufgeht. Weil Gott nicht auf den Begriff zu bringen
ist, werden Begriffe negiert, was aber keine nihilistischen Konsequenzen zeitigen
soll. Die Frage ist, wann dies gelingt, also wann eine negierende Massnahme in
der Sprache weder dialektische Effekte mit sich bringt noch ihren Gegenstand
abschafft, sondern die binire Struktur des Ja-oder-Nein ausser Kraft setzt.

II. Die Spezifik gittlicher Namen: Metaphern

Johannes Scotus Eriugena beschreibt in seinem Periphyseon (De divisione na-
turae) von 864-860, einem Dialog zwischen einem Lehrer und seinem Schiiler,
das skizzierte Problem dialektischer Effekte von Negationen. Er ist dabei von
dem von ihm tibersetzten und fiir die negative Theologie christlicher Traditio-
nen bahnbrechenden Dionysius Areopagita beeinflusst:

Vgl. Adornos negative Dialektik als Versuch, Dialektik gegen sich selbst zu keh-
ren: «Dialektik, Inbegriff des negativen Wissens, mochte kein anderes neben sich
haben; noch als negative schleppt sie das Gebot der AusschlieBlichkeit aus der
positiven, dem System, mit sich fort ... Dialektik [muss], in eins Abdruck des
universalen Vetblendungszusammenhanges und dessen Kiritik, in einer letzten
Bewegung sich noch gegen sich selbst kehren.» T.W. Adorno: Negative Dialektik,
Frankfurt a.M. 1990, 397.



188 Mariele Nientied

«[Lehrer spricht:] Wesenheit also wird Gott genannt; aber eigentlich (proprie) ist er nicht We-
senheit, da dieser das Nichts entgegensteht, sondern er ist uberwesentlich (bmepoloLog, superes-
sentialis). Ebenso wird er Gilite genannt; aber er ist dies nicht eigentlich, da der Glte das Bosesein
entgegensteht, sondern er ist mehr als gut (plus quam bonus) oder Uebergiite ... Aehnlich ver-
hilt es sich mit der Wahrheit; denn dieser steht das Falsche entgegen, und demgemass ist Gott
eigentlich nicht die Wahrheit, sondern mehr als wahr und Ueberwahrheit. Dieselbe Bewandt-
niss hat es mit allen ibrigen gottlichen Namen. Denn nicht eigentlich wird er Ewigkeit genannt,
weil dieser die Zeitlichkeit entgegensteht; sondern er ist mehr als ewig und Ueberewigkeit. Das
gleiche Verhiltniss findet bei der Weisheit statt, die deshalb von Gott nicht eigentlich ausgesagt
werden kann, weil der Weisheit und dem Weisen die Thorheit und der Thor entgegenstehen;
folglich wird er richtig und in Wahrheit mehr als weise und Ueberweisheit genannt. Ebenso ist
er mehr als Leben, da dem Leben der Tod entgegensteht. Gleichermassen verhilt es sich mit
dem Lichte, dem die Finsterniss entgegensteht.»®

Um den biniren Oppositionen zu entkommen, werden Steigerungen vorge-
nommen, die als griechische Komposita mit bmép (hyper, lateinisch dquivalent:
super) die einschligigen Vokabeln des Dionysius Areopagita aufrufen. Verstiin-
de man nimlich die Bestimmungen Gottes als eigentlich (proptie), so riefe man
ihr Gegenteil auf und wiirde es dialektisch vom Wesen Gottes ausgrenzen.
Bei diskursivem Denken lisst sich Differenz mit Bestimmtheit und Prizision
gewinnen: «Determinatio negatio est» sagt Spinoza kurz und treffend.” Eriu-
gena weist im Gegensatz dazu auf die unspezifisch negierende Funktionsweise
der steigernden Prifixe bei Dionysius hin: Weder setzt sie die affirmierende
Qualitat ausser Kraft, noch verkehrt sie sie dialektisch, sondern negierende
und affirmierende Vollziige geraten in Gegenliufigkeit. Genau das macht Apo-
phatik aus. Der Lehrer ldsst dies seinen Schiiler herausarbeiten, indem er ihm
die Fangfrage stellt, ob die mit hyper-Kombination operierende Theologie zur
negativen oder affirmativen Theologie gehort:

«Schiiler: Fiir mich selbst wage ich dartiber nicht bestimmt zu entscheiden; denn wenn ich
erwige, dass die gedachten Bezeichnungen ohne die Verneinungspartikel sind, so nehme ich
Abstand, sie zum verneinenden Theile der Theologie zu zihlen. Rechne ich sie jedoch zum
bejahenden Theile, so finde ich ihren Sinn mir nicht entsprechend. Denn unter dem Ausdrucke
diberwesentlichy lisst sich doch nichts Anderes verstehen, als eine Verneinung der Wesenheit.
Und wer sagt, es sei Etwas tberwesentlich, der verneint ja doch offenbar, dass es wesentlich

2 Johannes Scotus Eriugena: Uber die Einteilung der Natur I, Gbers.v. L. Noack,

Hamburg *1984, 28f. Lateinisch in: PL 122, 459D-460 B.
1 Spinoza im 50. Brief an J. Jelles vom 2.6.1674, in: B. Spinoza: Opera IV, hg.v. C.
Gebhardt, Heidelberg 1925, 240.



Begriffliche Idolatrie und mogliche Auswege 189

sei. Liegt also beim Aussprechen der Worte auch vielleicht die Verneinung nicht am Tage, so
kann doch deren Sinn einer grindlichen Erwigung nicht entgehen, und ich bin somit wohl
gezwungen, einzugestehen, dass die erwidhnten Bezeichnungen, die ohne Verneinung zu sein
scheinen, gleichwohl dem Sinne nach mehr dem verneinenden als dem bejahenden Theile der
Theologie zuzuweisen sind.

Lehrer: Ich sehe, dass du sehr vorsichtig und sorgfiltig antwortest, und billige es seht, dass
du so fein im bejahenden Theile den verneinenden Sinn durchschaut hast. Wir kénnen also,
wenn es dir beliebt, die Lésung der vorliegenden Frage so bestimmen, dass Alles dasjenige,
was von Gott mit der Bezeichnung diben ausgesagt wird, wie z.B. iberwesentlich, Ueberwahr-
heit, Ueberweisheit und dergleichen, beide Theile der Theologie vollstindig in sich begreift,
so dass dem Wortlaute nach die Bejahung, dem Sinne nach aber die verneinenden Bedeutung
obwaltet»?

In dieser Diskussion wird deutlich, dass auf linguistischer Ebene nicht zu ent-
scheiden ist, wie ein Wort funktioniert und welche Effekte es erzielt. Eine Ne-
gation kann auch bewirkt werden, ohne dass eine negierende Formulierung zu
finden ist, an der man sie festmachen kann.

Eriugena verfolgt dies weiter als Dionysius Areopagita und setzt einen ei-
genen Akzent:

«[Lehrer:] ... Bejahend (ketapatikn) sagen wir z.B. dass Wahrheit ist; verneinend (dmodetikn)
im Gegentheil, dass Wahrheit nicht ist. Dies scheint eine Art von Widerspruch zu sein, der sich
doch bei genauerem Zusehen keineswegs darin findet. Denn mit der Bejahung, dass Wahrheit
sei, wird nicht eigentlich behauptet, dass die géttliche Bestandheit Wahrheit sei, sondern dass
sie durch Uebertragung vom Geschopf auf den Schopfer (per metaphoram a creatura ad
creatorem) so genannt werden kénnex»?

Hier steht das zentrale Argument: Unsere Aussagen tber Gott sind keine wah-
ren oder falschen Propositionen iiber sein Wesen. Vielmehr bedarf es, mangels
adiiquater Begriffe, der iibertragenen Rede. Die fiir die Prizision von Termini
notige Bestimmung ist bezogen auf Gottes Wesen unpassend, weil dieses keine
Grenzen hat. Metaphern hingegen sind als uneigentliche sprachliche Vollztge in
ithrer Bedeutung erst einmal zu eruieren und interpretativ zu erhellen. Das Re-
sultat ist aber keine handhabbare Definition oder Beschreibung, weil die Kom-
plexitit der Implikationen sich nicht erschopfen lisst. Unbestimmte tibertragene
Rede ist also in der Theologie kein Schaden, sondern der Versuch, Gottes Tran-

2 Eriugena: Uber die Einteilung der Natur (Anm. 20), 32; PL 122, 462A-C.
»  Ebd, 30; PL 122, 461C.



190 Mariele Nientied

szendenz gerecht zu werden und seine Untassbarkeit zu respektieren. Die Legi-
timitit jeglicher Rede von Gott ist fiir negative Theologen unter den Vorbehalt
der Uneigentlichkeit zu stellen; genau das leisten Metaphern. «Non proprie, sed
translative» (nicht eigentlich, sondern ubertragen) heisst es oft im Periphyseon.
Damit sind Metaphern tauglich fiir die oben als konstitutiv fiir Apophatik her-
ausgearbeitete Gegenlaufigkeit: Einerseits kann gesprochen werden, andererseits
ist alles Gesagte in seiner Geltung und seinen Implikationen erst herauszulesen
und neuen Lesarten gegentber offen zu halten. Damit dienen Metaphern der
Vermeidung begrifflicher Idolatrie und lassen sich als eikon in Marions Sinn
auffassen.

In seinem Aufsatz iiber die Sprache Eriugenas beschreibt Werner Beierwal-
tes die Negation im theologischen Sprachspiel als negative Metapher:

«Negation als immerhin einleuchtendste philosophische und theologische Methode erhebt je-
doch nicht den Anspruch, trotz groBerer Nihe zur Sache, diese als solche zu reprisentieren;
sie arbeitet vielmehr die Unsagbarkeit des im hochsten Gedanken intendierten Wesens priziser
hetraus als dies Metaphern und Symbole vermogen. Die Negation des Affirmativen bleibt im
Grunde immer noch uneigentliche Rede, sie ist sozusagen negative Metapher, die von ihrem
Gegenstand immer noch uberboten wird.»*

Wenn bereits die Metapher die lexikalische Bedeutung des Wortes zugunsten
eines nicht klar bestimmten und bestimmbaren neuen Sinns aufgibt, ist eine
negierte Metapher eine Potenzierung dieser Unbestimmtheit.®

W. Beierwaltes: Sprache und Sache. Reflexionen zu Eriugenas Einschitzung von
Leistung und Funktion der Sprache, Zeitschrift fiir philosophische Forschung
38 (1984) 523-543 (532). Vgl. auch zu anderen Aspekten dieses Themas den von
Beierwaltes herausgegebenen Sammelband: Begriff und Metapher. Sprachform
des Denkens bei Eriugena, Heidelberg 1990.

*  Dazu auch zeitgentssische Metapherntheoretiker, z.B. G. Kurz: Metapher, Al-
legorie, Symbol, Géttingen °2004, 15: «Bezeichnenderweise negiert die Vernei-
nung einer metaphorischen Ausserung, z.B. (Der Mond ist eine Zitrone, nicht die
wortliche Bedeutung, sondern die intendierte spezifische Bedeutung dieser Me-
tapher. Eine andere Metapher wird vielleicht fiir zutreffender gehalten. Es wird
erst gar nicht unterstellt, die AuBlerung {Der Mond ist eine Zitrone sei wortlich
gemeint. Auch verneinte Metaphern bleiben Metaphern.» B. Taureck: Metaphern
und Gleichnisse in der Philosophie. Versuch einer kritischen Ikonologie der Phi-
losophie, Frankfurt a.M. 2004, 415-430. Taureck diagnostiziert hier eine «Pro-



Begriffliche Idolatrie und mogliche Auswege 191

Die Ubiquitit von Metaphern im Spektrum biblischer Namen von Gott
stitzt Eriugenas Empfehlung metaphorischer Rede in der Theologie: Kinig,
Richter oder Vater gehoren zu den bekanntesten. Folgt man Aristoteles, Charles
S. Peirce und vielen anderen Ansitzen in Poetik, Semiotik oder Rhetorik, sind
Metaphern Formen der Verbalsprache mit starken ikonischen Tendenzen, sie
sind sprachliche Bilder, unterstellen und suggerieren Ahnlichkeit und fordern
deshalb Interpretation heraus.”® Innerbiblisch gibt es hier keinetlei Vorbehal-
te, das Bilderverbot richtet sich vor allem gegen dreidimensionale Bilder, also
Skulpturen, wie sie in Konkurrenzreligionen fiir kultische Praktiken Verwen-

dung fanden — das Bilderverbot steht im Zusammenhang mit dem ersten der

zehn Gebote, dem Fremdgotterverbot, es ist kein Kunstverbot.”

Allerdings zeitigt der Umgang mit Metaphern zuweilen befremdliche Kon-
sequenzen: Sprachliche Bilder stimulieren die Einbildungskraft und fordern
kiinstlerische Gestaltung nahezu heraus, auch in didaktischem Interesse, wie

duktivitit, wonach eine negierte Metapher andere Metaphern nahe legt.» Er fragt:
«Liegt hier am Ende eine Quelle metaphorischer Produktivitit?» Seine Antwort:
Die nach einer negierten Metapher gesetzte Metapher ist haufig eine, die in der
ersten implizit ist, d.h. mit der Negation nichts zu tun hat. Zudem gebe es eine
Unentschiedenheit dariiber, ob die Negation die metaphorische Ebene verlassen
lasst oder nicht.

% Aristoteles: Poetik 22 1459a, hg.v. M. Fuhrmann, Stuttgart 1982, 77: «Denn gute
Metaphern zu bilden bedeutet, dal man Ahnlichkeiten zu erkennen vermag» Vagl.
ders.: Rhetorik 11T 10f., bers.v. C. Rapp, Berlin 2002, 144-150. In 1412a9-12,
S. 147, stellt Aristoteles klar, dass das Erkennen von entlegenen Ahnlichkeiten,
also gattungs- und kategorieniibergreifend, Kernkompetenz des Philosophen ist.
Da dies zugleich die fiir das Bilden guter Metaphern vitale Fihigkeit ist, bietet
sich eine Engfihrung von Philosophieren und Metaphernkompetenz an. — C.S.
Peirce: Collected Papers, Bd. 11, hgv. C. Hartshorne, P. Weiss, Cambridge MA
1932, Nr. 277, S. 157. Platon nennt seine Gleichnisse eikwv, z.B. das berithmte
Hohlengleichnis in Politeia 515a. Immer wieder stellt er klar, dass sie zum Mythos,
nicht zum Logos gehéren: Phaidros 267¢, Gorgias 493 und 517d, Phaidon 87b,
Menon 72a und 80, Symposion 215a u.6.; dazu H. Willms: EIKON. Eine begriffs-
geschichtliche Untersuchung zum Platonismus, Munster 1935.

7 Vgl. C. Dohmen: Das Bilderverbot. Seine Entstehung und seine Entwicklung
im Alten Testament (BBB 62), Frankfurt a.M. ?1987; vgl. auch den Ausstellungs-
katalog: H.G. Golinski, S. Hiekisch-Picard (Hg.): Das Recht des Bildes. Judische
Perspektiven in der modernen Kunst, Bochum 2003.



192 Mariele Nientied

seit Jahrhunderten betont wird, wenn es um die Legitimierung von Bildern
geht. Kirchenfenster, Wandbemalungen und mit Bildern gestaltete Bibeln il-
lustrieren nicht nur biblische Narrative, sondern nehmen zuweilen Metaphern
beim Wort und malen, was das Wort lexikalisch bedeutet.”® Besonders frithmit-
telalterliche Bildpsalter, z.B. der Utrecht-Psalter oder der Stuttgarter Bildpsal-
ter, zeigen mehrheitlich Wortillustrationen. Naheliegend ist, dass dies den Gat-
tungen der Psalmen geschuldet ist, also der Tatsache, dass man bei Lob- und
Klageliedern kein Narrativ hat, das man illustrieren kénnte. Allerdings gibe es
Alternativen, wie andere Psalterillustrationen zeigen: Szenen aus dem Leben
Davids, Hinweise aus patristischer Kommentarliteratur oder typologische Be-
zuge liessen sich ins Bild bringen (gingiger Weise etwa wird David als Christus
dargestellt etc.).

Bei Wortillustrationen wird deutlich, dass hier dem Status des Wortsinnes
der Bibel, im Unterschied zu den geistigen Schriftsinnen, besondere Relevanz
beigemessen wird und dass sich dies sogar an den Bildern zeigt. Sie versteht
man nur als Metaphern, wenn man den Text kennt oder hinzuzieht. Der be-
rihmte Psalm 23: «Der Herr ist mein Hirte» etwa ldsst sich als bukolisches
Idyll schén malen, ohne dass man dem Bild ansieht, dass es um Gott geht.
Psalm 1,3: «Der [Fromme, Gerechte] ist wie ein Baum, gepflanzt an den Was-
serbichen, der seine Frucht bringt zu seiner Zeit und seine Blitter verwel-
ken nicht ist im Utrecht-Psalter durch einen Baum am Flussufer dargestellt.”’
Psalm 73,22: « ... ich war wie ein Tier vor dir» illustrieren sowohl der Utrechter
als auch der Stuttgarter Psalter durch eine Stute mit Fohlen.® Wie diese we-

#  Gemeint ist nicht, was Alain Besan¢on mit Bezug auf die islamischen Traditionen
als «iconographie métaphorique» bezeichnet: die Umgehung des Bilderverbots
durch das Malen von allem, was nicht Gott ist, aber von ihm erschaffen ist und
auf ihn verweist. Alle profane Kunst wire somit im Modus der Indirektheit zu
lesen und auch sakrale Kunst. Vgl. A. Besangon: L’image interdite. Une histoire
intellectuelle de I'iconoclasme, Paris 1994, 153f.

#  Faksimile Ausgabe, Graz 1982, fol. 1v.

3 Ebd.,, fol. 41v; Stuttgarter Psalter, Faksimile Ausgabe Stuttgart 1968, fol. 85v. —
Die Vulgata tbersetzt: «Ut iumentum factus sum apud te» Von einem Fohlen
ist keine Rede. Die Ubereinstimmung der beiden Manuskripte verstehen Kunst-
historiker als «compelling evidence that both psalters contain pictures that stem
from the same visual tradition.» K. van der Horst: The Utrecht Psalter: Picturing
the Psalms of David, in: K. van der Horst, W. Noel, W.C.M. Wistefeld (Hg,):



Begriffliche Idolatrie und mégliche Auswege 193

nigen Beispiele zeigen, sind solche Bilder innerweltlich plausibel, ebenso die
vielen Schlacht- und Gemetzelszenen in beiden Manuskripten. Sie sind auch
dann lesbar und verstehbar, wenn man den geistigen Schriftsinn, wie ihn die
Kirchenviter immer wieder und immer neu in den Bibeltext hineinlesen, nicht
kennt. Doch um die religiose Relevanz zu finden, bedarf es der Kenntnis des
Bibeltextes: Es geht nicht um den Hirten als solchen, sondern um Christus
als menschgewordenen Gott, der sich sorgt und die Menschen beschiitzt. Es
geht nicht um Baume am Wasser, Stuten mit Fohlen oder siegreiche Soldaten,
sondern um den Leser oder Beter der Psalmen, der so existentielle Situationen
vor und mit Gott versinnbildlicht. Wortlich genommene Metaphern sind ein
Fall einer engen Text-Bild-Relation, die ein interdisziplinires Vorgehen unum-
ginglich macht.”

Die grosse Bedeutung des Bibeltextes bei der Literalillustration steht im
Kontext der karolingischen Renovatio, wobei philologische Sorgfalt an Rele-
vanz gewinnt.” Ubersetzungen dieser Zeit sind tendenziell ad verbum, nicht ad
sensum, auch die Dionysius-Ubersetzung des Eriugena. Zwar lisst sich direk-
ter Einfluss der Libri Carolini weder auf Eriugena noch auf die Gestaltung der
genannten Psaltermanuskripte nachweisen,” doch ist diese Parallele genauso

The Utrecht Psalter in Medieval Art, London u. Utrecht 1996, 23-84 (76). Mehr
Beispiele bei I Mitherich: Bedeutungsschichten in der frihmittelalterlichen Psal-
tertradition, FMSt 6 (1972) 232-244, besonders: 241-242, wo sie darauf hinweist,
dass solche Parallelen nur in Literalillustrationen zu finden sind. Sie schliesst dar-
aus, dass dies die alteste Illustrationsweise des Psalter sein miisse. Vgl. F Miithe-
rich: Die Stellung der Bilder in der frihmittelaltetlichen Psalterillustration, in: Der
Stuttgarter Bilderpsalter, Bd. 2: Untersuchungen, Stuttgart 1968, 151-222.

1 Der Sammelband von C. Meier, U. Ruberg (Hg.): Text und Bild. Aspekte des
Zusammenwirkens zweier Kinste in Mittelalter und frither Neuzeit, Wiesbaden
1980, entspricht diesem Anliegen. Darin H. Meyer: Die Metaphern des Psalter-
textes in den Illustrationen des Stuttgarter Bildpsalters, 175-208.

2 Vgl F Heinzer: Wortiche Bildet. Zur Funktion der Literal-Tllustration im Stutt-
garter Psalter (um 830), Berlin/New York 2005.

3 Uber Erzbischof Ebo, der wahrscheinlich den Utrecht-Psalter in Auftrag gab und
als Bibliothekar von Ludwig dem Frommen in Aachen arbeitete, bevor der nach
Reims kam, liesse sich eine Verbindung herstellen. Auch kénnte Eriugena eine der
Kopien zu Gesicht bekommen haben — Ann Freeman nennt sie in ihrer Einlei-
tung —, als er am Hofe Karls des Kahlen arbeitete. Vgl. A. Freeman (Hg.): Opus
Caroli Regis contra Synodum (Libri Carolini), Hannover 1998, besonders 12 und



194 Mariele Nientied

wie der geistesgeschichtliche Zusammenhang im 9. Jahrhundert bemerkens-
wert: Nur wer den Bibeltext, nicht seine traditionellen Lesarten und Aufladun-
gen, gut kennt, versteht die Literalillustrationen richtig, nimlich metaphorisch.
Damit hingt das Verstehen der Bilder am Text, es ist ihm untergeordnet. Diese
Privilegierung des Textes ist auch ein zentrales Anliegen der Libri Carolini:
Viele Bibeltexte seien nicht visualisierbat, z.B. die Weisheiten der Propheten.”
Gott selbst habe sich nur verbalsprachlich offenbart, nicht aber gezeigt, von
den ersten alttestamentlichen Biichern an sei das Horen dem Sehen gegen-
tber privilegiert.® Vor allem aber seien Bilder oberflichlich, weltlich und tiu-
schungsanfillig. Sehe man eine Frau, die ihr kleines Kind auf dem Arm hilt,
konne dies jede beliebige, auch heidnische Person sein; erst eine verbalsprach-
liche Erliuterung lasse erkennen, dass es sich um Maria und Jesus handle.”
Vor diesem Hintergrund bekommen die sprachbezogenen Disziplinen des
Trivium besondere Relevanz; das stellen die Libri Carolini klar,®® und das ist
sowohl in Eriugenas Ausserungen im Periphyseon® als auch in seiner Titigkeit
als Lehrer der artes liberales am Hofe von Karl dem Kahlen deutlich gewor-
den.* Nur wenn man das Funktionieren der sprachlichen Techniken und Modi
versteht, ist man in der Lage, die Metaphorizitit der biblischen Sprache rich-
tig einzuordnen und zu sehen, dass das, was an der Sprache bildlich ist, nicht
meint, was es sagt. Diese Differenz zu bemerken ist insbesondere dann wich-
tig, wenn die Buchstiblichkeit metaphorischer Namen Implikationen mit sich

70-73. Allerdings gibt es in den Libri Carolini keine Erwihnung geschweige denn
Empfehlung von Literalillustration. Der Einfluss und die Zirkulation der Libri
Carolini war zudem sehr begrenzt, weil Papst Hadrian die darin vertretene bilder-
kritische Position nicht teilte.

3 Libti Carolini 3.23 (Anm. 33), 442-446 (440).

»  Libri Carolini 2.30 (Anm. 33), 303-311.

% Libti Carolini 3.23 (Anm. 33), 442-445. Eine detaillierte Diskussion findet sich
bei K. Mitalaité: Philosophie et théologie de I'image dans les Libri Carolini, Paris
2007, besonders das Kapitel «Image artificielle et iconicité de la parole», 82-93.

7 Libsi Carolini 4.21 (Anm. 33), 539-542.

¥ Libti Carolini 2.30 (Anm. 33), 311-316: Alle artes liberales seien im Bibeltext zu
finden.

% Briugena: Uber die Einteilung der Natur (Anm. 20), 98; PL. 122, 509A.

Davon zeugt Eriugenas Kommentar zu Martianus’ De nuptiis, hg.v. C. Lutz, Cam-

bridge Mass. 1939.



Begriffliche Idolatrie und mégliche Auswege 195

bringt, die mit der Gotteslehre nicht vereinbar sind. So gibt es eine semantisch
biologische Implikationen des Begritfs Vater — Vater als Erzeuger von Kindern
—wozu es eines Korpers bedarf, den man bei Gott nicht annehmen darf. Aber
was ist es dann, was die Vatermetapher richtig macht? Liebe? Giite? Macht?
Gewalt? Fur all diese und andere Aspekte konnte man biblische Belege finden.
Besonders Gott als Konig verleitet zur De-metaphorisierung, zum Ricktrans-
port in weltliche Bereiche, nimlich in Staats- und Herrschaftsmodelle, die sich
fir die Ausbildung politischer Theologien nutzen lassen. Vor allem gibt es bib-
lische Metaphern, die dermassen ungute Assoziationen wecken, dass sie kaum
zitiert, geschweige denn illustriert werden, so etwa die Beschreibung Gottes in
Ps 78,05: «ein Krieger, der aufsteht vom Wein.»*'

Das hier virulente Problem beschiftigt christliche wie jiidische Schriftaus-
legung: Nimmt man den Bibeltext beim Wort, ergeben sich innerbiblische Wi-
derspriiche und verfehlte, gar blasphemische Implikationen. Der jidische Aris-
toteliker Moses Maimonides gewinnt aus Unstimmigkeiten ein Kriterium dafiir,
wann etwas in der Bibel im Gibertragenen Sinne zu lesen ist: Immer dann, wenn
die buchstiblichen Implikationen eines Wortes zu anthropomorphen oder got-
tesldstetlichen Deutungen fithren oder zentralen Stellen der Bibel widerspre-
chen, muss man tbertragene Bedeutungen lesen.* Metaphotisch verstandene
Vaterschaft kommt ohne biologischen Zeugungsakt aus, sie ist anwendbar auf
einen himmlischen Vater, der Menschen erschafft, nicht zeugt. Eine Metapher
schafft Distanz zum Wortsinn, relativiert diesen oder negiert ihn gar. In dem

# So die Einheitstibersetzung. In der Vulgata heisst es: «Et excitatus est tamquam
dormiens Dominus tamquam potens crapulatus a vino» Weder der Stuttgarter
noch der Utrechter Psalter illustrieren diesen Vers. Der Stuttgarter Psalter (Anm.
30) illustriert die Nachbarverse 64 und 66 mit einem jeweils eigenen Bild auf fol.
94v, was insofern auffillig ist, als Vers 64 auf der anderen Seite, fol. 94r, geschrie-
ben steht. Damit kommt Vers 65, der betrunkene Krieger, unter die Illustration
von Vers 64 zu stehen, was ungliicklich ist und nicht passt. Deutlich wird, dass
Vers 65 in der Illustration dezidiert ausgespart wird. Der Utrecht-Psalter (Anm.
29) greift nur einige Verse aus den Anfangs- und Schlusspassagen dieses langen
Psalmes auf und illustriert alle zusammen auf fol. 45r.

Maimonides’ Fiihrer der Unschliissigen (1190) ist diesem Projekt gewidmet: Tho-
ra und Talmud werden fiir aristotelische Philosophie anschlussfihig gemacht, in-
dem Formulierungen als tibertragene, ambivalente oder bildliche aufgefasst wet-
den.

42



196 Mariele Nientied

Satz «Dieser Mann ist ein Tuchs» beispielsweise ist der Wortsinn falsch, der
metaphorische aber setzt eine verstehbare Pointe. Doch ist nicht klar, welche
Alternative zum Wortsinn die Metapher aufbietet — meist ist es der Kontext,
das Einsemble anderer sprachlicher Figuren, die eine Komplexitit von mégli-
chen Bedeutungen anlegen, aber nur durch Interpretation zu erschliessen sind.

Wird nun eine Metapher negiert, weil die durch sie nahegelegte Ahnlichkeit
einzuschrinken ist oder fragwiirdig wird, ergibt sich eine zusitzliche Verun-
sicherung: Was genau negiert wird, ist nicht klar, weil die konventionelle Se-
mantik durch die metaphorische Ubertragung bereits irritiert ist. Die Negation
markiert die Defizienz metaphorischer Rede als Behelfslosung mangels begriff-
licher Handhabe. Anders als ein Pridikat im Aussagesatz lisst eine negierte
Metapher keinen eindeutigen atfirmativen Sinn erschliessen. Die Bejahung des
Gegenteils ist der Aufschluss, der sich aus Negationen im Aussagesatz gewin-
nen lasst. Eine negierte Metapher, zum Beispiel «Gott ist kein Vater», hingegen
erlaubt keinen Folgerungsschluss, auch wenn die feministische Theologie dar-
aus gerne schliessen mochte, dass Gott Mutter ist.”

Der Befund ist kontraintuitiv: Metaphern, sprachliche Bilder, vor allem
wenn sie negiert werden, sind die Alternative zur begrifflichen Idolatrie, sie
bieten einen Ausweg*™ Die Seltsamkeit lisst sich bestenfalls dadurch mildern,

# S0 etwa bei Dorothee Solle, die ein Zitat von Meister Eckhart reformuliert: «Dar-
um bitte ich Gott, daf3 er mich quit mache Gottes» heisst fur sie: «Darum bitte ich
Gott, meine Mutter, dal3 sie mich quit mache des Minnergottes» D. Solle: Gott
befreien aus den Gefingnissen seiner Namen. Gegen himmlische und irdische
Herren-Macht, in: Diagnosen zur Zeit, Dusseldorf 1994, 33-50 (37). Zum Glick
weist sie auf S. 43 darauf hin, dass es nicht um eine Ersetzung des Patriarchats
durch das Matriarchat gehen konne, dass die parentale Metaphorik insgesamt zu
eng und das Eckhartsche Quit-machen nicht so leicht zu haben sei.

*  In anderem Sinne und auf andere Weise als Adorno anregt, gelingt durch Me-

taphern die Rettung des Bildes angesichts des Bilderverbots in der Sprache:

«Gerettet wird das Recht des Bildes in der treuen Durchfiihrung seines Verbots

... Dialektik offenbart ... jedes Bild als Schrift. Sie lehrt aus seinen Zugen das

Eingestindnis seiner Falschheit lesen, das ihm seine Macht entreil3t und sie der

Wahrheit zueignet. Damit wird die Sprache mehr als ein blofles Zeichensystem.»

M. Horkheimer, T.W. Adorno: Dialektik der Aufklirung, Leipzig 1989, 38. — Ich

folge hier nicht Marion, der louange, den Lobpreis und das Gebet, also performa-

tive Modi anstelle von pridikativer Diskursivitit empfiehlt und damit das, was ich
oben als Sprachspielwechsel bezeichnet habe, wieder rickgingig macht (Marion:



Begriffliche Idolatrie und mégliche Auswege 197

dass man die Rede von begrifflicher Idolatrie ihrerseits als tibertragene erkennt
— so wie auch die gingige Auffassung von Metaphern als sprachliche Bilder
ihrerseits metaphorisch ist.* Ikonizitit in der Sprache ist im Unterschied zum
begrifflichen Modus nur metaphorisch; keine Eigentlichkeit, keine Trefflichkeit
wird beansprucht. Insofern ist ihr ein negierender Zug inhirent, wie es Eriu-
gena bereits bezogen auf die hyperbolischen Komposita des Dionysius kons-
tatiert hatte. Metaphern sind sprachliche Bilder, in denen ein tkonoklastisches
Moment der Ahnlichkeitssuggestion gegensteuert. Doch nur um diesen Preis
konnen sie ihre spezifische Leistung erbringen: Was sich nicht auf den Begriff
bringen lisst, kann die Metapher in ihr Spiel bringen, aber mit dem Vorbehalt

46

des Uneigentlichen.* Darin liegt ihre Unverzichtbarkeit gerade in den Religi-
onen. Sie entkommt der Dialektik zu- oder absprechender Priadikationen und
lasst darauf aufmerksam werden, dass sprachliche Bedeutung keinen statischen
Wert hat, der sich addieren oder subtrahieren liesse, wenngleich Aristoteles in
der eingangs erwihnten Passage dies zu unterstellen scheint. Unter der Maske
eines mathematisch anmutenden Verfahrens — namlich durch eine Negation
eine bestimmte Bedeutung zu entfernen — vor dem Hintergrund der grund-
sitzlich unterstellten Moglichkeit, diese Bedeutung auch zusprechen zu kon-
nen, wird das Zu- und Absprechen insgesamt problematisiert. Metaphern statt
Begriffe zu setzen oder in Begriffen die metaphorische Qualitit zu erkennen,
heisst die Machtlosigkeit sprachlicher Vollztige einzugestehen, ohne damit resi-
gnativ verstummen zu muissen. Sprachliche Bilder taugen nicht als Idole, wenn
man ihre spezifische Funktionsweise ernst nimmt; sie geben Bedeutung auf im
doppelten Sinn: Sie geben sie preis als lexikalisch fixierte Grosse und stellen
die Aufgabe, sich in der virtuos gehandhabten Semantik neu zurechtzufinden.

Wie sollten Gerichte entscheiden, wenn es einen Versandhandel fiir negierte
Metaphern gibe? Wihrend bei Piktogrammen und Emblemen die in und mit

L’idole et la distance [Anm. 11], 219-235).
Jacques Derrida macht immer wieder darauf aufmerksam, dass man tber die Me-
tapher nur metaphorisch reden kann, vgl. J. Derrida: L.a mythologie blanche. La

45

métaphore dans le texte philosophique, in: ders.: Marges de la philosophie, Paris
1972, 247-324, sowie J. Derrida: Le retrait de la métaphore, in: ders.: Psyché. In-
ventions de l'autre, Paris 1987, 63-94.

Dies ist die Funktionsweise der absoluten Metaphep bei H. Blumenberg: Para-
digmen zu einer Metaphorologie (1960), Frankfurt a.M. 21999.

46



198 Mariele Nientied

ihnen transportierte Botschaft meist komplikationslos angebbar ist,"” bringen
Metaphern eine Komplexitit, welche durch Interpretationen nicht zu verein-
deutigen und deshalb durch eine Negation nicht dialektisch zu verkehren ist.

IV Schiuss

Vielleicht ist es unprizise und missverstindlich, von Negation oder Negati-
vitit auf allen hier involvierten Ebenen zu sprechen: Die erste Ebene ist die
in allen Zeichen implizite Negation, die zweite die metaphorische Auffassung
biblischer Formulierungen (unter Distanznahme von der wortlichen Bedeu-
tung), die dritte Stufe ist die Negation einer Metapher. Sicher ist hier Negati-
on in einem sehr weiten Sinne verstanden, vor allem aber handelt es sich um
ganz verschiedene Operationsweisen, die sich nicht miteinander verrechnen
lassen — wie etwa durch die Hegelsche Aufhebung: Doppelte Negation fihrt
zu Affirmation auf hoherer Ebene. Deshalb ergeben sich auch keine Wider-
spriiche: Die Negation der Vatermetapher bezieht sich auf die kérpetlichen
Implikationen und hat keinerlei Auswirkungen auf die Verbindlichkeit der neu-
testamentlichen Gebetsempfehlung «Vater unser ...». Bei der Negation von
Begriffen musste man hier mindestens eine Unstimmigkeit konstatieren, bei
der von Metaphern nicht.*® Das linguistische Signal einer Negation leistet bei

7 Man denke — neben den eingangs angefiihrten kontextuell festgelegten Pikto-

grammen, Emblemen, Schriftziigen und Slogans aus dem Nationalsozialismus
— etwa an die im Sport verwendeten international (weitgehend) verstindlichen
Piktogramme fiir die einzelnen Disziplinen: Ob es um Hockey, Schwimmen oder
Springreiten geht, ist nicht erst durch Interpretation zu ermitteln. Ob dies auf
Ahnlichkeit von Piktogramm und Sportart zurilickzufiihren ist oder auf kulturell
kodierte Sehkonventionen, ist die Frage nach der Ikonizitit, wie sie etwa Umberto
Eco diskutiert: Kritik der Ikonizitit, in: dets.: Im Labyrinth der Vernunft. Texte
tber Kunst und Zeichen, Leipzig 1990, 54-88; der Text entspricht Kapitel 3.5.1.-
3.5.10, in: ders.: Semiotik. Entwurf einer Theorie der Zeichen, Minchen 1987.

Vgl. Denys Turner, der — freilich ohne Eriugena im Blick zu haben — meint: «What
negates a metaphor is only another metaphor ... Opposed metaphors, unlike li-
teral contradictions, can be simultaneously affirmed, in so far as to do so is to
capture, by virtue of their conjunction, the failure of both to convey the reality of
what is metaphotized.» D. Turner: The Darkness of God, Cambridge 1995, 35ff.

48



Begriffliche Idolatrie und maogliche Auswege 199

sprachlichen Bildern weder die Affirmation noch die Negation einer bestimm-
ten Bedeutung, es handelt sich hier vielmehr um eine Wendung der Sprache
auf und gegen ihre eigenen Operationen. Nichts, was in der Bibel zu lesen ist,
darf als Reprisentation Gottes verstanden werden, als adiquate Darstellung
seines Wesens. Eriugena stellt fest, «[...] dass von Gott iiberhaupt Nichts ei-
gentlich gesagt und gedacht werden [kann].»*

Die Bibel bestitigt dies durch die Tatsache, dass thre Genres nie argumen-
tativ sind und ihre Sprache nur in sehr forcierter Lektiire begrifflich verstehbar
ist. Die gegenliufige Funktionsweise der Apophatik, wie sie sich in den Modi
tibertragener Rede herausarbeiten lisst, erweist affirmierende wie konsequent
negierende Rede als gleichermassen problematisch und bringt beide in eine
irritierende Konstellation zu- und gegeneinander.

Liz James kommt in ihrer Diskussion der Libri Carolini zu einem Fazit, das
meine Stossrichtung in der hiesigen Diskussion mit neuen Argumenten und
aus anderer Perspektive bestirkt. Sie argumentiert, dass die Libri Carolini nicht
(nur) Verbalsprache privilegieren, weil Unter- wie Uberschriften von Bildern
ebenso tiuschungsantillig seien wie die Bilder selbst.

«Perhaps rather than seeing images and words as rivals, each setting out to do the same thing,
with one better at this task than the other, we should consider that both are concerned not
with each other but have the power to lead the viewer/auditor to something that lies bey-
ond. [...] The Libri Carolini perhaps indicate that neither words nor images were adequate
for this purpose. Image and text have different powers and do different things, but share a

putpose»™

Vgl. dazu Taureck: Metaphern und Gleichnisse in der Philosophie (Anm. 25),
427. Auch in Blumenbergs Nachlass heisst es: «Absolute Metaphern ... miissen
einander nicht ausschlieBen, auch wenn sie in gegenstindlicher Bezogenheit dies
titen» H. Blumenberg: Theorie der Unbegrifflichkeit. Aus dem Nachlass, hg.v. A.
Haverkamp, Frankfurt a.M. 2007, 73.
“  Eriugena: Uber die Einteilung der Natur (Anm. 20), 35; PL 122, 465A: «Univet-
saliter enim diximus, nil proprie de Deo aut dici aut intelligi posse.» Der Kontext
ist die Diskussion der Anwendbarkeit der zehn aristotelischen Kategorien, die in
lateinischen Ubersetzungen praedicamenta heissen und ontologische wie sprach-
liche Kategorien sind. Im Rahmen dieser Diskussion wird immer wieder darauf
hingewiesen, dass keine Kategorie auf Gott zutrifft.
L. James: Seeing is believing but words tell no lies: caption versus images in the
Libri Carolini and Byzantine Iconoclasm, in: A. McClanan, J. Johnson (Hg.): Ne-

50



200 Mariele Nientied

Liz James beschreibt eine Engtfithrung von Bild und Wort, wenn die Gestal-
tungen von Buchstaben in Manuskripten und bildnerischen Darstellungen
des Mittelalters als visuelle Muster ins Auge fallen, bevor sie als Buchstaben
identifiziert und gelesen werden. Ein anderer — wenngleich komplizierterer —
Fall einer solchen Engfiihrung sind sprachliche Bilder, Metaphern. Hier wird
deutlich, dass die Wort-Bild-Distinktion nicht trennscharf ist, so dass die
Ubetlegenheit des einen Modus iiber den anderen behauptet werden konnte.

Nun scheint das Fazit zu sein, dass ein fundamentales Misstrauen jegli-
chen Zeichen gegeniiber angebracht ist: Kein Text, kein Bild, keine Skulptur
kann beanspruchen, dem Géttlichen gerecht zu werden, immer ist ein Vor-
behalt geltend zu machen. Was bleibt, wire die Zumutung, sich aller Irritatio-
nen zum Trotz mit dem Bibeltext zu befassen, weil er fir heilig und inspiriert
gehalten wird. Diese ins Grundsitzliche ausgeweitete Problematik, wie sie
auch bei Eriugena im zuletzt Zitierten anklingt, hitte nivellierende Konse-
quenzen: Immer ist Sprache gegen die eigenen Operationen zum Einsatz zu
bringen, ob es sich um das Bild des betrunkenen Kriegers handelt oder die
geldufigeren Bilder Konig, Vater oder Richter. Man diirfte keiner Metapher
zutrauen, nennenswerten intellektuellen Gewinn zu bieten. De facto sugge-
riert bereits die Popularitit der zuletzt genannten Metaphern, dass dem nicht
so ist. Es gibt Abstufungen der Wertigkeit, auch wenn es um das Negieren
von Metaphern geht. Dionysius Areopagita hatte dies bereits zu bedenken
gegeben: «Oder ist es (das Géttliche) etwa nicht zutreffender mit Leben und
Giite gleichzusetzen als mit Luft und Stein? Und ist nicht eher zu bestreiten,
daBd es trunken sei und rase, als, daf} es aussagbar und denkbar seir»”' Der
intellektuelle Aufschluss, der einzige, den die negative Theologie (oft nur
implizit) mit sich bringt, ergibt sich durch die Anordnung, das Arrangement,

gating the Image. Case Studies in Iconoclasm, Burlington 2005, 97-112 (107). Sie
bezieht sich auf die oben angefiihrten Stellen in den Libri Carolini (Anm. 33) und
zusitzlich auf Kapitel 4.16, ebd., 528f. — George Didi-Huberman formuliert in
seinem Buch zu Fra Angelico einen dhnlichen Gedanken: Il n’y a plus dés lors a
faire jouer le discours contre la figure, ou bien a faire dllustren le texte par 'image:
ce qui joue ici, globalement, c’est une méme dialectique des figures — qu’elles soi-
ent discursives ou iconiques — propres a faire signe vers 'espace d’un mystere.» G.
Didi-Huberman: Fra Angelico. Dissemblance et Figuration, Paris 1990, 59.
Dionysius Areopagita: Uber die Mystische Theologie und Briefe, iibers.v. A.M.
Ritter, Stuttgart 1994, 78.

51



Begriffliche Idolatrie und mégliche Auswege 201

die topische Sortierung, wie sie in der Scholastik unter dem Terminus ordo

zum zentralen Streitpunkt wird. Wihrend die Inhalte durch heilige Texte

und Tradition vorgegeben sind und durch geballte Massnahmen negierender

Modi aller terminologischen und theoretischen Fixierung zu entzichen sind,

ist die Frage der Anordnung dieser gegebenen Inhalte die, an der sich die

theologischen Positionen profilieren kénnen. Es ist ein negativer Theologe,

der das Wort «Hierarchie» erfunden ha

52

t.52

Mariele Nientied, Berlin

Dionysius Areopagita: Uber die himmlische Hierarchie, tbers.v. G. Heil, Stutt-
gart 1986, 37. «Wer das Wort (Hierarchie> ausspricht, bezeichnet ganz allgemein
eine Art von geheiligter Gliederung, Abbild (eikéve) der Schonheit des Got-
tesprinzips, welche in hierarchisch gegliederten Ordnungen und Wissenschaften
(¢motnuetc) die Mysterien der ihr eigenen Erleuchtung begeht und sich an das
ihr eigene Prinzip angleicht, so weit es ihr zusteht» — Wenn Wolfgang Kemp den
Utrecht-Psalter diskutiert, ist ihm daran gelegen zu zeigen, dass die Forschung
sich stark auf die Wortillustration konzentriert und die Komposition det einzel-
nen Bildelemente ausser Acht lisst. Mit Rekurs auf Roman Jakobson verweist
Kemp auf die Selektion illustrierter Worter und ithre Anordnung in einer meist in
Zonen gestalteten qualitativen Ganzheit mit einer Aussageebene eigenen Rechts.
W. Kemp: Wortillustration oder Strukturillustration? Der Utrecht-Psalter als Bil-
derhandschrift, Der Deutschunterricht, Heft 4, 2005, 6-13. — Hieran ankniipfend
liesse sich ausgehend von den Strukturillustrationen des Utrecht-Psalters eine
weitere Parallele andenken, namlich zu der strukturierenden, hierarchisierenden
Leistung des Arrangements in der negativen Theologie. Wichtig ist, und mit der
in meinem Aufsatz vorgestellten Argumentation im Einklang steht, dass Kemp
zufolge die Kompositionsregeln des Bildes sich nicht gegeniiber denen des Tex-
tes durchsetzen, sondern sich daran ausrichten, sie anverwandeln (ebd., 13). Wie
stark dieser Gedanke zu machen ist, wire eigens zu erortern. Fir den Hinweis auf

Kemps Aufsatz danke ich Vera Beyer.



202 Mariele Nientied

Abstract

One of the key problems negative theology has been struggling with from its begin-
nings is the dialectical quality of negation: What is negated is simultaneously affirmed,
as it is manifest in image or word. John Scotus Eriugena tries to escape this binary logic
by pointing out that Biblical language tends to be figurative. Thus, language loses its
grip on what it signifies; it becomes vague and indeterminate. The action of negating
metaphors reinforces this tendency, emphasizing the inadequacy of language in its
attempt to capture God’s nature. Contemporary Psalter manuscripts, the Utrecht and
Stuttgart Psalters, respond strikingly to the pictorial dimension of words and reinforce
the apophatic force they have by depicting Biblical metaphors taken literally. The text
not only determines the meaning of the images, in accordance with the Carolingian
Renovatio; moreover, the metaphorical and unsuitable quality of both text and image is
emphasized and affected by an apophatic move. Only the order of these givens and the
structure in which they are presented reveal the intellectual profile of the scholar. The
insight to be gained from apophatic theology, frequently only implicitly, can be found
in the topical arrangement and the structure of both text and images.



	Begriffliche Idolatrie und mögliche Auswege : zur Rolle der Metapher in der negativen Theologie Eriugenas und in zeitgenössischen Psalter-Illustrationen

