
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 2

Artikel: Am Übergang zur Ortlosigkeit : Darstellungen von Himmelfahrt und Hajj
in persischen Miniaturen als visuelle Annäherung an Gott?

Autor: Beyer, Vera

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877793

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Am Übergang zur Ortlosigkeit
Darstellungen von Himmelfahrt und Hajj in persischen

Miniaturen als visuelle Annäherung an Gott?

«Der Islam» sei bilderfeindlich, er erlaube keine figürlichen Darstellungen und
schon gar nicht des Propheten... Im Konjunktiv geben diese Aussagen eine

verbreitete westliche Auffassung wieder; als Imperativ mögen sie den Wunsch

mancher Theologen formulieren; im Indikativ formuliert wären sie jedoch
leicht zu widerlegen — weniger vielleicht in der Theorie als in der Praxis, und

nicht notwendig im Allgemeinen, aber im Einzelnen: Schon ein kurzer

Spaziergang durch die Strassen einer iranischen Stadt, beispielsweise, würde

einem zahlreiche Exempel — von den Ikonen der Pop- und Kinoindustrie in den

Schaufenstern über lebensgrosse Bilder von Ajatollahs auf den Dächern bis zu

gesprayten Märtyrerportraits an den Häuserwänden — an die Hand geben. Aber
auch jenseits der zeitgenössischen Praxis, die womöglich ein Maximum von
Bildpräsenz in einigen islamischen Kulturen darstellt,1 sind diverse Beispiele

zu finden. Doch um theoretischen und dogmatischen Annahmen eines

«islamischen Ikonoklasmus» die Differenziertheit der Bildpraxis entgegenzusetzen,
kann man nur Einzelfälle herausgreifen. So will dieser Beitrag einige persische

Miniaturen des 15. und 16. Jahrhunderts2 danach befragen, welches Bildmodell
sie der so oft angeführten Bilderfeindlichkeit entgegensetzen.'

1

Vgl. z.B. B. Heyberger, S. Naef (Hg.): La multiplication des images en pays d'Is¬

lam. De l'estampe à la télévision (17C-2T siècle), Würzburg 2003.
2 Hier beschränke ich mich auf Datierungen nach dem gregorianischen Kalender.
3 Es kann hier nicht auf die verschiedenen exegetischen oder religionshistorischen

Argumentationen eingegangen werden, die zur Begründung des sogenannten
<Bilderverbots> im Islam angeführt wurden. Es sei nur kurz erwähnt, dass ein

Argumentationsstrang - vergleichbar mit christlichen Argumentationen — davon

ausgeht, dass eine Anbetung von Bildern abgelehnt wird, da die Anbetung eines

<gottgleichen> Bildes ein Angriff auf die Einheit Gottes sei. Ein zweites Argument

zielt eher darauf ab, dass der Künsder sich in seinem kreativen Akt mit dem

Schöpfergott vergleiche. Hierzu wird beispielsweise das Hadith herangezogen, in
dem berichtet wird, dass jeder Künstler am Ende der Zeit aufgefordert werde,
seinen Werken Atem einzuhauchen, und, wenn er dies nicht vermöge, zur ewigen
Hölle verdammt werde. Vgl. R. Paret: Textbelege zum islamischen Bilderverbot

ThZ 2/67 (2011) S. 153-178



154 Vera Beyer

I. Vorbemerkung: Mögliche Begründungen derpersischen Buchmalerei

Man hat verschiedene Gründe angeführt, um zu erklären, dass sich in der
persischen Buchmalerei eine der komplexesten figurativen Bildkulturen in von
Herrschern islamischen Bekenntnisses regierten Gebieten ausgeprägt hat. Es

wird beispielsweise argumentiert, man könne die Bilderfreundlichkeit in Persien

darauf zurückführen, dass das Land schiitisch geprägt sei — was jedoch auf
die ilkhanidischen und timuridischen Dynastien, unter denen die Produktion

von bebilderten Handschriften stark zunahm, nicht zutrifft; erst mit den Safa-

viden setzt sich der Schiismus im 16. Jahrhundert als dominante Konfession
durch. Zudem ist theologisch umstritten, ob und, wenn doch, inwiefern der

Schiismus bilderfreundlicher war als der Sunnismus.4 Oft wird auch auf eine

vorislamische persische Bildtradition verwiesen — was nicht falsch ist, aber auch

nicht hinreichend, um die Bildproduktion nach der Islamisierung zu rechtfertigen.

Besonders häufig wird die Akzeptanz der persischen Buchmalerei —

verkürzt gesagt — damit begründet, dass sie säkulare weil höfische Kunst gewesen
sei. Die Ablösung dieser Bildkultur von religiösen Implikationen wird jedoch

spätestens dort schwierig, wo dezidiert religiöse Motive inklusive der Figur
des Propheten dargestellt werden. In Manuskripten der Weltchronik (Jämi' al-

tawärikh) des am ilkhanidischen Hofe tätigen Historikers Rashïd al-Din kann

man die Figur des Propheten dabei vielleicht noch in einer primär historischen

Perspektivierung einordnen (Abb. 1). Bei den poetischen Texten, die seit dem

Ende des 14. Jahrhunderts zum bevorzugten Gegenstand von Illustrationen

wurden, wird jedoch unübersehbar, wie problematisch die Übertragung der

[1960], in: ders.: Schriften zum Islam, Volksroman — Frauenfrage — Bilderverbot,
hg.v. J. van Ess, Stuttgart 1981, 39. Eine gute Ubersicht der Textbelege, die zur
Begründung islamischer Bilderverbote herangezogen wurden, bietet S. Naef: Y
a-t-il une «question de l'image» en Islam?, Paris 2004, dt.: Bilder und Bilderverbot
im Islam. Vom Koran bis zum Karikaturenstreit, München 2007. Eine kritische

Auseinandersetzung mit den verschiedenen Argumentationen und mit ihrem
Verhältnis zur Praxis von F.B. Flood steht kurz vor der Publikation. Vgl. hierzu auch
F.B. Flood: Between Cult and Culture: Bamiyan, Islamic Iconoclasm, and the

Museum, The Art Bulletin 84 (2002) 641-655.
4 Vgl. hierzu S. Naef: Y a-t-il une «question de l'image» en Islam? (Anm. 3), 22; R.

Paret: Das islamische Bilderverbot und die Schia, in: ders.: Schriften zum Islam

(Anm. 3), 235-237.



Am Übergang zur Ortlosigkeit 155

Abb. 1, Mohammed schlichtet den Streit an der Ka'ba, in: Rashîd al-Dïn, Weltchronik (Jami'

al-tawärikh), Tabriz 1314, Edinburgh, University Library, Ms Arab 20, fol. 47r.

modernen Unterscheidung von säkular und sakral auf diesen Kontext ist.5

Schliesslich hat die Forschung wiederholt gezeigt, dass die auf den ersten

Blick weltlichen Geschichten, die diese Texte erzählen, an vielen Stellen auf
eine zweite, mystische Bedeutungsebene hindeuten — also beispielsweise die

Liebe zu einer unerreichbaren Geliebten in Nizämls Lejli und Majnun als

Metapher für das Ideal der Liebe zu einem unerreichbaren Gott zu verstehen ist.6

Expliziter noch wird eine religiöse Dimension solcher poetischer Texte, wenn
Autoren, wie beispielsweise Nizäml, 'Attär oder Sa'adï ihre Epen mit einer

Beschreibung der Himmelsreise des Propheten beginnen und, wie im Falle

Nizämls, ihre poetische Imagination mit einer solchen Reise vergleichen.7 Dass

diese Beschreibungen häufig von einer Miniatur illustriert werden (vgl. Abb.

2), stellt wiederum den rein säkularen Status der Miniaturen in Frage.

5 Ich danke Almut Höfert für die Diskussionen zu diesem Thema.
6 Vgl. z.B. A.A. Seyed-Gohrab: Layli and Majnün. Love, Madness and Mystic Long¬

ing in Nezämi's Epic Romance (Brill studies in Middle Eastern literatures 27),
Leiden 2003.

7 S. Anm. 26.



Vera Beyer

Abb. 2, Himmelfahrt Mohammeds, in: NizamI, Schatzkammer der Geheimnisse

(Makhzan al-Azrär), Anthologie, Shiraz 1410/11, London, British Library, Add.
27261, fol. 6r.



Am Übergang zur Ortlosigkeit 157

Insofern können die angeführten Begründungen nicht zufriedenstellend

erklären, warum die figurative Buchmalerei an den persischen Höfen die

Akzeptanz erfuhr, von der allein die bis heute erhaltenen Manuskripte zeugen.
Das ist nicht erstaunlich, wenn man gar nicht erst davon ausgeht, dass theologische

Positionen die Praxis umfassend zu determinieren vermögen. Es bleibt

jedoch die Frage, wie sich die Bildpraxis ihrerseits zur Frage einer religiösen
Funktion von Bildern verhält und inwiefern sich Bilder selber als Medien der

Annäherung an Gott inszenieren und womöglich sogar legitimieren.8 Daraufhin

sollen nun zwei der genannten Illustrationen der Himmelfahrt Mohammeds

untersucht werden. Anschliessend wird ein weiteres Bild in den Blick

genommen, das die Modalitäten dieser Himmelfahrtsdarstellung aufgreift und

die Möglichkeiten des Sehens, die dieses Bildmodell bietet, nicht nur als Sichtweise

des Propheten darstellt, sondern auch dem vorbildlichen Gläubigen in
Aussicht stellt.

II. Illustrationen der Himmelfahrt: Zwischen Erde und Himmel, Kaum und Fläche

Illustrationen von Beschreibungen der Himmelfahrt Mohammeds sind in der

timuridischen Buchkunst relativ häufig die erste Miniatur eines Manuskriptes,
und es etabliert sich im 15. Jahrhundert ein Typus, in dem Mohammed auf
dem buräq — jenem Wesen, das ihn der Uberlieferung zufolge auf seiner

Himmelsreise getragen hat — zu sehen ist. Hier sollen exemplarisch zwei Miniaturen

analysiert werden. Die eine ist 1410/11 in Shiraz entstanden und damit eine

der ersten dieses Typus (Abb. 2). Die zweite Miniatur wurde ein knappes
Jahrhundert später, 1505, für den ersten Herrscher der Safaviden, Shäh Ismä'il, in
Tabriz produziert (Abb. 3). Beide zeigen Mohammed auf dem buräq inmitten

von Engeln und goldenen Formationen, die in der Literatur teils als Wolken,
teils als Flammen beschrieben werden9 — eine doppelte Ikonographie, die sich

8 Dabei stellen die bildinternen Legitimationen, die der vorliegende Beitrag dis¬

kutiert, selbstverständlich nur einen Teil und womöglich nur den Überbau der

pragmatischen Gründe für die Verwendung von Bildern dar.
9 So sieht beispielsweise Eleanor Sims auf dem Tabrizer Blatt «flaming, golden,

wildly undulating clouds» (E. Sims: Peerless Images. Persian Painting and its

Sources, New Haven/London 2002, 151), während Ernst J. Grube von «angels



Vera Beyer

Abb. 3, Himmelfahrt Mohammeds, in: Nizâmî, Schatzkammer der Geheimnisse

(Makhzan al-Azrär), Tabriz 1505, London, Keir Collection, 111. 207.



Am Übergang zur Ortlosigkeit 159

im Anschluss an Christiane J. Gruber als Kombination von zwei Darstellungsmodi

Gottes deuten lässt.1" Bemerkenswert ist dabei, dass diese Formen den

Himmel als Sphäre des Lichtes und des Körperlosen zugleich charakterisieren

— was dadurch unterstrichen wird, dass die Sphäre des Himmels flächig organisiert

ist und einzig minimale Überschneidungen von Wolken und Figuren ein

Vor- und Hintereinander indizieren.

Unterhalb der Himmelsdarstellungen ist auf beiden Blättern die Ka'ba zu
sehen. Sie fungiert in manchen Überlieferungen als Startpunkt der Himmelsreise

— nicht allerdings in Nizämis Beschreibung, was deutlich macht, dass

es schon motivisch eine gewisse Unabhängigkeit der Bilder vom Text gibt."
Dieser untere Bereich weist in beiden Bildern eine deutliche tiefenräumliche

Gestaltung auf, die insbesondere durch die Umgrenzungsmauern sowie durch
den Kubus der Ka'ba selbst markiert wird. Zu dieser Gegenüberstellung der

flächigen Organisation der himmlischen Sphäre und des tiefenräumlichen
Aufbaus der irdischen kommt im Shirazer Blatt hinzu, dass die irdische Sphäre von
durch gerade Linien klar begrenzten Körpern in geometrischem Sinne geprägt
ist — während die Wolken im Bereich des Himmels sich in ihrer amorphen
und dezidiert unkonturierten Form eben dieser Körperhaftigkeit und somit
auch der perspektivischen Darstellung entziehen.12 Damit wird ein Kontrast

pouring flames from golden vessels into the sky» schreibt (E.J. Grube in
Zusammenarbeit mit E. Sims: The School of Herat from 1400 to 1450, in: B. Gray [Hg.]:
The Arts of the Book in Central Asia, London 1979, 162).

10 Vgl. C.J. Gruber: Realabsenz: Gottesbilder in der islamischen Kunst zwischen
1300 und 1600, in: E. Leuschner (Hg.): Das Bild Gottes in Judentum, Christentum

und Islam. Vom Alten Testament bis zum Karikaturenstreit, Petersberg 2009,
153-179; darin insbesondere die Unterkapitel «In und über den Wolken» und
«Göttliche Lichter und majestätische Farben», 162-173.

11 Christiane J. Gruber betont ebenfalls, dass die Darstellung der Ka'ba in dieser
Szene nicht der dominanten Tradition der Mi'räj-Beschreibungen entspricht; es

werde hier vielmehr in der Kombination von Mi'räj und Hajj eine Art bildlicher
Ikone der Annäherung an Gott geschaffen (vgl. auch S. 170 dieses Textes). Vgl.
C.J. Gruber: The Prophet Muhammad's Ascension (Mi'räj) in Islamic Art and

Literature, ca. 1300-1600, Diss. University of Pennsylvania, 2005, 263.
12 Hier bestehen gewisse Parallelen zur Inkommensurabilität von Wolken und per¬

spektivischer Darstellung, die Hubert Damisch für den europäischen Kontext
beschrieben hat. Vgl. H. Damisch: Théorie du nuage. Pour une histoire de la

peinture, Paris 1972.



160 Vera Beyer

zwischen einem räumlich und körperlich organisierten irdischen und einem

flächigen, strukturierten und amorphen himmlischen Raum inszeniert.

Auffällig ist dabei, dass der Himmel keineswegs als Hintergrund eingesetzt
wird. Durch minimale Überschneidungen der Wolken mit der Architektur wird
der Betrachter darüber ins Unklare gesetzt, auf welcher räumlichen Ebene die

Fläche des Himmels zu verorten ist. So wird im Shirazer Bild das linke hintere
Minarett von einem Wolkenzipfel überschnitten, während das rechte vor der

Wolke steht. Diese Überschneidungen stehen auch einer getrennten Wahrnehmung

der beiden Bildteile entgegen; sie indizieren bei allem Kontrast die
Möglichkeit eines Übergangs zwischen ihnen.

Auf dem späteren Tabrizer Bild ist der Kontrast noch ausgebaut: Die
Darstellung der irdischen Welt ist in die Ränder verlegt und der Schriftspiegel für
die Darstellung der himmlischen Sphäre reserviert. So kommt die Darstellung
der räumlichen Welt dem Betrachter bis an den unteren Seitenrand entgegen
und präsentiert sich damit als <seine> Welt. Dagegen wird die Darstellung des

Himmels dezidiert als Bild inszeniert: Nicht nur sind die dargestellten
Elemente primär in der Fläche angeordnet, sondern das Feld wird zudem durch
einen ornamentalen Rahmen betont als Bildfeld ausgewiesen. Nichtsdestotrotz
bleibt diese Rahmung offen; irdische und himmlische Sphäre greifen weiterhin
ineinander über: Die Gebäude ragen in den Himmel hinein — aber auch die

Wolken schieben sich links unten vor die Architektur. Zudem hebt der Rahmen

das Bildfeld auch nach oben hin nicht konsequent vom Hintergrund der

Landschaft ab — beispielsweise wird es am oberen Bildrand partiell von der

Darstellung der Dünen überlagert. Wiederum wird ein klares räumliches Vor-
und Hintereinander ausgehebelt und die Flächigkeit der Landschaftszeichnung
unterstrichen, die so gewissermassen zwischen Bild und Rahmen Platz
findet. Das Bild spielt mit einer Verunsicherung räumlicher Einordnung. So kann

man in beiden Fällen konstatieren, dass die Himmelsreise Mohammeds als ein

Übergang von einer räumlichen in eine flächige — und im zweiten Fall dezidiert
bildliche -, von einer körperlichen in eine körperlose Sphäre präsentiert wird.

III. Nigarnis Beschreibung derMi'räj: Zum Ort der Ortlosigkeit

Um zu eruieren, in welchem Kontext man diese formalen Beobachtungen zu

verstehen hat, kann der Text herangezogen werden, den die Bilder illustrieren:



Am Übergang zur Ortlosigkeit 161

Beschreibungen der sogenannten Mi'räj, der Himmelsreise Mohammeds aus

der Makh^an a!-A.%rär, der Schatzkammerder Geheimnisse des Autors Nizämi (gest.

1209). Diese Beschreibung steht in einer langen Tradition von Narrationen, die

sich ausgehend von wenigen Andeutungen im Koran entwickelt hat.13 Es seien

mit Ibn 'Arab!14 und Ibn Slnä15 (lat. Avicenna) nur die in Europa bekanntesten

Autoren solcher Texte genannt und darauf verwiesen, welche Bedeutung diesen

Narrativen für die Legitimation Mohammeds als Propheten zugeschrieben
wurde.16 Die Varianten dieser Himmelfahrtsbeschreibungen und Diskurse sind

so divers, dass ich mich hier auf die von den genannten Bildern illustrierte
Version Nizämls beschränken muss.

Die Beschreibung der Himmelfahrt steht im Proömium, der einleitenden

Hymne von Nizämls Epos, innerhalb des Prophetenlobs, das auf das Gotteslob

folgt und insgesamt 68 Verse umfasst.17 Darunter sind unter anderem die

folgenden Verse:

Der Körper eilte in die Gottesnähe,
das Auge wurde so, dass das Wahnbild es nicht fand. (42)

Der Weg zur Unerschaffenheit begann vor dem Schritt,
den Vorhang der Schöpfung hob er hinweg.
Fr [Mohammed] steckte, als er den Weg über den äußersten Punkt hinaus ging,
den Kopf aus dem Kragen der Natur heraus.

Sein Streben kam aus übergroßer Herzenserleuchtung
zum Halteplatz der Halteplatzlosigkeit. (45)

13 Vgl. zu diesen verschiedenen Traditionen C.J. Gruber: The Prophet Muhammad's
Ascension (Anm. 11), 15-62 sowie T. Nünlist: Himmelfahrt und Heiligkeit im
Islam. Eine Studie unter besonderer Berücksichtigung von Ibn Sinäs Mi'räg-nämeh,
Bern u.a. 2002; sowie B. Schriebe, J.E. Bencheikh, J. Knappert, B.W Robinson:
Art. «Mi'rädj», Encyclopaedia of Islam, Leiden 2008: http://www.brillonline.nl/
subscriber/entry?entry=islam_COM-0746 [7.3.2011] und C.H. de Fouchécour:
Art. «Mi'rädj in Persian Literature», Encyclopaedia of Islam, Leiden 2008: http://
www.brillonline.nl/subscriber/entry?entry=islam_COM-1432 [7.3.2011].

14 Vgl. D. Gril: Love Letters to the Ka'ba. A presentation of Ibn 'Arabis Tâj al-

Rasâ'il, Journal of the Muhyiddin Ibn 'Arabi Society 17 (1995) 40-54.
15 Vgl. Nünlist: Himmelfahrt und Heiligkeit (Anm. 13).
16 Vgl. z.B. B. Olson Vuckovic: Heavenly Journeys, Earthly Concerns. The Legacy

of the Mi'raj in the Formation of Islam, London 2005.
17 Vgl. R. Würsch: Nizamis Schatzkammer der Geheimnisse, Wiesbaden 2005, 34.



162 Vera Beyer

Er ging, aber die Mühe eines Fußes hatte er nicht,
er sprang, aber den Zutritt zu einem Ort hatte er nicht. (47)

[...]
Er sah ein Lichtzeichen, das nicht schwand,
mit einem Auge, das keine Wahnbilder hatte. (51)

Unabhängig davon, dass es zu billigen wäre -
er sah Gott, und Gott war zu sehen.

Ihn sieht man ohne Akzidens und Substanz;
denn er ist jenseits von Akzidens und Substanz.

Ihn zu sehen darf vor dem Auge nicht verstecken
die Blindheit jemandes, der das Sehen abgelehnt hat.

Das Sehen des Angebeteten ist zu billigen,
zu sehen, zu sehen und zu sehen ist er.

Das Sehen jenes Vorhangs war ortlos.
Das Gehen jenes Weges war zeitlos.

Jeder, der in jenem Vorhang den Blickgegenstand fand,
fand in Richtung der Richtungslosigkeit den Weg.

Unglaube wär's, leugne seine Eigenschaften nicht!
Ort wär's, stifte ihm nicht Richtungen.
Er ist aber nicht festgesetzt an einem Ort.
jeder, der nicht so ist, ist nicht Gott.
Mohammed sah, aber nicht mit einem andern Auge,
sondern mit diesem Auge jenes Auge. (60)18

Es fallt auf, welch hohe Bedeutung Nizâmï hier dem Sehen, der Verteidigung
der Gottesschau und der Auszeichnung von Mohammed als jemandem, der

Gott gesehen i at, zumisst. Damit bezieht er klar Position in der zeitgenössischen

Diskussion um die Frage, ob Mohammed Gott während seiner Mi'räj
von Angesicht zu Angesicht gesehen habe.19 So deuten die Beschreibungen der

Mi'räj am Anfang eines jeden Epos Nizämls nicht nur an, dass sie zumindest

nicht in einem modernen Sinne als säkular einzuordnen sind, sondern die

Tatsache, dass sie die Bedeutung des Sehens für die Gotteserkenntnis derart

betonen und verteidigen, stellt auch eine Möglichkeit dar, Bilder in diesen Schriften

zu rechtfertigen.211 Allerdings wird diese Legitimation durch zwei Aspekte

verkompliziert. Nizâmï rekurriert bei aller Betonung der Körperlichkeit von

18 Würsch: Nizamis Schatzkammer der Geheimnisse (Anm. 17), 189-194.
19 Vgl. ebd., 175.
20 Allgemeiner zu Nizämls Bildverständnis P. Soucek: Nizäml on Painters and Pain¬

ting, in: R. Ettinghausen (Hg.): Islamic Art in the Metropolitan Museum of Art,
New York 1972, 9-21.



Am Übergang zur Ortlosigkeit 163

Mohammeds Reise auf die sufistisch-neuplatonische Vorstellung eines

«Aufsteigens der Seele aus den Fesseln der Sinnlichkeit in die Höhen mystischen
Wissens»21, beispielsweise wenn er schreibt:

Der Weg zur Unerschaffenheit begann vor dem Schritt,
den Vorhang der Schöpfung hob er hinweg.
Er steckte, als er den Weg über den äußersten Punkt hinaus ging,
den Kopf aus dem Kragen der Natur heraus.

Man hat sich das beschriebene Sehen also jenseits aller Materialität vorzustellen.

Hinzu kommt Nizämls auffällige Betonung der Ort- und Richtungslosigkeit
der Sphäre der Gottesschau. Würsch zufolge ist dies vor dem Hintergrund der

mu'tazilitischen Argumentation zu verstehen, dass Gott nicht gesehen werden

könne, weil er keine Begrenzung und keinen Ort habe, sondern allumfassend

und überall sei.22 Dem gegenüber argumentiert Nizämi, dass die Möglichkeit
Gott zu sehen nicht notwendig impliziere, dass dieser eine Begrenzung oder

einen Ort habe; die Sichtbarkeit Gottes setze vielmehr einen Modus des Sehens

jenseits von Körperlichkeit und Räumlichkeit voraus.

Im Rückblick auf die eben analysierten Miniaturen, die die Himmelreise
Mohammeds als einen Ubergang von einer räumlichen in eine flächige, von
einer körperlichen in eine körperlose Sphäre präsentieren, stellt sich die Frage,

inwiefern hier nicht eben ein solcher Ubergang von einem räumlichen und

körperlichen Sehen in ein Sehen inszeniert wird, das sich nicht an Körpern
und Raum orientiert — und das Nizämls Ausführungen zufolge eine Gottesschau

ermöglicht. Dann hätten diese Bilder gewissermassen die didaktische

Funktion, dem Betrachter ein solches Sehen, wie es Mohammed - vorbildlich
— erlebte, nahezubringen.

Ein solches Bildkonzept könnte in einem Kontext, in dem eine mimetische

Abbildlichkeit kritisch betrachtet wird,23 folgende Option eröffnen: Der

21 Schrieke: Art «Mi'rädj» (Anm. 13).
22 Vgl. Würsch: Nizamis Schatzkammer der Geheimnisse (Anm. 17), 193.
23 In Nizämls Texten selbst wird dieses Thema immer wieder diskutiert. Vgl. hierzu

Y. Porter: La forme et le sens. A propos du portrait dans la littérature persane,
in: C. Balay u.a. (Hg.): Pand-o Sokhan. Mélanges offerts à Charles-Henri de Fou-
chécour, Teheran 1995, 219-231, sowie Soucek: Nizämi on Painters and Painting
(Anm. 20).



164 Vera Beyer

Betrachter wird zwar in der abbildbaren körperlichen und räumlichen Welt

abgeholt, sein Sehen sodann aber darüber hinaus geführt auf eine Ebene der

Ort- und Körperlosigkeit. Der hierbei in Aussicht gestellte Ort der Ordosigkeit
wird dabei als Fläche vorgestellt. Indem sie sich selbst als Fläche präsentieren,

weisen die diskutierten Bilder also vor dem Hintergrund der Kritik an
abbildenden Bildern ihre Kapazität aus, weniger abzubilden, als vielmehr auf
eine Dimension jenseits des Abbildbaren zu verweisen. Sie weisen sich in ihrer

Flächigkeit als ein Medium aus, das als raumlos organisiertes Feld ein Sehen

jenseits von Körperlichkeit und Räumlichkeit ermöglicht.

ZI Seitenblick: Illustrationen der Mi'räj-näme

Die mir bekannten Illustrationen der Texte Nizämis oder auch 'Attärs, Jâmïs
oder anderer persischer Epen zeigen allerdings nie den Moment der Gottesschau

selbst, auf den dieser Modus des Sehens ausgerichtet ist.24 Als zumeist

einzige Illustrationen der Beschreibungen der Himmelfahrt in einem Manuskript

inszenieren sie Momente der Reise und des Übergangs von der
weltlichen in die himmlische Sphäre. Ein Manuskript ist jedoch bekannt, das den

Moment, in dem Mohammed «Gott den Erhabenen mit den Augen [s] eines

Herzens schaute»25, illustriert (Abb. 4d). Es handelt sich um ein auf Tschaga-
tai-Türkisch in uigurischer Schrift geschriebenes Manuskript des sogenannten
Mi'räj-näme, des Buches von der Himmelfahrt, also der eigenständigen Form
dieses Narrativs, das 1436/1437 in Herat am Hof Shährukhs illustriert wurde.

Das Manuskript ist dicht bebildert und hat insgesamt 61 Miniaturen; sie zeigen,
wie Gabriel Mohammed abholt, wie Mohammed über die Wüste fliegt, durch

Auch Christiane J. Gruber führt in ihrer umfassenden Studie zur Darstellung der

Mi'räj in der islamischen Literatur und Kunst kein weiteres Beispiel hierfür an.

Vgl. Gruber: The Prophet Muhammad's Ascension (Anm. 11).

Übersetzung von Max Scherberger in: M. Scherberger: Das Mi'rägnäme. Die
Himmel- und Höllenfahrt des Propheten Muhammed in osttürkischer Überlieferung,

Würzburg 2003, 99. Mit dieser Formulierung wird explizit Position für ein
Sehen des Herzens und nicht wie bei Nizäml für ein körperliches Sehen bezogen.

Vgl. Würsch: Nizamis Schatzkammer der Geheimnisse (Anm. 17), 175.



Am Übergang zur Ortlosigkeit 165

die sieben Himmel reitet und auf dieser Reise anderen Propheten, aber auch

verschiedenen kosmischen Gestalten begegnet und anschliessend Paradies und

Hölle besucht.

Anstatt also wie die Illustrationen der Himmelfahrtsbeschreibungen in den

Vorworten von Epen den Prozess der Mi'räj als Ubergang von der Welt in die

raumlose Sphäre in ein Bild zu übersetzen, sind die Etappen der Mi'räj in
diesem Manuskript auf mehreren Bildern dargestellt. Bezeichnenderweise verteilen

sich dabei auch die Darstellungsmodalitäten von irdischer und himmlischer

Sphäre auf verschiedene Bilder: Während man auf fol. 3v die architektonisch

organisierte Welt zu sehen bekommt, in der Mohammed abgeholt wird (Abb.

4a), wird man durch die zunehmend flächigeren Darstellungen beispielsweise
der Himmel (Abb. 4b und c) zu der Darstellung des Momentes der Gottesschau

geführt, in der jenseits der Figur Mohammeds keinerlei räumliche oder

körperliche Dimension zu erkennen ist (Abb. 4d). So werden die Sehensmodalitäten,

die die beiden eben analysierten Bilder in Beziehung gesetzt hatten,
in diesem Manuskript auseinander genommen und in eine zeitliche Abfolge
versetzt. Eine solche Darstellung der Gottesschau mag der im Christentum
üblichen Form nicht entsprechen. Doch scheint mir die völlig unräumliche,
aber auch unkörperliche Darstellung Nizämis Beschreibung — ich erinnere

beispielsweise an seine Umschreibung eines «Halteplatzes der Halteplatzlosigkeit»
— sehr nahe zu kommen.26

Der illustrierte Text schildert die Szene allerdings wesentlich lapidarer. Angesichts

der Tatsache, dass dieses Manuskript auf Tschagatai-Türkisch in uiguri-
scher Schrift geschrieben war, ist fraglich, ob der in Herat tätige Illuminator den

Text lesen konnte und inwiefern er sich in seiner Illustration an den wesentlich

häufiger illustrierten Himmelfahrtsbeschreibungen Nizämis orientierte. Vgl. zu
einer ausführlicheren Analyse dieses Manuskriptes und zu einem Vergleich mit
einer niederländischen Darstellung der Gottesschau: V. Beyer: Durch Blicke?

Perspektiven auf Gott in persischer und niederländischer Buchmalerei des 15.

Jahrhunderts, in: D. Ganz, T. Lentes (Hg.): Sehen und Sakralität in der Vormoderne,
Berlin 2011, 134-163.







168 Vera Beyer

V. Himmelfahrt undHajj. Oder: Von der Darstellung eines abgehobenen Propheten pur

Aussichtfür vorbildliche Pilger

Die eben untersuchte Illustration der Szene der Gottesschau ist allerdings, wie

gesagt, eine Seltenheit. Zum Topos werden vielmehr Darstellungen des

Moments der Himmelfahrt, des Aufsteigens. Ob das allein auf eine Scheu vor der

Darstellung der Gottesschau zurückzuführen ist, scheint mir jedoch fraglich
— schliesslich hätte die Pariser Mi'räj-näme hierfür ein Modell geboten. Umgekehrt

frage ich mich, inwiefern das manifeste Interesse an Darstellungen des

Überganges zwischen irdischer und himmlischer Sphäre auch darauf zurückführbar

ist, dass sich die Kunst mit genau diesem Moment identifiziert — und

zwar sowohl die Poesie wie zu dieser Zeit zunehmend auch die Malerei. Beide,

so die These, inszenieren sich als Schwellen- und Mittlerinstanzen zwischen

irdischer und himmlischer Welt.

In Bezug auf die Poesie wird dies explizit formuliert: So wird die

Identifikation der Dichtung mit dem Moment der Himmelfahrt des Propheten

von Nizäml nicht nur dadurch unterstrichen, dass er jedem seiner Epen eine

Beschreibung der Himmelfahrt vorausstellt. Nach Johann Christoph Bürgel
formuüert er die Parallele zwischen Poesie und Prophétie auch explizit, so

schreibt er etwa im Anschluss an die Beschreibung der Himmelfahrt in der

Schatzkammer der Geheimnisse'.

Die Rätseln Schleier webt, die Poesie,

Abglanz des Schleiers ist der Prophétie.27

Zudem konstruiert der Autor strukturelle Parallelen, beispielsweise zwischen der

Reise Bahräm Gürs, der Hauptfigur in den Sieben Prinzessinnen, durch sieben

Klimazonen, und der Reise des Propheten durch die sieben Sphären, die im Proömi-

um beschrieben wird.28 Das stützt die These, wonach die auf die Beschreibung

der Himmelfahrt folgenden Erzählungen — wie beispielsweise das schon zitierte

27 C. Bürgel: Nizami über Sprache und Dichtung. Ein Abschnitt aus der «Schatz¬

kammer der Geheimnisse», eingeleitet, übertragen und erläutert, in: R. Grämlich

(Hg.): Islamwissenschaftliche Abhandlungen. FS F. Meier, Wiesbaden 1974, 22.

Vgl. hierzu auch Gruber, The Prophet Muhammad's Ascension (Anm. 11), 240f.
28 Ebd., 241.



Am Übergang zur Ortlosigkeit 169

Epos Yjeyli und Majnun — als Berichte von Reisen zu Gott zu verstehen sind. Die

Erzählung von der Himmelsreise Mohammeds wird also zum Modell für die

Narration. Entsprechend kann man fragen, inwieweit auch das Bildmodell der

Himmelsreise auf die Darstellung anderer Szenen übertragen wird.

In der Anthologie, in der sich die frühere der eben analysierten

Himmelfahrtsdarstellungen befindet, steht neben den Texten Nizämls unter anderem

ein Teil mit religiösen Anweisungen, in dem eine Darstellung von Pilgern in
Mekka zu finden ist (Abb. 5). Vergleicht man sie mit der Himmelfahrtsdarstellung

in diesem Manuskript, stellt man fest, dass sich zwar das Verhältnis von

Abb. 5, Pilger an der Ka'ba, in: Anthologie, Shiraz 1410/11, London, British Library,
Add. 27261, fol. 362v und 363r.

Himmel zu Erde verschoben hat, das Bildinventar aber ansonsten weitgehend

gleichgeblieben ist — sieht man einmal davon ab, dass nicht mehr der
himmelfahrende Mohammed, sondern die Pilger an der Ka'ba dargestellt sind. Im
unteren Bildteil sind die Ka'ba und die sie umgebenden Gebäude und Mauern

zu sehen, im oberen ein Himmel voll von verwirbelten Wolken und Engeln,
die aus ihnen hervorschauen. Dass sich das Bildmuster der Himmelfahrtsdar-



170 Vera Beyer

Stellung auf fol. 6r in der Darstellung der Pilgerfahrt auf fol. 362v wiederholt,

suggeriert eine gewisse Vergleichbarkeit zwischen der Annäherung an Gott,
die der Pilger bei seiner Reise nach Mekka erfährt, und jener des Propheten
bei seiner Himmelsreise.29 Folgt man meiner These, wonach die Annäherung
an Gott von diesen Bildern als Anstreben einer räum- und körperlosen Sphäre

dargestellt wird, dann deutet dieses Bild an, dass sich nicht allein der Prophet,
sondern auch ein gewöhnlicher Mensch der Schwelle zur Ortlosigkeit nähern

kann.

Zugleich ziüert die Miniatur aber noch ein zweites Motiv: Die Darstellung
eines Pilgers, der den Ring an der Tür der Ka'ba erfasst, entspricht der

Beschreibung und der Ikonographie von Nizämis epischem Helden Majnun, der

gleichfalls zur Ka'ba pilgert30 - eine Erzählung, die in dieser Anthologie ebenfalls

enthalten ist.31 Es sieht also so aus, als würde die Miniatur mit Majnun
einen prominenten Pilger nach Mekka als Modell vorschlagen. Damit kombiniert

diese Darstellung der Pilgerfahrt, die ein seltenes Motiv ist, den

Darstellungsmodus der Himmelfahrt mit der Darstellung Majnuns.
Ob die beiden Elemente in diesem Manuskript von 1410/11 zum ersten

Mal zusammengebracht wurden, ist schwer zu beurteilen. Sicher aber ist, dass

die Kombination der Darstellung Majnuns an der Ka'ba mit einer an Mi'räj-
Darstellungen erinnernden Gestaltung der Himmelssphäre von grosser
Attraktivität war und einen Grossteil der Darstellungen Majnuns an der Ka'ba

aus dem 15. Jahrhunderts geprägt hat (Abb. 6-8).32 Deshalb soll abschliessend

an einem weiteren Beispiel erörtert werden, ob das Bildkonzept der Mi'räj-
Darstellung, das dem Betrachter einen Ubergang von einer räumlichen und

körperlichen Welt in eine Sphäre jenseits von Raum und Materie vorstellt, in
dieser Darstellung Majnuns wiederzufinden ist. Wenn dem so ist, wird damit

29 Vgl. ebd., 260-263. Gruber sieht auch in der Mi'räj-Darstellung selbst schon eine

Kombination der Topoi von Mi'räj und Hajj (vgl. Anm. 11).
30 So schon A.T. Adamova: The Heremitage Manuskript of Nizami's Khamse dated

835/1431, Islamic Art 5 (2001) 76.
31 Vgl. zur Funktion der Ka'ba in der Erzählung von Leyli und Majnun auch Seyed-

Gohrab, Layll and Majnün (Anm. 6), insbesondere das Kapitel: Religious vocabulary

describing the lovers' relationship, 227-234.
32 Vgl. hierzu auch R. Ettinghausen: Die bildliche Darstellung der Ka'ba im Islami¬

schen Kulturkreis, ZDM 87 (1934) 111-137.



Am Übergang zur Ortlosigkeit 171

Abb. 6, Majnun an der Ka'ba,
in: Khamse von Nizäml,
Herat 1445/46, Istanbul,
Topkapi, H. 781, fol. lllv.

Abb. 7, Majnun an der Ka'ba,
in: Khamse von Nizäml,
Herat 1479, St. Petersburg,
Sultykov-Shchedrin Public

Library, Dorn 337, fol. 105b.

Abb. 8, Majnun an der Ka'ba,
in: Khamse von Nizämi,
Shiraz 1488, ehemals Paris,

Sammlung Heilbronner.

deutlich, dass der Übergang in eine Dimension von Ort- und Körperlosigkeit
nicht nur vom Propheten vollzogen wurde, sondern auch einem vorbildlichen

Pilger in Aussicht gestellt wird. Damit würde sich das Bild nicht nur als Abbildung

dieses Vorgangs präsentieren, sondern als ein Medium, das diesen Übergang

auch dem Leser respekdve Betrachter nahe legt.
Ein Blatt, in dem dies zu beobachten ist, stammt aus einem Manuskript, das

1431 für einen Sohn Timurs, Shährukh, in Herat angefertigt wurde und sich

heute in St. Petersburg befindet (Abb. 9). Das Bild ist wie die bisher interpretierten

vom Zusammentreffen zweier Sphären, einer flächigen, ornamentalen,
himmlischen und einer räumlichen, körperlichen, irdischen geprägt. Allerdings
sind diese beiden Sphären hier nicht nur einfach übereinander angeordnet,
sondern der Raum dehnt sich über die im Hochformat angegebenen Bildgrenzen

nach links hin aus, so dass man den Eindruck haben kann, dass hier zwei

Bildfelder — ein hochformatiges und ein querformatiges — ineinandergeschoben

wurden, wobei der Innenhof der Ka'ba die Schnittmenge bildet.

Allerdings geht die Rechnung nicht glatt auf, denn das System von
Horizontalen und Vertikalen wird von einer Diagonale durchkreuzt: Die hintere

Begrenzungsmauer des Hofes führt nicht nur nach links über das Bildfeld hinaus,
sondern legt sich an ihrem äussersten Punkt um ein Minarett — und führt dann

diagonal nach rechts unten wieder in das im oberen Teil markierte Bildfeld
hinein. Am unteren Bildrand schliesst diese Mauer wiederum genau mit der



Abb. 9, Majnun an der Ka'ba, in: Khamse von Nizami, Herat 1431,
St. Petersburg, Eremitage, VR 2000, fol. 175r.



Am Übergang zur Ortlosigkeit 173

linken Kante des Schriftfeldes ab und trifft dort auf die Mauer, die parallel zu
den Schriftfeldern am vorderen Bildrand nach rechts führt und so den Raum

für die dahinterliegende Architektur ausweist.

So definiert diese Diagonale eine Distanz zwischen Hinter- und Vordergrund

— und verlegt mithin die beiden Schriftblöcke auf verschiedene räumliche

Ebenen. Sie markiert damit sowohl die räumliche Tiefenerstreckung des

Bildes als auch die Ausdehnung nach links über den Schriftspiegel hinaus. Auf
diese Weise inszeniert das Bild einen Übergang zwischen Raum und Fläche

und zwischen einem offenen und einem dezidiert als Bild gerahmten Feld. Wie

später in dem safavidischen Blatt verortet sich das gerahmte Bildfeld damit

jenseits der vordergründigen Räumlichkeit der materiellen Welt. Der Übergang
zwischen beiden Sphären wird hier jedoch nicht der Figur Mohammeds

zugewiesen, sondern Majnun, der, mit den Händen, die die Türgriffe der Ka'ba

erfassen, an die flächige Sphäre heran reicht. Es ist in diesem Bild also tatsächlich

der vorbildliche Pilger, der sich der Grenze zwischen irdischer und himmlischer

Sphäre nähert — und damit eine dem Betrachter deutlich näherstehende

und, bildlich betrachtet, nicht so abgehobene Figur wie der Prophet.33

I T. Bildbetrachtung ah Pilgerfahrt?

Der Kubus der Ka'ba überschreitet dabei die Grenze zwischen den beiden

Sphären — und hier scheint mir ein bemerkenswerter Unterschied zu den

Darstellungen der Ka'ba in den Mi'räj-Darstellung zu liegen. Dort ist sie klar

einer räumlichen, irdischen Sphäre zuzuordnen, die Mohammed auf seiner

Himmelsreise hinter sich lässt. In dieser Darstellung Majnuns an der Ka'ba

33 Marianna Shreve Simpson hat vor kurzem gezeigt, dass der hier diskutierte Dar¬

stellungstypus Majnuns an der Ka'ba auch für Darstellungen Alexanders an der
Ka'ba verwendet wurde, der somit ebenfalls zur Identifikationsfigur für den Leser

wird: «[Tjhe immediately recognizable locale in these Shahnama illustrations
would allow contemporary readers or viewers to put themselves in the place and

role of Iskandar, rendering, in the end, the Greco-Persian conqueror, ruler and

seeker of truth as a quintessential <everyman> of the Islamic world.» M.S. Simpson:

From Tourist to Pilgrim: Iskandar at the Ka'ba in Illustrated Shahnama

Manuscripts, Iranian Studies 43 (2010) 127-146 (146).



174 Vera Beyer

hingegen rückt sie in eine Zwischenposition

zwischen irdischer und

himmlischer Sphäre: Sie ragt weit aus

dem irdischen Raum in die himmlische

Sphäre hinein, antizipiert in
ihrer Tür das Gold des Himmels und
scheint an ihrem obersten Rand gar
durchsichtig zu werden und den
goldenen Grund des Himmels
durchscheinen zu lassen.

Die Figur der Ka'ba vermittelt
aber nicht nur zwischen unten und

oben, sondern auch zwischen Raum

und Fläche. Denn sie ist auf diesem

Blatt nicht nur, wie in den

Himmelfahrtsdarstellungen üblich, ein räumlicher

Gegenstand. Vielmehr ist ihre

Front zugleich so auf dem Blatt

positioniert, dass ihre Vorderseite sich

in die linke Textspalte einschreibt.

Eine solche Orientierung der

Bildgegenstände an der Anordnung der Schrift ist in der persischen Miniaturmalerei
keine Seltenheit. In diesem Bild bedeutet das jedoch, dass die Ka'ba sich über
verschiedene Raumebenen erstreckt, denn während der Betrachter den oberen

Textblock auf der Ebene des Hintergrundes wahrnimmt, scheint der untere
Textblock sich auf einer Ebene mit der Mauer ganz im Vordergrund zu befinden.

So unterstreicht die Position der Ka'ba die durchgehende Ordnung der

Textblöcke in der Fläche — über allen Raum hinweg.

In der Einschreibung der Konturen der Ka'ba in die Flächenordnung des

Textes greift dieses Blatt möglicherweise auf eine andere Tradition der

Majnundarstellungen zurück (Abb. 10 und 11), in der sich Adamova zufolge
schon 1370 ein Beispiel findet;34 es handelt sich also möglicherweise um einen

Abb. 10, Majnun an der Ka'ba, in: Anthologie,

Shiraz 1420, Berlin, Museum für Islamische

Kunst, I. 4628, fol. 305r.

34 Adamova: The Heremitage Manuscript (Anm. 30), 65. Ich konnte das entspre¬
chende Blatt von 1370 bisher leider nicht sehen, weil es sich in der bis vor kurzem
schwer zugänglichen Keir Collection befindet.



Am Übergang zur Ortlosigkeit 175

Typus, der dem bisher diskutierten

vorausgeht. Er zeichnet sich dadurch

aus, dass auf eine Himmelsdarstellung
fast ganz oder vollständig verzichtet

wird und die Darstellung der Ka'ba

in völlig flächiger Form das Feld von
etwa zwei Textspalten einnimmt. So

wird ein starker Bezug auf die Ebene

der Schrift und, insbesondere in dem

1420 in Shiraz entstandenen Blatt

(Abb. 10), auch auf die Breite der

Spalten aufgewiesen. Insofern kann

man die Petersburger Darstellung der

Ka'ba nicht nur in motivischer,
sondern auch in formaler Hinsicht als

Kombination des flächigen Typus der

Majnundarstellungen und der
räumlichen Positionierungen der Ka'ba

in den Himmelfahrtsdarstellungen verstehen. Entscheidend scheint mir aber,

dass die Ka'ba im Petersburger Blatt als Bindeglied sowohl zwischen Erde und

Himmel als auch zwischen Raum und Fläche eingesetzt wird. Dadurch wird
nicht nur der Protagonist der Handlung ein anderer, sondern auch das vom
Pilger angestrebte Ziel wird dezidiert als Ort des entsprechenden Übergangs

präsendert.
Die Struktur des Bildes selbst weist dabei mehrere Parallelen zur Funkdon

der Ka'ba auf. Besonders deutlich wird dies in der Rahmung auf der rechten

Seite des Bildes: Hier umreissen die rahmenden Linien den Schriftspiegel und

vermitteln dabei zugleich zwischen den beiden Raumebenen von Hinter- und

Vordergrund. So markiert die Rahmung des Bildes ebenso wie die Frontseite

der Ka'ba eine Ordnung der Fläche, die den Raum in der Vertikalen übergreift.
Zugleich wird das durch diese Rahmung ausgewiesene Feld des Schriftspiegels

von der fluchtenden Diagonale, die unten links am Schriftblock ansetzt,

gesprengt. Ebenso führt auch die Seitenwand der Ka'ba, die links von der Front
in die Tiefe führt, über das Spaltenformat hinaus — und zwar genau parallel zu
der Diagonale der Mauer. Damit sind sowohl in der vertikalen, an den Schriftfeldern

orientierten Flächenordnung als auch in der räumlichen Dimension,

Abb. 11, Majnun an der Ka'ba, in: Khamse

von Nizämi, Shiraz 1439, Uppsala, University
Library, fol. 138v.



176 Vera Beyer

die diese Ordnung sprengt, Parallelen zwischen der Bildstruktur und der

Darstellung der Ka'ba zu erkennen. So inszeniert sich das Bild wie das Motiv der

Ka'ba als Übergang zwischen Raum und Unraum, Körper und Körperlosig-
keit. Damit werden die Funktion der Bildstruktur und die bildliche Funküon
der Ka'ba in diesem Bild als vergleichbar dargestellt — wobei dahin gestellt
bleibe, ob das Motiv der Ka'ba dabei die Funktion des Bildes exemplifiziert
oder ob sich das Bild mit der Funktion der Ka'ba identifiziert.

Wenn man an dieser Stelle wiederum den Text Nizâmïs hinzuzieht und
darauf befragt, wie er das dargestellte Objekt beschreibt, dann kann man im
Anschluss an Ali Asghar Seyed-Gohrab stark verkürzt festhalten, dass Nizâmïs

Beschreibung der Ka'ba im hier illustrierten Epos Ley/i und Majnun auf den

sufistischen Topos rekurriert, dass es eine äussere und eine innere Ka'ba gebe.

Dabei sei die innere der äusseren Ka'ba vorzuziehen, da die Verehrung der

äusseren Ka'ba eine gewisse Gefahr für die Einheit Gottes darstelle.35

In diesem Kontext stellt sich die Frage, ob die Darstellung der Ka'ba
zwischen einer räumlichen und einer unräumlichen Dimension innerhalb des Bildes

mit dem Übergang von einer äusseren zu einer inneren Ka'ba in Verbindung

zu bringen ist, wie sie der Text evoziert. Und es wäre zu diskutieren,
inwiefern das Bild selbst sich als ein Medium präsentiert, das sich eignet, das

äussere, gegenständliche Objekt der Ka'ba, dessen Verehrung dem Text zufolge

unter Idolatrieverdacht fällt, in ein inneres Bild der Ka'ba zu überführen.

Damit könnte dieses Bild die körperliche Pilgerfahrt erübrigen, indem es sie

durch eine geistige Pilgerfahrt zu einem inneren Bild ersetzt.
Zusammenfassend kann man jedenfalls sagen, dass diese Darstellung Maj-

nuns an der Ka'ba den Darstellungsmodus von Himmelfahrtsdarstellungen
aufgreift, die einen räumlich und plastisch angelegten Bereich mit einem flächig und

amorph gestalteten Feld verbinden. Diese Zusammenstellung lässt sich mit
Beschreibungen eines Übergangs von einer räumlichen und materiellen Dimension
in eine unräumliche und immaterielle Sphäre innerhalb des illustrierten Textes in

35 Vgl. Seyed-Gohrab: Laylï and Majnün (Anm. 6), 227-234. Neben den Quellen,
die Seyed-Gohrab hierzu anführt, sind auch in bestimmten Positionen der

Philosophiegeschichte, wie beispielsweise der Ibn 'Arabïs, Modelle zu finden, in denen

die Ka'ba als Schnittstelle zwischen irdischer und himmlischer Welt oder als

paradoxer Ort der Annäherung an Gott, der doch ohne Ort ist, beschrieben wird.

Vgl. hierzu M. Chodkiewicz: Le paradoxe de la Ka'ba, RHR 222 (2005) 435-461.



Am Übergang zur Ortlosigkeit 177

Verbindung bringen. Das Bild erweist sich dabei als geeigneter Mitder zwischen

beiden Modi.

Mit der Übertragung dieses Bildmodells auf die Darstellung Majnuns an

der Ka'ba wird nicht mehr nur der Prophet beim Übergang zwischen diesen

beiden Sphären dargestellt, sondern es nähert sich ein vorbildlicher Pilger dieser

Schwelle. Damit wird deutlich, dass dieser Übergang nicht nur dargestellt,
sondern auch dem Leser und Betrachter in Aussicht gestellt wird. Es steht also

zur Diskussion, inwiefern das Bild dem Betrachter eine Perspektive anbietet, in
der sein räumliches und körperliches Sehen in eine immaterielle und unkörperliche

Form überführt wird.

In Bezug auf die Pilgerfahrt zur Ka'ba impliziert das die Frage, inwiefern

diese Transformation des Sehens auch mit der Substitution der äusseren

durch eine innere Ka'ba in Verbindung zu bringen ist, die der illustrierte Text
Nizâmïs nahe legt. In diesem Fall würde das Bild einen Modus aufzeigen, wie

sich die idolatrieverdächtige, gegenständliche Ka'ba in ein inneres Bild
überführen liesse.

Vera Beyer, Berlin



178 Vera Beyer

Abstract

To counteract theoretical and theological generalisations of an «Islamic iconoclasm»

with the subtlety of practice, this article examines the models of images presented by
certain Persian miniatures of the 15th and 16th century. Against the thesis that these

miniatures have a secular character, this article demonstrates that their modes of
depicting the ascension of Mohammed show parallels to a transition, as described in the

illustrated text, from a spatial, material sphere to a non-spatial, immaterial sphere in the

process of approaching God. The images stress their flatness as an ideal medium to
transform a spatial and bodily illusion into a non-spatial and non-corporeal visibility.

The modalities of this transfer can also be detected in illustrations of pilgrimage to
the Ka'ba. In this context it becomes obvious that the transition is not only depicted
but also presented as a perspective for the pilgrim and hence for the reader and viewer.

Certain parallels between the functions of the image and the Ka'ba further indicate
that contemplation of the image could possibly be compared to a pilgrimage. Hence,
these images present themselves as modes of religious visual practice, rather than
being opposed to it.


	Am Übergang zur Ortlosigkeit : Darstellungen von Himmelfahrt und Hajj in persischen Miniaturen als visuelle Annäherung an Gott?

