
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 2

Artikel: Grenzen eines travelling term : warum die Ägypter keinen "Bilderstreit"
kannten

Autor: Verbovsek, Alexandra

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877792

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Grenzen eines travelling term
Warum die Ägypter keinen «Bilderstreit» kannten

Den <Bilder-Streiten> ist anders als den <Bilder-Stürmen> innerhalb des ägyp-

tologischen Diskurses bislang keine grössere Relevanz beigemessen worden.

So findet sich das entsprechende Schlagwort weder in der Literaturdatenbank

Aigyptos1 noch in einem der zahlreichen ägyptologischen Lexika, Handbücher
oder Kunstgeschichten — eine konventionelle Vorgehensweise bei der Bearbeitung

des Themas ist folglich unmöglich. Auch ein diachroner Überblick über

diejenigen Quellen und Befunde, die üblicherweise zur Dokumentation von
Bildzerstörungen im Alten Ägypten herangezogen werden,2 erscheint mir für
die Behandlung des Themas ungeeignet. Ebenso wenig bietet es sich an, einzelne

Fälle der für verschiedene ägyptische Persönlichkeiten belegten Damnatio
Memoriae vorzustellen und diese den historischen Befunden anderer Kulturen

gegenüberzustellen. Daher habe ich mich für ein deduktives Konzept entschieden.

Von diesem ausgehend möchte ich zeigen, dass die ägyptische Kultur
der pharaonischen Zeit, in der es unter bestimmten Voraussetzungen durchaus

zur (Manipulation) von Bildern kommen konnte, an ein strenges Regelsystem

gebunden war, das kein Forum für eine explizite Auseinandersetzung über

Stellung, Funktion oder Macht des Bildes bot.

Das ägyptische Bild soll zunächst allgemein definiert werden. Ausserdem

wird seine Intention behandelt. In diesem Zusammenhang wird unter anderem

die kontrovers diskutierte Überlegung aufgegriffen, welche Kräfte hinter dem

Entwurf der ägyptischen Bilder standen und wer diesen beeinflussen konnte.

Der dritte Abschnitt beschäftigt sich mit der ägyptischen Bild-Ideologie.
Sein Schwerpunkt liegt auf der Bedeutung und Funktion, welche die Bilder für
den Einzelnen und die Gemeinschaft einnahmen. Darüber hinaus sollen die

Verwendungsmodalitäten ägyptischer Bilder dargelegt werden. Der letzte Teil
soll den unterschiedlichen in Ägypten nachzuweisenden Formen von
(Bildmanipulationen) gewidmet werden. Im Zuge dessen werden die signifikantesten

1

http://www.aigyptos.uni-muenchen.de/ (27.3.2011).
2 So zum Beispiel zusammengestellt von D. Metzler: Bilderstürme und Bilder¬

feindlichkeit in der Antike, in: M. Warnke (Hg.): Bildersturm. Die Zerstörung des

Kunstwerks, Frankfurt a.M. 1988, 14-29.

ThZ 2/67 (2011) S. 131-152



132 Alexandra Verbovsek

Beispiele ägyptischer <Bilderstürme> zusammengetragen. Schliesslich soll die

Argumentation noch einmal vor dem Hintergrund der im Titel formulierten
These «Warum die Ägypter keinen Bilderstreit kannten» resümiert und zur
Diskussion gestellt werden.

1. Die Definition des ägyptischen Hildes

Im Vergleich zu anderen kunsthistorisch oder archäologisch arbeitenden

Fächern hielt die Bildwissenschaft verhältnismässig spät und sehr verhalten

Einzug in die Ägyptologie. Erst in den 1980er Jahren wurde die

Auseinandersetzung über <das ägyptische Bild> durch einige wenige, vor allem
zeichentheoretisch ausgerichtete Beiträge Roland Tefnins und Jan Assmanns initiiert.3

In einem 1992 erschienenen Aufsatz betont Assmann nachdrücklich die aus

heutiger Sicht zumeist unterschätzte Bedeutung der Bilder als konstituierende

Träger der altägyptischen Kultur. Bezug nehmend auf die Korrelation von Bild
und Schrift stellt er fest,

«... dass in Ägypten Bilder, nicht Texte, das zentrale Medium kultureller Sinnbildung darstellen,

dass also die <Wahrheit> nicht in Worten, sondern in Bildern kodifiziert wurde und daher
den Bildern jene normative und formative Kraft zukommt, die man sonst mit kanonischen
Texten verbindet.»4

Mit dieser Aussage wurde die bis dato weniger von funktionalen als von ästhetischen

Voraussetzungen ausgehende Bewertung ägyptischer Darstellungen um
einen wesentlichen Aspekt erweitert: Die ägyptischen Bilder wurden nun als Triebkräfte

komplexer semiotischer und kulturimmanenter Zusammenhänge erklärt.

Zu nennen sind R. Tefnin: Image, écriture, récit. A propos des représentations
de la bataille de Qadesh, Göttinger Miszellen 47 (1981) 55-76; ders.: Discours et
iconicité dans l'art égyptien, Göttinger Miszellen 79 (1984) 55-71; ders.: Éléments

pour une sémiologie de l'image égyptienne, Chronique d'Égypte 66 (1991) 60-88;

J. Assmann: Die Macht der Bilder. Rahmenbedingungen ikonischen Handelns im
Alten Ägypten, Visible Religion 7 (1989) 1-20.

J. Assmann: Ein Gespräch im Goldhaus über Kunst und andere Gegenstände, in:
I. Gamer-Wallert, W. Helck (Hg.): Gegengabe. FS E. Brunner-Traut, Tübingen
1992, 57.



Grenzen eines travelling term 133

Im Vergleich zu anderen Zeichenarten besitzen Bilder ein besonders grosses

Komprimierungspotential. In ihrer Eigenschaft als Speichermedien sind sie

in der Lage, eine enorme Menge an Daten aufzunehmen, zu verarbeiten und

zu vermitteln. Auch für die Ägypter war das Bild neben der Sprache eines der

wichtigsten Mittel der menschlichen Kommunikation. In Ägypten spiegelt sich

die Bedeutung dieses Potentials vor allem in der starken Wechselwirkung von
Bild und Schrift,5 die auf der denotadven wie auf der konnotadven Ebene zu
fassen ist. Man denke hier zum Beispiel an die nahezu ausschliessliche Verwendung

von Bildzeichen in der Hieroglyphenschrift.
Im Rahmen der visuellen Kommunikation ist das ägyptische Bild eine zwei-

oder dreidimensional konstruierte Umsetzung eines Objektes oder Lebewesens,

eines Ausschnitts aus der Lebenswelt, einer Sinneserfahrung oder eines

Vorstellungsmodells.6 In historischen Medien und Techniken besitzt es eine

Zeitform, zumeist geht es jedoch aus überzeitlichen und kulturell übergreifenden

Themen wie <Welterfahrung> und <Weltrepräsentation> hervor. Es kann
als Grundeigenschaft eines jeden, so auch des ägyptischen Bildes gelten, dass

dieses etwas vergegenwärtigt, was nicht gegenwärtig ist. In Form von Statuen,

Reliefs oder Malereien transformiert es Ferne in Nähe und lässt Abwesendes

anwesend sein.7

Die repräsentative Funktion des ägyptischen Bildes resultierte aus der

Verwendung eines spezifischen ikonischen Zeichenrepertoires. Das ägyptische
Bild war an individuelle oder kollektive Codierungen gebunden, die sich im
Rahmen der kulturellen Konventionen bewegten und auf einen gesellschaftlichen

Konsens abhoben. Die innerhalb des Kommunikationsraumes zu
treffende (Absprache) über die Bedeutung der ikonischen Zeichen bildete die

Voraussetzung dafür, dass ein Abbild auf das Abzubildende referieren konnte.

Dazu musste das Signifikans dem Signifikat nicht notwendigerweise ähnlich

5 Dazu aktuell J. Baines: On Functions of Writing in Ancient Egyptian Pictorial

Representation, in: P. Taylor (Hg.): Iconography without texts (Warburg Institute
Colloquia 12), London/Turin 2008, 95-126.

6 A. Verbovsek: «Imago Aegyptia». Wirkungsstrukturen der altägyptischen Bild¬

sprache und ihre Rezeption. Ein programmatischer Ausblick, Imago Aegypti 1

(2005) 145-155.
7 B. Waidenfels: Spiegel, Spur und Blick. Zur Genese des Bildes, in: G. Boehm

(Hg.): Homo pictor (Colloquium Rauricum 7), München/Leipzig 2000, 23.



134 Alexandra Verbovsek

sein,8 der Bezug konnte ebenso kausal oder konventionell9 zustande kommen.1"

Die mediale Vermittlung und Inszenierung11 ermöglichte die korrekte

Interpretation der Bildaussage.

Die ägyptischen Bilder bedurften nicht unbedingt einer ästhetischen

Gestaltung, um als Instrumente der Sinnvermittlung wirksam zu werden. Ein
essentielles Kriterium war dagegen ihre Funktionalität, die - auch ohne gefällige

Ausführung — im Rahmen einer speziellen Perzeptionssituation bzw. eines

bestimmten Kontextes, beispielsweise in einem Tempel oder Grab, zum Einsatz

gebracht wurde. Eine besondere Relevanz besass in diesem Zusammenhang
die Interpretationskompetenz der Adressaten oder Rezipienten, bei denen es

sich nicht nur um lebende Menschen, sondern auch um Tote, Götter oder

andere Wesen wie etwa Dämonen handeln konnte. Zumindest bei einem Teil

der ägyptischen Bildkonsumenten konnte diese kulturelle Fähigkeit und

notwendige Bilderfahrung, die zum adäquaten Lesen der Zeichen erforderlich war,

vorausgesetzt werden. Je nach sozialer Zugehörigkeit waren sie mit den

Funktionsabläufen des Bildgeschehens vertraut und existentiell mit den Bildern
verbunden, die für sie eine «ganz diesseitige lebensweltliche Wirkkraft»12 besassen.

Die Bedeutung der Bilder wurde vornehmlich durch ihre jeweilige Kon-
textualisierung mitbestimmt. Diese wiederum musste über verschiedene

Massnahmen umgesetzt werden. Dazu gehörten 1.) Architektonische

Abgrenzungen, so etwa in Räumlichkeiten, die eine besondere Bedeutung
besassen; 2.) die mediale Exposition, wie die Aufstellung in Nischen, Schreinen

oder auf Sockeln; 3.) die funktionale Einbindung, zum Beispiel in religiöse,
soziale oder politische (performative) Handlungen oder 4.) die epigraphische

8 N. Goodman: Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie, Frankfurt a.M.

1995, 15ff.
9 Zu Konsens und Konvention im Sinne der Form vgl. A. Schelske: Die kulturelle

Bedeutung von Bildern. Soziologische und semiotische Überlegungen zur visuellen

Kommunikation, Wiesbaden 1997, 172-182.
10 Waidenfels: Spiegel, Spur und Blick (Anm. 7), 24f.
11 Vgl. dazu M.M. Luiseiii: Inszenierung von Individualität. Zur Selbst-Thematisie¬

rung in der altägyptischen Porträtkunst, Imago Aegypti 3 (2011), 72-81.
12 M. Leicht: Die erste Pflicht der Bildwissenschaft besteht darin, den eigenen Au¬

gen zu mißtrauen, in: M. Heinz, D. Bonatz (Hg.): Bild — Macht — Geschichte.

Visuelle Kommunikation im Alten Orient, Berlin 2002, 28.



Grenzen eines travelling term 135

Ausstattung und formale Konventionalisierung.13 Integriert in einen solchen

exakt determinierten und mit komplexer Information versehenen Kontext
erhielt das Bild einen neuen, zumeist zur Anschauung geeigneten Wirkungsbereich,

in dem es in der Funktion eines Referens konkreter Inhalte bestimmte

Aufgaben übernahm.

Die Inszenierung des Darzustellenden begründete dabei den Prozess

einer «Sinnaufladung durch Isolation»14 und somit einen Akt kulturspezifischer
Wahrnehmung. Auf diese Weise wurde das Dargestellte in einen abstrakten

Aktionsraum integriert, der unerwünschte lebensweltliche Qualitäten, wie

Vergänglichkeit und Tod, Schwäche oder Abnormität ausgrenzte oder
umdefinierte. Durch ihre mediale Präsenz konnten die Bilder interaktiv agieren, am

Kultgeschehen teilhaben oder Rituale empfangen.15 Sie wurden zumeist durch
erläuternde Inschriften ergänzt, die eine Identifizierung des Bildes ermöglichten

und seine kultisch-rituelle Wirksamkeit initiierten.

II. Die Intention des ägyptischen Hildes

Die primäre Absicht des ägyptischen Bildschaffens galt der kultischen bzw.

rituellen Versorgung von Königen, Privatpersonen oder Göttern. Einige Denkmäler

und bestimmte Motive hatten darüber hinaus eine politische Intention.
Der König, seine Familie sowie die Angehörigen der höheren gesellschaftlichen
Schichten besassen die Möglichkeit, Bilder für sich oder Andere anfertigen zu
lassen. Im Gegensatz zur einfachen Bevölkerung, also den Bauern oder Arbeitern,

hatten sie Zugang zu den handwerklichen und materiellen Ressourcen,
die für die Herstellung von Statuen, Reliefs oder Malereien gebraucht wurden.

Dennoch konnten sie nicht frei darüber bestimmen, wie das in Auftrag gegebene

Bild auszusehen hatte. Gestaltung und Ausführung der Bilder waren eng an

eine Reihe von Konventionen und Normen gebunden, die in der Ägyptologie
als Kanon und Decorum16 bezeichnet werden. Diese reglementierten nicht nur

13 U. Eco: Einführung in die Semiotik, München 1991, 208f.
14 Siehe die in Anm. 3 genannte Literatur.
15 Assmann: Gespräch im Goldhaus (Anm. 4), 57.
16 Zu den Verwendungsmöglichkeiten des Begriffes Decorum in der Ägyptologie

siehe J. Baines: Restricted Knowledge, Hierarchy, and Decorum: Modern Percep-



136 Alexandra Verbovsek

die Ikonographie, sondern auch die Auswahl und Umsetzung von Themen
und Motiven, die Struktur der Kompositionen, das Spektrum der Farben sowie

die Massverhältnisse und Proportionen.
Die Einhaltung dieser Konventionen galt als Voraussetzung für das

Funktionieren der ägyptischen Bilder, die nicht zur reinen Anschauung vorgesehen

waren, sondern stets einen bestimmten Zweck verfolgten. An dieses Reglement

hatten sich vor allem die Bildproduzenten zu halten, die in kooperativen

Handwerksbetrieben arbeitsteilig beschäftigt waren.17 Eigeninitiative oder

Künstlerschaft im Sinne individueller Kreativität wurde lediglich im Rahmen

einer <eigenen Handschrift) zugelassen. Die unterschiedlichen an einem Bild

tätigen Personen führten die Arbeiten gemäss ihres Auftrages mit den ihnen

zugeteilten Werkstoffen am vorgegebenen Ort aus. Zumeist wurden die jeweils

ansässigen regionalen Bildproduzenten beschäftigt, königliche Bildnisse wurden

in den Werkstätten der Residenz hergestellt.
Die Residenz, in der auch der Hof mit dem Sitz des Herrschers angesiedelt

war, muss als Keimzelle der intellektuellen Diskurse der jeweiligen Epoche auf-

gefasst werden. Es ist davon auszugehen, dass in der Residenz damit auch die

Voraussetzungen für das Entstehen und die Entwicklung des ägyptischen

Kunstsystems geschaffen wurden. Schon die frühesten Darstellungen des ägyptischen

Königs lassen erkennen, dass das Kunstsystem zu dieser Zeit bereits fest im
kulturellen Denken internalisiert war. Die spätestens seit der Zeit der so genannten

Reichseinigung nachzuweisenden Parameter, wie sie beispielsweise auf der

Narmer-Palette aus der Zeit um 2900 v.Chr.18 zu sehen sind (Abb. 1), wurden

die gesamte ägyptische Geschichte hindurch aufrecht erhalten. Die Konventionen

der ägyptischen Kunst wurden nur dann verändert oder erweitert, wenn

tions and Ancient Institutions, The Journal of the American Research Centre in

Egypt 27 (1990) 1-23; definiert für die ägyptologische Kunstbetrachtung in: A.
Verbovsek: Zwischen «Theorie und Praxis». Heuristische und ontologische
Modellierungen der ägyptologischen Kunstbetrachtung, Habil.-Schr. München 2005,

(in Druckvorbereitung für PÄ), 130ff.
17 Siehe dazu ausführlicher A. Verbovsek: Pygmalion in Ägypten? oder «Einer, der

sein Handwerk versteht ...». Diskursive Überlegungen zum Berufsstand des

«Künsders», in: H. Behlmer, K. Demuss, G. Moers, K. Widmaier (Hg.): jn.t dr.w.

FS F. Junge, Bd. 2, Göttingen 2006, 659-692.
18 Die chronologischen Angaben in diesem Beitrag bezeichnen die Regierungsda¬

ten der jeweiligen Herrscher und richten sich nach der Zusammenstellung in:



Grenzen eines travelling term 137

aus religiösen, sozialen, politischen oder

sonstigen Gründen ein Anlass dazu

gegeben war.

Der König selbst wurde als kreative

Instanz und Schöpfer dieser Vorgänge

verstanden. Realiter war es aber eine

Gruppe Kundiger oder Eingeweihter,
die hinter solchen kulturellen Entwürfen
stand.19 Da uns jedoch keiner dieser

Entwürfe in schriftlicher Form überliefert ist,

bleiben wir zur Beantwortung der meisten

Fragen weiterhin auf die archäologischen

Quellen angewiesen. Dies gilt gleichfalls
für diejenige nach dem Auftreten von
<Bilderstreiten>, die in keinem der
historischen oder literarischen Texte Ägyptens
erwähnt werden. Auch ein Wort, das <Bil- Abh 1> Narmer-Palette, Regierungszeit

des Narmer, 1. Dynastie (um 2900 v.Chr.),
derstreit) assoziieren wurde, lasst sich in * A,Ägyptisches Museum, Kairo.
der ägyptischen Sprache nicht belegen.

Die aus dem Vorangegangenen gewonnenen Argumente sollen die Grundlage

für die weitere Diskussion bilden. Sie lassen sich unter drei Prämissen

zusammenzufassen:

1. Die ägyptischen Bilder unterlagen einem strengen Regelsystem. Um ihre
Funktion erfüllen zu können, hatten sie den Konventionen zu folgen.
2. Die ägyptischen Darstellungskonventionen galten als Schöpfung des

Königs. Zur Realisierung und Präsentation seines, wenn auch in erster Linie fiktiven,

Einflusses trat die eigentliche intellektuelle Instanz hinter seinem Namen
zurück. Die Bildproduzenten führten die Arbeiten gemäss ihres Auftrags und
nach den Vorgaben von Kanon und Decorum aus. Kreativität und Eigeninitiative

waren weitgehend ausgesetzt.

E. Hornung, R. Krauss, D.A. Warburton (Hg.): Ancient Egyptian Chronology
(Handbook of Oriental Studies, Section One, The Near and Middle East 83),

Leiden/Boston 2006.
19 Verbovsek: Pygmalion (Anm. 17), bes. 684ff.



138 Alexandra Verbovsek

3. Ägyptische Bilder wurden nicht als dekorative Elemente, zur blossen

Anschauung oder Ästhetisierung der Lebenswelt verwendet, sondern übernahmen

eine ebenso repräsentative wie existentielle Funktion im Leben des Einzelnen

und der Gemeinschaft. Als unverzichtbare Elemente der funerären, kultischen

und rituellen Ausstattung hatten sie für alle Angehörigen der ägyptischen
Gesellschaft eine unverzichtbare Bedeutung.

III. Die Ideologie des ägyptischen Hildes

Die ägyptische Kultur hat eine grosse Anzahl menschen-, tier- und mischge-

staltiger Bilder hervorgebracht, die über ihre jeweilige Ikonographie eindeutig
dem göttlichen, königlichen oder privaten Umfeld zugeordnet werden können.

Darstellungen von Privatpersonen sind seltener im sakralen als im funerären

Bereich, also in Gräbern, anzutreffen. In diesen sollten sie die jenseitige

Versorgung des Verstorbenen sichern. Der zumeist männliche Grabinhaber liess

mindestens eine Statue seiner Person anfertigen, die ihn auch in Begleitung
seiner Frau oder Familie wiedergeben konnte. Sie wurde in seinem Grab

aufgestellt und repräsentierte ihn dort als soziale und kultische Persönlichkeit.

Darüber hinaus stand das Bild für den Fall der Zerstörung seiner Mumie als

<Ersatzkörper> bereit, der die als frei beweglich gedachte <Seele> des Verstorbenen,

den so genannten Ba, aufnehmen konnte. Die an den Grabwänden
angebrachten Darstellungen verwiesen zudem auf das Leben, das der Verstorbene

im Jenseits zu führen gedachte: ein Leben in Jugend, Gesundheit, Wohlstand

und Prestige.

Die Ägypter verstanden ihre Bilder als mediale Instrumente, die bei Bedarf
<aktiviert> werden konnten. Um ihren Zweck zu erfüllen, hatten sie nicht nur den

Vorgaben von Kanon und Decorum zu folgen. Ihre (Belebung) musste zudem

durch die Ausführung ritueller Handlungen, die so genannte Mundöffnung,
initiiert werden.20 Ebenso unerlässlich war die Anbringung von Inschriften, die

ihren Inhaber über die Nennung von Namen, Verwandtschaftsverhältnissen

und Titeln identifizierten. Die Möglichkeit, die Identität des Dargestellten über

20 H.-W Fischer-Elfert: Die Vision von der Statue im Stein: Studien zum altägyp¬
tischen Mundöffnungsritual (Schriften der Phil.-Hist. Klasse der Heidelberger
Akademie der Wissenschaften 5), Heidelberg 1998.



Grenzen eines travelling term 139

wmm&

Abb. 2, Reliefplatte des lunu, 4. Dynastie, erste Regierungshälfte des Cheops (um 2500 v.Chr.).
Roemer- und Pelizaeus-Museum, Hildesheim.

eine mimetische Annäherung von Bild und Abgebildetem herzustellen, spielte
dabei — wenn überhaupt — eine sekundäre Rolle;21 nur selten weisen Bilder

von Privatleuten eindeutige individuelle Merkmale auf. In den meisten Fällen

entsprechen sie einem genormten oder idealisierten Muster, das ihre Inhaber

— gemäss den Bedürfnissen für die jenseitige Existenz — attraktiv, in der Blüte

ihres Lebens und vor allem unversehrt erscheinen liess (Abb. 2).

Die Bilder des ägyptischen Königs folgen im Grossen und Ganzen den

gleichen Prinzipien wie diejenigen der Beamtenschaft. Sie zeichnen sich jedoch
durch eine grössere Differenziertheit aus: Auch sie identifizieren den jeweiligen
Herrscher über Namen und Titulatur. Anders als die meisten privaten Darstellungen

sind die königlichen dagegen durch individuellere stilistische Merkmale

charakterisiert, die sich vor allem in der Gestaltung der Gesichter niederschla-

21 Siehe zur visuellen Identität des Individuums auch P. Bochi: Death by Drama:
The Ritual of Damnatio Memoriae in Ancient Egypt, Göttinger Miszellen 171

(1999) 75f.



140 Alexandra Verbovsek

gen. Besonders markante Züge trägt
beispielsweise Sesostris III., der in
der 12. Dynastie von ca. 1837-1819

v.Chr. regierte (Abb. 3).

Bei aller nicht zu leugnenden
Wiedererkennbarkeit ist ein

überzeugender Nachweis der mimeti-
schen Verbindung von Bild und

Abgebildetem aber auch hier nicht

möglich. Daher ist davon auszugehen,

das s es sich bei den königlichen

Darstellungen um idealisierte

Typenportraits handelt, die sich

lediglich an ihr Vorbild anlehnten.22

Bilder von Herrschern finden
sich in königlichen und privaten
Grabanlagen, in Heiligtümern sowie,

wenn auch seltener, im profanen Bereich. Auch wenn politisch motivierte

Darstellungen des Königs durchaus zu belegen sind, zeigen die ägyptischen Bilder
den Herrscher dennoch meist im religiösen Kontext, das heisst im Umgang
mit den Göttern. In besonderen Situationen konnte die Ausführung
repräsentativer kultischer und ritueller Handlungen auf die spezifischen Interessen

des Königtums abzielen, so zum Beispiel zum Zwecke der Legitimation einer

Dynastie oder eines Herrschers. Primär bildeten sie aber die Voraussetzung
für die Aufrechterhaltung der ägyptischen Weltordnung: eines komplexen, alle

Bereiche der Lebenswelt durchdringenden Systems, das von den Ägyptern als

Maat bezeichnet wurde.23 Innerhalb dieses Systems nahmen die Bilder eine

bedeutende Stellung ein. Die Wiedergabe des Königs beim Durchführen der

notwendigen Aktionen führte zu einer zeitlichen Zerdehnung24 der performa-
tiven Ereignisse. Die Bilder perpetuierten die Handlungen und sorgten auf

22 Zur kontroversen Diskussion um die Porträthaftigkeit ägyptischer Darstellungen:
Verbovsek: «Theorie und Praxis» (Anm. 16), 197 Ff.

23 J. Assmann: Ma'at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Ägypten, Mün¬

chen 1990.
24 Vgl. Assmann: Macht der Bilder (Anm. 3), 3.

Abb. 3, Detail einer Statue Sesostris' III.,
Regierungszeit Sesostris' III., 12. Dynastie (1837-
1819 v.Chr.), Ägyptisches Museum, Kairo.



Grenzen eines travelling term 141

diese Weise für eine dauerhafte Stabilisierung der Verhältnisse im Land.25 Wurden

Bilder beschädigt, so bedeutete dies, dass der kontinuierliche Fluss der

ägyptischen Lebenszyklen unterbrochen und die Welt durch Isfet, das Chaos,

bedroht wurde.

Für die Darstellungen der Götter gilt Ähnliches wie für die der Könige: Sie

erscheinen menschen-, tier- oder mischgestaltig und werden zumeist durch
Inschriften bezeichnet. Auch ihre Körper sind idealisiert, wobei ihre menschliche

Physiognomie der des jeweils regierenden Königs angeglichen werden konnte.

Götterdarstellungen aus wertvollen Materialien wurden als Kultbilder in den

Sanktuarien der Heiligtümer aufgestellt und rituell versorgt. Der ägyptischen

Vorstellung nach konnten die Götter diesen Objekten einwohnen und von
diesen verkörpert werden.26 Statuen, Reliefs und Malereien, die die Götter im
Kultbetrieb zeigten, füllten zudem die Mauern, Höfe, Räume und Wände der

Tempel. Daneben konnten Götterdarstellungen als Votive oder Schutzgegenstände

eingesetzt werden, so zum Beispiel in Form von Amuletten, auf Stelen,

Papyri etc. In königlichen und privaten Gräbern erscheinen sie in grossen
szenischen Kompositionen, die den Übergang zwischen Leben und Tod oder das

Fortbestehen in der jenseitigen Welt dokumentieren. Auch in dieser Funktion
sind die Bilder notwendige Instrumente der rites de passage, der Übergangsrituale

zur Überwindung liminaler Situationen. Wurden die Bilder beschädigt
oder zerstört, konnten diese Prozesse nicht ordnungsgemäss durchgeführt
werden. Damit war der Ablauf existentieller Vorgänge, wie die Überwindung
des Todes, in höchstem Masse gefährdet.

Fassen wir an dieser Stelle drei weitere Prämissen zusammen, die als Basis

für die Frage nach ägyptischen Bilderstreiten vorausgesetzt werden müssen:

4. Die ägyptischen Bilder galten als <Ersatzkörper>, denen die Seele eines
Individuums (meist eines Verstorbenen) oder eine Gottheit einwohnen konnte. Dazu

musste an ihnen das so genannte Mundöffnungsritual durchgeführt werden.

25 So etwa die Darstellungen von Ritualhandlungen, die im Tempelkontext ange¬
bracht wurden. Die Durchführung der Rituale, die für die Stabilität der Maat
als notwendig erachtet wurde, sollte durch die Abbildung dauerhaft gewährleistet
bleiben.

26
J. Assmann: Einwohnung, in: T. Hofmann, A. Sturm (Hg.): Menschen-Bilder-
Menschen. Kunst und Kultur im Alten Ägypten, FS E. Feucht, Norderstedt 2003,
1-14.



142 Alexandra Verbovsek

Darüber hinaus konnten die Bilder die wiedergegebene Person als soziale oder

politische Persönlichkeit repräsentieren. Ihre Verwendung, die als existentielles

Bedürfnis anzusehen ist, konnte demnach nicht in Frage gestellt werden, ohne

dass der Fortlauf der Weltordnung und die Uberwindung liminaler Krisen
massiv gefährdet worden wären.

5. Alle Angehörigen der ägyptischen Kultur waren an das weite Bereiche des

dies- und jenseiügen Lebens einschliessende Maat-Prinzip gebunden. Jedes

Individuum war gemäss seiner Position mit dafür verantwortlich, den Fordauf
dieser Ordnung aufrecht zu erhalten, um die ständig drohende Gefahr durch
Chaos und Vernichtung abzuwenden.

6. Dem König kam dabei die wichtigste Aufgabe zu: Er handelte in höchster

Verantwortung und quasi stellvertretend für die ihm Untergebenen. Die Bilder

des Königs oder der Götter zu zerstören, hätte bedeutet, die geregelten
Abläufe der Welt zu unterbrechen und somit auch die Sicherung der eigenen
Existenz aufzugeben.

Daraus folgt, dass ein Bilderstreit in Ägypten nur von den gesellschaftlichen

Kräften hätte ausgehen können, die sich nicht als integrative Bestandteile

dieses Systems verstanden und somit keine existentielle Bedrohung
durch die Manipulation der Bilder zu erwarten hatten. Zu diesen Kräften
wären einerseits ausländische Invasoren zu rechnen, die die Macht der
ägyptischen Bilder durch Zerstörung, Adaption oder Usurpation einschränken

oder unterbinden wollten. Andererseits sind in bestimmten Phasen der

ägyptischen Geschichte Strömungen nachzuweisen, die das Ausführen der

Maat durch die Verwendung vermeintlich <falscher Bilden beeinträchtigt
sahen. Für solche (falschen Bilden stehen vor allem die Darstellungen aus der

so genannten Amarnazeit. Die durch ein neues theologisches Konzept
ausgewiesene Bildideologie des Echnaton hatte in Bezug auf die
Darstellungskonventionen zu einschneidenden Veränderungen geführt. Die nachfolgenden

Herrschergenerationen kehrten zu den ursprünglichen Traditionen
zurück und negierten die Wirksamkeit der Amarna-Bilder durch Tilgung,
Zerstörung bzw. Restauration und Wiedereinführung des früheren Kanon
und Decorum.27

P. Brand: Secondary Restorations in the Post-Amarna Period, The Journal of the

American Research Centre in Egypt 36 (1999) 113-134.



Grenzen eines travelling term 143

Auch die für verschiedene ägyptische Könige nachzuweisende Damnatio
Memoriae an Monumenten früherer Herrscher richtet sich als ideologisches
Instrument gegen die Proklamation bzw. Propagierung von Ideen und
Weltanschauungen.28 Anders als die in der Amarnazeit veranlasste, religiös motivierte

Umstellung der Bildpolitik zielt die Zerstörung von Bildern in diesem

Zusammenhang bewusst auf die (Korrektur von Geschichte). Durch ihre Vernichtung,

auf welche die Einsetzung neuer Bilder folgte, sollte Gewesenes geleugnet

und Künftiges verhindert werden.29

IV. Die Manipulation des ägyptischen Hildes

Die ägyptische Hinterlassenschaft bezeugt eine Reihe von Phänomenen, die

im engeren oder weiteren Sinne als Manipulation von Bildern aufgefasst werden

können. Auch wenn es sich bei all diesen Fällen um einen Eingriff in die

Macht, Bedeutung oder Wirkung der Bilder handelt, kann der Begriff Ikono-
klasmus hier nur selten ins Spiel gebracht werden. Neben breit angelegten,

politisch oder religiös motivierten Auslöschaktionen finden sich Formen von
Restauration, Wiederverwendung, Adaption, Umwidmung oder Mutilation.

Zur Restauration: Die Instandsetzung lädierter und somit nur noch
eingeschränkt verwendbarer Bilder war ein probates Mittel zur Reaktivierung älterer

Objekte. Dies zeigt sich beispielsweise an zwei Darstellungen des

Schatzmeisters Mentuhotep, die um 1900 v.Chr. in den Tempel von Karnak gestiftet
worden waren und ca. 700 Jahre später durch einen Priester namens Rema

restauriert wurden.30 Rema Hess über ihrem Hals eine Einlassleere einarbeiten,
in die ein neuer Kopf eingesetzt werden konnte. Zudem dokumentierte er diesen

Akt mit einer Inschrift, die auf die Namenserneuerung des ursprünglichen
Statueninhabers verweist.

Daneben kam es speziell im königlichen Bereich zur Umwidmung von

Denkmälern. Besonders eindrückliche Beispiele für diese Vorgänge finden sich im

28 Metzler: Bilderstürme (Anm. 2), 28.
29 Ebd., 18.
30 A. Verbovsek: «Als Gunsterweis des Königs in den Tempel gegeben ...». Priva¬

te Tempelstatuen des Alten und Mittleren Reiches (ÄAT 63), Wiesbaden 2004,
400ff.



144 Alexandra Verbovsek

Millionenjahrhaus des Merenptah (1213-1203 v.Chr.) in Theben-West. Für die

Errichtung seiner Anlage hatte der Herrscher Bauteile und Bilder seines

Vorgängers Amenhotep III. (1390-1353 v.Chr.) weiterverwendet.31 Das ältere

Heiligtum, ihr ursprünglicher Aufstellungs- bzw. Anbringungsort, war zu diesem

Zeitpunkt bereits zerstört. Merenptah übernahm die Denkmäler, verbaute sie

oder lud sie durch die Verlegung in einen anderen Kontext mit neuem Sinn auf.

Um die Weiter- bzw. Wiederverwendung bereits vorhandener Gegenstände

geht es auch bei der Adaption von Bildern. In der älteren ägyptologischen
Literatur wurde die Inbesitznahme eines Bildes durch eine zweite Person, die dieses

gegebenenfalls verändern liess, zumeist als Usurpation bezeichnet. Da der

Begriff Usurpation jedoch gemeinhin mit gewaltsamen Handlungen assoziiert

wird, die auf die ägyptischen Verhältnisse zumeist nicht zutreffen, etablierte

sich in jüngerer Zeit eine konsequentere Differenzierung der entsprechenden

Terminologie.32 Auch bei der Adaption ägyptischer Bilder, die vorwiegend seit

dem 1. Jahrtausend v.Chr. praktiziert wurde, handelt es sich um eine Umwidmung,

Re-Aktivierung oder Neu-Kontextualisierung.
Dass eine solche wiederholte Nutzung eines Bildes auch ohne weitere

Beschädigungen einhergehen konnte, ist zum Beispiel durch eine Gruppe so

genannter Mähnensphingen belegt. Die Sphingen waren um ca. 1800 v.Chr.

für König Amenemhet III. gearbeitet und im Fayum, der grössten Oase des

Landes, aufgestellt worden.33 Der Name des Königs wurde in die Brust der

Statuen eingeschrieben. Knapp 250 Jahre später wurden die Skulpturen von
einem der aus dem vorderasiatischen Raum eingewanderten Hyksos in den

Nordosten des Deltagebietes verbracht. In der neuen Hauptstadt Avaris sollten

sie den Fremdherrscher Apophis (ca. 1575-1540 v.Chr.) repräsentieren,
der nun seinen Namen auf der rechten Schulter der Statuen anbringen liess.

300 Jahre später wurde die Figurengruppe ein weiteres Mal verschleppt, diesmal

von Ramses II. (1279-1213 v.Chr.), der sie in seiner neu gegründeten Residenz

Pi-Ramesse aufstellte. Auch er verzeichnete seine Namen und Titel auf den

31 Zum Beispiel S. Bickel: Blocs d'Amenhotep III réemployés dans le temple de

Merenptah à Gourna. Une porte monumentale, Bulletin de l'institut français

d'archéologie orientale 92 (1992) 1-13.
32 Hinweise zur Neudefinition der Begriffe verdanke ich Barbara Magen.
33 A. Verbovsek: Die sogenannten Hyksosmonumente. Eine archäologische Stand¬

ortbestimmung (GOF IV, 46), Wiesbaden 2006.



Grenzen eines travelling term 145

Bildern, ebenso sein Sohn Merenptah. Zuletzt wurden die Stücke erneut 200

Jahre später von Psusennes I. (1051-1006 v.Chr.) adaptiert, nach Tanis, die neue

Residenz seiner Dynastie, transportiert, dort errichtet und mit neuen Inschriften

versehen.

Auch wenn die Mähnensphingen über fast acht Jahrhunderte als Bilder
unterschiedlicher Herrscher in verschiedenen Kontexten Verwendung fanden,
blieben ihre Gesichter mit den Zügen Amenemhets III. die gesamte Zeit über

unversehrt. Ihre Bedeutung hätte den Aufwand einer Überarbeitung oder

Veränderung durchaus gerechtfertigt, ein solch massiver Eingriff war hier aber

offenbar nicht notwendig bzw. unerwünscht. Der Grund für dieses Vorgehen
lag höchstwahrscheinlich in dem Bedürfnis, sich in die Traditionslinie des

ursprünglichen Besitzers Amenemhet III. einzureihen und an seiner Macht zu

partizipieren.34

Des weiteren sind an einigen ägyptischen Bildern Formen von Mutilation

zu belegen. Die so genannte Verstümmelung sollte bewirken, dass die negative

Wirkung gefährlicher Ikone gebannt wurde. Auf diese Weise konnten
Zeichen als bedrohlich verstandener Wesen durch einen Schnitt, die

Amputation von Körperteilen oder ähnliche Massnahmen unschädlich gemacht
werden (Abb. 4).

Darüber hinaus konnte

die Mutilation im Rahmen

einer performativen
Handlung inszeniert werden,

so zum Beispiel bei

der rituellen Vernichtung
göttlicher oder menschlicher

Feinde. Dazu wurden

Bilder, die im Typus des

Gefesselten gestaltet wa-

Ein weiteres interessantes Beispiel für einen Herrscher, dem über die Adaption
der Statue seines berühmten Vorgängers Mentuhotep II. sogar eine invention of
tradition gelingt, findet sich in der 17. Dynastie für den König Nub-Cheper-Re
Intef: A. Verbovsek: «Invention of Tradition?» Überlegungen zur (Re-)Kon-
textualisierung eines fragmentarischen Königskopfes aus der Anlage des Nub-
Cheper-Re Intef in Dra Abu el-Naga, Imago Aegypti 2 (2007) 153-165.

Abb. 4, Verstümmelte Hieroglyphe eines Mannes, Detail

vom Sarg des Idu, späte 6. Dynastie (um 2200 v.Chr.),
Roemer- und Pelizaeus-Museum, Hildesheim.



146 Alexandra Verbovsek

ren, zerbrochen, verbrannt, begraben, unterworfen,

mit Fluchformeln versehen oder durchbohrt

(Abb. 5).35 Die Figuren dienten als Stellvertreter
eines einzelnen oder mehrerer Gegner, deren

Zerstörung über Analogsetzung zur vollständigen

Vernichtung der Feinde führen sollte.

Zwischen der 4. und der 6. Dynasde kam es

zu massiven Veränderungen im Bereich der
bildlichen Ausstattung der ägyptischen Privatgräber.
Von der 3. Dynastie an, also ab ca. 2592 v.Chr.,
hatten sich neben den Königen auch Angehörige
der Königsfamilie sowie Beamte Statuen schaffen

lassen, die ihnen nach ihrem Tod einen vollständigen

menschlichen Körper zur Verfügung stellen

sollten. Uberraschenderweise finden sich nun
und speziell in der Zeit der Pyramidenbauer Cheops

und Chephren fast nur noch schematisierte

Köpfe in den Grabanlagen.36 Der Grund für diese

<Abweichung> in der Entwicklung der funerären Skulptur ist bis heute ungeklärt.

Die Annahme, es könne zu dieser Zeit ein Bilderverbot ausgesprochen
worden sein, ist jedoch auszuschliessen, da sehr einflussreiche Persönlichkeiten,

wie der Königsneffe Hemiunu, auch zu dieser Zeit besonders auffallende,
stark individuell geprägte und lebensgrosse Bilder anfertigen lassen konnten.
Ob diese ca. 200 Jahre währenden Veränderungen religiös, sozial, politisch oder

anderweitig motiviert waren, entzieht sich unserer Kenntnis. Auffallend ist nur,
dass einige der Köpfe — anders als die üblichen Grabstatuen — Manipulationen,
wie abgeschlagene Ohren oder eingeritzte Kerben an Hals und Nacken
aufweisen (Abb. 6). Die Interpretation dieser Beschädigungen reicht von ritueller

Verstümmelung zum Schutz vor Wiedergängern bis zu Grabschänderei und
Schatzsuche.

Umfassende Veränderungen in der Bedeutung des ägyptischen Bildes

zeigen sich ausschliesslich in Phasen gesellschaftlicher Umstrukturierung, in

Abb. 5, Mit Nadeln durchbohrte
Darstellung einer Frau, 3.-4. Jh.
n.Chr., Musée du Louvre, Paris.

35

36

Bochi: Death by Drama (Anm. 21), 78.
S. zusammenfassend A. Eberle: Die «Ersatzköpfe» des Alten Reiches -
blick über Fakten und Vermutungen, Imago Aegypd 2 (2007) 18-32.

Ein Über-



Grenzen eines travelling term 147

historischen Schwellensituationen

sowie im Zuge kultureller Transformation.

So zog ein sozialer, religiöser
oder politischer Umbruch häufig ein

gesteigertes Legitimationsbedürfnis
des Königs und seines Umfeldes

nach sich. Die ostentative Abgrenzung

gegen die früheren Verhältnisse

konnte die Verfemung des abgesetzten

Systems, seiner Herrschaftsform
und daraus folgend: seiner Bilder
erfordern. Als ein in dieser Hinsicht
einschneidendes Ereignis der
ägyptischen Geschichte ist die Regierung
der Königin Hatschepsut zu werten,
die um 1479 v.Chr. die Herrschaft

für ihren unmündigen Neffen Thut-
mosis III. antrat und sich nach einigen

Jahren der Regentschaft selbst

zum Pharao krönte. Diese ungewöhnliche Machtübernahme verlangte nach

einer expliziten Legitimierung ihres Handelns und ihrer Position. Nicht zuletzt
daher rühmt sich Hatschepsut auf ihren Denkmälern auffallend häufig ihrer

(göttlichen Abkunft). Einer ihrer Beamten, ein königlicher Erzieher namens Se-

nenmut, wurde von der Herrscherin in besonderer Weise protegiert. Ihm wird
auch die Schöpfung neuer Bildmotive zugeschrieben,37 eine Macht, die sonst

nur dem König zu Eigen war.

Zwischen dem 11. und 16. Jahr der Regierung Hatschepsuts (ca. 1468-1462

v.Chr.) verschwindet Senenmut aus der öffentlichen Wahrnehmung.38 Die Be-

Abb. 6, «Ersatzkopf» der Jabtet, 4. Dynastie (um
2450 v.Chr.), Roemer- und Pelizaeus-Museum,
Hildesheim.

37 C.A. Keller: The Royal Stewart, Senenmut. The Statuary of Senenmut, in: C.

Roehrig (Hg.): Hatshepsut. From Queen to Pharaoh, New York 2005, 117.
38 P.F. Dorman: The Royal Stewart, Senenmut. The Career of Senenmut, in: Roeh¬

rig: Hatshepsut (Anm. 37), 108; A.R. Schulman: Some Remarks on the alleged
«Fall» of Senmut, The Journal of the American Research Centre in Egypt 8

(1969-1970) 48.



148 Alexandra Verbovsek

Schädigung seines Namens und eines Teiles seiner Darstellungen39 sollte das

Andenken an seine Person und Stellung nachhaltig beschädigen. Und auch die

Bilder der Hatschepsut fielen bald der Verfemung anheim.40 Ungefähr zwanzig

Jahre nach dem Tod seiner Tante, Stiefmutter und Mitregentin unterzog
Thutmosis III. ihre Denkmäler einer Damnatio Memoriae. Darstellungen
und Namen der Hatschepsut wurden ausgehackt, überschrieben, vergraben
oder unkenntlich gemacht.41 Darüber hinaus liess Thutmosis III. sogar ihr
mit Inschriften und Bildern versehenes Obeliskenpaar im Karnaktempel
ummanteln und somit weitgehend unsichtbar werden.42

Ähnliches ist im Zusammenhang mit der Regierung des Königs Echnaton

zu beobachten. In einer Zeit des religiösen Wandels an die Macht gelangt,
brach er in einem zuvor nie da gewesenen Umfang aus den traditionellen
Konventionen aus. Anders als alle Herrschergenerationen vor ihm wandte

er sich von dem Jahrtausende alten polytheistischen Göttersystem ab und

entwarf ein neues theologisches Konzept, das die Sonnenscheibe Aton als

Kraft des Sonnenlichtes ins Zentrum der religiösen Verehrung rückte. Die
Residenz verlegte er von Theben an einen unberührten Landstrich in

Mittelägypten, das heutige Teil el-Amarna. Dadurch unterband er den Einfluss
der mächtigen Priesterschaft des Reichsgottes Amun-Re, die von Karnak

aus die religionspolitischen Geschicke des Landes gelenkt hatte und mit
entsprechendem Widerstand auf die Entmachtung reagierte. Zur Untermauerung

seines neuen Konzeptes liess Echnaton die Bilder und Namen des alten

Gottes zerstören und die Kulte der alten Götter weitgehend einstellen.43

Anders als die zuvor in Menschen-, Tier- oder Mischgestalt verehrten

Götter sollte Aton ausschliesslich im Symbol der am Horizont wirkenden
Sonnenkraft zur Anschauung kommen. Im Bild erscheint Aton als Sonnen-

39 Auch an den Darstellungen wurde vor allem der Name ausgelöscht.
40 Zum Beispiel D. Arnold: The Destruction of the Statues of Hatshepsut from

Deir el-Bahri, in: Roehrig: Hatshepsut (Anm. 37), 270-276.
41 P.F. Dorman: The Destruction of Hatshepsut's Memory. The Proscription of

Hatshepsut, in: Roehrig: Hatshepsut (Anm. 37), 267-269.
42 L. Gabolde: Les obélisques d'Hatchepsout à Karnak, Egypte, Afrique et Orient

17 (2000) 47.
43 Zusammenfassend zum Beispiel bei E. Hornung: Echnaton. Die Religion des

Lichtes, Zürich 1995.



Grenzen eines travelling term 149

Scheibe mit Armen, die der Königsfamilie das Lebenssymbol <Anch> reichen.

Kultbilder des Aton gab es nicht, stattdessen liess der König offene und
lichtdurchflutete Tempel errichten, die durch und durch von der Sonne
erfüllt werden sollten. Die bislang durch die Priesterschaft besetzte
Mittlerfunktion zwischen Gott und den Menschen wurde nun von der königlichen
Familie übernommen — ein Motiv, das unter den neu geschaffenen

Bedingungen eine zentrale Rolle spielte.
Auch im Bereich der Bildschöpfung kam es unter der Regierung des Echna-

ton zu umfassenden Neuerungen: Neben bedeutenden Änderungen in Stil und

Ikonographie finden sich Lockerungen in den Darstellungskonventionen.44 Neue

Themen und Motive wurden eingeführt, andere wurden nicht mehr verwendet.

Die revolutionären Umwälzungen der Amarnazeit blieben nicht ohne

Folgen. Echnatons Regierung endete nach nur 17 Jahren in offenbar
chaotischen Zuständen. Seine Nachfolger kehrten zu den traditionellen
Verhältnissen zurück und setzten die alten Kulte wieder in Kraft.45 Tutanch-

amun verlegte die Residenz erneut, diesmal ins nördliche Memphis. In der

Folgezeit wurden die Denkmäler des Echnaton einer Damnatio Memoriae

unterzogen.46 Seine Hauptstadt Teil el-Amarna wurde zerstört, die von ihm
errichteten Tempel abgetragen und das übrige Material — ohne Rücksicht
auf die in ihnen dargestellten Bilder — in neue Anlagen verbaut.

Zuletzt seien nur kurz die umfassenden Zerstörungen erwähnt, die der

persische Grosskönig Kambyses (525-522) an ägyptischen Götterbildern
verübt haben soll.47 Herodot berichtet, Kambyses habe unter anderem die

Götterbilder in Memphis verbrannt und den Apis-Stier getötet.48 Auch

44 D. Arnold: An Artistic Revolution: The Early Years of King Amenhotep IV/
Akhenaten, in: dies. (Hg.): The Royal Women of Amarna. Images of Beauty from
Ancient Egypt, New York 1996, 17-39.

45 D.P. Silverman, J.W Wegner, J.R. Houser Wegner: Akhenaten and Tutankhamun:
Revolution and Restoration, Philadelphia 2006.

46 Der genaue Zeitpunkt ist ungeklärt; offenbar fanden diese Massnahmen aber

nicht unmittelbar nach Echnatons Tod statt, sondern ungefähr eine Generation

später: R. Hari: La «damnatio memoriae» amarnienne, in: Mélanges Adolphe Gutbub,

Montpellier 1984, 95-102.
47 Für Hinweise zu diesem Punkt danke ich Andreas Hutterer.
48 Herodot: Historien, Buch III, 37; 29.



150 Alexandra Verbovsek

andere antike Autoren werfen ihm Freveltaten gegen Tempel49 und Statuen,

zum Beispiel den Memnon-Koloss, vor.50 Aber auch hier richten sich

die Zerstörungen nicht gegen die Bilder, vielmehr hatten sie wirtschaftliche
Gründe.51

V. Warum die Ägypter keinen «Bilderstreit» kannten

Weder in dokumentarischen noch in literarischen ägyptischen Texten wird
das Thema <Bilderstreit> in irgendeiner Form expliziert. Auseinandersetzungen

über die Wesenhaftigkeit der Götter, eine mögliche Diskrepanz zwischen

Bild und Abgebildetem, über die Identität zwischen Vorlage und Dargestelltem
oder den Machtmissbrauch von Bildern sind für Ägypten nicht als kulturelle

Diskurselemente auszumachen. Die Verehrung von Bildern, denen Götter
oder Menschen <einwohnen> konnten, wurde die gesamte pharaonische
Geschichte hindurch als legitime Massnahme religiöser Handlungen praktiziert.
Ihre mediale Wirksamkeit als Inkorporationen göttlicher oder menschlicher

Kräfte wurde dabei, gehen wir von den verfügbaren schriftlichen und

archäologischen Quellen aus, nie in Zweifel gezogen.
Auch eine Differenzierung zwischen <Bildbefürwortern> und <Bildgegnern>,

über die sich auf entsprechende Antagonismen schliessen Hesse, ist nicht
nachzuweisen. Zu begründen ist dies mit der starken Zweckgebundenheit der

ägyptischen Bilder. Die Bilder besassen in Ägypten weniger eine poHtische

SymboHk als eine kultisch-rituelle Funktion. Ihre Bedeutung war fest im
kulturellen System verankert. Die Bilder galten als unverzichtbare Medien für die

Erhaltung der Weltordnung, die StabiHsierung der sozialen Gemeinschaft und

die jenseitige Existenz des Individuums. Die Bilder der Götter und Herrscher

standen als kultische Instrumente im Dienste aller Angehörigen der ägyptischen

Geseüschaft. Die Wiedergabe des Königs beim Durchführen der
Maaterhaltenden Rituale perpetuierte die reKgiösen Ereignisse und sorgte auf diese

49 U.a. Strabo: Geographie XVII, 1,27.
50 Vgl. u.a. Pausanias: Beschreibung Griechenlands, I, 42,3.
51 Metzler: Bilderstürme (Anm. 2), 22.; vgl. auch Protreptikos IV, 52,6, der betont,

dass Kambyses aus Profitgier handelte. Dazu A. Hutterer: Kambyses in Ägypten:
Schriftquellen und Ereignisse, unveröff. Magisterarbeit, München 2001, 69 und
Kat. Nr. 30.



Grenzen eines travelling term 151

Weise für eine konstante Ausgewogenheit der inneren Verhältnisse. Wären die

Bilder beschädigt worden, hätte dies den kontinuierlichen Fluss der ägyptischen

Lebenszyklen abreissen lassen. Isfet, das Chaos, hätte Überhand genommen

und das Land der Vernichtung preisgegeben.
Meines Erachtens brachte genau diese Korrelation zwischen den Bildern

und der Aufrechterhaltung einer sicheren Existenz die Ägypter davon ab, Bilder

als <Waffen> bzw. <Ziele> politischer, sozialer oder klerikaler Kämpfe zu
instrumentalisieren. Dieser enge Zusammenhang zwischen den Bildern und ihrer
Funktion ist als Ursache dafür anzusehen, dass sich Divergenzen gegenüber
dem herrschenden Regime in Ägypten nicht als Ikonoklasmus auswirkten. Und
exakt hier verläuft die Grenze unseres travelling term, denn die Macht des

ägyptischen Bildes wurde nie gebrochen. Zäsuren seiner Macht lassen sich —

wenn überhaupt — nur in den Phasen der ägyptischen Geschichte beobachten,
die von den Ägyptern selbst als <nicht-existent> gewertet wurden.

Ägyptische <Bildzerstörungen> können in allen Fällen als Ausdruck, Folge
oder Ziel kultureller Transformationen erklärt werden. Zu diesen zählen
primär die historische Überwindung der als illegitim bewerteten Herrschaftssys-
teme und die Beeinträchtigung der ägyptischen Kulturlandschaft durch fremde

Einflüsse. Im Rahmen der stark normativ geprägten Weltsicht und Geschichtsauffassung

der Ägypter wurden Phasen der sozialen, politischen oder religiösen

Instabilität als Zeiten des Chaos begriffen, die aus dem historischen, sozialen

und kulturellen Gedächtnis getilgt werden mussten.

Um das Phänomen <Bilderstreit> für die ägyptische Kultur fassen zu können,

sollten wir demnach zwischen tatsächlichen historischen Ereignissen, die

im Sinne eines Ikonoklasmus für Ägypten erklärt werden könnten, und deren

Ausdeutung durch die Ägypter trennen. Die spezifisch ägyptische Auffassung
erlaubte keine Metabewertung, keinen Streit und keinen Sturm der Bilder -
denn für die Ägypter hatten die Bilder, um dies abschliessend noch einmal zu

betonen, eine «ganz diesseitige lebensweltliche Wirkkraft».52

Alexandra Verbovsek, München

52 Leicht: Die erste Pflicht (Anm. 12), 28.



152 Alexandra Verbovsek

Abstract

There is no evidence of «Bilderstreite», in the proper meaning of this travelling term,
in pharaonic Egypt. This is attributable to the existential significance of images for life
and death in Egypt. A substantial intervention in the image culture would have meant
a threat to the Egyptian world order (Maat) and would have resulted in an impairment
of individual, social, and cultural stability. Influencing Egyptian images was therefore

only possible under certain circumstances. The article presents these circumstances
and discusses them with regard to the cultural phenomena of «Bilderstreite».


	Grenzen eines travelling term : warum die Ägypter keinen "Bilderstreit" kannten

