Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 2

Artikel: Grenzen eines travelling term : warum die Agypter keinen "Bilderstreit"
kannten

Autor: Verbovsek, Alexandra

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877792

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Grenzen eines travelling term
Warum die Agypter keinen «Bilderstreity kannten

Den Bilder-Streiteny ist anders als den Bilder-Stliirmen> innerhalb des dgyp-
tologischen Diskurses bislang keine grossere Relevanz beigemessen worden.
So findet sich das entsprechende Schlagwort weder in der Literaturdatenbank
Aigyptos' noch in einem der zahlreichen dgyptologischen Lexika, Handbiicher
oder Kunstgeschichten — eine konventionelle Vorgehensweise bei der Bearbei-
tung des Themas ist folglich unméglich. Auch ein diachroner Uberblick tiber
diejenigen Quellen und Befunde, die tublicherweise zur Dokumentation von
Bildzerstérungen im Alten Agypten herangezogen werden,” erscheint mir fiir
die Behandlung des Themas ungeeignet. Ebenso wenig bietet es sich an, einzel-
ne Fille der fiir verschiedene dgyptische Personlichkeiten belegten Damnatio
Memoriae vorzustellen und diese den historischen Befunden anderer Kulturen
gegeniiberzustellen. Daher habe ich mich fiir ein deduktives Konzept entschie-
den. Von diesem ausgehend méchte ich zeigen, dass die dgyptische Kultur
der pharaonischen Zeit, in der es unter bestimmten Voraussetzungen durchaus
zur <Manipulation> von Bildern kommen konnte, an ein strenges Regelsystem
gebunden war, das kein Forum fiir eine explizite Auseinandersetzung tiber Stel-
lung, Funktion oder Macht des Bildes bot.

Das agyptische Bild soll zunachst allgemein definiert werden. Ausserdem
wird seine Intention behandelt. In diesem Zusammenhang wird unter anderem
die kontrovers diskutierte Uberlegung aufgegriffen, welche Krifte hinter dem
Entwurt der dgyptischen Bilder standen und wer diesen beeinflussen konn-
te. Der dritte Abschnitt beschiftigt sich mit der dgyptischen Bild-Ideologie.
Sein Schwerpunkt liegt auf der Bedeutung und Funktion, welche die Bilder fiir
den Einzelnen und die Gemeinschaft einnahmen. Dartiber hinaus sollen die
Verwendungsmodalititen dgyptischer Bilder dargelegt werden. Der letzte Teil
soll den unterschiedlichen in Agypten nachzuweisenden Formen von Bildma-
nipulationen> gewidmet werden. Im Zuge dessen werden die signifikantesten

! http:/ /www.aigyptos.uni-muenchen.de/ (27.3.2011).

> So zum Beispiel zusammengestellt von D. Metzler: Bilderstirme und Bildet-
feindlichkeit in der Antike, in: M. Warnke (Hg)): Bildersturm. Die Zerstérung des
Kunstwerks, Frankfurt a.M. 1988, 14-29.

ThZ 2/67 (2011) S. 131-152



132 Alexandra Verbovsek

Beispiele dgyptischer Bilderstiirme> zusammengetragen. Schliesslich soll die
Argumentation noch einmal vor dem Hintergrund der im Titel formulierten
These «Warum die Agypter keinen Bilderstreit kannten» restimiert und zur
Diskussion gestellt werden.

1. Die Definition des dgyptischen Bildes

Im Vergleich zu anderen kunsthistorisch oder archiologisch arbeitenden
Fichern hielt die Bildwissenschaft verhaltnismassig spit und sehr verhalten
Einzug in die Agyptologie. Erst in den 1980er Jahren wurde die Auseinan-
dersetzung tiber «as dgyptische Bild> durch einige wenige, vor allem zeichen-
theoretisch ausgerichtete Beitridge Roland Tefnins und Jan Assmanns initiiert.’
In einem 1992 erschienenen Aufsatz betont Assmann nachdriicklich die aus
heutiger Sicht zumeist unterschitzte Bedeutung der Bilder als konstituierende
Triger der altigyptischen Kultur. Bezug nehmend auf die Korrelation von Bild
und Schrift stellt er fest,

« ... dass in Agypten Bilder, nicht Texte, das zentrale Medium kultureller Sinnbildung darstel-
len, dass also die <Wahrheit nicht in Worten, sondern in Bildern kodifiziert wurde und daher
den Bildern jene normative und formative Kraft zukommt, die man sonst mit kanonischen
Texten verbindet.»*

Mit dieser Aussage wurde die bis dato weniger von funktionalen als von dstheti-
schen Voraussetzungen ausgehende Bewertung dgyptischer Darstellungen um ei-
nen wesentlichen Aspekt erweitert: Die dgyptischen Bilder wurden nun als Trieb-
krifte komplexer semiotischer und kulturimmanenter Zusammenhinge erklart.

Zu nennen sind R. Tefnin: Image, écriture, récit. A propos des représentations
de la bataille de Qadesh, Gottinger Miszellen 47 (1981) 55-76; ders.: Discours et
iconicité dans Iart égyptien, Gottinger Miszellen 79 (1984) 55-71; ders.: Eléments
pour une sémiologie de I'image égyptienne, Chronique d’Fgypte 66 (1991) 60-88;
J. Assmann: Die Macht der Bilder. Rahmenbedingungen ikonischen Handelns im
Alten Agypten, Visible Religion 7 (1989) 1-20.

J. Assmann: Ein Gesprich im Goldhaus Gber Kunst und andere Gegenstinde, in:
I. Gamer-Wallert, W. Helck (Hg.): Gegengabe. FS E. Brunner-Traut, Ttbingen
1992, 57.



Grenzen eines travelling term 133

Im Vergleich zu anderen Zeichenarten besitzen Bilder ein besonders gros-
ses Komprimierungspotential. In ithrer Eigenschaft als Speichermedien sind sie
in der Lage, eine enorme Menge an Daten aufzunehmen, zu verarbeiten und
zu vermitteln. Auch fiir die Agypter war das Bild neben der Sprache eines der
wichtigsten Mittel der menschlichen Kommunikation. In Agypten spiegelt sich
die Bedeutung dieses Potentials vor allem in der starken Wechselwirkung von
Bild und Schrift,> die auf der denotativen wie auf der konnotativen Ebene zu
fassen ist. Man denke hier zum Beispiel an die nahezu ausschliessliche Verwen-
dung von Bildzeichen in der Hieroglyphenschrift.

Im Rahmen der visuellen Kommunikation ist das agyptische Bild eine zwei-
oder dreidimensional konstruierte Umsetzung eines Objektes oder Lebewe-
sens, eines Ausschnitts aus der Lebenswelt, einer Sinneserfahrung oder eines
Vorstellungsmodells.® In historischen Medien und Techniken besitzt es eine
Zeitform, zumeist geht es jedoch aus uberzeitlichen und kulturell Gbergrei-
fenden Themen wie (Welterfahrung> und (Weltreprisentation> hervor. Es kann
als Grundeigenschaft eines jeden, so auch des dgyptischen Bildes gelten, dass
dieses etwas vergegenwirtigt, was nicht gegenwirtig ist. In Form von Statuen,
Reliefs oder Malereien transformiert es Ferne in Nihe und lisst Abwesendes
anwesend sein.’

Die reprisentative Funktion des agyptischen Bildes resultierte aus der Ver-
wendung eines spezifischen ikonischen Zeichenrepertoires. Das dgyptische
Bild war an individuelle oder kollektive Codierungen gebunden, die sich im
Rahmen der kulturellen Konventionen bewegten und auf einen gesellschaft-
lichen Konsens abhoben. Die innerhalb des Kommunikationsraumes zu tref-
fende Abspracher iber die Bedeutung der ikonischen Zeichen bildete die
Voraussetzung dafir, dass ein Abbild auf das Abzubildende referieren konnte.
Dazu musste das Signifikans dem Signifikat nicht notwendigerweise dhnlich

Dazu aktuell ]. Baines: On Functions of Writing in Ancient Egyptian Pictorial
Representation, in: P. Taylor (Hg,): Iconography without texts (Warburg Institute
Colloquia 12), London/Turin 2008, 95-126.

A. Verbovsek: «lmago Aegyptian. Wirkungsstrukturen der altdgyptischen Bild-
sprache und ihre Rezeption. Ein programmatischer Ausblick, Imago Aegypti 1
(2005) 145-155.

7 B. Waldenfels: Spiegel, Spur und Blick. Zur Genese des Bildes, in: G. Boechm
(Hg:): Homo pictor (Colloquium Rautricum 7), Minchen/Leipzig 2000, 23.

6



134 Alexandra Verbovsek

sein,® der Bezug konnte ebenso kausal oder konventionell” zustande kommen. "
Die mediale Vermittlung und Inszenierung'' ermdglichte die korrekte Inter-
pretation der Bildaussage.

Die dgyptischen Bilder bedurften nicht unbedingt einer dsthetischen Ge-
staltung, um als Instrumente der Sinnvermittlung wirksam zu werden. Ein es-
sentielles Kriterium war dagegen ihre Funktionalitit, die — auch ohne gefillige
Ausfiihrung — im Rahmen einer speziellen Perzeptionssituation bzw. eines be-
stimmten Kontextes, beispielsweise in einem Tempel oder Grab, zum Einsatz
gebracht wurde. Eine besondere Relevanz besass in diesem Zusammenhang
die Interpretationskompetenz der Adressaten oder Rezipienten, bei denen es
sich nicht nur um lebende Menschen, sondern auch um Tote, Gotter oder
andere Wesen wie etwa Didmonen handeln konnte. Zumindest bei einem Teil
der dgyptischen Bildkonsumenten konnte diese kulturelle Fihigkeit und not-
wendige Bilderfahrung, die zum adidquaten Lesen der Zeichen erforderlich war,
vorausgesetzt werden. Je nach sozialer Zugehorigkeit waren sie mit den Funk-
tionsabldufen des Bildgeschehens vertraut und existentiell mit den Bildern ver-
bunden, die fiit sie eine «ganz diesseitige lebensweltliche Wirkkraft»'? besassen.

Die Bedeutung der Bilder wurde vornehmlich durch ihre jeweilige Kon-
textualisierung mitbestimmt. Diese wiederum musste iber verschiedene
Massnahmen umgesetzt werden. Dazu gehorten 1.) Architektonische Ab-
grenzungen, so etwa in Raumlichkeiten, die eine besondere Bedeutung be-
sassen; 2.) die mediale Exposition, wie die Aufstellung in Nischen, Schreinen
oder auf Sockeln; 3.) die funktionale Einbindung, zum Beispiel in religiose,
soziale oder politische (performative) Handlungen oder 4.) die epigraphische

N. Goodman: Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie, Frankfurt a.M.
1995, 1518

Zu Konsens und Konvention im Sinne der Form vgl. A. Schelske: Die kulturelle
Bedeutung von Bildern. Soziologische und semiotische Ubetlegungen zur visuel-
len Kommunikation, Wiesbaden 1997, 172-182.

1 Waldenfels: Spiegel, Spur und Blick (Anm. 7), 24f.

" Vgl. dazu M.M. Luiselli: Inszenierung von Individualitit. Zur Selbst-Thematisie-
rung in der altigyptischen Portritkunst, Imago Aegypti 3 (2011), 72-81.

M. Leicht: Die erste Pflicht der Bildwissenschaft besteht darin, den eigenen Au-
gen zu miftrauen, in: M. Heinz, D. Bonatz (Hg.): Bild — Macht — Geschichte.
Visuelle Kommunikation im Alten Orient, Bertlin 2002, 28.



Grenzen eines travelling term 135

Ausstattung und formale Konventionalisierung.”® Integriert in einen solchen
exakt determinierten und mit komplexer Information versehenen Kontext er-
hielt das Bild einen neuen, zumeist zur Anschauung geeigneten Wirkungsbe-
reich, in dem es in der Funktion eines Referens konkreter Inhalte bestimmte
Aufgaben tbernahm.

Die Inszenierung des Darzustellenden begriindete dabei den Prozess ei-
ner «Sinnaufladung durch Isolation»' und somit einen Akt kulturspezifischer
Wahrnehmung, Auf diese Weise wurde das Dargestellte in einen abstrakten
Aktionsraum integriert, der unerwiinschte lebensweltliche Qualititen, wie
Verginglichkeit und Tod, Schwiche oder Abnormitit ausgrenzte oder umde-
finierte. Durch ihre mediale Prasenz konnten die Bilder interaktiv agieren, am
Kultgeschehen teilhaben oder Rituale empfangen.”” Sie wurden zumeist durch
erliuternde Inschriften erginzt, die eine Identifizierung des Bildes erméglich-
ten und seine kultisch-rituelle Wirksamkeit initiierten.

I1. Die Intention des dgyptischen Bildes

Die primire Absicht des dgyptischen Bildschaffens galt der kultischen bzw. ri-
tuellen Versorgung von Konigen, Privatpersonen oder Géttern. Einige Denk-
miler und bestimmte Motive hatten dariiber hinaus eine politische Intention.
Der Konig, seine Familie sowie die Angehoérigen der hoheren gesellschaftlichen
Schichten besassen die Méglichkeit, Bilder fiir sich oder Andere anfertigen zu
lassen. Im Gegensatz zur einfachen Bevolkerung, also den Bauern oder Arbei-
tern, hatten sie Zugang zu den handwerklichen und materiellen Ressourcen,
die fiir die Herstellung von Statuen, Reliefs oder Malereien gebraucht wurden.
Dennoch konnten sie nicht frei dartiber bestimmen, wie das in Auftrag gegebe-
ne Bild auszusehen hatte. Gestaltung und Ausfiihrung der Bilder waren eng an
eine Reihe von Konventionen und Normen gebunden, die in der Agyptologie
als Kanon und Decorum'® bezeichnet werden. Diese reglementierten nicht nur

¥ U. Eco: Einfiuhrung in die Semiotik, Miinchen 1991, 208f.

Siehe die in Anm. 3 genannte Literatur.

" Assmann: Gespriach im Goldhaus (Anm. 4), 57.

Zu den Verwendungsmoglichkeiten des Begriffes Decorum in der Agyptologie
siehe J. Baines: Restricted Knowledge, Hierarchy, and Decorum: Modern Percep-



136 Alexandra Verbovsek

die Ikonographie, sondern auch die Auswahl und Umsetzung von Themen
und Motiven, die Struktur der Kompositionen, das Spektrum der Farben sowie
die Massverhailtnisse und Proportionen.

Die Einhaltung dieser Konventionen galt als Voraussetzung fiir das Funk-
tionieren der dgyptischen Bilder, die nicht zur reinen Anschauung vorgesehen
waren, sondern stets einen bestimmten Zweck verfolgten. An dieses Regle-
ment hatten sich vor allem die Bildproduzenten zu halten, die in kooperati-
ven Handwerksbetrieben arbeitsteilig beschiftigt waren.!” Eigeninitiative oder
Kinstlerschaft im Sinne individueller Kreativitiat wurde lediglich im Rahmen
einer «eigenen Handschrift zugelassen. Die unterschiedlichen an einem Bild
titigen Personen fihrten die Arbeiten gemiss ihres Auftrages mit den ihnen
zugeteilten Werkstoffen am vorgegebenen Ort aus. Zumeist wurden die jeweils
ansissigen regionalen Bildproduzenten beschiftigt, konigliche Bildnisse wur-
den in den Werkstitten der Residenz hergestellt.

Die Residenz, in der auch der Hof mit dem Sitz des Herrschers angesiedelt
wart, muss als Keimzelle der intellektuellen Diskurse der jeweiligen Epoche auf-
gefasst werden. Es ist davon auszugehen, dass in der Residenz damit auch die
Voraussetzungen fur das Entstehen und die Entwicklung des dgyptischen Kunst-
systems geschaffen wurden. Schon die frithesten Darstellungen des agyptischen
Koénigs lassen erkennen, dass das Kunstsystem zu dieser Zeit bereits fest im kul-
turellen Denken internalisiert war. Die spitestens seit der Zeit der so genann-
ten Reichseinigung nachzuweisenden Parameter, wie sie beispielsweise auf der
Narmer-Palette aus der Zeit um 2900 v.Chr."® zu sehen sind (Abb. 1), wurden
die gesamte dgyptische Geschichte hindurch aufrecht erhalten. Die Konventi-
onen der dgyptischen Kunst wurden nur dann verindert oder erweitert, wenn

tions and Ancient Institutions, The Journal of the American Research Centre in
Egypt 27 (1990) 1-23; definiert fir die dgyptologische Kunstbetrachtung in: A.
Verbovsek: Zwischen «Theorie und Praxis». Heuristische und ontologische Mo-
dellierungen der dgyptologischen Kunstbetrachtung, Habil.-Schr. Miinchen 2005,
(in Druckvorbereitung fiir PA), 130ff.

Siehe dazu ausfiihrlicher A. Verbovsek: Pygmalion in Agypten? oder «Einer, der
sein Handwerk versteht ...». Diskursive Uberlegungen zum Berufsstand des
«Kiinstlers», in: H. Behlmer, K. Demuss, G. Moers, K. Widmaier (Hg,): jn.t dr.w.
FS E Junge, Bd. 2, Gottingen 2006, 659-692.

Die chronologischen Angaben in diesem Beitrag bezeichnen die Regierungsda-
ten der jeweiligen Herrscher und richten sich nach der Zusammenstellung in:



Grenzen eines travelling term 137

aus religiosen, sozialen, politischen oder
sonstigen Grinden ein Anlass dazu ge-
geben war.

Der Konig selbst wurde als kreative
Instanz und Schopfer dieser Vorgin-
ge verstanden. Realiter war es aber eine
Gruppe Kundiger oder Eingeweihter,
die hinter solchen kulturellen Entwiirfen
stand.” Da uns jedoch keiner dieser Ent-
wiurfe in schriftlicher Form Uberliefert ist,
bleiben wir zur Beantwortung der meisten
Pragen weiterhin auf die archiologischen
Quellen angewiesen. Dies gilt gleichfalls
fir diejenige nach dem Auftreten von
Bilderstreiten, die in keinem der histo-

rischen oder literarischen Texte Agyptens

erwihnt werden. Auch ein Wort, das Bil- Abb. 1, Narmer-Palette, Regierungszeit

des Narmer, 1. Dynastie (um 2900 v.Chr.),

derstreiv assoziieren wurde, ldsst sich in Agyptisches Museum, Kairo,

der dgyptischen Sprache nicht belegen.

Die aus dem Vorangegangenen gewonnenen Argumente sollen die Grund-
lage fir die weitere Diskussion bilden. Sie lassen sich unter drei Primissen
zusammenzufassen:

1. Die dgyptischen Bilder unterlagen einem strengen Regelsystem. Um ihre
Funktion erfillen zu kénnen, hatten sie den Konventionen zu folgen.

2. Die agyptischen Darstellungskonventionen galten als Schopfung des Ko-
nigs. Zur Realisierung und Prisentation seines, wenn auch in erster Linie fikti-
ven, Einflusses trat die eigentliche intellektuelle Instanz hinter seinem Namen
zurlick. Die Bildproduzenten fithrten die Arbeiten gemiss ihres Auftrags und
nach den Vorgaben von Kanon und Decorum aus. Kreativitit und Eigeniniti-
ative waren weitgehend ausgesetzt.

E. Hornung, R. Krauss, D.A. Warburton (Hg.): Ancient Egyptian Chronology
(Handbook of Oriental Studies, Section One, The Near and Middle East 83),
Leiden/Boston 2006.

¥ Verbovsek: Pygmalion (Anm. 17), bes. 684ff.



138 Alexandra Verbovsek

3. Agyptische Bilder wutrden nicht als dekorative Elemente, zut blossen An-
schauung oder Asthetisierung der Lebenswelt verwendet, sondern iibernahmen
eine ebenso reprisentative wie existentielle Funktion im Leben des Einzelnen
und der Gemeinschaft. Als unverzichtbare Elemente der funeriren, kultischen
und rituellen Ausstattung hatten sie fiir alle Angehorigen der agyptischen Ge-
sellschaft eine unverzichtbare Bedeutung.

1. Die Ideologte des dgyptischen Bildes

Die dgyptische Kultur hat eine grosse Anzahl menschen-, tier- und mischge-
staltiger Bilder hervorgebracht, die iiber ihre jeweilige Ikonographie eindeutig
dem gottlichen, koniglichen oder privaten Umfeld zugeordnet werden kénnen.
Darstellungen von Privatpersonen sind seltener im sakralen als im funeriren
Bereich, also in Gribern, anzutreffen. In diesen sollten sie die jenseitige Ver-
sorgung des Verstorbenen sichern. Der zumeist midnnliche Grabinhaber liess
mindestens eine Statue seiner Person anfertigen, die ihn auch in Begleitung
seiner Frau oder Familie wiedergeben konnte. Sie wurde in seinem Grab auf-
gestellt und reprisentierte thn dort als soziale und kultische Personlichkeit.
Dariiber hinaus stand das Bild fiir den Fall der Zerstorung seiner Mumie als
Ersatzkorpen bereit, der die als frei beweglich gedachte «Seeler des Verstorbe-
nen, den so genannten Ba, aufnehmen konnte. Die an den Grabwinden ange-
brachten Darstellungen verwiesen zudem auf das Leben, das der Verstorbene
im Jenseits zu fithren gedachte: ein Leben in Jugend, Gesundheit, Wohlstand
und Prestige.

Die Agypter verstanden ihre Bilder als mediale Instrumente, die bei Bedarf
aktivierb werden konnten. Um ithren Zweck zu erfullen, hatten sie nicht nur den
Vorgaben von Kanon und Decorum zu folgen. Thre Belebungy musste zudem
durch die Ausfihrung ritueller Handlungen, die so genannte Mundéffnung,
initdiert werden.”” Ebenso unetlisslich war die Anbringung von Inschriften, die
ihren Inhaber iiber die Nennung von Namen, Verwandtschaftsverhiltnissen
und Titeln identifizierten. Die M6glichkeit, die Identitit des Dargestellten tiber

2 H.-W. Fischer-Elfert: Die Vision von der Statue im Stein: Studien zum altigyp-
tischen Mund6ffnungsritual (Schriften der Phil.-Hist. Klasse der Heidelberger
Akademie der Wissenschaften 5), Heidelberg 1998.



Grenzen eines travelling term 159

Abb. 2, Reliefplatte des Junu, 4. Dynastie, erste Regierungshilfte des Cheops (um 2500 v.Chr.),
Roemer- und Pelizacus-Museum, Hildesheim.

eine mimetische Anniherung von Bild und Abgebildetem herzustellen, spielte
dabei — wenn uberhaupt — eine sekundire Rolle;” nur selten weisen Bilder
von Privatleuten eindeutige individuelle Merkmale auf. In den meisten Fillen
entsprechen sie einem genormten oder idealisierten Muster, das ihre Inhaber
— gemiss den Bedtrfnissen fiir die jenseitige Existenz — attraktiv, in der Blite
ihres Lebens und vor allem unversehrt erscheinen liess (Abb. 2).

Die Bilder des dgyptischen Koénigs folgen im Grossen und Ganzen den
gleichen Prinzipien wie diejenigen der Beamtenschaft. Sie zeichnen sich jedoch
durch eine gréssere Differenziertheit aus: Auch sie identifizieren den jeweiligen
Herrscher iiber Namen und Titulatur. Anders als die meisten privaten Darstel-
lungen sind die koniglichen dagegen durch individuellere stilistische Merkmale
charakterisiert, die sich vor allem in der Gestaltung der Gesichter niederschla-

“ Siehe zur visuellen Identitit des Individuums auch P. Bochi: Death by Drama:

The Ritual of Damnatio Memoriae in Ancient Egypt, Gottinger Miszellen 171
(1999) 75f.



140 Alexandra Verbovsek

gen. Besonders markante Zuge trigt
beispielsweise Sesostris IIL., der in
der 12. Dynastie von ca. 1837-1819
v.Chr. regierte (Abb. 3).

Bei aller nicht zu leugnenden
Wiedererkennbarkeit ist ein iber-
zeugender Nachweis der mimeti-
schen Verbindung von Bild und
Abgebildetem aber auch hier nicht
moglich. Daher ist davon auszuge-
hen, dass es sich bei den kénigli-
chen Darstellungen um idealisierte
Typenportraits handelt, die sich le-
diglich an ihr Vorbild anlehnten.”

Bilder von Herrschern finden

Abb. 3, Detail einer Statue Sesostris’ IT1., Re-
glerungszeit Sesostris’ I111., 12. Dynastie (1837-

1819 v.Che), Agyptisches Museum, Kairo, sich in koniglichen und privaten

Grabanlagen, in Heiligtimern sowie,
wenn auch seltener, im profanen Bereich. Auch wenn politisch motivierte Dat-
stellungen des Konigs durchaus zu belegen sind, zeigen die dgyptischen Bilder
den Herrscher dennoch meist im religiosen Kontext, das heisst im Umgang
mit den Gottern. In besonderen Situationen konnte die Ausfithrung repri-
sentativer kultischer und ritueller Handlungen auf die spezifischen Interessen
des Konigtums abzielen, so zum Beispiel zum Zwecke der Legitimation einer
Dynastie oder cines Herrschers. Primir bildeten sie aber die Voraussetzung
fir die Aufrechterhaltung der dgyptischen Weltordnung: eines komplexen, alle
Bereiche der Lebenswelt durchdringenden Systems, das von den Agyptern als
Maat bezeichnet wurde.” Innerhalb dieses Systems nahmen die Bilder eine
bedeutende Stellung ein. Die Wiedergabe des Konigs beim Durchfiihren der
notwendigen Aktionen fiihrte zu einer zeitlichen Zerdehnung* der performa-
tiven Ereignisse. Die Bilder perpetuierten die Handlungen und sorgten auf

*> Zur kontroversen Diskussion um die Portrithaftigkeit dgyptischer Darstellungen:

Verbovsek: «Theorie und Praxis» (Anm. 16), 197ff.

J. Assmann: Ma‘at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Agypten, Miin-
chen 1990.

# Val. Assmann: Macht der Bilder (Anm. 3), 3.

23



Grenzen eines travelling term 141

diese Weise fiir eine dauerhafte Stabilisierung der Verhiltnisse im Land.” Wur-
den Bilder beschidigt, so bedeutete dies, dass der kontinuierliche Fluss der
dgyptischen Lebenszyklen unterbrochen und die Welt durch Isfet, das Chaos,
bedroht wurde.

Fiir die Darstellungen der Gétter gilt Ahnliches wie fiir die der Kénige: Sie
erscheinen menschen-, tier- oder mischgestaltig und werden zumeist durch In-
schriften bezeichnet. Auch ihre Korper sind idealisiert, wobet thre menschliche
Physiognomie der des jeweils regierenden Kénigs angeglichen werden konnte.
Gotterdarstellungen aus wertvollen Materialien wurden als Kultbilder in den
Sanktuarien der Heiligtiimer aufgestellt und rituell versorgt. Der dgyptischen
Vorstellung nach konnten die Gotter diesen Objekten einwohnen und von
diesen verkorpert werden.” Statuen, Reliefs und Malereien, die die Gotter im
Kultbetrieb zeigten, fullten zudem die Mauern, Hofe, Raume und Winde der
Tempel. Daneben konnten Gotterdarstellungen als Votive oder Schutzgegen-
stinde eingesetzt werden, so zum Beispiel in Form von Amuletten, auf Stelen,
Papyri etc. In koniglichen und privaten Griabern erscheinen sie in grossen sze-
nischen Kompositionen, die den Ubergang zwischen Leben und Tod oder das
Fortbestehen in der jenseitigen Welt dokumentieren. Auch in dieser Funktion
sind die Bilder notwendige Instrumente der rites de passage, der Ubergangs-
rituale zur Uberwindung liminaler Situationen. Wurden die Bilder beschidigt
oder zerstort, konnten diese Prozesse nicht ordnungsgemiss durchgefiihrt
werden. Damit war der Ablauf existentieller Vorginge, wie die Uberwindung
des Todes, in hochstem Masse getfahrdet.

Fassen wir an dieser Stelle drei weitere Primissen zusammen, die als Basis
fir die Frage nach agyptischen Bilderstreiten vorausgesetzt werden mussen:

4. Die dgyptischen Bilder galten als Etsatzkérper, denen die Seele eines Indivi-
duums (meist eines Verstorbenen) oder eine Gottheit einwohnen konnte. Dazu
musste an thnen das so genannte Mund6ffnungsritual durchgefithrt werden.

So etwa die Darstellungen von Ritualhandlungen, die im Tempelkontext ange-
bracht wurden. Die Durchfiihrung der Rituale, die fiir die Stabilitit der Maat
als notwendig erachtet wurde, sollte durch die Abbildung dauerhaft gewihrleistet
bleiben.

J. Assmann: Einwohnung, in: T. Hofmann, A. Sturm (Hg): Menschen-Bilder-
Menschen. Kunst und Kultur im Alten Agypten, FS E. Feucht, Norderstedt 2003,
1-14.

26



142 Alexandra Verbovsek

Dartiber hinaus konnten die Bilder die wiedergegebene Person als soziale oder
politische Personlichkeit reprisentieren. Ihre Verwendung, die als existentielles
Bediirfnis anzusehen ist, konnte demnach nicht in Frage gestellt werden, ohne
dass der Fortlauf der Weltordnung und die Uberwindung liminaler Krisen
massiv gefihrdet worden wiren.

5. Alle Angehorigen der dgyptischen Kultur waren an das weite Bereiche des
dies- und jenseitigen Lebens einschliessende Maat-Prinzip gebunden. Jedes In-
dividuum war gemiss seiner Position mit dafiir verantwortlich, den Fortlauf
dieser Ordnung aufrecht zu erhalten, um die stindig drohende Gefahr durch
Chaos und Vernichtung abzuwenden.

6. Dem Ko6nig kam dabei die wichtigste Aufgabe zu: Er handelte in h6chster
Verantwortung und quasi stellvertretend fir die ihm Untergebenen. Die Bil-
der des Konigs oder der Gotter zu zerstoren, hitte bedeutet, die geregelten
Ablaufe der Welt zu unterbrechen und somit auch die Sicherung der eigenen
Existenz aufzugeben.

Daraus folgt, dass ein Bilderstreit in Agypten nur von den gesellschaftli-
chen Kriften hitte ausgehen kénnen, die sich nicht als integrative Bestand-
teile dieses Systems verstanden und somit keine existentielle Bedrohung
durch die Manipulation der Bilder zu erwarten hatten. Zu diesen Kriften
wiren einerseits auslindische Invasoren zu rechnen, die die Macht der dgyp-
tischen Bilder durch Zerstérung, Adaption oder Usurpation einschrinken
oder unterbinden wollten. Andererseits sind in bestimmten Phasen der
dgyptischen Geschichte Stromungen nachzuweisen, die das Ausfiihren der
Maat durch die Verwendung vermeintlich «falscher Bilder beeintrichtigt sa-
hen. Fur solche «alschen Bilden stehen vor allem die Darstellungen aus der
so genannten Amarnazeit. Die durch ein neues theologisches Konzept aus-
gewiesene Bildideologie des Echnaton hatte in Bezug auf die Darstellungs-
konventionen zu einschneidenden Verinderungen gefithrt. Die nachfol-
genden Herrschergenerationen kehrten zu den urspringlichen Traditionen
zuriick und negierten die Wirksamkeit der Amarna-Bilder durch Tilgung,
Zerstorung bzw. Restauration und Wiedereinfiithrung des fritheren Kanon
und Decorum.”

7 P. Brand: Secondary Restorations in the Post-Amarna Period, The Journal of the

American Research Centre in Egypt 36 (1999) 113-134.



Grenzen eines travelling term 143

Auch die fiir verschiedene dgyptische Konige nachzuweisende Damnatio
Memoriae an Monumenten fritherer Herrscher richtet sich als ideologisches
Instrument gegen die Proklamation bzw. Propagierung von Ideen und Weltan-
schauungen.”® Anders als die in der Amarnazeit veranlasste, teligiés motivierte
Umstellung der Bildpolitik zielt die Zerstorung von Bildern in diesem Zusam-
menhang bewusst auf die Korrektur von Geschichte). Durch ihre Vernich-
tung, auf welche die Einsetzung neuer Bilder folgte, sollte Gewesenes geleug-
net und Kiinftiges verhindert werden.”

IV, Die Manipulation des dgyptischen Bildes

Die dgyptische Hinterlassenschaft bezeugt eine Reihe von Phinomenen, die
im engeren oder weiteren Sinne als Manipulation von Bildern aufgefasst wer-
den kénnen. Auch wenn es sich bei all diesen Fillen um einen Eingriff in die
Macht, Bedeutung oder Wirkung der Bilder handelt, kann der Begriff Ikono-
klasmus hier nur selten ins Spiel gebracht werden. Neben breit angelegten,
politisch oder religiés motivierten Ausloschaktionen finden sich Formen von
Restauration, Wiederverwendung, Adaption, Umwidmung oder Mutilation.

Zur Restanration: Die Instandsetzung lidierter und somit nur noch einge-
schrinkt verwendbarer Bilder war ein probates Mittel zur Reaktivierung ilte-
rer Objekte. Dies zeigt sich beispielsweise an zwei Darstellungen des Schatz-
meisters Mentuhotep, die um 1900 v.Chr. in den Tempel von Karnak gestiftet
worden waren und ca. 700 Jahre spiter durch einen Priester namens Rema
restauriert wurden.* Rema liess iiber ihrem Hals eine Einlassleere einarbeiten,
in die ein neuer Kopf eingesetzt werden konnte. Zudem dokumentierte er die-
sen Akt mit einer Inschrift, die auf die Namenserneuerung des urspriinglichen
Statueninhabers verweist.

Daneben kam es speziell im koniglichen Bereich zur Umwidmung von Dentk-
mdlern. Besonders eindriickliche Beispiele fiir diese Vorginge finden sich im

#  Metzler: Bilderstirme (Anm. 2), 28.

% Ehd, 18,

AL Verbovsek: «Als Gunsterweis des Konigs in den Tempel gegeben ...». Priva-
te Tempelstatuen des Alten und Mittleren Reiches (AAT 63), Wiesbaden 2004,
400ff.



144 Alexandra Verbovsek

Millionenjahrhaus des Merenptah (1213-1203 v.Chr.) in Theben-West. Fur die
Errichtung seiner Anlage hatte der Herrscher Bauteile und Bilder seines Vor-
gingers Amenhotep ITI. (1390-1353 v.Chrt.) weiterverwendet.” Das dltere Hei-
ligtum, ihr urspriinglicher Aufstellungs- bzw. Anbringungsort, war zu diesem
Zeitpunkt bereits zerstort. Merenptah tibernahm die Denkmiiler, verbaute sie
oder lud sie durch die Verlegung in einen anderen Kontext mit neuem Sinn auf.

Um die Weiter- bzw. Wiederverwendung bereits vorhandener Gegenstinde
geht es auch bet der Adaption von Bildern. In der édlteren dgyptologischen Lite-
ratur wurde die Inbesitznahme eines Bildes durch eine zweite Person, die die-
ses gegebenenfalls verindern liess, zumeist als Usurpation bezeichnet. Da der
Begriff Usurpation jedoch gemeinhin mit gewaltsamen Handlungen assoziiert
witd, die auf die dgyptischen Verhiltnisse zumeist nicht zutreffen, etablierte
sich in jlingerer Zeit eine konsequentere Differenzierung der entsprechenden
Terminologie.”” Auch bei der Adaption agyptischer Bilder, die vorwiegend seit
dem 1. Jahrtausend v.Chr. praktiziert wurde, handelt es sich um eine Umwid-
mung, Re-Aktivierung oder Neu-Kontextualisierung,

Dass eine solche wiederholte Nutzung eines Bildes auch ohne weitere
Beschadigungen einhergehen konnte, ist zum Beispiel durch eine Gruppe so
genannter Mahnensphingen belegt. Die Sphingen waren um ca. 1800 v.Chr.
fir Konig Amenemhet ITI. gearbeitet und im Fayum, der grossten Oase des
Landes, aufgestellt worden.” Der Name des Konigs wurde in die Brust der
Statuen eingeschrieben. Knapp 250 Jahre spiter wurden die Skulpturen von
einem der aus dem vorderasiatischen Raum eingewanderten Hyksos in den
Nordosten des Deltagebietes verbracht. In der neuen Hauptstadt Avaris soll-
ten sie den Fremdherrscher Apophis (ca. 1575-1540 v.Chr.) reprisentieren,
der nun seinen Namen auf der rechten Schulter der Statuen anbringen liess.
300 Jahre spiter wurde die Figurengruppe ein weiteres Mal verschleppt, diesmal
von Ramses I1. (1279-1213 v.Chr.), der sie in seiner neu gegrindeten Residenz
Pi-Ramesse aufstellte. Auch er verzeichnete seine Namen und Titel auf den

31

Zum Beispiel S. Bickel: Blocs d’Amenhotep 111 réemployés dans le temple de
Merenptah a Gourna. Une porte monumentale, Bulletin de linstitut francais
d’archéologie orientale 92 (1992) 1-13.

Hinweise zur Neudefinition der Begriffe verdanke ich Barbara Magen.

A. Verbovsek: Die sogenannten Hyksosmonumente. Eine archiologische Stand-
ortbestimmung (GOF 1V, 46), Wiesbaden 2006.

33



Grenzen eines travelling term 145

Bildern, ebenso sein Sohn Merenptah. Zuletzt wurden die Stiicke erneut 200
Jahre spiter von Psusennes 1. (1051-1006 v.Chr.) adaptiert, nach Tanis, die neue
Residenz seiner Dynastie, transportiert, dort errichtet und mit neuen Inschrif-
ten versehen.

Auch wenn die Mihnensphingen tber fast acht Jahrhunderte als Bilder un-
terschiedlicher Herrscher in verschiedenen Kontexten Verwendung fanden,
blieben ihre Gesichter mit den Ziigen Amenemhets I11. die gesamte Zeit Gber
unversehrt. Thre Bedeutung hitte den Aufwand einer Uberarbeitung oder Ver-
anderung durchaus gerechtfertigt, ein solch massiver Eingriff war hier aber
offenbar nicht notwendig bzw. unerwiinscht. Der Grund fiir dieses Vorgehen
lag hochstwahrscheinlich in dem Bedtrfnis, sich in die Traditionslinie des ut-
spriinglichen Besitzers Amenemhet III. einzureithen und an seiner Macht zu
partizipieren.™

Des weiteren sind an einigen dgyptischen Bildern Formen von Mutilation
zu belegen. Die so genannte Verstimmelung sollte bewirken, dass die nega-
tive Wirkung gefahrlicher Tkone gebannt wurde. Auf diese Weise konnten
Zeichen als bedrohlich verstandener Wesen durch einen Schnitt, die Am-
putation von Korperteilen oder dhnliche Massnahmen unschidlich gemacht
werden (Abb. 4).

: Daruber hinaus konn-
te die Mutilation im Rah-
men einer performativen

Handlung inszeniert wer-
den, so zum Beispiel bei
der rituellen Vernichtung
gottlicher oder menschli-
cher Feinde. Dazu wurden
Bilder, die im Typus des
Gefesselten gestaltet wa-

Abb. 4, Verstimmelte Hieroglyphe eines Mannes, Detail
vom Sarg des Idu, spite 6. Dynastie (um 2200 v.Chr),
Roemer- und Pelizacus-Museum, Hildesheim.

*  FEin weiteres interessantes Beispiel fiir einen Herrscher, dem tber die Adaption

der Statue seines berithmten Vorgingers Mentuhotep 11. sogar eine invention of
tradition gelingt, findet sich in der 17. Dynastie fir den Koénig Nub-Cheper-Re
Intef: A. Verbovsek: «Invention of Tradition? Uberlegungen zur (Re-)Kon-
textualisierung eines fragmentarischen Konigskopfes aus der Anlage des Nub-
Cheper-Re Intef in Dra Abu el-Naga, Imago Aegypti 2 (2007) 153-165.



146 Alexandra Verbovsek

ren, zerbrochen, verbrannt, begraben, unterwor-
fen, mit Fluchformeln versehen oder durchbohrt
(Abb. 5).” Die Figuren dienten als Stellvertreter
eines einzelnen oder mehrerer Gegner, deren
Zerstorung Uber Analogsetzung zur vollstindigen
Vernichtung der Feinde fihren sollte.

Zwischen der 4. und der 6. Dynastie kam es
zu massiven Verinderungen im Bereich der bild-
lichen Ausstattung der dgyptischen Privatgriber.
Von der 3. Dynastie an, also ab ca. 2592 v.Chr.,,
hatten sich neben den Konigen auch Angehorige
der Konigsfamilie sowie Beamte Statuen schaffen
lassen, die ihnen nach ihrem Tod einen vollstin-

digen menschlichen Kérper zur Verfigung stel-

1 liten. Uberraschend ise finden sich nun
A, 5 5 Nadeloy drehlnlne. > politen. Ubsttasehendetwelse inden sich.nn

Darstellung einer Frau, 3.-4. Jh.
n.Chr, Musée du Louvre, Paris.  ops und Chephren fast nur noch schematisierte

Kopfe in den Grabanlagen.® Der Grund fiir die-
se Abweichung in der Entwicklung der funeriren Skulptur ist bis heute unge-

und speziell in der Zeit der Pyramidenbauer Che-

klart. Die Annahme, es konne zu dieser Zeit ein Bilderverbot ausgesprochen
worden sein, ist jedoch auszuschliessen, da sehr einflussreiche Persénlichkei-
ten, wie der Koénigsneffe Hemiunu, auch zu dieser Zeit besonders auffallende,
stark individuell geprigte und lebensgrosse Bilder anfertigen lassen konnten.
Ob diese ca. 200 Jahre wihrenden Verinderungen religids, sozial, politisch oder
anderweitig motiviert waren, entzieht sich unserer Kenntnis. Auffallend ist nur,
dass einige der Képfe — anders als die tblichen Grabstatuen — Manipulationen,
wie abgeschlagene Ohren oder eingeritzte Kerben an Hals und Nacken auf-
weisen (Abb. 6). Die Interpretation dieser Beschidigungen reicht von ritueller
Verstimmelung zum Schutz vor Wiedergidngern bis zu Grabschianderei und
Schatzsuche.

Umfassende Verinderungen in der Bedeutung des édgyptischen Bildes
zeigen sich ausschliesslich in Phasen gesellschaftlicher Umstrukturierung, in

3% Bochi: Death by Drama (Anm. 21), 78.
% S. zusammenfassend A. Eberle: Die «Ersatzképfe» des Alten Reiches — Ein Uber-
blick iiber Fakten und Vermutungen, Imago Aegypti 2 (2007) 18-32.



Grenzen eines travelling term 147

historischen  Schwellensituationen
sowie im Zuge kultureller Transfor-
mation. So zog ein sozialer, religidser
oder politischer Umbruch haufig ein
gesteigertes Legitimationsbedurfnis
des Konigs und seines Umfeldes
nach sich. Die ostentative Abgren-
zung gegen die fritheren Verhiltnisse
konnte die Verfemung des abgesetz-
ten Systems, seiner Herrschaftsform
und daraus folgend: seiner Bilder
erfordern. Als ein in dieser Hinsicht
einschneidendes Ereignis der dgyp-
tischen Geschichte ist die Regierung
der Konigin Hatschepsut zu werten,
die um 1479 v.Chr. die Herrschaft
fir ihren unmundigen Neffen Thut-
mosis III. antrat und sich nach eini-
gen Jahren der Regentschaft selbst

Abb. 6, «Ersatzkopt» der Jabtet, 4. Dynastie (um
2450 v.Chr.), Roemer- und Pelizaeus-Museum,
Hildesheim.

zum Pharao kronte. Diese ungewohnliche Machtibernahme verlangte nach

einer expliziten Legitimierung ihres Handelns und ihrer Position. Nicht zuletzt

daher rihmt sich Hatschepsut auf ihren Denkmilern auffallend haufig ihrer

@ottlichen Abkunfo. Einer ithrer Beamten, ein koniglicher Erzieher namens Se-

nenmut, wurde von der Herrscherin in besonderer Weise protegiert. [hm wird

auch die Schopfung neuer Bildmotive zugeschtieben,” eine Macht, die sonst

nur dem Konig zu Figen war.

Zwischen dem 11. und 16. Jahr der Regierung Hatschepsuts (ca. 1468-1462
v.Cht.) verschwindet Senenmut aus der 6ffentlichen Wahrnehmung.*® Die Be-

7 C.A. Keller: The Royal Stewart, Senenmut. The Statuary of Senenmut, in: C.
Roehrig (Hg): Hatshepsut. From Queen to Pharaoh, New York 2005, 117.

%®  PE Dorman: The Royal Stewart, Senenmut. The Career of Senenmut, in: Roeh-
rig: Hatshepsut (Anm. 37), 108; A.R. Schulman: Some Remarks on the alleged
«Fally of Senmut, The Journal of the American Research Centre in Egypt 8

(1969-1970) 48.



148 Alexandra Verbovsek

schidigung seines Namens und eines Teiles seiner Darstellungen® sollte das
Andenken an seine Person und Stellung nachhaltig beschidigen. Und auch die
Bilder der Hatschepsut fielen bald der Verfemung anheim.*’ Ungefiht zwan-
zig Jahre nach dem Tod seiner Tante, Stiefmutter und Mitregentin unterzog
Thutmosis III. ithre Denkmiler einer Damnatio Memoriae. Darstellungen
und Namen der Hatschepsut wurden ausgehackt, {iberschrieben, vergraben
oder unkenntlich gemacht.*' Dartber hinaus liess Thutmosis III. sogar ihr
mit Inschriften und Bildern versehenes Obeliskenpaar im Karnaktempel
ummanteln und somit weitgehend unsichtbar werden.*

Ahnliches ist im Zusammenhang mit der Regierung des Kénigs Echnaton
zu beobachten. In einer Zeit des religisen Wandels an die Macht gelangt,
brach er in einem zuvor nie da gewesenen Umfang aus den traditionellen
Konventionen aus. Anders als alle Herrschergenerationen vor ihm wandte
er sich von dem Jahrtausende alten polytheistischen Géttersystem ab und
entwarf ein neues theologisches Konzept, das die Sonnenscheibe Aton als
Kraft des Sonnenlichtes ins Zentrum der religiosen Verehrung riickte. Die
Residenz verlegte er von Theben an einen unberthrten Landstrich in Mit-
telagypten, das heutige Tell el-Amarna. Dadurch unterband er den Einfluss
der michtigen Priesterschaft des Reichsgottes Amun-Re, die von Karnak
aus die religionspolitischen Geschicke des Landes gelenkt hatte und mit ent-
sprechendem Widerstand auf die Entmachtung reagierte. Zur Untermaue-
rung seines neuen Konzeptes liess Echnaton die Bilder und Namen des alten
Gottes zerstoren und die Kulte der alten Gotter weitgehend einstellen.®

Anders als die zuvor in Menschen-, Tier- oder Mischgestalt verehrten
Gétter sollte Aton ausschliesslich im Symbol der am Horizont wirkenden
Sonnenkraft zur Anschauung kommen. Im Bild erscheint Aton als Sonnen-

% Auch an den Darstellungen wurde vor allem der Name ausgeldscht.

# Zum Beispiel D. Arnold: The Destruction of the Statues of Hatshepsut from
Deir el-Bahri, in: Roehrig: Hatshepsut (Anm. 37), 270-276.

PE Dorman: The Destruction of Hatshepsut’s Memory. The Proscription of
Hatshepsut, in: Roehrig: Hatshepsut (Anm. 37), 267-269.

L. Gabolde: Les obélisques d’Hatchepsout a Karnak, Egypte, Afrique et Orient
17 (2000) 47.

Zusammenfassend zum Beispiel bei E. Hornung: Echnaton. Die Religion des
Lichtes, Zurich 1995.

41

42

43



Grenzen eines travelling term 149

scheibe mit Armen, die der Konigsfamilie das Lebenssymbol «<Anchy reichen.
Kultbilder des Aton gab es nicht, stattdessen liess der Kénig offene und
lichtdurchflutete Tempel errichten, die durch und durch von der Sonne er-
fullt werden sollten. Die bislang durch die Priesterschaft besetzte Mittler-
funktion zwischen Gott und den Menschen wurde nun von der koniglichen
Familie ibernommen — ein Motiv, das unter den neu geschaffenen Bedin-
gungen eine zentrale Rolle spielte.

Auch im Bereich der Bildschopfung kam es unter der Regierung des Echna-
ton zu umfassenden Neuerungen: Neben bedeutenden Anderungen in Stil und
Ikonographie finden sich Lockerungen in den Darstellungskonventionen.* Neue
Themen und Motive wurden eingefithrt, andere wurden nicht mehr verwendet.

Die revolutioniren Umwilzungen der Amarnazeit blieben nicht ohne
Folgen. Echnatons Regierung endete nach nur 17 Jahren in offenbar cha-
otischen Zustinden. Seine Nachfolger kehrten zu den traditionellen Ver-
hiltnissen zurtck und setzten die alten Kulte wieder in Kraft.* Tutanch-
amun verlegte die Residenz erneut, diesmal ins nérdliche Memphis. In der
Polgezeit wurden die Denkmiler des Echnaton einer Damnatio Memoriae
unterzogen.* Seine Hauptstadt Tell el-Amarna wurde zerstort, die von ihm
errichteten Tempel abgetragen und das tibrige Material — ohne Rucksicht
auf die in ithnen dargestellten Bilder — in neue Anlagen verbaut.

Zuletzt seien nur kurz die umfassenden Zerstérungen erwihnt, die der
persische Grosskonig Kambyses (525-522) an adgyptischen Goétterbildern
vertbt haben soll.*” Herodot berichtet, Kambyses habe unter anderem die
Gotterbilder in Memphis verbrannt und den Apis-Stier getotet.*® Auch

*  D. Arnold: An Artistic Revolution: The Eatly Years of King Amenhotep IV/
Akhenaten, in: dies. (Hg,): The Royal Women of Amarna. Images of Beauty from
Ancient Egypt, New York 1996, 17-39. '

*  D.P. Silverman, ].W. Wegner, J.R. Houser Wegner: Akhenaten and Tutankhamun:

Revolution and Restoration, Philadelphia 2006.

Der genaue Zeitpunkt ist ungeklirt; offenbar fanden diese Massnahmen aber

nicht unmittelbar nach Echnatons Tod statt, sondern ungefihr eine Generation

46

spater: R. Hari: La «damnatio memoriae» amarnienne, in: Mélanges Adolphe Gut-
bub, Montpellier 1984, 95-102.

¥ Fir Hinweise zu diesem Punkt danke ich Andreas Hutterer.

#  Herodot: Historien, Buch III, 37; 29.



150 Alexandra Verbovsek

andere antike Autoren werfen ihm Freveltaten gegen Tempel® und Statu-
en, zum Beispiel den Memnon-Koloss, vor.” Aber auch hier richten sich

die Zerstérungen nicht gegen die Bilder, vielmehr hatten sie wirtschaftliche
Griinde.”

1. Warnm die Agypter keinen «Bilderstreits kannten

Weder in dokumentarischen noch in literarischen dgyptischen Texten wird
das Thema Bilderstreit in irgendeiner Form expliziert. Auseinandersetzun-
gen uber die Wesenhaftigkeit der Gotter, eine mégliche Diskrepanz zwischen
Bild und Abgebildetem, tiber die Identitit zwischen Vorlage und Dargestelltem
oder den Machtmissbrauch von Bildern sind fiir Agypten nicht als kulturel-
le Diskurselemente auszumachen. Die Verehrung von Bildern, denen Gétter
oder Menschen <«inwohnen» konnten, wurde die gesamte pharaonische Ge-
schichte hindurch als legitime Massnahme religioser Handlungen praktiziert.
Ihre mediale Wirksamkeit als Inkorporationen gottlicher oder menschlicher
Krifte wurde dabei, gehen wir von den verfiigbaren schriftlichen und archio-
logischen Quellen aus, nie in Zweifel gezogen.

Auch eine Differenzierung zwischen Bildbefurwortern» und Bildgegnermny,
Uber die sich auf entsprechende Antagonismen schliessen liesse, ist nicht
nachzuweisen. Zu begriinden ist dies mit der starken Zweckgebundenheit der
dgyptischen Bilder. Die Bilder besassen in Agypten weniger eine politische
Symbolik als eine kultisch-rituelle Funktion. Ihte Bedeutung war fest im kul-
turellen System verankert. Die Bilder galten als unverzichtbare Medien fiir die
Erhaltung der Weltordnung, die Stabilisierung der sozialen Gemeinschaft und
die jenseitige Existenz des Individuums. Die Bilder der Gotter und Herrscher
standen als kultische Instrumente im Dienste aller Angehorigen der dgypti-
schen Gesellschaft. Die Wiedergabe des Konigs beim Durchfiihren der Maat-
erhaltenden Rituale perpetuierte die religidsen Ereignisse und sorgte auf diese

¥ U.a. Strabo: Geographie XVII, 1,27.

Vgl u.a. Pausanias: Beschreibung Griechenlands, 1, 42,3.

' Metzler: Bilderstiirme (Anm. 2), 22.; vgl. auch Protreptikos IV, 52,6, der betont,
dass Kambyses aus Profitgier handelte. Dazu A. Hutterer: Kambyses in Agypten:
Schriftquellen und Ereignisse, unverdff. Magisterarbeit, Miinchen 2001, 69 und
Kat. Nr. 30.



Grenzen eines travelling term 151

Weise fiir eine konstante Ausgewogenheit der inneren Verhiltnisse. Wiren die
Bilder beschidigt worden, hitte dies den kontinuietlichen Fluss der dgypti-
schen Lebenszyklen abreissen lassen. Isfet, das Chaos, hitte Uberhand genom-
men und das Land der Vernichtung preisgegeben.

Meines Erachtens brachte genau diese Korrelation zwischen den Bildern
und der Aufrechterhaltung einer sicheren Existenz die Agypter davon ab, Bil-
der als Waffen> bzw. Ziele> politischet, sozialer oder klerikaler Kimpfe zu ins-
trumentalisieren. Dieser enge Zusammenhang zwischen den Bildern und ihrer
Funktion ist als Ursache dafiir anzusehen, dass sich Divergenzen gegeniiber
dem herrschenden Regime in Agypten nicht als Tkonoklasmus auswirkten. Und
exakt hier verlduft die Grenze unseres travelling term, denn die Macht des
agyptischen Bildes wurde nie gebrochen. Zisuren seiner Macht lassen sich —
wenn lberhaupt — nur in den Phasen der dgyptischen Geschichte beobachten,
die von den Agyptern selbst als micht-existent gewertet wurden.

Agyptische Bildzerstdrungen> konnen in allen Fillen als Ausdruck, Folge
oder Ziel kultureller Transformationen erklirt werden. Zu diesen zahlen pri-
mir die historische Uberwindung der als illegitim bewerteten Herrschaftssys-
teme und die Beeintrichtigung der dgyptischen Kulturlandschaft durch fremde
Einflisse. Im Rahmen der stark normativ geprigten Weltsicht und Geschichts-
auffassung der Agypter wurden Phasen der sozialen, politischen oder religio-
sen Instabilitdt als Zeiten des Chaos begriffen, die aus dem historischen, sozi-
alen und kulturellen Gedichtnis getilgt werden mussten.

Um das Phinomen Bilderstreiv fiir die dgyptische Kultur fassen zu kén-
nen, sollten wir demnach zwischen tatsichlichen historischen Ereignissen, die
im Sinne eines Tkonoklasmus fiir Agypten erklirt werden kénnten, und deren
Ausdeutung durch die Agypter trennen. Die spezifisch dgyptische Auffassung
etlaubte keine Metabewertung, keinen Streit und keinen Sturm der Bilder —
denn fur die Agypter hatten die Bilder, um dies abschliessend noch einmal zu
betonen, eine «ganz diesseitige lebensweltliche Wirkkraft».*

Alexandra Verbovsek, Minchen

> Leicht: Die erste Pflicht (Anm. 12), 28.



152 Alexandra Verbovsek

Abstract

There is no evidence of «Bilderstreitey, in the proper meaning of this travelling term,
in pharaonic Egypt. This is attributable to the existential significance of images for life
and death in Egypt. A substantial intervention in the image culture would have meant
a threat to the Egyptian world order (Maat) and would have resulted in an impairment
of individual, social, and cultural stability. Influencing Egyptian images was therefore
only possible under certain circumstances. The article presents these circumstances
and discusses them with regard to the cultural phenomena of «Bilderstreite».



	Grenzen eines travelling term : warum die Ägypter keinen "Bilderstreit" kannten

