
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 2

Artikel: Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird : zum Bild des Jenseits oder
zum Jenseits des Bildes

Autor: Stoellger, Philipp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877791

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird
Zum Bild des Jenseits oder zum Jenseits des Bildes

«Also ist es um alle Abgötterei getan, denn sie sieht nicht allein darin, dass man ein Bild
aufrichtet oder anbetet, sondern vornehmlich im Herzen, welches anderswohin gafft, Hilfe und
Trost sucht bei den Kreaturen, Heiligen oder Teufeln und sich Gottes nicht annimmt, noch so
viel Gutes zu ihm versieht, dass er wolle helfen, glaubt auch nicht, dass von Gott komme, was
ihm Gutes widerfährt.»

Luther, Grosser Katechismus zum Ersten Gebot

I. Adornos Albtraum

Mit Datum vom 12.11.1955 notierte Adorno in seinen Traumprotokollen
folgenden Albtraum einer bevorstehenden Prüfung zum soziologischen Diplom:
«Ich träumte, ich müsse das soziologische Diplomexamen machen. Es ging
sehr schlecht in empirischer Sozialforschung Aus Mitleid mit meiner Ignoranz

erklärte der Prüfende, nun mich in Kulturgeschichte drannehmen zu wollen.

Er hielt mir einen deutschen Reisepaß von 1879 vor. An dessen Ende stand

als Abschiedsgruß: <Nun auf die Welt, kleines Wölfchen!) Dies Motto war aus

Blattgold gebildet. Ich wurde gefragt, was es damit für eine Bewandtnis habe.

Langatmig setzte ich auseinander, der Gebrauch des Goldes zu dergleichen
Zwecken gehe auf russische oder byzantinische Ikonen zurück. Man habe es

dort mit dem Bilderverbot sehr ernst genommen: Nur für das Gold, als das

reinste Metall, habe es nicht gegolten. Sein Gebrauch zu bildlichen Darstellungen

wäre von dort auf Barockdecken, dann auf Möbelintarsien übergegangen,
und die Goldschrift in dem Paß wäre das letzte Rudiment jener großen
Tradition. Man war begeistert von meinem profunden Wissen, und ich hatte das

Examen bestanden.»1

Was immer man davon halten mag: Das Wissen um Gold und Bilderverbot
erweist sich hier als Erlösungswissen, das den träumenden Prüfling aus dem

1 T.W Adorno: Gesammelte Schriften, Band 20.2, Frankfurt a.M. 1986, 578. Ador¬

no selber notiert zu seinen Traumprotokollen: «Die Traumprotokolle, aus einem

umfangreichen Bestand ausgewählt, sind authentisch. Ich habe sie jeweils gleich
beim Erwachen niedergeschrieben und für die Publikation nur die empfindlichsten

sprachlichen Mängel korrigiert» (ebd., 572).

ThZ 2/67 (2011) S. 103-130



104 Philipp Stoellger

Alb des Traums befreit. Ein Traumbild hielt ihn gefangen, und sein Bilderwissen

befreit ihn davon. Es mit dem Bilderverbot <sehr ernst> zu nehmen, wirkt
wie ein übertragenes Motto, von dem die Ästhetik Adornos zehrt, die aus der

Not des Bilderverbots die Tugend einer negativen Ästhetik macht. So heisst es

in der <Dialektik der Aufklärung): «Gerettet wird das Recht des Bildes in der

treuen Durchführung seines Verbots. Solche Durchführung, bestimmte

Negation, ist nicht durch die Souveränität des abstrakten Begriffes gegen die

verführende Anschauung gefeit, so wie die Skepsis es ist, der das Falsche wie das

Wahre als nichtig gilt. Die bestimmte Negation verwirft die unvollkommenen

Vorstellungen des Absoluten, die Götzen, nicht wie der Rigorismus, indem sie

ihnen die Idee entgegenhält, der sie nicht genügen können. Dialektik offenbart
vielmehr jedes Bild als Schrift.»2

Das Bilderverbot als <Rettung des Rechts des Bildes) ist so paradox wie

mehrdeutig: Die treue Durchführung dessen sei (bestimmte Negation), die

bekanntlich begrifflich verfährt. So sehr der Anfang — Bilderverbot als Rettung
des Bildes — den Bildkritiker als Autorisierung seiner These erfreuen dürfte,
so unangenehm dürfte er durch den Ausgang überrascht sein. Die (bestimmte

Negation) ist der Ikonoklasmus im Medium des Begriffs — der dem Bild das

zukommen lässt, dessen es selber nicht fähig ist: die Negation. Denn bei aller

(klärungsbedürftigen) (Macht) des Bildes ist es unfähig zu negieren. (Dies ist

keine Pfeife) ist ein Schrift-Bild-Konflikt, und nicht das (Bild) einer Pfeife per
se könnte sie negieren. Das ist bildtheoretisch trivial, hat aber die gravierende

Folge, dass Negationen für gewöhnlich dem Bild (von aussen) zukommen.

Dass es auch eine Integration ikonoklastischer Verfahren und Gesten ins Bild
als Bild gibt, zumal in der Moderne, ist bekannt. Aber das ändert nichts daran,
dass diese Negationen immer noch als Bild erscheinen — und damit keine

Negation des Bildes sind.

Aber der Begriff selber sei nicht (gegen die verführende Anschauung)
gefeit. Damit ist der Begriff nicht das Rettungsmedium, anders als Hegel gemeint
haben dürfte. Das eigentliche Erzübel scheint die Anschauung zu sein, die das

Bild gewährt und die der Begriff als sein Supplement evoziert, bzw. die

Vorstellung. Aber sind Vorstellung und Anschauung das Problem? Anscheinend

2 M. Horkheimer, T.W Adorno: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Frag¬

mente, Frankfurt a.M. 1969, 30. Vgl. S. Zenklusen: Adornos Nichtidentisches und
Derridas différance, Berlin 2002.



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 105

nicht per se, sondern wenn sie <verführend> oder (unvollkommen) sind, wobei

ungeklärt bleibt, ob das in jedem Fall so sein muss. Wäre dem so, bedürfte

es der negativen Prädikate nicht — oder sind selbige explikativ zu verstehen,
indem sie (explizit machen), was für Vorstellung und Anschauung per se gälte?

Möglich wäre das — aber dann würde mehr behauptet, als vertretbar sein

dürfte. Schwächer und plausibler ist, dass es (eigentlich) um Verführung und

Unvollkommenheit geht, die mit einer Hermeneutik des Verdachts hier bildlicher

Anschauung und Vorstellung zugeschrieben werden — wenn es um Gott
geht. Gut negativistisch folgt Adorno hier der jüdischen Bildkritik, die in den

negativen Traditionen des Christentums fortgeschrieben wurde, etwa bei

Kierkegaard: «Denn die wahre Religiosität ist, gleichwie Gottes Allgegenwart an

der Unsichtbarkeit kenntlich ist, eben an der Unsichtbarkeit kenntlich, d.h. sie

ist nicht zu sehen. Der Gott, auf den man hinzeigen kann, ist ein Götze, und
die Religiosität, auf die man hinzeigen kann, ist eine unvollkommene Art von
Religiosität.»3

Adornos dialektische Aufhebung des Bildes in die Schrift dürfte demjenigen

als Bärendienst am Bild erscheinen, der von der ikonischen Differenz von
Bild und Schrift ausgeht, d.h. auch der Irreduzibilität des Bildes (bzw. der Dei-
xis auf die Lexis). Wenn man das Bilderverbot wie Adorno (im Gefolge
Hegels) aufnimmt, gerät das Bild in die Mühlen einer Dialektik, die in ganz besonderer

Weise ikonoklastisch zu werden Gefahr läuft. Denn jedes Bild letztlich
als Schrift zu (begreifen), führt in eine finale Erblindung. War das in hegelscher
Tradition als Aufhebung des Bildes in den Begriff vertraut, so tritt hier in der

Tradition eines (jüdisch-theologisch inspirierten) Sprachdenkens und

Schriftprimats die Schrift an die Stelle des Begriffs. Der Ausgang für das Bild ist nicht
erfreulicher: Denn es wird in seiner <Absolutheit> als Bild reduziert. Das ist ein

Bilderstreit, bei dem das Bild letztlich keine Chance mehr hat, seiner Aufhebung

zu widerstehen.

Diese Befürchtung bestätigt Adorno in seiner Ästhetischen Theorie: «Das

alttestamentarische Bilderverbot hat neben seiner theologischen Seite eine

ästhetische. Dass man sich kein Bild, nämlich keines von etwas machen soll,

sagt zugleich, kein solches Bild sei möglich. Was an Natur erscheint, das wird

3 S. Kierkegaard: Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philoso¬

phischen Brocken, zweiter Teil, Gütersloh 2002, 183.



106 Philipp Stoellger

durch seine Verdopplung in der Kunst eben jenes Ansichseins beraubt, an dem

die Erfahrung der Natur sich sättigt. Treu ist Kunst der erscheinenden Natur

einzig, wo sie Landschaft vergegenwärtigt im Ausdruck ihrer eigenen

Negativität.»4 So gesehen wird es für das Bild noch enger, denn es sei noch

nicht einmal <möglich> — was offensichtlich eine kontrafaktische These ist.5

Auf der einen Seite erscheint das glückliche Ansichsein der Natur(erfahrung)
und deren sinnliche Gewissheit, auf der anderen Seite die erhabene Schrift
und deren An- und Fürsichsein, final im Begriff. Vom einen zum anderen

gerät das Bild in eine unkomfortable Zwischenlage, die ihm seine Vergänglichkeit

und Flüchtigkeit zu geben scheint — die eine nicht einmal <wirkliche

Möglichkeit) übrig lässt. Sollte das denn alles sein?

Adorno zufolge sind «die Bilder von Versöhnung verboten, weil die

Vorstellungskraft in ihnen die konkrete leidschaffende Unversöhntheit flieht.»6

Nicht das Bild als Bild ist das Problem, sondern Versöhnungs- und
Gottesbilder, die ihm als verführerisch gelten — in allzu breit belegter Tradition.
Nur ein Versprechen von Versöhnung seien die Kunstwerke, so Adorno,
aber dies «durch ihre Negativität hindurch, bis zur totalen Negation.»7 Damit
erscheint eine Rettung des Bildes ex negativo: nicht die totale Negation des

Bildes, sondern Bildkritik als Durchstreichung dessen, was als Durchgestrichenes

präsent und wirksam bleibt? So gesehen wären all die Bilder <unter

Verdacht) so notwendig wie persistent. Denn noch ihre Durchstreichung
zehrt von Vorstellung und Anschauung, die damit nicht nur möglich,
sondern notwendig ist, auf ewig.

Nicht indirekte Anzeige oder indirekte Mitteilung, sondern Mitteilung in
der Negation, also negative Anzeige wäre das Recht des Bildes. Und so die

T.W. Adorno: Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 1973, 27.

Vgl. B. Boll: Rezension zu: B. Bannasch, A. Hammer (Hg.): Verbot der Bilder

- Gebot der Erinnerung. Mediale Repräsentationen der Shoah. Frankfurt a.M.

2004, H-Soz-u-Kult, 30.11.2004, http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/rezen-
sionen/2004-4-147 (5.4.2011).
J. Werbick: Trugbilder oder Suchbilder? Ein Versuch über die Schwierigkeit, das

biblische Bilderverbot theologisch zu befolgen, JBTh 13 (1998), 15.

T.W Adorno: Ästhetische Theorie, hier zit. nach: Werbick: Trugbilder oder
Suchbilder? (Anm. 6), 16.



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 107

Unversöhntheit darzustellen, scheint Adorno so möglich wie nötig: Der «im

Kunstwerk inszenierte Ikonoklasmus» entspricht «dem Zerbrochenwerden
des Menschlichen in einer Geschichte des Unheils.»"

II. Zur Performan^ des alttestamentlichen <Bilderverbots>

Adornos Bildkritik begibt sich in eine erhabene Tradition. «Vergeh, du Abbild
des Unvermögens, das Grenzenlose in ein Bild zu fassen!» Mit diesem Satz

zerschlägt Mose in Arnold Schönbergs Oper «Mose und Aaron» das goldene
Kalb. Gilt das für jedes Bild im Zeichen des Bilderverbots? Und könnte dann

das Verbot noch produktiver Grund der Bilder sein, gar ihre <Rettung>, — oder

nicht vielmehr nur noch Ausdruck tiefen Misstrauens in die (Verführungs-)
Macht der Bilder?

Jeder Alttestamentler weiss, dass das sogenannte <Bilderverbot> nicht ein

Verbot <der Bilden ist, sondern der Gottes-, gar der Götterbilder, und zwar
sofern sie als Kultbilder galten, genauer noch: als Fremdgötterkultbilder. Daher

ist mit dem Verbot dieser Bilder eine Bildfunktion und zugleich ein

Bildgebrauch verboten, schlicht gesagt: die Fremdgötterverehrung. Aber nicht nur
dies, sondern mit der Medialität des Bildes in der Gottesverehrung schien

Israels Verhältnis zu Jahwe mit fremden Praktiken <infiziert> zu werden: mit eben

der Bildpraxis in der Verehrung Gottes.

Das zu verbieten, wäre so unsinnig wie unnötig gewesen, hätte es nicht
historischen Grund genug dafür gegeben. Es ist wenig spektakulär zu zeigen, dass

es in Israel durchaus Bilder gab.9 Was wäre in diesem kulturellen Kontext
altorientalischer Religionen auch anderes zu erwarten gewesen? Interessanter ist
die Entdeckung, dass es Jahwebilder gab, und zwar auch <prämonotheistische>

aus <monolatrischer> Zeit.1" In II Kön 23 wird erzählt, was vor der josianischen
Kultreform im Jerusalemer Tempel vorhanden war: Gegenstände für Baal

8 Ebd., 21. Vgl. ebd., 16: «Das andere zur Katastrophe Weltgeschichte wird in der

neuen Kunst nicht mehr abgebildet und in diese Welt hineingezogen, so, als

gehöre es zu ihr.»
9 Vgl. S. Schroer: In Israel gab es Bilder (OBO 74), Fribourg 1987.
10 Vgl. O. Keel, C. Uehlinger: Göttinnen, Götter und Gottessymbole (QD 134),

Fribourg '2010.



108 Philipp Stoellger

und das Himmelsheer (Gestirngottheiten) (23,4), eine Aschera (als Kultbaum,
23,6), Pferde und Wagen zu Ehren der Sonne am Tempeleingang (23,11),
Masseben (Kultsteine) und Äscheren auf den Höhenheiligtümern (23,14). Aber
auch nach Josia waren Kultbilder in Israel keineswegs <ausgerottet>. Israels

Religion war weder anikonisch noch konsequent ikonophob.
Soll einzig Jahwe verehrt werden, heisst das, es gab auch andere Götter,

und es ginge auch anders. <Jahwe und seine Aschera> sind daher ein Pärchen,
das zusammen dargestellt auch so vorgestellt und verehrt worden sein dürfte.

Im Bilderverbot als Fremdgötterverehrungsverbot und Jahwebildkultverbot

wird somit eine indirekte Mitteilung tradiert: Was verboten war, wird als

faktisch kommuniziert und so weiter tradiert. Und was verboten werden muss-

te, galt offenbar nicht nur als faktisch, sondern wohl auch als attraktiv und
(angesichts der Nachbarn Israels) als naheliegend. Wenn andere und andernorts

Götter so verehrt wurden, warum sollte nicht auch ]ahwe - der sich doch auch

zeigte, und nicht nur sprach und schreiben liess — im Bild verehrt werden?

Das alttestamentliche <Bilderverbot> ist der negative terminus a quo der
<Macht der Bilden." Was in Ex 20,3 geboten und begründet wird, wird präzisiert

in Dt 5,8: «Du sollst dir kein Gottesbildnis machen, das irgend etwas
darstellt am Himmel droben, auf der Erde unten oder im Wasser unter der Erde.»

Deutlicher als in der Lutherübersetzung wird in der lateinischen Fassung
der Vulgata, was unter dem «Bildnis» zu verstehen ist: «Non faciès tibi sculptile

neque omnem similitudinem quae est in caelo desuper et quae in terra deorsum

nec eorum quae sunt in aquis sub terra.» Es geht hier um eine aus Stein gehauene

oder aus Holz geschnitzte Götzenstatue, die der Anbetung dient. Verboten
werden nicht Bilder generell, sondern Gottesbilder. Das Verbot der Darstellung

von Himmlischem, Irdischem oder Unterirdischem ist auf diese Funktion
beschränkt: nichts Kreatürliches als Gottesbild zu nehmen — und daher nichts

Kreatürliches zu verehren oder anzubeten.

Die Gestaltlosigkeit Gottes implizierte seine Unanschaulichkeit und die

Bildlosigkeit des Verehrungsverhältnisses. Wie das Deuteronomium klarstellt:
«So hütet euch nun wohl, denn ihr habt keine Gestalt gesehen an dem Tage,
da der HERR mit euch redete aus dem Feuer auf dem Berge Horeb, dass ihr

11 Vgl. C. Dohmen: Das Bilderverbot. Seine Entstehung und seine Entwicklung im
Alten Testament (BBB 62), Frankfurt a.M. 21987.



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 109

euch nicht versündigt und euch irgendein Bildnis macht, das gleich sei einem

Mann oder Weib, einem Tier auf dem Land oder Vogel unter dem Himmel,
dem Gewürm auf der Erde oder einem Fisch im Wasser unter der Erde» (Dt
4,15-19). Aber kaum ist das gesagt, heisst es gleichwohl: «So hütet euch nun,
dass ihr den Bund des HERRN, eures Gottes, nicht vergesst, den er mit euch

geschlossen hat, und nicht ein Bildnis macht von irgendeiner Gestalt, wie es

der HERR, dein Gott, geboten hat. Denn der HERR, dein Gott, ist ein verzehrendes

Feuer und ein eifernder Gott» (Dt 4,23£). Das ist nun nicht ohne Ironie,
oder zumindest nicht ohne Witz. Kaum wurde die Gestaltlosigkeit behauptet
und daraus die Bildlosigkeit gefolgert — wird dennoch ein Bild gemacht: images

malgré tout.12 Auch wenn diese Bilder Gottes als ^verzehrendes Feuer> und des

<Eifernden> immateriell bleiben, sind es doch anschauliche Vorstellungen, die

das Bilderverbot ebenso sublimieren wie supplementieren: An die Stelle von
Holz, Stein und Gold treten Metaphern und Metonymien, Vorstellungen und

Darstellungen — wenn auch in der immateriellen Gestalt der Sprachbildlichkeit.
Erst spät (<nachexilisch>, wenn nicht noch später) wird Israels Exil auf den

Verstoss gegen das Bilderverbot zurückgeführt. Dann wurde aus dem Kultbildverbot

ein Kunstbildverbot.13 Dieser Expansion und Verschärfung des Verbots

korrespondieren die theologischen Entwicklungen: eine Transzendenz- und

Differenzsteigerung des Gottesverständnisses. O. Kaiser meinte, je tiefer Israel

politisch fiel, desto höher dachte es von seinem Gott.14 So kommunizieren
miteinander die Niedrigkeit Israels und die Erhöhung wie Entweltlichung seines

Gottes. Erst dann kann - problematisch unscharf - generalisiert werden: «Die

Gottheit Gottes ist durch das Bild gefährdet.»15

Die theologischen Supplemente sind nicht der Begriff, sondern zwei
unanschauliche Konzepte. Der Schem-Theologie des deuteronomistischen
Geschichtswerks folgend wohnt Jahwes Name im Tempel (Dt 12,11; I Kön
8,29£). Der Kabod-Theologie der priesterschriftlichen Schule folgend wohnt

12 G. Didi-Huberman: Images malgré tout, Paris 2005.
13 So T. Seidl: Kunstverbot oder Kultverbot? Zum Verständnis des alttestamentli-

chen Bilderverbots, in: E. Garhammer (Hg.): BilderStreit. Theologie auf Augenhöhe,

Würzburg 2007, 47-76 (49).
14 O. Kaiser: Die Zukunft der Toten, in: ders.: Der Mensch unter dem Schicksal

(BZAW 161), Berlin 1985, 188.
15 Seidl: Kunstverbot (Anm. 13), 43.



110 Philipp Stoellger

seine Herrlichkeit im Tempel (Ez 1,8-11; 10,18ff.). Das heisst: Die Präsenz

eines Gottesbildes (wie der Statue) wird durch ein theologisches Konzept
umbesetzt. Denn Vakanz in dieser Frage wäre unerträglich. Wenn, dann musste

man den <Fremdvölkern> und ihren nichtigen Göttern etwas entgegen zu setzen

haben, auch im Blick auf das religiöse Begehren <Israels>.

Festzuhalten bleibt: Das Verbot von materiellen Gottesbildern hat nicht vor
allem, aber zumindest auch als Reduktion sonstiger materieller Bildproduktion
gewirkt — bei gleichzeitiger Ausbildung der reichen Bildproduktion im Medium
der Sprache, wie in der Schrift bezeugt. Innerhalb der Sprache als symbolischer
Form galt in Israel auch nicht eine negative Ästhetik, auch keine Theorie

negativer Analogie (immer noch grösserer Unähnlichkeit). Der Beleg dafür sind

die Anthropomorphismen und die Vielfarbigkeit der Narrationen.16 Die darin

dokumentierte freie Imagination und Variation allerdings haben keinen bildlichen

Ausdruck jenseits der Sprache gefunden.
Demnach ist das Bilderverbot nicht generell ein produktiver <Grund der

Bilden, aber doch wohl ein <Prinzip der Ästhetik) der Sprachgestalt von Theologie.17

Die Materialität der Macht in Israel ist nicht das (<dingliche>) Bild, sondern

die Sprache. Man kann das Bilderverbot als Entmächtigung der materiellen

Bilder verstehen, aber zugleich als Ermächtigung der Sprache und damit der

Sprachbildlichkeit (Metaphern, Gleichnisse, Erzählungen etc.). Die Bildpraxis
Israels ist demnach nicht primär die von Anschauung und Präsenz, sondern

von memoria und imaginatio in ihren Sprachgestalten. Das heisst: Die Sprachbilder

sind Bilder des Vorübergegangenen und des Kommenden.
Diesen Bildern eignet eine spezifische Diachronie der Sprache: Sie sind

nicht Bilder des <homo capax>, des alles in seinem Bewusstsein und seiner

Anschauung versammelnden Subjekts, sondern entziehen sich der Präsenz der

Anschauung. Als Bilder von (Vor-)Vergangenheit und Zukunft sind sie dezi-

diert abgegrenzt von allen <Mythen>, wollen also nicht vorstellen, was nie war,
aber immer ist (Sallust), sondern was ein für allemal war und sein wird. Durch

16 Ob eine Entwicklungstendenz der Sprachgeschichte Israels und des Judentums
auszumachen ist (Kritik der kataphatischen Sprache), hätten die Alttestamentler

zu entscheiden.
17 Aber die gegen den <Literalsinn> der Schrift stehende Ausweitung des Bilderver¬

bots zum Prinzip einer Ästhetik geht wohl doch am ehesten auf Adorno (und
seine Tradition) zurück.



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 111

die Rückbindung des Bildes mit <historischem Anspruch) wird seine

Eigendynamik (und seine Imagination) <gebändigt>. Daher ist die Ausdrucksweise

einer Lizenz zur <freien Imagination und Variation) unpräzise: Diese Bilder sind

rückgebunden an die als geschichtlich ausgegebenen Widerfahrungen.
Offen bleibt dabei die Frage, warum dem Bilderverbot eine pervasive Kultur

der Sprachbilder korrespondiert, also warum eine Medialität der Imagination ex-

kludiert, eine andere aber manifest freigestellt wird. Liegt das <nur> an der
Unvermeidlichkeit der Imagination des <homo pictor> oder an einer Kompensation (ein

Medium tritt an Stelle des Exkludierten), an der Notwendigkeit einer Bildpolitik
im altorientalischen Kontext, an der Eigendynamik der Sprache (<die Gedanken

sind frei>), oder auch an der Notwendigkeit vor- und darstellender Kommunikation

der Religion? Könnte man sagen: Die Entmächtigung des <dinglichen> Bildes

ist die Ermächtigung der Sprachbilder? Dann erschiene als Grund der Macht des

Bildes etwa die menschliche Imagination oder die Wirksamkeit des Imaginären

(Gottes)? Könnte Gott als der Imaginäre der Grund und Widerstand der symbolischen

Formen Israels sein? Das heisst, er wäre das diachrone, vorgängige und

nachgängige, (Jenseits des Seins), sei es des Bild- oder des Spracheseins. «Dialektik

offenbart vielmehr jedes Bild als Schrift», meinte Adorno. Maurice Blanchot war

gegenteiliger Ansicht: «Wird nicht in der Literatur die Sprache selbst ganz Bild,
und zwar nicht eine Sprache, die Bilder enthält oder die Wirklichkeit bebildert,
sondern die ihr eigenes Bild ist, Sprachbild — und nicht eine bildhafte Sprache —

oder auch imaginäre Sprache, eine Sprache, die niemand spricht, das heißt, die

sich von ihrer eigenen Abwesenheit aus spricht, so wie das Bild dort erscheint, wo
das Ding abwesend ist.»18 Das Imaginäre (als starkes Imaginäres)19 ist in präzisem
Sinne unmöglich, ausgeschlossen aus der symbolischen Darstellung, und es kann

(per definitionem) nie in sie eingehen. Im Verhältnis zu Gott als dem Imaginären

ergäbe sich so eine doppelte Unmöglichkeit: eine «Unmöglichkeit, die sich sehen

lässt» (wie im brennenden Dornbusch), und eine «Unmöglichkeit, nicht zu sehen»

(als Unvermeidlichkeit der Imagination). Die Macht des Bildes bestünde nicht in
der Überwältigung Gottes durch das Bildvermögen, sondern in der Ermächtigung

des imaginierten Bildes, diese doppelte Unmöglichkeit vorzustellen.

18 M. Blanchot: Die wesentliche Einsamkeit, Berlin 1963, 31 f. Vgl. G. Didi-Huber-
man: Der Tod und das Mädchen. Literatur und Ähnlichkeit nach Maurice Blanchot,

Trajekte 9 (2004) 27-37 (28).
19 Vgl. Blanchot: Einsamkeit (Anm. 18), 341-355.



112 Philipp Stoellger

III. Ikonische Differenz — und Differenz ikonischer Formen

Ist angesichts des Ausgeführten noch die These vertretbar, das Bilderverbot
sei der <Grund der Bilder), ein Verbot, das als paradox produktiver Grund der

Bildproduktion gewirkt hat? Das Bilderverbot hat — wohl je später, desto
deutlicher — als Exklusion von materiellen Gottesbildern in der Geschichte Israels

und des Judentums gewirkt. Trotz aller archäologischen Befunde ist die

theologische Semantik in ihrer Geschichte klar, und die Folgen der Reduktion und

Exklusion von Jahwebildern, zumal im Kultkontext, sind deutlich.

Der archäologische Befund, dass Jahwe bildlich dargestellt wurde, etwa

mit seiner Aschera, ist für die Wirkungsgeschichte des Bilderverbots sekundär

(oder in solch einer Weise primär, dass man sagen muss: Genau dagegen hat

sich das Bilderverbot gewandt — und das nicht ohne Erfolg). Dass dieses Verbot

nicht bis in die Breite und Tiefe der <Volksfrömmigkeit> durchgesetzt wurde,

ist zwar gezeigt worden — aber für die (offiziellen) symbolischen Praktiken
der Religion (Tempel, Synagogen) ist dieser Befund ebenso <äusserlich> wie für
die retrospektive, wirkungsgeschichtliche Auffassung davon (etwa wie das NT
und die Väter die (Religion Israels) verstanden). Jüdische Religionsphilosophien
beispielsweise, seien es die von Maimonides, Cohen, Rosenzweig oder Levinas,
sind daher zutiefst bildfremd und -kritisch.

Aber — wohl im Sinne einer Sublimierung und Supplementierung — (malgré

tout) gab es eine reiche Bildpraxis im Medium der Sprache. Die ästhetische

Produktivität bestand in Israel und im Judentum nicht in der (ungesetzlichen)
Produktion von materiellen Bildern, sondern in der Transposition des

Ästhetischen: in der Produktion von Sprachbildern und in der Konzentration des

Ästhetischen am Ort der Schrift. Das heisst, die symbolische Ordnung der

theologischen Schriften wurde zur Ausdrucks- und Verarbeitungsform des plu-
ralen Imaginären, wie die Metaphern für Gott und Israel, Sünde und Gnade,

Ursprung und Ziel der Geschichte zeigen. Die Materialität des Bildes in Israel

sind nicht Farbe und Malgrund oder Holz und Gold, sondern die natürliche

Sprache. Das gilt für Gottesbilder ebenso wie für Menschen- und Weltbilder.

Gottesbilder im Medium der Vorstellung und ihrer sprachlichen Darstellung
sind zwar auch restringiert, etwa durch die sukzessive Reduktion der Polytheismen

und Anthropomorphismen (je später desto weniger), aber die Sprache

sagt und zeigt Vorstellungen von Jahwe in einer (Farbigkeit), die als Vorstellungen

und sprachliche Darstellungen offiziell erlaubt und akzeptiert waren, die



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 113

aber nicht sichtbar im Bild werden durften. Das könnte man damit erklären,
dass die <dinglichen> Gottesbilder der Fremdreligionen als polytheistisch und
als Medium der exkludierten, fremden Religion ausgeschlossen wurden. Es

erklärt aber nicht, warum der religiösen Sprache eine <Lizenz zur erstaunlich

freien Imagination und Variation) zugestanden wurde. Wie problematisch ex

post diese Lizenz erscheint, zeigt die weitergehende Reduktion der Anthro-
pomorphismen in der Septuaginta, im Neuen Testament und bei den Vätern

(wie bereits bei den Apologeten). Wieso also wurde der Sprache und mit ihr
der Imagination erlaubt, was der (bildenden Kunst) verboten war? Ist das allein

<exogen> zu erklären, als Abgrenzung gegen fremde Religion(-spraktiken)? Oder
ist es <endogen> zu erklären, dass bei einer (unterprivilegierten> Trägerschaft der

Religion bildende Kunst marginal bleibt?

Vielleicht hilft zum Verstehen die folgende hermeneutische Hypothese:
Metaphern und ihre Verwandten (grob gesagt: Sprachbildlichkeit) florieren, weil
diese Form der Bildlichkeit als ungefährlicher oder weniger mächtig gilt. Ein
physisches, materielles Bild (im weiten Sinne eines visuellen Artefakts, das (auf

die Augen geht>) ist (aussen), nicht (innen>; seine Materialität ist widerständiger
als die Vorstellung oder die sprachliche Wendung; es ist von anderer Dauer, so

lange seine Physis besteht; und der Betrachter kann von solch einem materiell
manifesten Bild (gefangen genommen) werden, erst recht, wenn es ihn anblickt.

Dem Sprachbild gegenüber bleibt der Sprachverwender (vermeintlich) autonom.

Es scheint beherrschbar durch den, der die Sprache beherrscht, und auch

der Hörer bleibt recht frei in dem, was er sich dabei vorstellt. Das materielle

Artefakt hingegen lässt einen nicht so frei bleiben. Einmal gesehen, fällt es

ins Auge und kann nicht mehr ungesehen, nicht mehr ungeschehen gemacht
werden. Und was ins Auge fällt, bleibt im Sinn und kann nicht mehr vergessen
gemacht werden. So wird verständlich, dass Horst Bredekamp seine Theorie
des Bildakts mit einer Notiz Leonardos eröffnet: «Nicht enthüllen, wenn dir
die Freiheit lieb ist.»20 Die Enthüllung eines verhüllten Bildes, also die Offenbarung

des Verborgenen ermöglicht zwar den Blick, gewährt Sichtbarkeit — aber

um den Preis des Verlusts der Freiheit des Betrachters: «so dass der Betrachter

vom vollen Augenschein erfasst und damit in Gefangenschaft des Bildes

20 Leonardos Notiz geht weiter: «denn mein Antlitz ist Kerker der Liebe.», zit. nach
H. Bredekamp: Theorie des Bildakts, Frankfurt a.M. 2010, 17.



114 Philipp Stoellger

genommen würde.»21 Das Bild bannt den Blick, so das Versprechen, dessen

drohender Unterton hier explizit wird.

In gewissem Masse ist diese Asymmetrie der Machtverhältnisse (materieller

gegenüber sprachlicher Bildlichkeit) nachvollziehbar. Zu sagen, der Papst sei

ein Fuchs, ist etwas anderes, als ihn in Flugblättern so vor Augen zu führen

oder ihn prächtig karikiert so zu malen. Was ins Auge fällt, ist ikonisch

bestimmter, drastischer und prägnanter, als was der metaphorische Satz notiert.
Ob indes das, was beim Lesen und Verstehen dieses Satzes <zwischen den Ohren>

eines Lesers vor sich geht — die Vorstellungsform -, ebenso diskret bleibt?

Wittgenstein klagte einst: «Ein Bild hielt uns gefangen.»22 Eben solche

Gefangenschaft hat Horst Bredekamp wohl im Sinn, gemeinsam mit Leonardo.

Nur, dies ist vermutlich kein Privileg materieller bzw. physischer Bilder. Denn

Wittgenstein meinte weiter: «Und heraus konnten wir nicht, denn es lag in uns-

rer Sprache, und sie schien es uns nur unerbittlich zu wiederholen.»23 Es gibt
eine nicht weniger wirksame und mächtige Gefangenschaft durch sprachliche
und <mentale> Bilder.

Wittgenstein hatte andere Bilder im Sinn: etwa die der Abbildtheorie von
Sprache wie Bild oder den <mirror of nature). Solche modellgebenden
Metaphern im theoretischen Text sind nicht nur (mythologie blanche), sondern

Bilder, in, mit und von denen wir denken, dass sie uns recht leiten und orientieren

— und genau darin kann man irren, sich und andere täuschen.

21 Ebd., 18.
22 L. Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen. Spätfassung, hg.v. J. Schulte,

Frankfurt a.M. 2001, Nr. 115, 811.
23 Ebd. Vgl. ders.: Eine philosophische Betrachtung, in: ders.: Vortrag über Ethik

und andere kleine Schriften, hg.v. J. Schulte, Frankfurt a.M. 1989, 111: «Unsere

Sprache läßt Fragen zu, zu denen es keine Antwort gibt. Und sie verleitet uns
diese Fragen zu stellen durch die Bildhaftigkeit des Ausdrucks. Eine Analogie
hat unser Denken gefangen genommen und schleppt es unwiderstehlich mit sich

fort.» Und ders.: Ursache und Wirkung: Intuitives Erfassen, 16.10.1937, Werkausgabe

5, hg.v. R. Rhees, Frankfurt a.M. 1989,156: «Unser Blick wird von dem Maßstab

gefangen gehalten und durch ihn immer wieder von diesen Erscheinungen,
gleichsam nach oben hin, abgezogen. — Wie wenn uns ein gewisser Stil — Baustil
oder Stil des Benehmens — so gefangen hält, daß wir unsere Blicke nicht voll auf
einen andern richten, nur schief nach ihm blicken können.»



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 115

Wenn <uns ein Bild gefangen) hielt, ist das im Rückblick gesprochen und

nimmt eine Freiheit in Anspruch, bei der fraglich ist, woher sie stammt.
Bildkritik als Destruktion heteronomer Bildlichkeit wäre eine Möglichkeit; aber

gibt es eine Freiheit von der Gefangenschaft ohne neue Bindungen? Die
Gefangenschaft im ptolemäischen Weltbild konnte nur überwunden werden,
indem man dieses Bild durch ein anderes ersetzte, durch das kopernikanische.
<Das ist doch kein Bild), mag man einwenden, sondern die einzig richüge
Vorstellung oder Abbildung. Doch unterstellt man damit nicht nur ein ebenso

problematisches Abbildungsverhältnis von Satz und Wirklichkeit, sondern
unterschätzt auch die Bildlichkeit des kopernikanischen Weltbildes. Wenn Bilder

uns gefangen halten können, steht auch zu erwarten, dass eben Bilder es sind,
die uns aus Gefangenschaft befreien können, wenn auch mit dem Risiko, die

eine durch eine andere zu ersetzen. Wollte man das ausschliessen, müsste man
eine finale Bildlosigkeit prätendieren - und die ist bis auf weiteres unabsehbar.

Denn dann müsste etwas prinzipiell Unvorstellbares (und Undarstellbares) an

die Stelle des Bildes treten — eine <Weltformel> vielleicht? Auch die ginge mit
Vorstellungsformen einher, wie selbst so abstrakte (wie konkrete) Pittoresken

einer (Stringtheorie> zeigen. Noch das Unvorstellbarste wird vorgestellt; noch

der abstrakteste Begriff wie (das Sein) wird metaphorisch oder metonymisch
werden — wie auch der fernste Gott in der Vorstellung nahe kommt.

Es ist bezeichnend, dass auch Horst Bredekamp zur Klärung der (Macht)

des materiellen Bildes auf die Rhetorik zurückgreift: auf die (enärgeia), mit
der Aristoteles in seiner Poetik das wirksame wie mächtige (vor Augen Führen)

bestimmte.24 Wenn aber dieser Ausdruck der Potenz und Wirksamkeit des

Sprachbildes metaphorisch für die Explikation des materiellen Bildes, des visuellen

Artefakts (also des Handwerks, nicht des Sprach- oder Mundwerks) steht,
dann zeigt sich, dass die von Leonardo notierte Macht und Gefährlichkeit
eines Bildes, das (auf die Augen> geht, nicht dessen Privileg oder Besonderheit

ist. Oder, dass mit diesem Ausdruck die Besonderheit des materiellen Bildes

nicht trennscharf genug benannt werden kann. Hier kann man noch einmal

an Wittgenstein erinnern: «Ein gescheiter Mann hat sich in diesem Sprachnetz

gefangen! Also muß es ein interessantes Sprachnetz sein.»25 Aber wenn auch

24 Bredekamp: Bildakt (Anm. 20), 22.
25 L. Wittgenstein: Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik, Werkausga¬

be 6, hg.v. G.E.M. Anscombe, Frankfurt a.M. 1989, 129.



116 Philipp Stoellger

Sprachbilder so wirken, kann die Eigenart der Macht und Wirkung von
materiellen Bildern so nicht benannt werden — oder aber deren Auszeichnung den

Sprachbildern gegenüber wird hinfällig.
Auch in dieser Hinsicht sollte die dkonische Differenz) nicht dogmatisch,

sondern hermeneutisch zum Zwecke genauer Bestimmung gewahrt werden.

Dem entspricht auch die schwer abweisbare Intuition, dass ein Bild, das ins

Auge fällt, anders wirkt als eines, das in der Sprache gegeben ist und erst seine

Bildlichkeit in der Vorstellungstätigkeit des Verstehenden gewinnt. Cassirers

symbolische Prägnanz, die für Sprache gilt, ist zu unbestimmt, um die ikonische

Prägnanz von materiellen Bildern zu fassen (oder weiter formuliert: die

visuelle Prägnanz). Sonst wäre die ganze Aufregung und Eifersucht Jahwes wie

seiner Theologen unnötig (was ja auch sein könnte); und es wäre auch unnötig,

für käufliche Dinge mehr als (Werbeslogans) zu prägen (was ebenfalls sein

könnte). Man könnte auf Bilder der angepriesenen Produkte verzichten, auf
Werbefilmchen erst recht. Aber das tiefe Vertrauen in die Macht und Wirkung
visueller Präsentation spricht doch dagegen — ebenso wie die permanente Kritik,

das Misstrauen dem Verführungspotential gegenüber und die darin
symptomatisch werdenden Ängste vor dem Bild.

Israels Götzenbildpolemik bestimmt bis heute die Rhetorik protestantischer

Bildkritik. Und das ist seltsam anachronistisch. Um einen Punkt in
Erinnerung zu halten: Das alttestamentliche Bilderverbot war eine Funktion des

Fremdgötterverehrungsverbots.
«Der Wille zur Abgrenzung von fremden Göttern und Kulten konnte nur

wirksam werden, wenn alle Hinweise auf diese wichen; dazu gehören Bilder
und Symbole an erster Stelle. Somit ist das Fremdgötterverbot, dem das

Bilderverbot seine Entstehung verdankt und als dessen Konkretion es erscheint,

der eigentliche Motor auf dem Weg zum Bilderverbot Die Tatbestände

von Fremdgötter- und Bilderverbot verhalten sich in der Geschichte des AT
folglich nicht wie Geschwister, sondern wie Vater und Sohn; der eine entsteht

aus dem anderen und löst diesen später ab.» So lautet Christoph Dohmens
Fazit seiner Untersuchung des Bilderverbots.26 Vorausgesetzt dem ist so, ergab
sich im Laufe der Entwicklung des Monotheismus eine sonderbare Haltlosigkeit

und Uberflüssigkeit des Bilderverbots im Sinne des Fremdgöttervereh-

26 Dohmen: Das Bilderverbot (Anm. 11), 276£



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 117

rungsverbots: War Jahwe der eine und einzige Gott, wurde jede Kritik an der

Fremdgötterverehrung überflüssig — und damit auch das Bilderverbot. Standen

Kultbilder unter Verdacht, Fremdgötterverehrung zu sein oder zu provozieren,
musste dieser Verdacht hinfällig werden, wenn ohnehin nur ein Gott war, der

Einzige. Warum dann noch die Aufregung über Bilder im Kultkontext?
Tradierte das Verbot die tief sitzende Angst vor dem Fremden und seinen

Kultformen - und damit vor der Verfremdung des eigenen Kultes?

Wenn <der linke Flügeb der Reformation ähnlich den reformierten Protestanten

so dogmatisch wie polemisch am Bilderverbot festhielt, mit allen

destruktiven Konsequenzen, klammerte man sich damit dann nicht an ein

überflüssiges und haltlos gewordenes Verbot? Und wird damit indirekt das Bild
nicht über die Massen ermächtigt, so als sei es so potent, noch Fremdgötter zu

vergegenwärtigen, auch wenn diese längst Geschichte geworden sind?

Im Flandbuch der Bildtheologie heisst es im Artikel von Herbert Niehr: Es

ging mit dem Bilderverbot «nur darum, ganz bestimmte Kulte zu verhindern»27

und das «Kultmonopol einer bestimmten Gruppe», der Tempeltheologie,
durchzusetzen. Mit der «Monopolposition» sei der «Grund für das Götterbildverbot

im Alten Testament» gelegt worden.28 Niehr folgt Gladigow darin, dass

«der Paradigmenwechsel von der Mehrzahl der Götterstatuetten zur Einzahl
der Kultbilder auch als Ausdruck der Etablierung von Herrschaft» zu beschreiben

sei.29 Bis in die erste Hälfte des 2. Jh. v.Chr. sei «die Durchsetzung eines

anikonischen Kultes in Yehud noch nicht vollzogen» worden.30 Und wenn die

Juden (in den Makkabäerbüchern) statt eines Götterbildes «die Torarolle»

befragten, vertrat selbige «das Götterbild in seiner divinatorischen Funktion» und

wurde ihm gleichrangig behandelt.31 «In den Kulten Israels und Judas gab es

Bilder Ebenso gab es im Alten Orient und in der Levante Bilderstürme, die

beabsichtigten, bestimmte Kulte an ihr Ende zu bringen.»32

27 H. Niehr: Einblicke in die Konfliktgeschichte des Bildes im antiken Syrien-Pa¬

lästina, in: R. Hoeps (Hg.): Handbuch der Bildtheologie Bd. I: Bild-Konflikte,
Paderborn u.a. 2007, 25-52 (44).

28 Ebd.
29 Ebd.
30 Ebd., 48.
31 Ebd.
32 Ebd., 51.



118 Philipp Stoellger

Auch wenn man diese Hermeneutik des Verdachts nicht teilt, fragt sich:

Sollte angesichts des archäologischen Befundes das zweite Gebot gestrichen
werden? — als späte, von orthodoxen Tempelpriestern lancierte, weder

notwendige noch je realisierte Exklusion des Bildes aus der Religion Israels? Ist
die Konsequenz der Exegese die Streichung des zweiten Gebots? Sicherlich

nicht, aber es wirft die quaestio disputanda nach der Legitimität des Bildes>

in verschiedenen Kontexten auf, ohne dass sie durch die Konsequenzen der

Schriftexegese beantwortet werden könnte. Das Bild bereitet der Theologie
Probleme, ohne dass diese mit dem Bilderverbot schon gelöst wären oder mit
der Einschränkung als Bilderkultverbot. Die generalisierende und vereinfachende

Wiederholung des Bilderverbots trifft weder Israel noch das, was das

Christentum mit Israel teilt.

Für Israel belegt das Bilderkultverbot die Präsenz und Macht des Bildes. Als
Verbot belegt und bestärkt es diese Macht und Faszination des Bildes, in
indirektem Ausdruck. Und die Archäologie belegt, wie intensiv und extensiv Israel

Bilder gebraucht hat, auch kultisch. Die theologisch offene Frage ist dann, ob

Mose nicht dauerhaft auf Aaron angewiesen blieb; anders gesagt, ob die
regulative Fiktion einer anikonischen Religion des Wortes nur mit dem exkludierten

Bild zusammen denkbar ist; ob das Bild als Antagonist des Wortes präsent
bleiben musste? Zehrt die Macht des Gebots von der Macht des Exkludierten?

Und wird etwa verkannt, was auf sublimierte Weise höchst präsent ist im Kult
der Synagoge: das zentrale Kultbild, die allerhöchste Reliquie Jahwes selbst, die

prunkvoll gekleidete, verehrte und geküsste Torarolle? In der Synagoge tanzt
Israel nicht um einen goldenen Stier, sondern um das allerheiligste Artefakt, die

kunstvoll gestaltete Tora — und vereint darin Wort- und sublimierten Bildkult.
In Israel <gab> es Bilder, und es gibt sie noch, solange der Gottesdienst mit
Artefakten gestaltet wird und nicht ohne Inszenierung des Sichtbaren zelebriert

wird. Analoges gilt auch für protestantische Gottesdienste, seien sie lutherisch,

reformiert oder uniert.33 Die permanente Präsenz visueller Artefakte im
Kult, der darum nicht gleich Bilderkult ist, aber doch durch und durch bildlich

gestalteter Kult, ist ein Thema, das über tradierte Exklusionen und schlichte

Konsequenzen der Exegese hinausführt, nolens volens.

33 Insofern ist auch die reformierte Radikalisierung des Bilderverbots nicht eigent¬
lich exegetisch begründbar — aber darum keineswegs sinnlos, im Gegenteil.



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 119

Das frühe Christentum <erbte> eine doppelte Unmöglichkeit des Gottesbildes

— und hat beide Erbschaften weitgehend ausgeschlagen, wenn auch nicht

gänzlich und in breitem Konsens — darum wird gestritten, bis heute.

So meinte schon Xenophanes: «Homer und Hesiod haben die Götter mit
allem belastet, was bei Menschen übelgenommen und getadelt wird; stehlen

und ehebrechen und einander betrügen.»34 Und weiter, so schön wie klassisch:

«Wenn aber die Rinder und Pferde und Löwen malen könnten so würden

die Pferde die Götter malen in der Gestalt von Pferden, die Rinder in
der von Rindern» — und die Löwen in der von Löwen.35 Xenophanes' Gott ist
daher <ganz anders) als wir: Gott sei weder «dem Körper noch der Einsicht
nach den sterblichen Menschen gleich.»36 «Immer verbleibt er am selben Ort,
ohne irgendwelche Bewegung, denn es geziemt sich für ihn nicht, bald hierhin,
bald dorthin zu gehen, um seine Ziele zu erreichen, sondern ohne Anstrengung

des Geistes lenkt er alles mit seinem Bewußtsein.»37 Gegen die Dichter
der olympischen Götter verkünden die Philosophen eine rationale Theologie
maximaler Unähnüchkeit Gottes: einen Gott jenseits des Personseins, als müss-

te das Wahre auch unvorstellbar und undarstellbar sein. Entsprechend meinte

Empedokles: «Denn nicht zeigt (Gott) sich mit einem menschlichen

Haupte versehen nein, es war einzig und allein ein heiliger, unbeschreiblicher

Sinn, der den ganzen Kosmos mit schnellen Gedanken durchsprang.»38

Die Vollendung dieser religionskritischen Theologie kann man bei Aristoteles
finden: im sich selbst denkenden Denken, dem so höchsten wie apathischen
Geist.39 Wenn Philosophen malen könnten, so würden sie die Götter in Gestalt

von Philosophen malen oder zumindest sie so vorstellen.

34 H. Diels, W Kranz: Die Fragmente der Vorsokratiker, Zürich "1996, 21 B 11.
35 Ebd., B 15.
36 Ebd., B 23.
37 Ebd., B 25f.
38 Ebd., 31 B 134.
39 Bemerkenswert ist, dass der Begriff der Apathie hier erstmals verwendet wird:

Der göttliche Nous ist apathés und deshalb unsterblich und unvergänglich (De
anima III 5). Damit bildet er den akademischen Gegenentwurf zur olympischen
Theologie.



120 Philipp Stoellger

IK Zwischenspiel: die Bilder derAnderen — und deren Kritik

Derartige Bildkritik ist vor allem Kritik der Bilder der Anderen — denen ein

Bildglaube oder Bildergläubigkeit zugeschrieben wird, als wären sie tatsächlich

so dumm> zu meinen, das Bild als Bild sei Gott, und Gott sei im Bild als Bild

präsent, bis dahin, <das Bild sei Gott — und Gott sei das Bild>. Entweder sind

es die anderen Religionen, Konfessionen, Kulturen oder Kirchen; oder aber

die eigenen Anderen, die Altvorderen, Alten oder allzu Jungen. Bilder mögen
für Kinder und unkritisch gewordene Alte gut sein, gleichsam als Ubergangsobjekte

ins Leben und an dessen Ende; sie mögen für <pristine> Kulturen und

Völker passen, die es <noch nicht besser wissen); oder sie sind für solche

Religionen, die noch nicht (aufgeklärt) sind, für Abergläubige und Unbelehrte oder

Unbelehrbare.

Wie beim Anthropomorphismus, dem Topos des Bilderstreits am Ort
der Sprache, wird <so zu sprechen) den Naiven zugeschrieben. Dass darin ein

merkliches Mass an Übertragung und an Selbsttäuschung am Werk ist, dass

darin auch (nicht nur) im Christentum ein Selbstwiderspruch manifest wird,

wenn man meint, von Gott alle (menschliche Vorstellungsform> fernhalten zu

können, wird aber wohl nur der zugestehen, der auf die Fortschrittsmodelle

im Zeichen des finalen Begriffs und der vermeintlichen Aufklärung aller

Täuschungen verzichtet.

Von der Problemlage ist der Protestantismus keineswegs nicht betroffen.
Lutheraner haben ein traditionell ungezwungenes Verhältnis zu Bildern im
Kirchenraum. Es kann derart ungezwungen werden, dass alle Bilder recht sind,

Kinderkirchenkunst ebenso wie alles Mögliche, das unter Verdacht steht, (hohe

Kunst) zu sein, Gegenwartskunst zumal. Die Enthemmung wirkt als Lizenz

zur visuellen Überfrachtung, gelegentlich auch Überlastung des Raumes. Dass

diese Bilder mehr beanspruchen könnten, als (gut und nützlich) zu sein wie

die Apokryphen, und dass hier manifeste Spannungen auftreten zur (rechten

Lehre), in der die Bilder als (dekorativ, memorial, didaktisch und instruktiv)

zugelassen sowie integriert werden, ist kaum zu übersehen. Aber diese

Spannungen werden, scheint es, entspannt und gelassen hingenommen. Konflikte,
Bilderstreite sind da kaum noch möglich. Leider, mag man meinen, denn wäre

ein Streit um Bilder doch allemal die Gewärtigung von deren Anspruch und

Potenz, oder eben auch die Bestreitung derselben. Dass aber Bilder Kultvalenz



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 121

haben könnten, reale Gegenwart oder schärfer noch <Realabsenz> Gottes (oder
<des Heiligen)) inszenieren, das bleibt (Anderen) überlassen.

Und wie verhält es sich im Katholizismus? Da bestreitet man zumindest

von Seiten der (Offiziellen) und der (Lehrer), dass Bilder verehrt werden. Das

könne in der (Volksfrömmigkeit) passieren, was auch entsprechend kritisiert
wird. Aber (superstitiöse> Übertreibungen des Bildes gelten so als Problem der

(Einfachen) und (Alten) oder derjenigen, die es nicht besser wissen. Kein
Katholik behauptet, das Bild als Bild oder Gott als Bild zu verehren, gar das Bild
als Gott. Verehrt man Maria und alle Heiligen, wird man stets bestreiten, deren

Bilder als solche zu verehren.

Mögen Andere das tun, wir lassen es; mögen jene so in die Irre gehen,
wir lehren anderes. Diese Separation erliegt dann einer Selbsttäuschung, wenn
sie die eigene Disposition zu dem, was Anderen zugeschrieben wird, leugnet.
Und sie fingiert einen Anderen, der angeblich (so abergläubisch) ist, dass er zur
Karikatur wird. Die Funktion solcher Fremdzuschreibung und Konstruktion
des Fremden scheint darin zu bestehen, zu delegieren, was vielleicht insgeheim
selbst begehrt wird, oder umgekehrt eine Form der Naivität zu fingieren, von
der man sich leicht abgrenzen kann. Insofern neigen Bilderstreite als Bestreitung

des (Bilderkultes der Anderen) zu Übertreibungen und abwegigen Fiktionen

— während die eigenen Latenzen darin nicht mehr thematisch werden.

Um jene Abgrenzung aber zu demonstrieren, wird an den Bildern etwas

(ausagiert): Die Bildzerstörung wird zur Zerstörung der Täuschungsobjekte,
oder mehr noch zur Zerstörung der Täuscher und Getäuschten. Das Bild als

Stellvertreter des Anderen anzugreifen, lässt fragen, wer dann getroffen wird:
das Bild, die Bildverehrer — oder die eigenen Vorurteile in ihrer Übertragung
auf Andere? Das nachhaltig irritierende Paradox der Bildzerstörung ist, dass

sich darin der Bilderglaube der Bildzerstörer zeigt. «Gemessen am Grad seiner

Aktivität gegenüber dem Bild, wird der Bilderstürmer stärker durch die Bilder

geleitet als der Bildverehrer. Im Glauben daran, dass mit dem Bild das von ihm

Dargestellte vernichtet wird, sind Ikonoklasten die Agenten der destruktiven

Ausprägung des substitutiven Bildakts», so Horst Bredekamp.4" Dieses Paradox

oder Dilemma des Ikonoklasmus wird verständlich, wenn man die Hypothese
der Delegation und damit des delegierten Bilderglaubens einbezieht. Mit der

40 Bredekamp: Bildakt (Anm. 20), 210,



122 Philipp Stoellger

Delegation wird immer (auch) etwas Eigenes delegiert, der eigene Glaube als

nicht eingestanden den Anderen zugeschrieben. Und eben dieser uneingestan-
dene, übertragene Bilderglaube manifestiert sich im destruktiven Bildgebrauch.

V. <Bilder trot^ allem* im Christentum

Wenn schon sprachlich wie am Ort der Vorstellung Bildlichkeit unvermeidbar

ist — wie es im Alten Testament in Hülle und Fülle belegt ist —, da <wir> uns

nicht <kein> Bild machen können, und wenn der Mensch das imaginierende
Wesen ist, entsteht immer wieder und von neuem die Frage nach den eigenen
Bildern (Gottes, des Menschen, der Welt, des Anderen). Denn wer die Bilder
der Anderen kritisiert, tut das im Zeichen des eigenen anderen Bildes. Auch die

philosophische Kritik an Bildern auf der Grundlage des Absoluten aus dem

alles begründenden sich selbst Denken Gottes perpetuiert diese gedankliche

Figur. So halten es auch die alttestamentlichen Schriften, die die Bilder der
Anderen im Lichte des eigenen Gottesbildes kritisierten. Es werden Bilder immer
im Lichte anderer Bilder kritisiert. Bildkridk und Bilderstreite sind daher immer
Formen der Interikonizität: Es geht um kritische oder polemische Verhältnisse

zwischen Bildern, nicht aber um die Frage völliger Bildlosigkeit.
Die doppelte Unmöglichkeit des Gottesbildes — Du sollst nicht und man

kann nicht — wird im Neuen Testament bekanntlich umbesetzt, indem Christus

als das Bild Gottes gilt, gemäss Kol 1,15f.: «Welcher ist das Ebenbild des

unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene vor allen Kreaturen. Denn durch ihn
ist alles geschaffen, was im Himmel und auf Erden ist, das Sichtbare und das

Unsichtbare, es seien Throne oder Herrschaften oder Fürstentümer oder

Obrigkeiten; es ist alles durch ihn und zu ihm geschaffen.»

Nur — damit war mitnichten eine Lizenz zum Bild, sei es das Bild des

Menschen Jesus, in seiner Gottheit oder gar <Gottes selbst), verbunden. Zunächst

gilt vielmehr das Gegenläufige: Christus selbst ist das einzige Bild Gottes —

gegen alle anderen. Galt elementar der Mensch als imago Dei, der seine Bildlichkeit

verstellt und verloren hatte, so Christus als die (eigentliche) imago. Dann
ist Christologie im Kern doppelt deutbare Bildkritik, insofern damit alle andern

Bilder exkludiert werden: Entweder ist nur er selbst in persona das legitime
Bild, so dass kein Bild ansonsten möglich ist — oder zumindest kein anderes,

so dass alle Bilder, die ihn darstellen oder in seinem Sinn bleiben, legitim sind,



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 123

sonst aber keine. Die Optionen sind klar: nur er, sonst keines, oder nur wie

er, sonst keine, oder schliesslich alle in seinem Sinne bzw. alle, wenn sie auf
ihn bezogen werden. Die kritische Konzentration auf Christus selbst sollte im
Laufe der Zeit — vor allem durch die Inkulturation in Hellenismus und römische

Bildpolitik — Weiterungen nach sich ziehen.

Ganz ausgeschlossen waren diese Weiterungen aber bereits seit dem

Johannesprolog nicht mehr: Wenn das Wort Gott ist und Gott das Wort, und wenn
dieses Wort sichtbar wird, auf dass <wir> es sehen, seine Herrlichkeit schauen

und in dieser Schau in ihm sind und er in uns — wie wäre es dann, wenn dieses

tverbum visibile> als Bildereignis begriffen würde? Etwa so:

«Im Anfang war das Bild, und das Bild war bei Gott, und Gott war das Bild.
Dasselbe war im Anfang bei Gott. Alle Dinge sind durch dasselbe gemacht,
und ohne dasselbe ist nichts gemacht, was gemacht ist. In ihm war das Leben,
und das Leben war das Licht der Menschen Und das Bild ward Fleisch und
wohnte unter uns, und wir sahen seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit als des

eingeborenen Sohnes vom Vater, voller Gnade und Wahrheit ...»
Darf und kann, ja sollte man Gott nicht darstellen, sofern er als Christus

dargestellt wird bzw. Christus als Gott? Jedenfalls wurde die Geschichte des

Gottesbildes im Christentum primär eine Geschichte der Christusbilder — ganz
im Sinne des Paulus, der Christus <vor Augen zu malern verstand. Ein schönes

Beispiel für die Hemmungen und Widerstände, diese Entwicklung des

Christusbildes aus der Christologie zu begreifen, ist die Studie von Moshe Barasch,

Das Gottesbild. Studien zur Darstellung des Unsichtbaren.41 Der Titel bringt
die negativistische Prämisse zum Ausdruck, wie sie jüdisch (und griechisch)

vertraut war: «Das schlechthin Jenseitige, jeder menschlichen Sinneserfahrung
sich Entziehende ist, wenigstens für die Kultur der europäischen Welt, die
Gestalt Gottes selbst.»42 Ob er sich jeder Gestalt entzieht und unwahrnehmbar

bleibt, wäre zu diskutieren: Ist die Sichtbarkeit des Unsichtbaren in seinen

Offenbarungen (Schöpfung, Gesetz, Bund, Evangelium) <unwahrnehmbar>? Und
sind die Vorstellungen von ihm und deren Darstellungen (sprachlich) keine

imaginativen Formen der Wahrnehmungen? Zumindest sind sie wahrnehm-

41 M. Barasch: Das Gottesbild. Studien zur Darstellung des Unsichtbaren, München
1998. Vgl. anders F. Boespflug: Trinität. Dreifaltigkeitsbilder im späten Mittelalter,
Paderborn/München/Wien/Zürich 2001.

42 Barasch: Gottesbild (Anm. 41), 14.



124 Philipp Stoellger

bar. Baraschs Folgerungen aus der Unsichtbarkeit Gottes sind verbreitet, aber

etwas zu einfach: «Die Gottesvorstellungen selbst, wie wir sie nun aus Bildwerken

kennen, sind natürlich Projektionen des Menschen. Was uns hier interessiert,

ist, was diese Gottesbilder über die sie hervorbringenden und anbetenden

Menschen aussagen.» Vorausgesetzt bleibt dabei, «dass die bildliche Gestaltung
des Unsichtbaren die Projektion unserer eigenen Bedürfnisse ist. So werden die

Versuche, das Unsichtbare darzustellen, zu einer Projektion des Menschen.»43

Ob die schlichte These: <Projektion und nichts dahinten zutreffend ist, muss

offen bleiben. Denn vom Anderen bzw. Fremden haben wir — so von Kant bis

Husserl — auch nur solche Projektionen (analogische Auffassung) und schlies-

sen daraus nicht, da sei nichts weiter (dahinten.

Die Freisetzung des Christusbildes als Bild eines Sichtbaren, Nahen, also

eines Menschen, gründet in der Geschichte Jesu, daher in den Evangelien,

retrospektiv verlängert in der Inkarnation. Aber die christologische Gegenbesetzung

zum strikten Bilderverbot war mitnichten bereits eine Lizenz zum Bild.

Denn vor allem ist die Verzögerung bemerkenswert: Im Judenchristentum sind

die Christusbilder nicht entstanden, sondern im römischen Kontext, im
(Heidenchristentum), das in bildpolitischer Konkurrenz seiner Umwelt gegenüber,

doch damit auch in bildpraktischen Kontinuitäten stand. So kam es aber zur
Blüte der Bilder im Christentum erst im Laufe des 4. und näher im 5. Jahrhundert.

Unter den (reichskatholischen> Bedingungen dieser Zeit entwickelte sich

eine neue Bildpolitik der christlichen Religion, die Konkurrenz und Integration

der römisch-hellenistischen Bildpraktiken betrieb statt Abgrenzung und
Exklusion. Nach der Integration des Christentums als Staatsreligion kam es

zur wechselseitigen Bestärkung der Bildpolitik Roms und des sich entfaltenden

(Staatskirchentums). Diese neuen Bildpraktiken waren demnach bedingt durch

ein kulturelles Milieu und den politischen Kontext.

In der Perspektive der christlichen Religion bedurfte es allerdings auch

(sachhaltiger>, genauer: theologischer Gründe für den Gebrauch der Bilder im
Dienste der Religion. Als naheliegende Gegenthese zum Bilderverbot (als

paradoxem Grund der Bilder) gilt daher meist die Inkarnation als entparadoxierter
Grund der Bilder. Jedoch ist bemerkenswert, dass die Inkarnationsmetapher
keineswegs bereits zu einer florierenden Bildproduktion führte. Wenn die In-

43 Ebd., 15.



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 125

karnation retrospektiv (in Zeiten des Bilderstreites der Ostkirche) als die

Lizenz zum Bild in Anspruch genommen wurde, dann ist diese Argumentation
so zirkulär wie anachronistisch. Ist nicht die Metapher der Inkarnation selber

schon Ausdruck einer gewandelten Einstellung zur Präsenz und Sichtbarkeit

Gottes — in Christus?

Es scheint nur zu passend — aber genauer besehen unzutreffend —, wenn

Marie-José Mondzain dem Christentum die <Einführung der Herrschaft des

Bildes> zuschreibt,44 zudem als «unangefochtene Vorherrschaft des Sichtbaren

und des Spektakels»45 — und das (unklar) mit Passion und Inkarnation begründet.

Mondzain ging (2002!) auf direktem Wege der bild- und religionskritischen

Frage nach, «wodurch die visuellen Produktionen eine mörderische Leidenschaft

auslösen können. Unterstützt das Sichtbare einen massiven
Gewaltausbruch der Begierden oder kann es einer symbolischen Indienstnahme unterzogen

werden?»46 Die Antwort darauf ist erstaunlich schlicht: Die Kirche habe

gehandelt «wie alle Diktatoren» und mit den Bildern ihre «Herrschaft über die

Emotionen» errichtet und gesichert.47 Das sei von der Reformation bestätigt
und erneuert worden.48 Daher brach daraufhin die Kunst mit der Kirche, «um
der bildlichen Inkarnation des Unsichtbaren treu zu bleiben.»49 Die Legitimität
des Bildes, ja mehr noch: seine <Mehr-als-Notwendigkeit>, seine Heilswirksamkeit,

entfaltete das Bild als Bild des Todes Jesu. Es sei — so Mondzain — daher

nicht mehr wie bei den Griechen «das Wort der Tragödie, sondern das Bild, das

die Gewalt all unserer Leidenschaften eindämmt»50 — und, so muss man ergänzen,

die <Güte all unserer Leidenschaften) freisetzen soll und gelegentlich auch

kann. Die compassio als Mit- oder Nachvollzug der Passion wird von diesem

Bild evoziert. Daher war die Passionsmeditation das Medium der Wirksamkeit
dieses Bildes auf die Affekte.51 Und das ist nicht nur eine private Befriedigung

44 M.-J. Mondzain: L'image peut-elle tuer?, Paris 2002.
45 M.-J. Mondzain: Können Bilder töten?, Zürich 2006, 7.
46 Ebd., 16.
47 Ebd., 29f.
48 Ebd., 26.
49 Ebd.
50 Ebd., 23.
51 Es ist daher m.E. fraglich, ob man Bild und Sakrament (und Wort) so scheiden

kann wie Mondzain: «Auf einem Bild von Gott ist Gott nicht präsente, ebd., 25.



126 Philipp Stoellger

frommer Herzenslust, sondern die Weckung und Prägung eines moral sense:

eines Sinns für Moralität (moraliter bene), der um des Anderen willen gut zu
handeln verspricht.52 Vermag das nur das Bild, genauer dieses Bild? «Nur das

Bild kann inkarnieren — das ist der wichtigste Beitrag des christlichen Denkens

Eben das bedeutet inkarnieren: das Werden eines Bildes, und zwar eines

Bildes der Passion.»53

Wenn die Institution des Bildes im Christentum mit der Exposition des

Gefolterten, Sterbenden und Toten (vom Ecce homo bis zur Kreuzigung) ihre

Besonderheiten zeigte — dann wäre die von Mondzain kritisierte Bildpolitik
der <Inkorporation> römischer Provenienz, nicht <eigentlich> christlicher. Sofern

aber das Christentum die Exposition Christi als Anfang der Bilder begriff
(sowohl die Tradition der Grabbilder bzw. Totenporträts als auch der Kaiser- und

Gottesbilder des römisch-hellenistischen Kulturkontextes), erscheint das als

offensive Aneignung und selbstbestimmte Übernahme der anfänglich fremd-
bestimmenden Bildpolitik (wie im Falle der ursprünglich spöttischen
Fremdbezeichnung des Kreuzestitulus INRI). Wenn Mondzain aber affirmativ
geladen die Inkarnation als Werden eines Bildes> begreift, wird ein <Juden wie

Griechen) unzugänglicher Ursprung des Bildes im Christentum angezeigt — ein

Woher und Wie des Bildes, das dann theologisch treffend mit der <Passion>

näher bestimmt wird.
Als entscheidend für die Materialität und Macht des Bildes Christi in seinen

Anfängen ist festzuhalten: Die Bilder Christi waren anfangs vor allem symbolisch.

Sie entwickelten sich später als Materialität eines Menschen, von dem

man nicht sicher sagen kann, ob es Christus ist (andeutend, statt direkt
darstellend: guter Hirte, traditio legis). Wiederum später konzentrieren sie sich

auf den Gekreuzigten. Den aber stellen sie dar als <Siegeszeichen>. Die Macht
dieses Bildes blieb jedoch paradox: Es ist eine Macht <über die Weife, aber nicht

cvon der Weife; nicht nach Art der (weltlichen Herrscher) also. Es wäre leicht,

Die Bildbeziehung habe «ihren Wert nur aus der Freiheit des blickenden Subjekts
das frei ist», ebd.

12 Am Rande notiert: Die Genese und Faktizität des (moral sense) gehört zu den

ungeklärten Rätseln der Moralphilosophie bis heute. Jedenfalls kommt nicht einmal

eine analytische Theorie der Moral ohne diesen moral sense aus, der - so bei
Ernst Tugendhat — wesentlich affektiv, von Mitleiden geprägt ist.

53 Mondzain: Können Bilder töten? (Anm. 45), 23.



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 127

das Kreuz als Machtsymbol auf die Herrschaftssymbolik des Kaisertums
abzuleiten; aber damit wäre verkannt, dass es mehr ist und sein will: nämlich eine

symbolische Darstellung dessen, was (höhere Gewalt> ist, was uns <über> ist —

aber was nicht eine (Gewalt üben uns ist, sondern (für uns>.

Die Anerkennung des Bildes als Gott würdiges Medium ist eine

religionsgeschichtliche Wette auf die Verträglichkeit der Macht des Bildes mit der

Allmacht Gottes: Seine Macht sprengt nicht alle Bilder — und deren Macht

gefährdet nicht diejenige Gottes, sondern beide sind verträglich, passend, gar
koinzident. Diese Wette gründet in dem Basisphänomen des Christentums:

Christus selber. Wenn der Logos Fleisch geworden ist, wenn die sichtbare

Schöpfung Medium der Versöhnung ist — dann wird das Sichtbare zum legitimen

Raum der Wahrnehmung des unsichtbaren Gottes; dann sind Metaphern
Wort-Gottes fähig; dann sind auch Bilder mindestens möglich, wenn nicht

sogar nötig. Christliche Religion wird multimedial. Das Wort wird konvertibel,
konvertierbar ins Bild — weil das Sehen (seiner Herrlichkeit) und damit das

Sichtbare zum gleichberechtigten Heilsmedium geworden ist. Daher ist das

Bild dann nicht mehr nur Medium der Repräsentation von x. Es hat nicht nur
die Funktion, etwas zu bezeichnen oder darzustellen; sondern es ist Form von
Präsenz des Dargestellten.

I V. Eigenleben und Nachleben der Bilder im Christentum

Wenn Bilder Formen (eigenmächtiger) Präsenz sind, wenn sie wie Medien

eigendynamisch wirken, wenn sie kraft ihrer (ikonischen Energie) anderes und
mehr bewirken können, als ihnen intentional zugeschrieben wird, sind sie nicht
einfach beherrschbar von den beteiligten Intentionen, seien es die der Produzenten

oder Rezipienten. Habent sua fata libelli,54 galt bereits als lateinisches

Sprichwort. Es könnte auch lauten: Habent sua fata picturae. Ob man von (fata>

sprechen sollte, ist fraglich. Jedenfalls haben sie ihre eigenen Geschichten,

Wirkungsgeschichten, Nachleben und nichtintentionalen Effekte. Die Autonomie
des Textes gilt auch für andere Werke, Bilder nicht am wenigsten. Aber — Auto-

54 «Pro capto lectoris habent sua fata libelli», so nach dem Beleg bei Terentianus
Maurus (Ende des 2. Jh.): De syllabis, hg.v. J.-W Beck (Hypomnemata 102),
Göttingen 1993, Vers 1286, 122.



128 Philipp Stoellger

nomie insinuiert, Bilder seien <Agenten>, und dieser Anthropomorphismus ist

irreführend. Bilder handeln schwerlich, sie wirken aber sicherlich, und das je

nachdem mit Macht oder Kraft.
Daher können sie das oder den Repräsentierte^) ((Abgebildete[n]>) gefährden

— sei es, indem sie es oder ihn verfälschen, verkürzen oder <verdinglichen>,

oder sei es, indem sie ihn <supplementieren>, verdoppeln und dadurch mit ihm
konkurrieren. Leisten die Bilder zu wenig, führen sie in die Irre. Leisten die

Bilder zu viel, umso mehr. So oder so bestätigen sie den ikonophoben Vorbehalt:

Du sollst Dir kein Bildnis machen, weder vom Himmlischen, noch vom
Irdischen oder gar Unterirdischen. Ihre Flächigkeit, Anschaulichkeit und Dauer,

ihre Begrenztheit und womöglich ihre Unwandelbarkeit und Unbewegtheit

provozieren Probleme: Sie legen fest, sich selbst, den Betrachter und gegebenenfalls

den Abgebildeten.53

Die dem Bild eigene Präsenzmacht — seine nicht ganz geheure, manchmal

ungeheure ikonische Wirkung - zeigt sich indirekt in den vielfach wiederholten

und variierten Bilderverboten der drei monotheistischen Religionen. Denn
dieses Verbot ist nicht nur Index, es ist Ausdruck und Exemplifikation der

Macht des Bildes. Man darf Gott nicht im Bild darstellen, war die Vorgabe
Israels im Alten Testament. Denn damit würde seine Differenz zu anderen

Göttern verletzt oder (später) die Einzigkeit Gottes. Man kann Gott nicht im
Bild darstellen, war die Vorgabe im antiken Griechenland. Denn das Unsichtbare

kann nicht sichtbar gemacht werden. Finitum non capax infiniti. Du sollst

nicht, denn du kannst nicht und du darfst nicht. Dann sollte eigentlich kein

Problem entstehen - wenn nicht die doppelte Unmöglichkeit Zweifel streuen
würde. Was so explizit begründungs- und exklusionsbedürftig ist, kann nicht
schlechthin unmöglich sein — oder gerade in seiner Unmöglichkeit das Begehren

wecken, es dennoch zu versuchen. Das Christentum hat die doppelte
Unmöglichkeit des Bildes coram Deo geerbt — und dieses Erbe ausgeschlagen.

Denn Christus wird dargestellt, spätestens seit dem 4. Jahrhundert, und spätestens

seit dem Mittelalter sogar die Trinität im Gnadenstuhl. Du sollst, denn Du
kannst und Du darfst daher auch?

55 Max Frischs Lamento mag zwar jedem still geplagten Schüler langweilig klingen,
trifft aber ein Problem, wenn auch nur halbseitig: Denn die Fixierung, Zweidi-
mensionalität und Dauer des Bildes (sei es als Vorurteil oder als Zielurteil)
widerstreitet seiner ikonischen Energie, Augenblicklichkeit und Tiefe.



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 129

Christus als wahres Bild — sei es kraft der Inkarnation oder der Urszene, der

Kreuzigung - verkörpert jedenfalls den Widerspruch gegen das Bilderverbot
in Person. Seine Präsenz ist die Präsenz Gottes, oder leichter fasslich: Präsenz

Gottes verstehen Christen nach Massgabe seiner Präsenz. Dann ist es nur zu

passend, dass die Formen der Vergegenwärtigung dieser Person Formen der

Gegenwart Gottes genannt werden: Schrift und Wort, Wort und Sakrament,

Diakonie und Gesten — und nicht zuletzt auch die Formen der Bildlichkeit in

Wort, Sakrament, Diakonie und Geste oder im Raum (Kirche), der Person (des

Nächsten, des Pfarrers, des Ausgestossenen etc.), der Inszenierung (Liturgie)
oder nicht zuletzt der Bilder <an der Wand) — oder <von der Fland in den Mund)

(Hostie).56

Im Rückblick auf die Bilderverbote und die mit ihnen einhergehenden
Bilderstreite kann man sagen: All diese Verbote setzen Bilder und deren kultischen

Gebrauch voraus und damit auch die so oder so besetzte Macht des Bildes,
die sie zu bändigen, zu bannen oder gar zu verbannen suchen. Bilderverbote

haben darin stets zugleich negativ Abgrenzungs- und somit positiv
Identitätsfunktion. Sie sind dntentione recta> theologisch motiviert, um die Identität
und Alterität Gottes zu <sichern>. Dabei entfalten sie immer wieder destruktive

Wirkungen in den Ikonoklasmen und <iconoclashs>, allerdings nicht ohne

nichtintentionale Nebenwirkungen, der Ermächtigung des Bildes wie der

Freisetzung profaner Bilder. Und zu den versehentlich konstruktivsten Wirkungen
der Verbote gehören die vielen Formen und Figuren kompensatorischer oder

supplementärer Bildlichkeit in Imagination und Sprache, wie beispielsweise die

Umwege sublimierter und supplementärer Bildlichkeit (von der Torarolle über

die Kalligraphie bis zur Schriftästhetik) — Bilder trotz allem. Keiner bleibt so

tief in Bilder verstrickt wie der Ikonokiast.

Philipp Stoellger, Rostock

Könnte es sein, dass der Protestantismus im Zeichen von sola scriptum und solo
verbo nichts unversucht lässt, dem Bild ebenbürtige (überlegene?) nicht bildhafte
Bildlichkeit vor Augen zu führen: in der Metaphorik und Narration, in der
Inszenierung des Gottesdienstes, durch die Person (des Pfarrers etc.)?



130 Philipp Stoellger

Abstract

Iconoclasm originally implies the power inherent to images, since to argue against

images often means to involve images in the argument. Hence, the negation of this
inherent iconic power turns out to be itself iconic. Beginning with an interpretation
of Old Testament aniconism, the text explores this paradoxical notion of the dispute
over images in general.

Old Testament aniconism had a performative dimension, since it never banned

images in general, but rather argued against a very few, special ones. Moreover, this

dispute over visual images stipulated new images in language, making the iconic capacity
of language appear equivalent to the uninterrupted iconic power that originally resides

in the image. But historically speaking, this iconic power did not simply endure through
the times of radical aniconism. Rather, it became evident that the negation of images

always relies on other images. It is by means of the different forms of an alternative
iconism in language and imagination that disputes over images have often turned out
to be some of the most productive arguments in favour of iconicity in general.


	Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird : zum Bild des Jenseits oder zum Jenseits des Bildes

