Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 2

Artikel: Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird : zum Bild des Jenseits oder
zum Jenseits des Bildes

Autor: Stoellger, Philipp

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877791

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird
Zum Bild des Jenseits oder zum Jenseits des Bildes

«Also ist es um alle Abgotterei getan, denn sie sieht nicht allein darin, dass man ein Bild auf-
richtet oder anbetet, sondern vornehmlich im Herzen, welches anderswohin gafft, Hilfe und
Trost sucht bei den Kreaturen, Heiligen oder Teufeln und sich Gottes nicht annimmit, noch so
viel Gutes zu ihm versieht, dass er wolle helfen, glaubt auch nicht, dass von Gott komme, was
ihm Gutes widerfahrt.»

Luther, Grosser Katechismus zum Ersten Gebot

1. Adornos Albtraum

Mit Datum vom 12.11.1955 notierte Adorno in seinen Traumprotokollen fol-
genden Albtraum einer bevorstehenden Prifung zum soziologischen Diplom:
«Ich traumte, ich miisse das soziologische Diplomexamen machen. Es ging
sehr schlecht in empirischer Sozialforschung ... Aus Mitleid mit meiner Igno-
ranz erklirte der Priifende, nun mich in Kulturgeschichte drannehmen zu wol-
len. Er hielt mir einen deutschen Reisepall von 1879 vor. An dessen Ende stand
als Abschiedsgruf}: NNun auf die Welt, kleines Wolfchenl Dies Motto war aus
Blattgold gebildet. Ich wurde gefragt, was es damit fiir eine Bewandtnis habe.
Langatmig setzte ich auseinander, der Gebrauch des Goldes zu dergleichen
Zwecken gehe auf russische oder byzantinische Ikonen zuriick. Man habe es
dort mit dem Bilderverbot sehr ernst genommen: Nur fur das Gold, als das
reinste Metall, habe es nicht gegolten. Sein Gebrauch zu bildlichen Darstellun-
gen wire von dort auf Barockdecken, dann auf Mobelintarsien Gbergegangen,
und die Goldschrift in dem Pal3 wiire das letzte Rudiment jener grof3en Tra-
dition. Man war begeistert von meinem profunden Wissen, und ich hatte das
Examen bestanden.»'

Was immer man davon halten mag: Das Wissen um Gold und Bilderverbot
erweist sich hier als Erlésungswissen, das den triumenden Priifling aus dem

! T.W. Adorno: Gesammelte Schriften, Band 20.2, Frankfurt a.M. 1986, 578. Adot-
no selber notiert zu seinen Traumprotokollen: «Die Traumprotokolle, aus einem
umfangreichen Bestand ausgewihlt, sind authentisch. Ich habe sie jeweils gleich
beim Erwachen niedergeschrieben und fiir die Publikation nur die empfindlichs-
ten sprachlichen Mingel korrigierts (ebd., 572).

ThZ 2/67 (2011) S. 103-130



104 Philipp Stoellger

Alb des Traums beftreit. Ein Traumbild hielt ihn gefangen, und sein Bilderwis-
sen befreit ihn davon. Es mit dem Bilderverbot «sehr ernst zu nehmen, wirkt
wie ein tbertragenes Motto, von dem die Asthetik Adornos zehrt, die aus der
Not des Bilderverbots die Tugend einer negativen Asthetik macht. So heisst es
in der Dialektik der Aufklirung: «Gerettet wird das Recht des Bildes in der
treuen Durchfilhrung seines Verbots. Solche Durchfihrung, bestimmte Ne-
gation, ist nicht durch die Souverinitit des abstrakten Begriffes gegen die ver-
fihrende Anschauung gefeit, so wie die Skepsis es ist, der das Falsche wie das
Wahre als nichtig gilt. Die bestimmte Negation verwirft die unvollkommenen
Vorstellungen des Absoluten, die Gétzen, nicht wie der Rigorismus, indem sie
thnen die Idee entgegenhalt, der sie nicht gentigen konnen. Dialektik offenbart
vielmehr jedes Bild als Schrift.»”

Das Bilderverbot als Rettung des Rechts des Bildes ist so paradox wie
mehrdeutig: Die treue Durchfithrung dessen sei bestimmte Negatiom, die be-
kanntlich begrifflich verfihrt. So sehr der Anfang — Bilderverbot als Rettung
des Bildes — den Bildkritiker als Autorisierung seiner These erfreuen durfte,
so unangenchm durfte er durch den Ausgang tiberrascht sein. Die bestimmte
Negation ist der Ikonoklasmus im Medium des Begriffs — der dem Bild das
zukommen lisst, dessen es selber nicht fihig ist: die Negation. Denn bei aller
(Klarungsbedurftigen) <Macht des Bildes ist es unfihig zu negieren. Dies ist
keine Pfeife> ist ein Schrift-Bild-Konflikt, und nicht das Bild> einer Pfeife per
se konnte sie negleren. Das ist bildtheoretisch trivial, hat aber die gravieren-
de Polge, dass Negationen fiir gewohnlich dem Bild «won aussen» zukommen.
Dass es auch eine Integration ikonoklastischer Verfahren und Gesten ins Bild
als Bild gibt, zumal in der Moderne, ist bekannt. Aber das dndert nichts daran,
dass diese Negationen immer noch als Bild erscheinen — und damit keine Ne-
gation des Bildes sind.

Aber der Begriff selber sei nicht «gegen die verfiihrende Anschauung ge-
feit. Damit ist der Begriff nicht das Rettungsmedium, anders als Hegel gemeint
haben durfte. Das eigentliche Erziibel scheint die Anschauung zu sein, die das
Bild gewihrt und die der Begritf als sein Supplement evoziert, bzw. die Vor-
stellung. Aber sind Vorstellung und Anschauung das Problem? Anscheinend

(¥}

M. Horkheimer, T.W. Adorno: Dialektik der Aufklirung, Philosophische Frag-
mente, Frankfurt a.M. 1969, 30. Vgl. S. Zenklusen: Adornos Nichtidentisches und
Derridas différance, Berlin 2002.



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 105

nicht per se, sondern wenn sie werfihrend> oder wnvollkommen sind, wobei
ungeklirt bleibt, ob das in jedem Fall so sein muss. Wire dem so, bedurfte
es der negativen Pradikate nicht — oder sind selbige explikativ zu verstehen,
indem sie «explizit machem, was fiir Vorstellung und Anschauung per se gil-
te? Moglich wire das — aber dann wiirde mehr behauptet, als vertretbar sein
dirfte. Schwicher und plausibler ist, dass es «igentlich» um Verfihrung und
Unvollkommenbheit geht, die mit einer Hermeneutik des Verdachts hier bildli-
cher Anschauung und Vorstellung zugeschrieben werden — wenn es um Gott
geht. Gut negativistisch folgt Adorno hier der judischen Bildkritik, die in den
negativen Traditionen des Christentums fortgeschrieben wurde, etwa bei Kier-
kegaard: «Denn die wahre Religiositit ist, gleichwie Gottes Allgegenwart an
der Unsichtbarkeit kenntlich ist, eben an der Unsichtbarkeit kenntlich, d.h. sie
ist nicht zu sehen. Der Gott, auf den man hinzeigen kann, ist ein Gotze, und
die Religiositit, auf die man hinzeigen kann, ist eine unvollkommene Art von
Religiositit.»’

Adornos dialektische Authebung des Bildes in die Schrift dirfte demjeni-
gen als Barendienst am Bild erscheinen, der von der ikonischen Differenz von
Bild und Schrift ausgeht, d.h. auch der Irreduzibilitit des Bildes (bzw. der Dei-
xis auf die Lexis). Wenn man das Bilderverbot wie Adorno (im Gefolge He-
gels) autnimmt, gerit das Bild in die Miihlen einer Dialektik, die in ganz beson-
derer Weise ikonoklastisch zu werden Gefahr lduft. Denn jedes Bild letztlich
als Schrift zu dbegreifem, fihrt in eine finale Erblindung, War das in hegelscher
Tradition als Aufhebung des Bildes in den Begriff vertraut, so tritt hier in der
Tradition eines (judisch-theologisch inspirierten) Sprachdenkens und Schrift-
primats die Schrift an die Stelle des Begriffs. Der Ausgang fir das Bild ist nicht
erfreulicher: Denn es wird in seiner (Absolutheib als Bild reduziert. Das ist ein
Bilderstreit, bei dem das Bild letztlich keine Chance mehr hat, seiner Authe-
bung zu widerstehen.

Diese Befiirchtung bestitigt Adorno in seiner Asthetischen Theorie: «Das
alttestamentarische Bilderverbot hat neben seiner theologischen Seite eine és-
thetische. Dass man sich kein Bild, namlich keines von etwas machen soll,
sagt zugleich, kein solches Bild set moglich. Was an Natur erscheint, das wird

& S. Kierkegaard: Abschlieende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philoso-
phischen Brocken, zweiter Teil, Gutersloh 2002, 183.



106 Philipp Stoellger

durch seine Verdopplung in der Kunst eben jenes Ansichseins beraubt, an dem
die Erfahrung der Natur sich sittigt. Treu ist Kunst der erscheinenden Na-
tur einzig, wo sie Landschaft vergegenwirtigt im Ausdruck ihrer eigenen
Negativitit»' So gesehen wird es fiir das Bild noch enget, denn es sei noch
nicht einmal noglichy — was offensichtlich eine kontrafaktische These ist.”
Auf der einen Seite erscheint das gliickliche Ansichsein der Natur(erfahrung)
und deren sinnliche Gewissheit, auf der anderen Seite die erhabene Schrift
und deren An- und Firsichsein, final im Begriff. Vom einen zum anderen
gerit das Bild in eine unkomfortable Zwischenlage, die ihm seine Verging-
lichkeit und Flichtigkeit zu geben scheint — die eine nicht einmal «wirkliche
Moglichkeit tibrig ldsst. Sollte das denn alles sein?

Adorno zufolge sind «die Bilder von Verséhnung verboten, weil die Vor-
stellungskraft in ihnen die konkrete leidschaffende Unversohntheit flieht.»®
Nicht das Bild als Bild ist das Problem, sondern Verséhnungs- und Got-
tesbilder, die ihm als verfiihrerisch gelten — in allzu breit belegter Tradition.
Nur ein Versprechen von Verséhnung secien die Kunstwerke, so Adorno,
aber dies «durch ihre Negativitit hindurch, bis zur totalen Negation.»” Damit
erscheint eine Rettung des Bildes ex negativo: nicht die totale Negation des
Bildes, sondern Bildkritik als Durchstreichung dessen, was als Durchgestri-
chenes prisent und wirksam bleibt? So gesehen wiren all die Bilder wnter
Verdacht so notwendig wie persistent. Denn noch ihre Durchstreichung
zehrt von Vorstellung und Anschauung, die damit nicht nur méglich, son-
dern notwendig ist, auf ewig,

Nicht indirekte Anzeige oder indirekte Mitteilung, sondern Mitteilung in
der Negation, also negative Anzeige wiire das Recht des Bildes. Und so die

4 T.W. Adorno: Asthetische Theorie, Frankfurt a.M. 1973, 27.

> Vgl B. Boll: Rezension zu: B. Bannasch, A. Hammer (Hg): Verbot der Bilder
— Gebot der Erinnerung. Mediale Reprisentationen der Shoah. Frankfurt a.M.
2004, H-Soz-u-Kult, 30.11.2004, http:/ /hsozkult.geschichte. hu-berlin.de/rezen-
sionen/2004-4-147 (5.4.2011).

6 J. Werbick: Trugbilder oder Suchbilder? Ein Versuch tber die Schwierigkeit, das
biblische Bilderverbot theologisch zu befolgen, JBTh 13 (1998), 15.

7 TW. Adorno: Asthetische Theorie, hier zit. nach: Werbick: Trugbilder oder Such-
bilder? (Anm. 6), 16.



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 107

Unversohntheit darzustellen, scheint Adorno so méglich wie nétig: Der «im
Kunstwerk inszenierte Ikonoklasmus» entspricht «dem Zerbrochenwerden
des Menschlichen in einer Geschichte des Unheils.»®

II. Zur Performans, des alttestamentlichen <Bilderverbots)

Adornos Bildkritik begibt sich in eine erhabene Tradition. «Vergeh, du Abbild
des Unvermoégens, das Grenzenlose in ein Bild zu fassen» Mit diesem Satz
zerschligt Mose in Arnold Schonbergs Oper «Mose und Aaron» das goldene
Kalb. Gilt das fir jedes Bild im Zeichen des Bilderverbots? Und kénnte dann
das Verbot noch produktiver Grund der Bilder sein, gar ihre Rettung, — oder
nicht vielmehr nur noch Ausdruck tiefen Misstrauens in die (Verfihrungs-)
Macht der Bilder?

Jeder Alttestamentler weiss, dass das sogenannte Bilderverbot nicht ein
Verbot «der Bilden ist, sondern der Gottes-, gar der Gotterbilder, und zwar
sofern sie als Kultbilder galten, genauer noch: als Fremdgotterkultbilder. Da-
her ist mit dem Verbot dieser Bilder eine Bildfunktion und zugleich ein Bild-
gebrauch verboten, schlicht gesagt: die Fremdgétterverehrung, Aber nicht nur
dies, sondern mit der Medialitit des Bildes in der Gottesverehrung schien Is-
raels Verhiltnis zu Jahwe mit fremden Praktiken dnfizierp zu werden: mit eben
der Bildpraxis in der Verehrung Gottes.

Das zu verbieten, wire so unsinnig wie unnotig gewesen, hitte es nicht his-
torischen Grund genug dafiir gegeben. Es ist wenig spektakulir zu zeigen, dass
es in Israel durchaus Bilder gab.” Was wiire in diesem kulturellen Kontext alt-
orientalischer Religionen auch anderes zu erwarten gewesen? Interessanter ist
die Entdeckung, dass es Jahwebilder gab, und zwar auch ¢primonotheistische)
aus anonolatrischen Zeit.!"” In I1 Kon 23 wird erzihlt, was vor der josianischen
Kultreform im Jerusalemer Tempel vorhanden war: Gegenstinde fiir Baal

" Ebd., 21. Vgl. ebd., 16: «Das andere zur Katastrophe Weltgeschichte wird in der
neuen Kunst nicht mehr abgebildet und in diese Welt hineingezogen, so, als ge-
hore es zu thr.y

’ Vgl. S. Schroer: In Israel gab es Bilder (OBO 74), Fribourg 1987.

" Vel O. Keel, C. Uehlinger: Gottinnen, Gotter und Gottessymbole (QD 134),
Fribourg ¢2010.



108 Philipp Stoellger

und das Himmelsheer (Gestirngottheiten) (23,4), eine Aschera (als Kultbaum,
23,6), Pterde und Wagen zu Ehren der Sonne am Tempeleingang (23,11), Mas-
seben (Kultsteine) und Ascheren auf den Hohenheiligtimern (23,14). Aber
auch nach Josia waren Kultbilder in Israel keineswegs <ausgerottet. Israels Re-
ligion war weder anikonisch noch konsequent ikonophob.

Soll einzig Jahwe verehrt werden, heisst das, es gab auch andere Gétter,
und es ginge auch anders. Jahwe und seine Aschera sind daher ein Pirchen,
das zusammen dargestellt auch so vorgestellt und verehrt worden sein durfte.

Im Bilderverbot als Fremdgotterverehrungsverbot und Jahwebildkultver-
bot wird somit eine indirekte Mitteilung tradiert: Was verboten war, wird als
faktisch kommuniziert und so weiter tradiert. Und was verboten werden muss-
te, galt offenbar nicht nur als faktisch, sondern wohl auch als attraktiv und (an-
gesichts der Nachbarn Israels) als naheliegend. Wenn andere und andernorts
Gotter so verehrt wurden, warum sollte nicht auch Jahwe — der sich doch auch
zeigte, und nicht nur sprach und schreiben liess — im Bild verehrt werden?

Das alttestamentliche Bilderverboo ist der negative terminus a quo der
Macht der Bilden." Was in Ex 20,3 geboten und begriindet witd, wird prazi-
siert in Dt 5,8: «Du sollst dir kein Gottesbildnis machen, das irgend etwas dar-
stellt am Himmel droben, auf der Erde unten oder im Wasser unter der Erde.»

Deutlicher als in der Luthertibersetzung wird in der lateinischen Fassung
der Vulgata, was unter dem «Bildnis» zu verstehen ist: «Non facies tibi sculptile
neque omnem similitudinem quae est in caclo desuper et quae in terra deorsum
nec eorum quae sunt in aquis sub terra.» Hs geht hier um eine aus Stein gehau-
ene oder aus Holz geschnitzte G6tzenstatue, die der Anbetung dient. Verboten
werden nicht Bilder generell, sondern Gottesbilder. Das Verbot der Darstel-
lung von Himmlischem, Irdischem oder Unterirdischem ist aut diese Funktion
beschrinkt: nichts Kreattrliches als Gottesbild zu nehmen — und daher nichts
Kreaturliches zu verehren oder anzubeten.

Die Gestaltlosigkeit Gottes implizierte seine Unanschaulichkeit und die
Bildlosigkeit des Verehrungsverhiltnisses. Wie das Deuteronomium klarstellt:
«So hiitet euch nun wohl, denn ihr habt keine Gestalt gesehen an dem Tage,
da der HERR mit euch redete aus dem Feuer auf dem Berge Horeb, dass ihr

" Vgl. C. Dohmen: Das Bilderverbot. Seine Entstehung und seine Entwicklung im

Alten Testament (BBB 62), Frankfurt a.M. ?1987.



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 109

euch nicht versiindigt und euch irgendein Bildnis macht, das gleich sei einem
Mann oder Weib, einem Tier auf dem Land oder Vogel unter dem Himmel,
dem Gewlrm auf der Erde oder einem Fisch im Wasser unter der Erde» (Dt
4,15-19). Aber kaum ist das gesagt, heisst es gleichwohl: «So hutet euch nun,
dass ihr den Bund des HERRN, eures Gottes, nicht vergesst, den er mit euch
geschlossen hat, und nicht ein Bildnis macht von irgendeiner Gestalt, wie es
der HERR, dein Gott, geboten hat. Denn der HERR, dein Gott, ist ein verzeh-
rendes Feuer und ein eifernder Gott» (Dt 4,23f). Das ist nun nicht ohne Ironie,
oder zumindest nicht ohne Witz. Kaum wurde die Gestaltlosigkeit behauptet
und daraus die Bildlosigkeit gefolgert — wird dennoch ein Bild gemacht: images
malgré tout.”” Auch wenn diese Bilder Gottes als «erzehrendes Feuen und des
Eifernden> immateriell bleiben, sind es doch anschauliche Vorstellungen, die
das Bilderverbot ebenso sublimieren wie supplementieren: An die Stelle von
Holz, Stein und Gold treten Metaphern und Metonymien, Vorstellungen und
Darstellungen — wenn auch in der immateriellen Gestalt der Sprachbildlichkeit.

Erst spit («achexilischy, wenn nicht noch spiter) wird Israels Exil auf den
Verstoss gegen das Bilderverbot zurtickgefithrt. Dann wurde aus dem Kultbild-
verbot ein Kunstbildverbot.” Dieser Expansion und Verschirfung des Verbots
korrespondieren die theologischen Entwicklungen: eine Transzendenz- und
Differenzsteigerung des Gottesverstindnisses. O. Kaiser meinte, je tiefer Israel
politisch fiel, desto hoher dachte es von seinem Gott.'* So kommunizieren mit-
cinander die Niedrigkeit Isracls und die Erhéhung wie Entweltlichung seines
Gottes. Erst dann kann — problematisch unscharf — generalisiert werden: «Die
Gottheit Gottes ist durch das Bild gefihrdet»"

Die theologischen Supplemente sind nicht der Begriff, sondern zwei un-
anschauliche Konzepte. Der Schem-Theologie des deuteronomistischen
Geschichtswerks folgend wohnt Jahwes Name im Tempel (Dt 12,11; I Kén
8,29f). Der Kabod-Theologie der priesterschriftlichen Schule folgend wohnt

*  G. Didi-Huberman: Images malgré tout, Paris 2005.

" So T. Seidl: Kunstverbot oder Kultverbot? Zum Verstindnis des alttestamentli-
chen Bilderverbots, in: E. Garhammer (Hg.): BilderStreit. Theologie auf Augen-
héhe, Wiirzburg 2007, 47-76 (49).

O, Kaiser: Die Zukunft der Toten, in: ders.: Der Mensch unter dem Schicksal
(BZAW 161), Berlin 1985, 188.

B Seidl: Kunstverbot (Anm. 13), 43.



110 Philipp Stoellger

seine Hertlichkeit im Tempel (Ez 1,8-11; 10,18ff.). Das heisst: Die Prisenz
eines Gottesbildes (wie der Statue) wird durch ein theologisches Konzept um-
besetzt. Denn Vakanz in dieser Frage wire unertriglich. Wenn, dann musste
man den Fremdvolkerny und ihren nichtigen Géttern etwas entgegen zu set-
zen haben, auch im Blick auf das religiose Begehren dsraels.

Festzuhalten bleibt: Das Verbot von materiellen Gottesbildern hat nicht vor
allem, aber zumindest auch als Reduktion sonstiger materieller Bildproduktion
gewirkt — bet gleichzeitiger Ausbildung der reichen Bildproduktion im Medium
der Sprache, wie in der Schrift bezeugt. Innerhalb der Sprache als symbolischer
Form galt in Israel auch nicht eine negative Asthetik, auch keine Theorie ne-
gativer Analogie (immer noch grésserer Unihnlichkeit). Der Beleg daftr sind

16 Die darin

die Anthropomorphismen und die Vielfarbigkeit der Narrationen.
dokumentierte freie Imagination und Variation allerdings haben keinen bildli-
chen Ausdruck jenseits der Sprache gefunden.

Demnach ist das Bilderverbot nicht generell ein produktiver «Grund der
Bilden, aber doch wohl ein (Prinzip der Asthetiks der Sprachgestalt von Theolo-
gie."” Die Materialitit der Macht in Israel ist nicht das (dingliche) Bild, sondern
die Sprache. Man kann das Bilderverbot als Entmachtigung der materiellen
Bilder verstehen, aber zugleich als Ermichtigung der Sprache und damit der
Sprachbildlichkeit (Metaphern, Gleichnisse, Erzihlungen etc.). Die Bildpraxis
Israels ist demnach nicht primir die von Anschauung und Prisenz, sondern
von memoria und imaginatio in ihren Sprachgestalten. Das heisst: Die Sprach-
bilder sind Bilder des Vortibergegangenen und des Kommenden.

Diesen Bildern eignet eine spezifische Diachronie der Sprache: Sie sind
nicht Bilder des chomo capax, des alles in seinem Bewusstsein und seiner An-
schauung versammelnden Subjekts, sondern entziehen sich der Prisenz der
Anschauung. Als Bilder von (Vor-)Vergangenheit und Zukunft sind sie dezi-
diert abgegrenzt von allen Mythem, wollen also nicht vorstellen, was nie war,
aber immer ist (Sallust), sondern was ein fir allemal war und sein wird. Durch

' Ob eine Entwicklungstendenz der Sprachgeschichte Israels und des Judentums

auszumachen ist (Kritik der kataphatischen Sprache), hitten die Alttestamentler
zu entscheiden.

Aber die gegen den dLiteralsinny der Schrift stehende Ausweitung des Bilderver-
bots zum Prinzip einer Asthetik geht wohl doch am ehesten auf Adorno (und
seine Tradition) zurtck.



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 111

die Riickbindung des Bildes mit <historischem Anspruch» wird seine Eigen-
dynamik (und seine Imagination) «ebindigb. Daher ist die Ausdrucksweise
einer Lizenz zur «reien Imagination und Variation» unprizise: Diese Bilder sind
rickgebunden an die als geschichtlich ausgegebenen Widerfahrungen.

Offen bleibt dabei die Frage, warum dem Bilderverbot eine pervasive Kultur
der Sprachbilder korrespondiert, also warum eine Medialitit der Imagination ex-
kludiert, eine andere aber manifest freigestellt wird. Liegt das «aup an der Unver-
meidlichkeit der Imagination des chomo picton oder an einer Kompensation (ein
Medium tritt an Stelle des Exkludierten), an der Notwendigkeit einer Bildpolitik
im altorientalischen Kontext, an der Higendynamik der Sprache («ddie Gedanken
sind freb), oder auch an der Notwendigkeit vor- und darstellender Kommunika-
tion der Religion? Koénnte man sagen: Die Entmichtgung des «inglichen> Bildes
ist die Ermichtigung der Sprachbilder? Dann erschiene als Grund der Macht des
Bildes etwa die menschliche Imagination oder die Wirksamkeit des Imaginiren
(Gottes)? Konnte Gott als der Imaginare der Grund und Widerstand der symbo-
lischen Formen Israels sein? Das heisst, er wire das diachrone, vorgingige und
nachgingige, Jenseits des Seins, sei es des Bild- oder des Spracheseins. «Dialektik
offenbart vielmehr jedes Bild als Schrifts, meinte Adorno. Maurice Blanchot war
gegenteiliger Ansicht: «Wird nicht in der Literatur die Sprache selbst ganz Bild,
und zwar nicht eine Sprache, die Bilder enthilt oder die Wirklichkeit bebildert,
sondern die ihr eigenes Bild ist, Sprachbild — und nicht eine bildhafte Sprache —
oder auch imaginire Sprache, eine Sprache, die niemand spricht, das heif3t, die
sich von ihrer eigenen Abwesenheit aus spricht, so wie das Bild dort erscheint, wo
das Ding abwesend ist»'® Das Imaginire (als starkes Imaginires)" ist in prizisem
Sinne unmdglich, ausgeschlossen aus der symbolischen Darstellung, und es kann
er definitioneny nie in sie eingehen. Im Verhaltnis zu Gott als dem Imaginiren
ergabe sich so eine doppelte Unmoglichkeit: eine «Unmoglichkeit, die sich sehen
lidsst» (wie im brennenden Dornbusch), und eine «Unmoglichkeit, nicht zu sehen»
(als Unvermeidlichkeit der Imagination). Die Macht des Bildes bestiinde nicht in
der Uberwéiltigung Gottes durch das Bildvermogen, sondern in der Ermichti-
gung des imaginierten Bildes, diese doppelte Unmdoglichkeit vorzustellen.

' M. Blanchot: Die wesentliche Einsamkeit, Berlin 1963, 31f. Vgl. G. Didi-Huber-
man: Der Tod und das Midchen. Literatur und Ahnlichkeit nach Maurice Blan-
chot, Trajekte 9 (2004) 27-37 (28).

¥ Vel. Blanchot: Einsamkeit (Anm. 18), 341-355.



112 Philipp Stoellger

HI. Tkonische Differens — und Differeng, ikonischer Formen

Ist angesichts des Ausgefuhrten noch die These vertretbar, das Bilderverbot
sei der «Grund der Bilden, ein Verbot, das als paradox produktiver Grund der
Bildproduktion gewirkt hat? Das Bilderverbot hat — wohl je spiter, desto deut-
licher — als Exklusion von materiellen Gottesbildern in der Geschichte Israels
und des Judentums gewirkt. Trotz aller archidologischen Befunde ist die theo-
logische Semantik in threr Geschichte klar, und die Folgen der Reduktion und
Exklusion von Jahwebildern, zumal im Kultkontext, sind deutlich.

Der archiologische Befund, dass Jahwe bildlich dargestellt wurde, etwa
mit seiner Aschera, ist fir die Wirkungsgeschichte des Bilderverbots sekundir
(oder in solch einer Weise primir, dass man sagen muss: Genau dagegen hat
sich das Bilderverbot gewandt — und das nicht ohne Erfolg). Dass dieses Ver-
bot nicht bis in die Breite und Tiefe der Volksfrommigkeit durchgesetzt wur-
de, ist zwar gezeigt worden — aber fur die «offiziellen» symbolischen Praktiken
der Religion (Tempel, Synagogen) ist dieser Befund ebenso @usserlichy wie fir
die retrospektive, wirkungsgeschichtliche Auffassung davon (etwa wie das NT
und die Viter die Religion Israels) verstanden). Jidische Religionsphilosophien
beispielsweise, seien es die von Maimonides, Cohen, Rosenzweig oder Levinas,
sind daher zutiefst bildfremd und -kritisch.

Aber — wohl 1m Sinne einer Sublimierung und Supplementierung — malgré
tout gab es eine reiche Bildpraxis im Medium der Sprache. Die dsthetische
Produktivitit bestand in Israel und im Judentum nicht in der wngesetzlichen
Produktion von materiellen Bildern, sondern in der Transposition des Asthe-
tischen: in der Produktion von Sprachbildern und in der Konzentration des
Asthetischen am Ort der Schrift. Das heisst, die symbolische Ordnung der
theologischen Schriften wurde zur Ausdrucks- und Verarbeitungsform des plu-
ralen Imaginiren, wie die Metaphern fiir Gott und Israel, Stiinde und Gnade,
Ursprung und Ziel der Geschichte zeigen. Die Materialitit des Bildes in Israel
sind nicht Farbe und Malgrund oder Holz und Gold, sondern die natirliche
Sprache. Das gilt fiur Gottesbilder ebenso wie fiir Menschen- und Weltbilder.

Gottesbilder im Medium der Vorstellung und ihrer sprachlichen Darstellung
sind zwar auch restringiert, etwa durch die sukzessive Reduktion der Polythe-
ismen und Anthropomorphismen (je spiter desto weniger), aber die Sprache
sagt und zeigt Vorstellungen von Jahwe in einer Farbigkeiv, die als Vorstellun-
gen und sprachliche Darstellungen offiziell erlaubt und akzeptiert waren, die



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 115

aber nicht sichtbar im Bild werden durften. Das kénnte man damit erkliren,
dass die «inglicheny Gottesbilder der Fremdreligionen als polytheistisch und
als Medium der exkludierten, fremden Religion ausgeschlossen wurden. Es
erklart aber nicht, warum der religiosen Sprache eine dLizenz zur erstaunlich
freien Imagination und Variation zugestanden wurde. Wie problematisch ex
post diese Lizenz erscheint, zeigt die weitergehende Reduktion der Anthro-
pomorphismen in der Septuaginta, im Neuen Testament und bei den Vitern
(wie bereits bei den Apologeten). Wieso also wurde der Sprache und mit ihr
der Imagination erlaubt, was der bildenden Kunst verboten war? Ist das allein
exogemn zu erkliren, als Abgrenzung gegen fremde Religion(-spraktiken)? Oder
ist es <endogem zu erkliren, dass bei einer wnterprivilegierten Tragerschaft der
Religion bildende Kunst marginal bleibt?

Vielleicht hilft zum Verstehen die folgende hermeneutische Hypothese: Me-
taphern und ithre Verwandten (grob gesagt: Sprachbildlichkeit) florieren, weil
diese Form der Bildlichkeit als ungefahrlicher oder weniger michtig gilt. Ein
physisches, materielles Bild (im weiten Sinne eines visuellen Artefakts, das auf
die Augen gehb) ist aaussemw, nicht dnnem; seine Materialitit ist widerstindiger
als die Vorstellung oder die sprachliche Wendung; es ist von anderer Dauet, so
lange seine Physis besteht; und der Betrachter kann von solch einem materiell
manifesten Bild efangen genommen> werden, erst recht, wenn es ihn anblickt.
Dem Sprachbild gegentiber bleibt der Sprachverwender (vermeintlich) auto-
nom. Es scheint beherrschbar durch den, der die Sprache beherrscht, und auch
der Hérer bleibt recht frei in dem, was er sich dabei vorstellt. Das matetielle
Artefakt hingegen ldsst einen nicht so frei bleiben. Einmal gesehen, fillt es
ins Auge und kann nicht mehr ungesehen, nicht mehr ungeschehen gemacht
werden. Und was ins Auge fillt, bleibt im Sinn und kann nicht mehr vergessen
gemacht werden. So wird verstindlich, dass Horst Bredekamp seine Theorie
des Bildakts mit einer Notiz L.eonardos eroffnet: «Nicht enthullen, wenn dir
die Freiheit lieb ist»™ Die Enthtllung eines verhtillten Bildes, also die Offenba-
rung des Verborgenen ermoglicht zwar den Blick, gewihrt Sichtbarkeit — aber
um den Preis des Verlusts der Freiheit des Betrachters: «so dass der Betrach-
ter vom vollen Augenschein erfasst und damit in Gefangenschaft des Bildes

% Leonardos Notiz geht weiter: «denn mein Antlitz ist Kerker der Liebew, zit. nach

H. Bredekamp: Theorie des Bildakts, Frankfurt a.M. 2010, 17.



114 Philipp Stoellger

genommen wurde»”' Das Bild bannt den Blick, so das Versprechen, dessen
drohender Unterton hier explizit wird.

In gewissem Masse ist diese Asymmetrie der Machtverhiltnisse (materieller
gegenuber sprachlicher Bildlichkeit) nachvollziehbar. Zu sagen, der Papst sei
ein Fuchs, ist etwas anderes, als ithn in Flugblittern so vor Augen zu fihren
oder ihn prichtig karikiert so zu malen. Was ins Auge fillt, ist ikonisch be-
stimmter, drastischer und priagnanter, als was der metaphorische Satz notiert.
Ob indes das, was beim Lesen und Verstehen dieses Satzes <zwischen den Ohrens
eines Lesers vor sich geht — die Vorstellungsform —, ebenso diskret bleibt?

Wittgenstein klagte einst: «Ein Bild hielt uns gefangen» Eben solche Ge-
tangenschaft hat Horst Bredekamp wohl im Sinn, gemeinsam mit Leonardo.
Nur, dies ist vermutlich kein Privileg materieller bzw. physischer Bilder. Denn
Wittgenstein meinte weiter: «Und heraus konnten wir nicht, denn es lag in uns-
rer Sprache, und sie schien es uns nur unerbittlich zu wiederholen.»” Es gibt
eine nicht weniger wirksame und michtige Gefangenschaft durch sprachliche
und mentales Bilder.

Wittgenstein hatte andere Bilder im Sinn: etwa die der Abbildtheorie von
Sprache wie Bild oder den mirror of naturer. Solche modellgebenden Meta-
phern im theoretischen Text sind nicht nur anythologie blanche), sondern Bil-
der, in, mit und von denen wir denken, dass sie uns recht leiten und orientieren
—und genau darin kann man irren, sich und andere tauschen.

Ebd., 18.

L. Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen. Spitfassung, hgv. J. Schulte,
Frankfurt a.M. 2001, Nr. 115, 811.

»  Ebd. Vgl. ders.: Eine philosophische Betrachtung, in: ders.: Vortrag tber Ethik
und andere kleine Schriften, hg.v. J. Schulte, Frankfurt a.M. 1989, 111: «Unsere
Sprache lif3it Fragen zu, zu denen es keine Antwort gibt. Und sie verleitet uns
diese Fragen zu stellen durch die Bildhaftigkeit des Ausdrucks. Eine Analogie
hat unser Denken gefangen genommen und schleppt es unwiderstehlich mit sich
fort» Und ders.: Ursache und Wirkung: Intuitives Erfassen, 16.10.1937, Werkaus-
gabe 5, hg.v. R. Rhees, Frankfurt a.M. 1989, 156: «Unser Blick wird von dem Maf3-
stab gefangen gehalten und durch ihn immer wieder von diesen Erscheinungen,

o ™~

o

gleichsam nach oben hin, abgezogen. — Wie wenn uns ein gewisser Stil — Baustil
oder Stil des Benehmens — so gefangen hilt, da3 wir unsere Blicke nicht voll auf
einen andern richten, nur schief nach ihm blicken kénnen.»



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 115

Wenn «ns ein Bild gefangen> hielt, ist das im Rickblick gesprochen und
nimmt eine Freiheit in Anspruch, bei der fraglich ist, woher sie stammt. Bild-
kritik als Destruktion heteronomer Bildlichkeit wire cine Moglichkeit; aber
gibt es eine Fretheit von der Gefangenschaft ohne neue Bindungen? Die Ge-
fangenschaft im ptolemiischen Weltbild konnte nur iberwunden werden, in-
dem man dieses Bild durch ein anderes ersetzte, durch das kopernikanische.
Das ist doch kein Bild, mag man einwenden, sondern die einzig richtige Vor-
stellung oder Abbildung. Doch unterstellt man damit nicht nur ein ebenso
problematisches Abbildungsverhaltnis von Satz und Wirklichkeit, sondern un-
terschitzt auch die Bildlichkeit des kopernikanischen Weltbildes. Wenn Bilder
uns gefangen halten kénnen, steht auch zu erwarten, dass eben Bilder es sind,
die uns aus Gefangenschaft befreien kénnen, wenn auch mit dem Risiko, die
eine durch eine andere zu ersetzen. Wollte man das ausschliessen, miisste man
eine finale Bildlosigkeit pritendieren — und die ist bis auf weiteres unabsehbar.
Denn dann miisste etwas prinzipiell Unvorstellbares (und Undarstellbares) an
die Stelle des Bildes treten — eine <Weltformel vielleicht? Auch die ginge mit
Vorstellungsformen einher, wie selbst so abstrakte (wie konkrete) Pittoresken
einer Stringtheorier zeigen. Noch das Unvorstellbarste wird vorgestellt; noch
der abstrakteste Begriff wie «das Sein» wird metaphorisch oder metonymisch
werden — wie auch der fernste Gott in der Vorstellung nahe kommt.

Es ist bezeichnend, dass auch Horst Bredekamp zur Klirung der MMacht
des materiellen Bildes auf die Rhetorik zurtickgreift: auf die wenargeia, mit
der Aristoteles in seiner Poetik das wirksame wie michtige «or Augen Fih-
rer bestimmte.” Wenn aber dieser Ausdruck der Potenz und Wirksamkeit des
Sprachbildes metaphorisch fir die Explikation des materiellen Bildes, des visu-
ellen Artefakts (also des Handwerks, nicht des Sprach- oder Mundwerks) steht,
dann zeigt sich, dass die von Leonardo notierte Macht und Gefihrlichkeit ei-
nes Bildes, das auf die Augen> geht, nicht dessen Privileg oder Besonderheit
ist. Oder, dass mit diesem Ausdruck die Besonderheit des materiellen Bildes
nicht trennschart genug benannt werden kann. Hier kann man noch einmal
an Wittgenstein erinnern: «Ein gescheiter Mann hat sich in diesem Sprachnetz
gefangen! Also muf3 es ein interessantes Sprachnetz sein.»® Aber wenn auch

# Bredekamp: Bildakt (Anm. 20), 22.
» L. Wittgenstein: Bemerkungen tber die Grundlagen der Mathematik, Werkausga-
be 6, hg.v. G.E.M. Anscombe, Frankfurt a.M. 1989, 129.



116 Philipp Stoellger

Sprachbilder so wirken, kann die Eigenart der Macht und Wirkung von mate-
riellen Bildern so nicht benannt werden — oder aber deren Auszeichnung den
Sprachbildern gegeniiber wird hinfallig.

Auch in dieser Hinsicht sollte die akonische Differenz nicht dogmatisch,
sondern hermeneutisch zum Zwecke genauer Bestimmung gewahrt werden.
Dem entspricht auch die schwer abweisbare Intuition, dass ein Bild, das ins
Auge fillt, anders wirkt als eines, das in der Sprache gegeben ist und erst seine
Bildlichkeit in der Vorstellungstitigkeit des Verstehenden gewinnt. Cassirers
symbolische Prignanz, die fiir Sprache gilt, ist zu unbestimmt, um die ikoni-
sche Prignanz von materiellen Bildern zu fassen (oder weiter formuliert: die
visuelle Prignanz). Sonst wire die ganze Aufregung und Fifersucht Jahwes wie
seiner Theologen unnétig (was ja auch sein kénnte); und es wire auch unné-
tig, fir kdufliche Dinge mehr als Werbeslogans) zu prigen (was ebenfalls sein
konnte). Man konnte auf Bilder der angepriesenen Produkte verzichten, auf
Werbefilmchen erst recht. Aber das tiefe Vertrauen in die Macht und Wirkung
visueller Prisentation spricht doch dagegen — ebenso wie die permanente Kiri-
tik, das Misstrauen dem Verfihrungspotential gegeniiber und die darin symp-
tomatisch werdenden Angste vor dem Bild.

Israels Gotzenbildpolemik bestimmt bis heute die Rhetorik protestanti-
scher Bildkritik. Und das ist seltsam anachronistisch. Um einen Punkt in Er-
innerung zu halten: Das alttestamentliche Bilderverbot war eine Funktion des
Fremdgotterverehrungsverbots.

«Der Wille zur Abgrenzung von fremden Goéttern und Kulten konnte nur
wirksam werden, wenn alle Hinweise auf diese wichen; dazu gehoren Bilder
und Symbole an erster Stelle. Somit ist das Fremdgétterverbot, dem das Bil-
derverbot seine Entstehung verdankt und als dessen Konkretion es erscheint,
der eigentliche Motor auf dem Weg zum Bilderverbot ... Die Tatbestande
von Fremdgétter- und Bilderverbot verhalten sich in der Geschichte des AT
folglich nicht wie Geschwister, sondern wie Vater und Sohn; der eine entsteht
aus dem anderen und 16st diesen spiter ab.» So lautet Christoph Dohmens
Fazit seiner Untersuchung des Bilderverbots.”® Vorausgesetzt dem ist so, ergab
sich im Laufe der Entwicklung des Monotheismus eine sonderbare Haltlosig-
keit und Uberfliissigkeit des Bilderverbots im Sinne des Fremdgéttervereh-

% Dohmen: Das Bilderverbot (Anm. 11), 276f.



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 117

rungsverbots: War Jahwe der eine und einzige Gott, wurde jede Kritik an der
Fremdgotterverehrung tiberfliissig — und damit auch das Bilderverbot. Standen
Kultbilder unter Verdacht, Fremdgotterverehrung zu sein oder zu provozieren,
musste dieser Verdacht hinfillig werden, wenn ohnehin nur ein Gott war, der
Einzige. Warum dann noch die Aufregung tber Bilder im Kultkontext? Tra-
dierte das Verbot die tief sitzende Angst vor dem Fremden und seinen Kult-
formen — und damit vor der Verfremdung des eigenen Kultes?

Wenn «der linke Fliigeh der Reformation dhnlich den reformierten Protes-
tanten so dogmatisch wie polemisch am Bilderverbot festhielt, mit allen des-
truktiven Konsequenzen, klammerte man sich damit dann nicht an ein Gber-
flissiges und haltlos gewordenes Verbot? Und wird damit indirekt das Bild
nicht iber die Massen ermichtigt, so als sei es so potent, noch Fremdgotter zu
vergegenwirtigen, auch wenn diese lingst Geschichte geworden sind?

Im Handbuch der Bildtheologie heisst es im Artikel von Herbert Niehr: Es
ging mit dem Bilderverbot «nur darum, ganz bestimmte Kulte zu verhinderny»”’
und das «Kultmonopol einer bestimmten Gruppe», der Tempeltheologie,
durchzusetzen. Mit der «Monopolposition» sei der «Grund fiir das Gétterbild-
verbot im Alten Testament gelegt worden.? Niehr folgt Gladigow darin, dass
«der Paradigmenwechsel von der Mehrzahl der Goétterstatuetten zur Einzahl
der Kultbilder auch als Ausdruck der Etablierung von Herrschaft» zu beschrei-
ben sei.” Bis in die erste Hilfte des 2. Jh. v.Chr. sei «die Durchsetzung eines
anikonischen Kultes in Yehud noch nicht vollzogen» worden.” Und wenn die
Juden (in den Makkabierbiichern) statt eines Gotterbildes «die Torarolle» be-
fragten, vertrat selbige «das Gotterbild in seiner divinatorischen Funktion» und
wurde ihm gleichrangig behandelt.”!
Bilder ... Ebenso gab es im Alten Orient und in der Levante Bilderstiirme, die
beabsichtigten, bestimmte Kulte an ihr Ende zu bringen.»*

«In den Kulten Israels und Judas gab es

* H. Nieht: Einblicke in die Konfliktgeschichte des Bildes im antiken Syrien-Pa-
listina, in: R. Hoeps (Hg): Handbuch der Bildtheologie Bd. I: Bild-Konflikte,
Paderborn u.a. 2007, 25-52 (44).

% Ehd.
»  Fhd.
% Ebd., 48.
o Ehd.

2 Ebd, 51.



118 Philipp Stoellger

Auch wenn man diese Hermeneutik des Verdachts nicht teilt, fragt sich:
Sollte angesichts des archidologischen Befundes das zweite Gebot gestrichen
werden? — als spate, von orthodoxen Tempelpriestern lancierte, weder not-
wendige noch je realisierte Exklusion des Bildes aus der Religion Israels? Ist
die Konsequenz der Exegese die Streichung des zweiten Gebots? Sicherlich
nicht, aber es wirft die quaestio disputanda nach der degitimitit des Bildes
in verschiedenen Kontexten auf, ohne dass sie durch die Konsequenzen der
Schriftexegese beantwortet werden kénnte. Das Bild bereitet der Theologie
Probleme, ohne dass diese mit dem Bilderverbot schon geldst wiren oder mit
der Einschrinkung als Bilderkultverbot. Die generalisierende und vereinfa-
chende Wiederholung des Bilderverbots trifft weder Israel noch das, was das
Christentum mit Israel teilt.

Fir Israel belegt das Bilderkultverbot die Prisenz und Macht des Bildes. Als
Verbot belegt und bestirkt es diese Macht und Faszination des Bildes, in indi-
rektem Ausdruck. Und die Archiologie belegt, wie intensiv und extensiv Israel
Bilder gebraucht hat, auch kultisch. Die theologisch offene Frage ist dann, ob
Mose nicht dauerhaft auf Aaron angewiesen blieb; anders gesagt, ob die regu-
lative Fiktion einer anikonischen Religion des Wortes nur mit dem exkludierten
Bild zusammen denkbar ist; ob das Bild als Antagonist des Wortes prisent
bleiben musste? Zehrt die Macht des Gebots von der Macht des Exkludierten?
Und wird etwa verkannt, was auf sublimierte Weise h6chst prisent ist im Kult
der Synagoge: das zentrale Kultbild, die allerh6chste Reliquie Jahwes selbst, die
prunkvoll gekleidete, verehrte und gekiisste Torarolle? In der Synagoge tanzt
Israel nicht um einen goldenen Stier, sondern um das allerheiligste Artefakt, die
kunstvoll gestaltete Tora — und vereint darin Wort- und sublimierten Bildkult.
In Israel gab» es Bilder, und es gibt sie noch, solange der Gottesdienst mit
Artefakten gestaltet wird und nicht ohne Inszenierung des Sichtbaren zeleb-
riert wird. Analoges gilt auch fuir protestantische Gottesdienste, seien sie luthe-
risch, reformiert oder uniert.” Die permanente Prisenz visueller Artefakte im
Kult, der darum nicht gleich Bilderkult ist, aber doch durch und durch bildlich
gestalteter Kult, ist ein Thema, das tGber tradierte Exklusionen und schlichte
Konsequenzen der Exegese hinausfiihrt, nolens volens.

3 TInsofern ist auch die reformierte Radikalisierung des Bilderverbots nicht eigent-

lich exegetisch begriindbar — aber darum keineswegs sinnlos, im Gegenteil.



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 119

Das frihe Christentum «etbter eine doppelte Unméglichkeit des Gottesbil-
des — und hat beide Erbschaften weitgehend ausgeschlagen, wenn auch nicht
ganzlich und in breitem Konsens — darum wird gestritten, bis heute.

So meinte schon Xenophanes: «<Homer und Hesiod haben die Gétter mit
allem belastet, was bei Menschen Gbelgenommen und getadelt wird; stehlen
und ehebrechen und einander betrligen.»* Und weiter, so schon wie klassisch:
«Wenn aber die Rinder und Pferde und Léwen ... malen konnten ..., so wiit-
den die Pferde die Gotter ... malen in der Gestalt von Pferden, die Rinder in
der von Rindern» — und die Léwen in der von Léwen.”” Xenophanes” Gott ist
daher «ganz anders» als wir: Gott sei weder «dem Koérper noch der Einsicht
nach den sterblichen Menschen gleich»™ «Immer verbleibt er am selben Ort,
ohne irgendwelche Bewegung, denn es geziemt sich fiir ihn nicht, bald hierhin,
bald dorthin zu gehen, um seine Ziele zu erreichen, sondern ohne Anstren-
gung des Geistes lenkt er alles mit seinem BewuBtsein»’’ Gegen die Dichter
der olympischen Gotter verkiinden die Philosophen eine rationale Theologie
maximaler Unihnlichkeit Gottes: einen Gott jenseits des Personseins, als miiss-
te das Wahre auch unvorstellbar und undarstellbar sein. Entsprechend meinte
Empedokles: «Denn nicht zeigt ... (Gott) sich ... mit einem menschlichen
Haupte versehen ... nein, es war einzig und allein ein heiliger, unbeschreibli-
cher Sinn, der den ganzen Kosmos mit schnellen Gedanken durchsprang»®
Die Vollendung dieser religionskritischen Theologie kann man bei Aristoteles
finden: im sich selbst denkenden Denken, dem so héchsten wie apathischen
Geist.” Wenn Philosophen malen kénnten, so wirden sie die Gotter in Gestalt
von Philosophen malen oder zumindest sie so vorstellen.

¥ H. Diels, W. Kranz: Die Fragmente der Vorsokratiker, Ziitich 171996, 21 B 11.

% Fbd, B 15.

% Ebd., B 23.

Y Ebd., B 25f,

*®  Ebd, 31 B 134.

¥ Bemerkenswert ist, dass der Begriff der Apathie hier erstmals verwendet wird:
Der gottliche Nous ist apathés und deshalb unsterblich und unverginglich (De
anima I1I 5). Damit bildet er den akademischen Gegenentwurf zur olympischen
Theologie.



120 Philipp Stoellger

IV Zwischenspiel: die Bilder der Anderen — und deren Kritik

Derartige Bildkritik ist vor allem Kritik der Bilder der Anderen — denen ein
Bildglaube oder Bildergliubigkeit zugeschrieben wird, als wiren sie «tatsichlich
so dumm» zu meinen, das Bild als Bild sei Gott, und Gott sei im Bild als Bild
prasent, bis dahin, «das Bild sei Gott — und Gott sei das Bild. Entweder sind
es die anderen Religionen, Konfessionen, Kulturen oder Kirchen; oder aber
die eigenen Anderen, die Altvorderen, Alten oder allzu Jungen. Bilder mégen
fiir Kinder und unkritisch gewordene Alte gut sein, gleichsam als Ubergangs-
objekte ins Leben und an dessen Ende; sie mogen fur «pristines Kulturen und
Volker passen, die es xnoch nicht besser wissen; oder sie sind fiir solche Reli-
gionen, die noch nicht aufgeklirt sind, fir Abergliubige und Unbelehrte oder
Unbelehrbare.

Wie beim Anthropomorphismus, dem Topos des Bilderstreits am Ort
der Sprache, wird <o zu sprechen> den Naiven zugeschrieben. Dass darin ein
merkliches Mass an Ubertragung und an Selbsttiuschung am Werk ist, dass
darin auch (nicht nur) im Christentum ein Selbstwiderspruch manifest wird,
wenn man meint, von Gott alle imenschliche Vorstellungsform» fernhalten zu
kénnen, wird aber wohl nur der zugestehen, der auf die Fortschrittsmodelle
im Zeichen des finalen Begriffs und der vermeintlichen Aufklirung aller Tau-
schungen verzichtet.

Von der Problemlage ist der Protestantismus keineswegs nicht betroffen.
Lutheraner haben ein traditionell ungezwungenes Verhiltnis zu Bildern im
Kirchenraum. Es kann derart ungezwungen werden, dass alle Bilder recht sind,
Kinderkirchenkunst ebenso wie alles Mogliche, das unter Verdacht steht, <hohe
Kunst zu sein, Gegenwartskunst zumal. Die Enthemmung wirkt als Lizenz
zur visuellen Uberfrachtung, gelegentlich auch Uberlastung des Raumes. Dass
diese Bilder mehr beanspruchen kénnten, als ut und nitzlich> zu sein wie
die Apokryphen, und dass hier manifeste Spannungen auftreten zur «echten
Lehre), in der die Bilder als «dekorativ, memorial, didaktisch und instruktiv
zugelassen sowie integriert werden, ist kaum zu ubersehen. Aber diese Span-
nungen werden, scheint es, entspannt und gelassen hingenommen. Konflikte,
Bilderstreite sind da kaum noch méglich. Leider, mag man meinen, denn wire
ein Streit um Bilder doch allemal die Gewirtigung von deren Anspruch und
Potenz, oder eben auch die Bestreitung derselben. Dass aber Bilder Kultvalenz



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 121

haben kénnten, reale Gegenwart oder schirfer noch Realabsenz Gottes (oder
«les Heiligery) inszenieren, das bleibt <Anderen iberlassen.

Und wie verhilt es sich im Katholizismus? Da bestreitet man zumindest
von Seiten der «Offizielleny und der dLehrep, dass Bilder verehrt werden. Das
konne in der «Volksfrommigkeiv passieren, was auch entsprechend kritisiert
wird. Aber superstitibse> Ubertreibungen des Bildes gelten so als Problem der
Einfachen> und Alteny oder derjenigen, die es nicht besser wissen. Kein Ka-
tholik behauptet, das Bild als Bild oder Gott als Bild zu verehren, gar das Bild
als Gott. Verehrt man Maria und alle Heiligen, wird man stets bestreiten, deren
Bilder als solche zu verehren.

Mo6gen Andere das tun, wir lassen es; mdgen jene so in die Irre gehen,
wir lehren anderes. Diese Separation erliegt dann einer Selbsttiuschung, wenn
sie die eigene Disposition zu dem, was Anderen zugeschrieben wird, leugnet.
Und sie fingiert einen Anderen, der angeblich «o aberglaubischy ist, dass er zur
Karikatur wird. Die Funktion solcher Fremdzuschreibung und Konstruktion
des Fremden scheint darin zu bestehen, zu delegieren, was vielleicht insgeheim
selbst begehrt wird, oder umgekehrt eine Form der Naivitit zu fingieren, von
der man sich leicht abgrenzen kann. Insofern neigen Bilderstreite als Bestrei-
tung des Bilderkultes der Anderen> zu Ubertreibungen und abwegigen Fikti-
onen — wihrend die eigenen Latenzen darin nicht mehr thematisch werden.

Um jene Abgrenzung aber zu demonstrieren, wird an den Bildern etwas
ausagierv: Die Bildzerstorung wird zur Zerstérung der Tauschungsobjekte,
oder mehr noch zur Zerstorung der Tauscher und Getduschten. Das Bild als
Stellvertreter des Anderen anzugreifen, ldsst fragen, wer dann getroffen wird:
das Bild, die Bildverehrer — oder die eigenen Vorurteile in ihrer Ubertragung
auf Andere? Das nachhaltig irritierende Paradox der Bildzerstérung ist, dass
sich darin der Bilderglaube der Bildzerstorer zeigt. «Gemessen am Grad seiner
Aktivitit gegeniiber dem Bild, wird der Bilderstiirmer stirker durch die Bilder
geleitet als der Bildverehrer. Im Glauben daran, dass mit dem Bild das von thm
Dargestellte vernichtet wird, sind Ikonoklasten die Agenten der destruktiven
Ausprigung des substitutiven Bildakts», so Horst Bredekamp.*’ Dieses Paradox
oder Dilemma des Ikonoklasmus wird verstindlich, wenn man die Hypothese
der Delegation und damit des delegierten Bilderglaubens einbezieht. Mit der

¥ Bredekamp: Bildakt (Anm. 20), 210.



122 Philipp Stoellger

Delegation wird immer (auch) etwas Eigenes delegiert, der eigene Glaube als
nicht eingestanden den Anderen zugeschrieben. Und eben dieser uneingestan-
dene, ibertragene Bilderglaube manifestiert sich im destruktiven Bildgebrauch.

V. <Bilder trotz allen im Christentum

Wenn schon sprachlich wie am Ort der Vorstellung Bildlichkeit unvermeidbar
ist — wie es im Alten Testament in Hille und Fille belegt ist —, da awin uns
nicht <kein> Bild machen kénnen, und wenn der Mensch das imaginierende
Wesen ist, entsteht immer wieder und von neuem die Frage nach den eigenen
Bildern (Gottes, des Menschen, der Welt, des Anderen). Denn wer die Bilder
der Anderen kritistert, tut das im Zeichen des eigenen anderen Bildes. Auch die
philosophische Kiritik an Bildern auf der Grundlage des Absoluten aus dem
alles begriindenden sich selbst Denken Gottes perpetuiert diese gedankliche
Figur. So halten es auch die alttestamentlichen Schriften, die die Bilder der An-
deren im Lichte des eigenen Gottesbildes kritisierten. Es werden Bilder immer
im Lichte anderer Bilder kritisiert. Bildkritik und Bilderstreite sind daher immer
Formen der Interikonizitit: Es geht um kritische oder polemische Verhiltnisse
zwischen Bildern, nicht aber um die Frage volliger Bildlosigkeit.

Die doppelte Unmoglichkeit des Gottesbildes — Du sollst nicht und man
kann nicht — wird im Neuen Testament bekanntlich umbesetzt, indem Chris-
tus als das Bild Gottes gilt, gemiss Kol 1,15t.: «Welcher ist das Ebenbild des
unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene vor allen Kreaturen. Denn durch ihn
ist alles geschaffen, was im Himmel und auf Erden ist, das Sichtbare und das
Unsichtbare, es seien Throne oder Herrschaften oder Furstentimer oder Ob-
rigkeiten; es ist alles durch ithn und zu ihm geschaften.»

Nur — damit war mitnichten eine Lizenz zum Bild, sei es das Bild des Men-
schen Jesus, in seiner Gottheit oder gar «Gottes selbst, verbunden. Zunichst
gilt vielmehr das Gegenliufige: Christus selbst ist das einzige Bild Gottes — ge-
gen alle anderen. Galt elementar der Mensch als imago Det, der seine Bildlich-
keit verstellt und verloren hatte, so Christus als die «igentliche) imago. Dann
ist Christologie im Kern doppelt deutbare Bildkritik, insofern damit alle andern
Bilder exkludiert werden: Entweder ist nur er selbst in persona das legitime
Bild, so dass kein Bild ansonsten moglich ist — oder zumindest kein anderes,
so dass alle Bilder, die ihn darstellen oder in seinem Sinn bleiben, legitim sind,



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 123

sonst aber keine. Die Optionen sind klar: nur er, sonst keines, oder nur wie
er, sonst keine, oder schliesslich alle in seinem Sinne bzw. alle, wenn sie auf
ihn bezogen werden. Die kritische Konzentration auf Christus selbst sollte im
Laufe der Zeit — vor allem durch die Inkulturation in Hellenismus und rémi-
sche Bildpolitik — Weiterungen nach sich ziehen.

Ganz ausgeschlossen waren diese Weiterungen aber bereits seit dem Johan-
nesprolog nicht mehr: Wenn das Wort Gott ist und Gott das Wort, und wenn
dieses Wort sichtbar wird, auf dass it es sehen, seine Herrlichkeit schauen
und in dieser Schau in ihm sind und et in uns — wie wire es dann, wenn dieses
«werbum visibile> als Bildereignis begriffen wiirde? Etwa so:

«Im Anfang war das Bild, und das Bild war bei Gott, und Gott war das Bild.
Dasselbe war im Anfang bei Gott. Alle Dinge sind durch dasselbe gemacht,
und ohne dasselbe ist nichts gemacht, was gemacht ist. In ihm war das Leben,
und das Leben war das Licht der Menschen ... Und das Bild ward Fleisch und
wohnte unter uns, und wir sahen seine Hertlichkeit, eine Herrlichkeit als des
eingeborenen Sohnes vom Vater, voller Gnade und Wahrheit .. .»

Darf und kann, ja sollte man Gott nicht darstellen, sofern er als Christus
dargestellt wird bzw. Christus als Gott? Jedenfalls wurde die Geschichte des
Gottesbildes im Christentum primir eine Geschichte der Christusbilder — ganz
im Sinne des Paulus, der Christus «wor Augen zu malen» verstand. Ein schones
Beispiel fur die Hemmungen und Widerstinde, diese Entwicklung des Chris-
tusbildes aus der Christologie zu begreifen, ist die Studie von Moshe Barasch,
Das Gottesbild. Studien zur Darstellung des Unsichtbaren.*! Der Titel bringt
die negativistische Pramisse zum Ausdruck, wie sie judisch (und griechisch)
vertraut war: «Das schlechthin Jenseitige, jeder menschlichen Sinneserfahrung
sich Entzichende ist, wenigstens fiir die Kultur der europiischen Welt, die Ge-
stalt Gottes selbst»* Ob er sich jeder Gestalt entzieht und unwahrnehmbar
bleibt, wire zu diskutieren: Ist die Sichtbarkeit des Unsichtbaren in seinen Of-
fenbarungen (Schopfung, Gesetz, Bund, Evangelium) wunwahrnehmban? Und
sind die Vorstellungen von thm und deren Darstellungen (sprachlich) keine
imaginativen Formen der Wahrnehmungen? Zumindest sind sie wahrnehm-

' M. Barasch: Das Gottesbild. Studien zut Darstellung des Unsichtbaren, Miinchen
1998. Vgl. anders F Boespflug: Trinitit. Dreifaltigkeitsbilder im spiten Mittelalter,
Padetborn/Minchen/Wien/Zirich 2001.

2 Barasch: Gottesbild (Anm. 41), 14.



124 Philipp Stoellger

bar. Baraschs Folgerungen aus der Unsichtbarkeit Gottes sind verbreitet, aber
etwas zu einfach: «Die Gottesvorstellungen selbst, wie wir sie nun aus Bildwer-
ken kennen, sind natlirlich Projektionen des Menschen. Was uns hier interes-
siert, ist, was diese Gottesbilder tber die sie hervorbringenden und anbetenden
Menschen aussagen.» Vorausgesetzt bleibt dabet, «dass die bildliche Gestaltung
des Unsichtbaren die Projektion unserer eigenen Bediirfnisse ist. So werden die
Versuche, das Unsichtbare darzustellen, zu einer Projektion des Menschen»®
Ob die schlichte These: (Projektion und nichts dahinter zutreffend ist, muss
offen bleiben. Denn vom Anderen bzw. Fremden haben wir — so von Kant bis
Hussetl — auch nur solche Projektionen (analogische Auffassung) und schlies-
sen daraus nicht, da sei nichts weiter «dahinten.

Die Freisetzung des Christusbildes als Bild eines Sichtbaren, Nahen, also
eines Menschen, grindet in der Geschichte Jesu, daher in den Evangelien, ret-
rospektiv verlingert in der Inkarnation. Aber die christologische Gegenbeset-
zung zum strikten Bilderverbot war mitnichten bereits eine Lizenz zum Bild.
Denn vor allem ist die Verzdgerung bemerkenswert: Im Judenchristentum sind
die Christusbilder nicht entstanden, sondern im rémischen Kontext, im Hei-
denchristentum, das in bildpolitischer Konkurrenz seiner Umwelt gegeniiber,
doch damit auch in bildpraktischen Kontinuititen stand. So kam es aber zur
Bliite der Bilder im Christentum erst im Laufe des 4. und niher im 5. Jahrhun-
dert. Unter den «eichskatholischeny Bedingungen dieser Zeit entwickelte sich
eine neue Bildpolitik der christlichen Religion, die Konkurrenz und Integra-
tion der romisch-hellenistischen Bildpraktiken betrieb statt Abgrenzung und
Exklusion. Nach der Integration des Christentums als Staatsreligion kam es
zur wechselseitigen Bestirkung der Bildpolitik Roms und des sich entfaltenden
Staatskirchentums). Diese neuen Bildpraktiken waren demnach bedingt durch
ein kulturelles Milieu und den politischen Kontext.

In der Perspektive der christlichen Religion bedurfte es allerdings auch
sachhaltigen, genauer: theologischer Griinde fiir den Gebrauch der Bilder im
Dienste der Religion. Als naheliegende Gegenthese zum Bilderverbot (als para-
doxem Grund der Bilder) gilt daher meist die Inkarnation als entparadoxierter
Grund der Bilder. Jedoch ist bemerkenswert, dass die Inkarnationsmetapher
keineswegs bereits zu einer florierenden Bildproduktion fihrte. Wenn die In-

$  Ebd., 15,



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 125

karnation retrospektiv (in Zeiten des Bilderstreites der Ostkirche) als die Li-
zenz zum Bild in Anspruch genommen wurde, dann ist diese Argumentation
so zitkuldr wie anachronistisch. Ist nicht die Metapher der Inkarnation selber
schon Ausdruck einer gewandelten Einstellung zur Prisenz und Sichtbarkeit
Gottes — in Christus?

Es scheint nur zu passend — aber genauer besehen unzutreffend —, wenn
Marie-José Mondzain dem Christentum die «Einfiihrung der Herrschaft des
Bildes» zuschreibt,* zudem als «unangefochtene Vorherrschaft des Sichtbaren
und des Spektakels»*” — und das (unklar) mit Passion und Inkarnation begrin-
det. Mondzain ging (2002!) auf direktem Wege der bild- und religionskritischen
Frage nach, «wodurch die visuellen Produktionen eine morderische Leiden-
schaft ... auslésen kénnen. Unterstitzt das Sichtbare einen massiven Gewalt-
ausbruch der Begierden oder kann es einer symbolischen Indienstnahme unter-
zogen werden»* Die Antwort darauf ist erstaunlich schlicht: Die Kirche habe
gehandelt «wie alle Diktatoren» und mit den Bildern ihre «Herrschaft {iber die
Emotionen» errichtet und gesichert.”” Das sei von der Reformation bestitigt
und erneuert worden.* Daher brach daraufhin die Kunst mit der Kirche, «um
der bildlichen Inkarnation des Unsichtbaren treu zu bleiben»* Die Legitimitit
des Bildes, ja mehr noch: seine <Mehr-als-Notwendigkeio, seine Heilswirksam-
keit, entfaltete das Bild als Bild des Todes Jesu. Es sei — so Mondzain — daher
nicht mehr wie bei den Griechen «das Wort der Tragddie, sondern das Bild, das
die Gewalt all unserer Leidenschaften einddimmo™ — und, so muss man ergin-
zen, die «Gite all unserer Leidenschaften freisetzen soll und gelegentlich auch
kann. Die compassio als Mit- oder Nachvollzug der Passion wird von diesem
Bild evoziert. Daher war die Passionsmeditation das Medium der Wirksamkeit
dieses Bildes auf die Affekte.” Und das ist nicht nur eine private Befriedigung

#  M.-J. Mondzain: L'image peut-elle tuer?, Paris 2002,
#  M.-]. Mondzain: Kénnen Bilder t6ten?, Ziirich 2006, 7.

% Ebd., 16.
¥ Ebd., 29f.
% Ebd., 26.
9 Ehd.

% Ebd., 23.

>l Es ist daher m.E. fraglich, ob man Bild und Sakrament (und Wort) so scheiden
kann wie Mondzain: «Auf einem Bild von Gott ist Gott nicht prisent», ebd., 25.



126 Philipp Stoellger

trommer Herzenslust, sondern die Weckung und Priagung eines moral sense:
eines Sinns fur Moralitit (moraliter bene), der um des Anderen willen gut zu
handeln verspricht.”® Vermag das nur das Bild, genauer dieses Bild? «Nur das
Bild kann inkarnieren — das ist der wichtigste Beitrag des christlichen Denkens
... BEben das bedeutet inkarnieren: das Werden eines Bildes, und zwar eines
Bildes der Passion.»”

Wenn die Institution des Bildes im Christentum mit der Exposition des
Gefolterten, Sterbenden und Toten (vom Ecce homo bis zur Kreuzigung) ihre
Besonderheiten zeigte — dann wire die von Mondzain kritisierte Bildpolitik
der dnkorporationy romischer Provenienz, nicht «igentlichy christlicher. Sofern
aber das Christentum die Exposition Christi als Antang der Bilder begrift (so-
wohl die Tradition der Grabbilder bzw. Totenportrits als auch der Kaiser- und
Gottesbilder des romisch-hellenistischen Kulturkontextes), erscheint das als
offensive Aneignung und selbstbestimmte Ubernahme der anfinglich fremd-
bestimmenden Bildpolitik (wie im Falle der urspriinglich spottischen Fremd-
bezeichnung des Kreuzestitulus INRI). Wenn Mondzain aber affirmativ ge-
laden die Inkarnation als (Werden eines Bildes» begreift, wird ein Juden wie
Griechen» unzuginglicher Ursprung des Bildes im Christentum angezeigt — ein
Woher und Wie des Bildes, das dann theologisch treffend mit der Passion
niher bestimmt wird.

Als entscheidend fur die Materialitit und Macht des Bildes Christi in seinen
Anfingen ist festzuhalten: Die Bilder Christi waren anfangs vor allem symbo-
lisch. Sie entwickelten sich spiter als Materialitit eines Menschen, von dem
man nicht sicher sagen kann, ob es Christus ist (andeutend, statt direkt dar-
stellend: guter Hirte, traditio legis). Wiederum spiter konzentrieren sie sich
auf den Gekreuzigten. Den aber stellen sie dar als Siegeszeichern. Die Macht
dieses Bildes blieb jedoch paradox: Es ist eine Macht diber die Welb, aber nicht
won der Welt; nicht nach Art der aveltlichen Herrschen also. Es wire leicht,

Die Bildbeziehung habe «thren Wert nur aus der Freiheit des blickenden Subjekts
..., das frei ist», ebd.

*  Am Rande notiert: Die Genese und Faktizitit des «moral sense» gehort zu den
ungeklirten Riétseln der Moralphilosophie bis heute. Jedenfalls kommt nicht ein-
mal eine analytische Theorie der Moral ohne diesen moral sense aus, der — so bel
Ernst Tugendhat — wesentlich affektiv, von Mitleiden gepragt ist.

¥ Mondzain: Konnen Bilder toten? (Anm. 45), 23.



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 1d7

das Kreuz als Machtsymbol auf die Herrschaftssymbolik des Kaisertums ab-
zuleiten; aber damit wire verkannt, dass es mehr ist und sein will: nimlich eine
symbolische Darstellung dessen, was <hohere Gewalp ist, was uns diben ist —
aber was nicht eine «Gewalt Gben uns ist, sondern tr uns.

Die Anerkennung des Bildes als Gott wirdiges Medium ist eine religi-
onsgeschichtliche Wette aut die Vertriglichkeit der Macht des Bildes mit der
Allmacht Gottes: Seine Macht sprengt nicht alle Bilder — und deren Macht
gefihrdet nicht diejenige Gottes, sondern beide sind vertriglich, passend, gar
koinzident. Diese Wette griindet in dem Basisphinomen des Christentums:
Christus selber. Wenn der Logos Fleisch geworden ist, wenn die sichtbare
Schopfung Medium der Verséhnung ist — dann wird das Sichtbare zum legiti-
men Raum der Wahrnehmung des unsichtbaren Gottes; dann sind Metaphern
Wort-Gottes fihig; dann sind auch Bilder mindestens moglich, wenn nicht so-
gar notig. Christliche Religion wird multimedial. Das Wort wird konvertibel,
konvertierbar ins Bild — weil das Sehen «einer Herrlichkeiv und damit das
Sichtbare zum gleichberechtigten Heilsmedium geworden ist. Daher ist das
Bild dann nicht mehr nur Medium der Reprisentation von x. Es hat nicht nur
die Funktion, etwas zu bezeichnen oder darzustellen; sondern es ist Form von
Prisenz des Dargestellten.

V1. Eigenleben und Nachleben der Bilder im Christentum

Wenn Bilder Formen «eigenmichtigen Prisenz sind, wenn sie wie Medien ei-
gendynamisch wirken, wenn sie kraft threr dkonischen Energie» anderes und
mehr bewirken kénnen, als ithnen intentional zugeschrieben wird, sind sie nicht
einfach beherrschbar von den beteiligten Intentionen, seien es die der Produ-
zenten oder Rezipienten. Habent sua fata libelli,> galt bereits als lateinisches
Sprichwort. Es kénnte auch lauten: Habent sua fata picturae. Ob man von «ata
sprechen sollte, ist fraglich. Jedenfalls haben sie ihre eigenen Geschichten, Wir-
kungsgeschichten, Nachleben und nichtintentionalen Effekte. Die Autonomie
des Textes gilt auch fur andere Werke, Bilder nicht am wenigsten. Aber — Auto-

*  «Pro captu lectoris habent sua fata libelli», so nach dem Beleg bei Terentianus

Maurus (Ende des 2. Jh.): De syllabis, hgv. ].-W. Beck (Hypomnemata 102), G6t-
tingen 1993, Vers 1286, 122.



128 Philipp Stoellger

nomie insinuiert, Bilder seien Agentemw, und dieser Anthropomorphismus ist
irrefiihrend. Bilder handeln schwerlich, sie wirken aber sicherlich, und das je
nachdem mit Macht oder Kraft.

Daher konnen sie das oder den Reprisentierte(n) («<Abgebildete[n])) gefahr-
den — sei es, indem sie es oder 1hn verfilschen, verkiirzen oder werdinglichemn,
oder sei es, indem sie ihn <supplementieren, verdoppeln und dadurch mit ihm
konkurrieren. Leisten die Bilder zu wenig, fiihren sie in die Irre. Leisten die
Bilder zu viel, umso mehr. So oder so bestitigen sie den ikonophoben Vorbe-
halt: Du sollst Dir kein Bildnis machen, weder vom Himmlischen, noch vom
Irdischen oder gar Unterirdischen. Ihre Flichigkeit, Anschaulichkeit und Dau-
er, ihre Begrenztheit und woméglich ihre Unwandelbarkeit und Unbewegtheit
provozieren Probleme: Sie legen fest, sich selbst, den Betrachter und gegebe-
nenfalls den Abgebildeten.”

Die dem Bild eigene Prisenzmacht — seine nicht ganz geheure, manchmal
ungcheure ikonische Wirkung — zeigt sich indirekt in den vielfach wiederhol-
ten und variierten Bilderverboten der drei monotheistischen Religionen. Denn
dieses Verbot ist nicht nur Index, es ist Ausdruck und Exemplifikation der
Macht des Bildes. Man dart Gott nicht im Bild darstellen, war die Vorgabe
Israels im Alten Testament. Denn damit wirde seine Differenz zu anderen
Gottern verletzt oder (spater) die Finzigkeit Gottes. Man kann Gott nicht im
Bild darstellen, war die Vorgabe im antiken Griechenland. Denn das Unsicht-
bare kann nicht sichtbar gemacht werden. Finitum non capax infiniti. Du sollst
nicht, denn du kannst nicht und du darfst nicht. Dann sollte eigentlich kein
Problem entstehen — wenn nicht die doppelte Unmoglichkeit Zweifel streuen
wiirde. Was so explizit begriindungs- und exklusionsbediirftig ist, kann nicht
schlechthin unméglich sein — oder gerade in seiner Unméglichkeit das Begeh-
ren wecken, es dennoch zu versuchen. Das Christentum hat die doppelte Un-
moglichkeit des Bildes coram Deo geerbt — und dieses Erbe ausgeschlagen.
Denn Christus wird dargestellt, spitestens seit dem 4. Jahrhundert, und spites-
tens seit dem Mittelalter sogar die Trinitiat im Gnadenstuhl. Du sollst, denn Du
kannst und Du darfst daher auch?

»» Max Frischs Lamento mag zwar jedem still geplagten Schiiler langweilig klingen,
trifft aber ein Problem, wenn auch nur halbseitig: Denn die Fixierung, Zweidi-
mensionalitit und Dauer des Bildes (sei es als Vorurteil oder als Zielurteil) wider-
streitet seiner ikonischen Energie, Augenblicklichkeit und Tiefe.



Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird 129

Christus als wahres Bild — sei es kraft der Inkarnation oder der Urszene, der
Kreuzigung — verkorpert jedenfalls den Widerspruch gegen das Bilderverbot
in Person. Seine Prisenz ist die Priasenz Gottes, oder leichter fasslich: Prisenz
Gottes verstehen Christen nach Massgabe seiner Prisenz. Dann ist es nur zu
passend, dass die Formen der Vergegenwirtigung dieser Person Formen der
Gegenwart Gottes genannt werden: Schrift und Wort, Wort und Sakrament,
Diakonie und Gesten — und nicht zuletzt auch die Formen der Bildlichkeit in
Wort, Sakrament, Diakonie und Geste oder im Raum (Kirche), der Person (des
Nichsten, des Pfarrers, des Ausgestossenen etc.), der Inszenierung (Liturgie)
oder nicht zuletzt der Bilder an der Wand> — oder won der Hand in den Mund
(Hoste).”®

Im Ruckblick auf die Bilderverbote und die mit ihnen einhergehenden Bil-
derstreite kann man sagen: All diese Verbote setzen Bilder und deren kultischen
Gebrauch voraus und damit auch die so oder so besetzte Macht des Bildes,
die sie zu bindigen, zu bannen oder gar zu verbannen suchen. Bilderverbo-
te haben darin stets zugleich negativ Abgrenzungs- und somit positiv Identi-
tatsfunktion. Sie sind <ntentione rectar theologisch motiviert, um die Identitit
und Alteritit Gottes zu «sicherv. Dabel entfalten sie immer wieder destrukti-
ve Wirkungen in den Ikonoklasmen und dconoclashs, allerdings nicht ohne
nichtintentionale Nebenwirkungen, der Ermachtigung des Bildes wie der Frei-
setzung profaner Bilder. Und zu den versehentlich konstruktivsten Wirkungen
der Verbote gehoren die vielen Formen und Figuren kompensatorischer oder
supplementirer Bildlichkeit in Imagination und Sprache, wie beispielsweise die
Umwege sublimierter und supplementirer Bildlichkeit (von der Torarolle tiber
die Kalligraphie bis zur Schriftisthetik) — Bilder trotz allem. Keiner bleibt so
tief in Bilder verstrickt wie der Tkonoklast.

Philipp Stoellger, Rostock

% Konnte es sein, dass der Protestantismus im Zeichen von sola scriptura und solo

verbo nichts unversucht lisst, dem Bild ebenbirtige (iberlegene?) nicht bildhafte
Bildlichkeit vor Augen zu fithren: in der Metaphorik und Narration, in der Insze-
nierung des Gottesdienstes, durch die Person (des Pfarrers etc.)?



130 Philipp Stoellger

Abstract

Iconoclasm originally implies the power inherent to images, since to argue against
images often means to involve images in the argument. Hence, the negation of this
inherent iconic power turns out to be itself iconic. Beginning with an interpretation
of Old Testament aniconism, the text explores this paradoxical notion of the dispute
over images in general.

Old Testament aniconism had a performative dimension, since it never banned
images in general, but rather argued against a very few, special ones. Moreover, this dis-
pute over visual images stipulated new images in language, making the iconic capacity
of language appear equivalent to the uninterrupted iconic power that originally resides
in the image. But historically speaking, this iconic power did not simply endure through
the times of radical aniconism. Rather, it became evident that the negation of images
always relies on other images. It is by means of the different forms of an alternative
iconism in language and imagination that disputes over images have often turned out
to be some of the most productive arguments in favour of iconicity in general.



	Wie mit Bildern um Bilder gestritten wird : zum Bild des Jenseits oder zum Jenseits des Bildes

