Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 2

Vorwort: Vorwort

Autor: Spies, Christian / Woller, Florian

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

98

Vorwort

«Die Bilderstiirmer waren die Bilderstifter.» In dieser so klassischen wie kon-
troversen Formel Hermann Heimpels kommt eine Paradoxie zum Ausdruck,
die allen Bilderstreiten zu eignen scheint, egal, ob sie theologisch, politisch
oder auch kinstlerisch motiviert werden: Bilderstreite fihren nicht nur zu den
ertragreichsten Debatten um Bilder und ihre Wirkmichtigkeit, sie setzen auch
— so die These des vorliegenden Heftes — neue Bilder frei, indem sie beste-
hende Bilder (de-)legitimieren und Anlass zu Verinderungen und Neuerungen
bieten. Dabei konnen Anti-Bilder entstehen, die mit den vorausgegangenen,
verfemten und verbotenen Vorbildern demonstrativ brechen und von einer
kritischen Haltung gegeniiber den alten Bildern zeugen. Auch koénnen jene
Bilder genuin neu sein, indem sie ein erncuertes und stirkeres Vertrauen in
die Prisenz bildlicher Darstellung zum Ausdruck bringen, wenn ihre eigene
Bedeutung und Legitimitit zuvor bestritten worden ist. Doch nicht nur neue
und alternative Bilder gehen aus Bilderstreiten hervor, sondern auch solche, die
eigentlich keine Bilder im vertrauten Sinne sein sollen und vielmehr demonst-
rativ fur das Nicht-Bild stehen.

Bei alledem scheinen sich Bilder die Bilderstreite einzuverleiben, und zwar
trotz oder gerade wegen der (De-)Legitimation ihrer eigenen Bedeutung. Kurz
gesagt: Es wird nicht nur iiber Bilder gestritten — vor allem im alternativen
Medium der Sy rache —, sondern dieser Streit wird auch im Bild selbst und mit
den Mitteln des Bildes ausgetragen. Dabei entstehen Bilder, die — um einen
Topos der Moderne zu gebrauchen — ihr Bildsein selbst reflektieren. So wie in
ihnen selbst Argumente fiir das Bild generiert werden, stehen sie auch fiir eine
kritische und sogar bilderfeindliche Position.

Diesen Beziehungen zwischen Bildern und ihren nicht selten theologischen
(De-)Legitimationen an ausgewihlten Phinomenen nachzugehen, ist die Mo-
tivation des vorliegenden Heftes. Dabei kommt es nur sekundir darauf an,
solche historischen Debatten nachzuzeichnen, die Bilder — sei es das Bild uber-
haupt, seien es bestimmte Bilder — problematisieren; in einer vergleichbaren
Perspektive wiirden die Bilder vor allem von der Autoritit der streitenden In-
stanzen zeugen und allenfalls als Symptome oder Relikte begriffen, an denen
die zugrundeliegenden Streite zum Ausdruck kommen. Die hier versammelten
Beitrige widmen sich vielmehr der Frage, wie Bilder selbst Bilderstreite bezeu-
gen, wie diese in ihnen und durch sie provoziert und zugleich bewiltigt werden.



99

Historisch lisst sich als erster Kronzeuge fiir solche Verhiltnisse von Bil-
dern und Bilderstreiten der byzantinische Bilderstreit des 8. Jahrhunderts auf-
rufen. Dem eigentlichen Wortsinne nach ein Bilderstreit, nimlich eine theolo-
gische, theoretische und praktische Kontroverse, entzieht sich dieser Vorgang
der einfachen Unterscheidung von Legitimation und Delegitimation von Bil-
dern, die Gott darstellen. Denn beide involvierten Parteien, Ikonomachen wie
Ikonodule, rechneten offenbar mit der Unmdéglichkeit einer simplen Darstel-
lung Gottes. Vielmehr war die Frage nach der angemessenen Prisentation, d.h.
der Prisenz des Gottlichen im Bild kontrovers. Wihrend das ikonomachische
Konzil von Hiereia 754 die eucharistischen Elemente als angemessene Repri-
sentation Gottes bestitigte, entstanden nach der ikonodulen Restauration ab
787 dem ikonomachischen Bildverstindnis entgegengesetzte Ikonen. Diese
begriindeten feste Bildtraditionen, die in solche kanonische Bildtypen tber-
gingen, deren Grenzen und Moglichkeiten durch den Bilderstreit bedingt sind.
Gerade die Unsichtbarkeit und Abwesenheit der ikonomachischen Position
charakterisieren die ikonodulen Tkonen. Ikonodule und Tkonomachen schlos-
sen folglich das konkurrierende Reprisentationsmodell aus ihren jeweiligen
Reprisentationen bzw. Bildern aus, indem sie es unsichtbar machten — eine
Praxis, die die Bilder selbst in den Bilderstreit involvierte und sie zum Schau-
platz ihrer eigenen Anfechtung bestimmte.

Im arabischen Bilderstreit des 7. und 8. Jahrhunderts stritt man nicht wie in
Byzanz um den angemessenen Reprasentationsmodus, sondern bestritt einzel-
ne Darstellungen: Bilder, die Gott zeigen oder Gottes schopferisches Handeln
nachahmen, wurden in sakralen Kontexten, vor allem in Moscheen, delegiti-
miert. Jedoch folgte daraus keine Bilderlosigkeit, wie vielfach behauptet wur-
de, sondern oftmals sogar eine verstirkte Bildproduktion. Nicht zuletzt Gber
die islamische Ornamentik entwickelten sich alternative Bildformen jenseits
der figtirlichen Darstellung, und zwar nicht nur in den Medien der Bilder und
Mosaiken, sondern auch im Medium des Buches und des Schriftlichen: Durch
den Bilderstreit entwickelte sich das geschriebene Wort auch zum geschriebe-
nen Bild, das so zur verschlisselten Darstellung des unsichtbaren Gottes erst
ermachtigt wurde. Darin also, dass die delegitimierten Darstellungen des ara-
bischen Bilderstreites in Bildern reflektiert und produktiv gewendet wurden,
traten Bilder als Agenten des Bilderstreits hervor und machten diesen selbst
zu einem Schauplatz des Unsichtbaren: Der im Bild verhandelte Bilderstreit
ermdglicht das Zeigen dessen, was unsichtbar ist.



100

Mit diesen knappen historischen Unterscheidungen sind bereits zwei
Grundformen benannt, nach denen Bilder Bilderstreite austragen, sic verar-
beiten und reflektieren. Bilder kénnen sich auf Bilderstreite positiv beziehen,
wie es die Vorginge in Byzanz nahelegen. Indem das jeweils konkurrieren-
de Bild- bzw. Reprasentationsverstandnis ausgeschlossen wird und unsichtbar
bleibt, erscheint das, was man nicht sehen kann, als Bedingung des Bildes im
Bild. Diese Bedingung artikuliert sich als ein #o/fe oder (Nicht-Wollemn», dass
sich das konkurrierende Bildverstindnis gleichsam unterschiebt. Die andere
Grundform der Beziehung von Bildern und Bilderstreiten driickt sich dagegen
negativ als ein »on velle oder micht Wollen> aus. So erscheint es in jenen Bildern,
die sich dem arabischen Bilderstreit und seinem Verbot verdanken, Gott zu zei-
gen oder Gottes Handeln nachzuahmen. Indem beispielsweise die Ornamentik
und ihre Verbildlichung der Schrift das non velle micht Wollen, dass» eines der
Kriterien des Bilderverbots erfiillt wird, ausdriicken, schaffen sie zugleich neue
Spielriume, um das zu zeigen, was nicht sichtbar ist und nicht sichtbar sein
darf. Sie nehmen damit selbst am Bilderstreit teil und bringen gerade dadurch
das Unsichtbare zur Anschauung,

Eine dritte, vielleicht die radikalste Ausprigung des Verhiltnisses von Bil-
dern und Bilderstreit zeigen aber solche Bilder, die im Bilderstreit selbst als
Anti-Bilder hervortreten. Man findet sie etwa im reformatorischen Bilderstreit
des 16. Jh., weniger in den Spuren der Angriffe oder den ginzlich zerstorten
Bildern, sondern vielmehr dort, wo die vorausgegangene I*ille der Bilder nun
einer Leere der fehlenden Bilder gewichen ist. Die weisse Wand wird hier zum
Emblem fir ein Bild, das keines sein darf und das die Abwesenheit des gottli-
chen Bildes im fehlenden Bild ausstellt.

Die lange Geschichte der Bilderstreite und der ihnen verwandten Bilder
besteht jedoch aus vielen, kaum miteinander vergleichbaren Phinomenen, die
noch weitere Bezichungen zwischen Bildern und Bilderstreiten bergen. Dass
sie aber derartige Beziehungen aufweisen, scheint unbestritten zu sein. Denn
auch aus jenen Bilderstreiten, die weder den Reprisentationsmodus noch be-
stimmte Darstellungen, sondern Bilder und insbesondere sakrale Bilder Gber-
haupt delegitimierten, gingen stets neue Bilder hervor. Dies wird besonders in
der longue durée des mosaischen Bilderverbots deutlich, die sich bis in aktuelle
Bilddebatten erstreckt, wie der Beitrag von Philipp Stoellger zeigt. Die Debat-
ten Uber die De-Legitimitit der Bilder waren demnach zwangsliufig und per se
paradox. Immer wieder lisst sich zeigen, dass die Negation von Bildern nur



101

Uber andere Bilder moglich ist. Selbst in der Opposition der Sprache zum Bild,
die wiederholt die Bilderlosigkeit in bestimmten Kontexten garantieren sollte,
werden letztlich auch in der Sprache alternative Bilder zu ihren sichtbaren Ge-
gensticken erzeugt.

Genau diese Strategie der Negation hat sich die negative Theologie zu eigen
gemacht, indem Negation und Affirmation hier immer zwangsliufig miteinan-
der einhergehen. Mariele Nientied geht diesem Zusammenhang im Mittelalter
nach und erschliesst das neuplatonische Denken bildlicher und sprachlicher
Negation flr einen systematischen Zugriff auf das Phanomen der Bilderstreite
aus theologischer, philosophischer und zeichentheoretischer Perspektive.

Aus einer komplementiren Perspektive ist ein solches Vorgehen auch mit
Blick auf die Kunst der Moderne mdéglich, wie es Johannes Stiickelberger in
seinem Text vorschlagt. Der moderne Tkonoklasmus, d.h. das Austesten des
Bildes im Bild bis an seine Grenzen, wurde hier selbst zum kunstlerischen Pro-
gramm erklirt. Insofern kénnte man diese moderne Selbstreflexion des Bildes
unter ikonoklastischen Vorzeichen — wie hiufig geschehen — sowohl als Lehre
aus den vielfaltigen historischen Bilderstreiten verstehen, wie auch als ihre ra-
dikale und plakative Zuspitzung.

So systematisch oder exemplarisch die Zugriffe einerseits immer
sein mussen, um letztlich die bildliche Relevanz der Bilderstreite nach-
vollziehen zu kénnen, so differenziert muss dann aber doch wieder der
historische Zugriff bleiben, um auch der Verschiedenartigkeit der Bil-
derstreite gerecht zu werden. Gerade die historisch vergleichenden
Disziplinen wie die Altertumswissenschaften oder die Kunstgeschich-
te haben in dieser Hinsicht immer wieder fur die Differenzierung der
Zeugnisse in ihren historischen Kontexten plidiert. So kann Alex-
andra Verbovsek deutlich machen, dass es in den bilderreichen, alt-
dgyptischen Gesellschaften gar keinen Bilderstreit geben konnte. Zu sehr
war das Bild daran beteiligt, die gesellschaftliche und politische Kohirenz
aufrecht zu erhalten, als dass man es hitte in Zweifel zichen koénnen. Ein
Streit Uber Bilder, der diese in Frage gestellt hitte, hitte zwangsliufig mehr
zerstort als nur die Legitimitit der Bilder. Vielmehr hitte die Legitimitit
der politischen Macht, die durch die Bilder legitimiert wurde, auf dem Spiel
gestanden. Genauso zeigen auch Vera Beyers Analysen einiger prignanter
Beispiele persischer Miniaturmalerei des 15. und 16. Jh., dass das islamische
Bilderverbot keinesfalls zu einem immer wieder behaupteten Anikonismus



102

gefuhrt hat. Vielmehr entwickelten sich Bildformen, in denen die verbo-
tenen Darstellungen des Gottlichen auf andere und neue Weise legitimiert
werden.

Solche Beschiftigungen mit kritischen Bildpraktiken in spezifischen histo-
rischen Kontexten widersprechen dem vielfach strapazierten Antagonismus
von Bilderfreunden und Bilderfeinden, von Bild oder Nicht-Bild. Sie legen die
Bilderstreite vielmehr als differenzierte Debatten um die Macht bildlicher Re-
prisentation und ihrer jeweiligen De-Legitimation offen. In diesen Debatten
werden die Bilder selbst zu denjenigen Orten, an denen ihre Macht verhandelt
wird; und sie sind folglich identisch mit demjenigen Ort, wo die Macht im Bild
auch generiert wird.

Die Frage nach der Macht des Bildes war von vornherein der gemeinsame
Rahmen fir die hier versammelten Texte. Sie haben ihren Ausgangspunkt in
einer Folge von Diskussionen im Nationalen Forschungsschwerpunkt Bildkri-
tik — etkones an der Universitit Basel, in denen die Macht des Bildes unter
den theologischen Vorzeichen im Zentrum stand. Gerade der interdisziplinare
Zugriff, der zudem noch auf recht verschiedene — jeweils exemplarische — his-
torische Kontexte gerichtet ist, war dabei hilfreich, die d.ehre des Bilderstreits»
im Dialog der diszipliniren und historischen Differenzen als Lehrstick ber
die Macht bildlicher Reprisentation zu diskutieren.

Insofern gilt es einen Dank auszusprechen: dem Nationalen Forschungs-
schwerpunkt Bildkritik — etkones und dem Schweizer Nationalfonds, die durch
ithre Unterstiitzung und Finanzierung die Arbeit an diesem Projekt mit der nun
vorliegenden Publikation erméglicht haben.

Christian Spies und Florian Woller, Basel im Juni 2011



	Vorwort

