
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 2

Vorwort: Vorwort

Autor: Spies, Christian / Wöller, Florian

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


98

Vorwort

«Die Bilderstürmer waren die Bilderstifter.» In dieser so klassischen wie

kontroversen Formel Hermann Heimpels kommt eine Paradoxic zum Ausdruck,
die allen Bilderstreiten zu eignen scheint, egal, ob sie theologisch, politisch
oder auch künstlerisch motiviert werden: Bilderstreite führen nicht nur zu den

ertragreichsten Debatten um Bilder und ihre Wirkmächtigkeit, sie setzen auch

— so die These des vorliegenden Heftes - neue Bilder frei, indem sie

bestehende Bilder (de-)legitimieren und Anlass zu Veränderungen und Neuerungen
bieten. Dabei können Anti-Bilder entstehen, die mit den vorausgegangenen,
verfemten und verbotenen Vorbildern demonstrativ brechen und von einer

kritischen Haltung gegenüber den alten Bildern zeugen. Auch können jene

Bilder genuin neu sein, indem sie ein erneuertes und stärkeres Vertrauen in
die Präsenz bildlicher Darstellung zum Ausdruck bringen, wenn ihre eigene

Bedeutung und Legitimität zuvor bestritten worden ist. Doch nicht nur neue

und alternative Bilder gehen aus Bilderstreiten hervor, sondern auch solche, die

eigentlich keine Bilder im vertrauten Sinne sein sollen und vielmehr demonstrativ

für das Nicht-Bild stehen.

Bei alledem scheinen sich Bilder die Bilderstreite einzuverleiben, und zwar

trotz oder gerade wegen der (De-)Legitimation ihrer eigenen Bedeutung. Kurz

gesagt: Es wird nicht nur über Bilder gestritten — vor allem im alternativen

Medium der Sp räche —, sondern dieser Streit wird auch im Bild selbst und mit
den Mitteln des Bildes ausgetragen. Dabei entstehen Bilder, die — um einen

Topos der Moderne zu gebrauchen — ihr Bildsein selbst reflektieren. So wie in

ihnen selbst Argumente für das Bild generiert werden, stehen sie auch für eine

kritische und sogar bilderfeindliche Position.

Diesen Beziehungen zwischen Bildern und ihren nicht selten theologischen

(De-)Legitimationen an ausgewählten Phänomenen nachzugehen, ist die

Motivation des vorliegenden Heftes. Dabei kommt es nur sekundär darauf an,
solche historischen Debatten nachzuzeichnen, die Bilder — sei es das Bild
überhaupt, seien es bestimmte Bilder - problematisieren; in einer vergleichbaren

Perspektive würden die Bilder vor allem von der Autorität der streitenden

Instanzen zeugen und allenfalls als Symptome oder Relikte begriffen, an denen

die zugrundeliegenden Streite zum Ausdruck kommen. Die hier versammelten

Beiträge widmen sich vielmehr der Frage, wie Bilder selbst Bilderstreite bezeugen,

wie diese in ihnen und durch sie provoziert und zugleich bewältigt werden.



99

Historisch lässt sich als erster Kronzeuge für solche Verhältnisse von
Bildern und Bilderstreiten der byzantinische Bilderstreit des 8. Jahrhunderts
aufrufen. Dem eigentlichen Wortsinne nach ein Bilderstreit, nämlich eine theologische,

theoretische und praktische Kontroverse, entzieht sich dieser Vorgang
der einfachen Unterscheidung von Legitimation und Delegitimation von
Bildern, die Gott darstellen. Denn beide involvierten Parteien, Ikonomachen wie

Ikonodule, rechneten offenbar mit der Unmöglichkeit einer simplen Darstellung

Gottes. Vielmehr war die Frage nach der angemessenen Präsentation, d.h.

der Präsenz des Göttlichen im Bild kontrovers. Während das ikonomachische

Konzil von Hiereia 754 die eucharistischen Elemente als angemessene
Repräsentation Gottes bestätigte, entstanden nach der ikonodulen Restauration ab

787 dem ikonomachischen Bildverständnis entgegengesetzte Ikonen. Diese

begründeten feste Bildtraditionen, die in solche kanonische Bildtypen
übergingen, deren Grenzen und Möglichkeiten durch den Bilderstreit bedingt sind.

Gerade die Unsichtbarkeit und Abwesenheit der ikonomachischen Position
charakterisieren die ikonodulen Ikonen. Ikonodule und Ikonomachen schlössen

folglich das konkurrierende Repräsentationsmodell aus ihren jeweiligen

Repräsentationen bzw. Bildern aus, indem sie es unsichtbar machten — eine

Praxis, die die Bilder selbst in den Bilderstreit involvierte und sie zum Schauplatz

ihrer eigenen Anfechtung bestimmte.

Im arabischen Bilderstreit des 7. und 8. Jahrhunderts stritt man nicht wie in

Byzanz um den angemessenen Repräsentationsmodus, sondern bestritt einzelne

Darstellungen: Bilder, die Gott zeigen oder Gottes schöpferisches Handeln

nachahmen, wurden in sakralen Kontexten, vor allem in Moscheen, delegitimiert.

Jedoch folgte daraus keine Bilderlosigkeit, wie vielfach behauptet wurde,

sondern oftmals sogar eine verstärkte Bildproduktion. Nicht zuletzt über
die islamische Ornamentik entwickelten sich alternative Bildformen jenseits
der figürlichen Darstellung, und zwar nicht nur in den Medien der Bilder und

Mosaiken, sondern auch im Medium des Buches und des Schriftlichen: Durch
den Bilderstreit entwickelte sich das geschriebene Wort auch zum geschriebenen

Bild, das so zur verschlüsselten Darstellung des unsichtbaren Gottes erst

ermächtigt wurde. Darin also, dass die delegitimierten Darstellungen des

arabischen Bilderstreites in Bildern reflektiert und produktiv gewendet wurden,

traten Bilder als Agenten des Bilderstreits hervor und machten diesen selbst

zu einem Schauplatz des L'nsichtbaren: Der im Bild verhandelte Bilderstreit

ermöglicht das Zeigen dessen, was unsichtbar ist.



100

Mit diesen knappen historischen Unterscheidungen sind bereits zwei

Grundformen benannt, nach denen Bilder Bilderstreite austragen, sie

verarbeiten und reflektieren. Bilder können sich auf Bilderstreite positiv beziehen,

wie es die Vorgänge in Byzanz nahelegen. Indem das jeweils konkurrierende

Bild- bzw. Repräsentationsverständnis ausgeschlossen wird und unsichtbar

bleibt, erscheint das, was man nicht sehen kann, als Bedingung des Bildes im
Bild. Diese Bedingung artikuliert sich als ein nolle oder <Nicht-Wollen>, dass

sich das konkurrierende Bildverständnis gleichsam unterschiebt. Die andere

Grundform der Beziehung von Bildern und Bilderstreiten drückt sich dagegen

negativ als ein non velle oder <nicht Wollen> aus. So erscheint es in jenen Bildern,
die sich dem arabischen Bilderstreit und seinem Verbot verdanken, Gott zu

zeigen oder Gottes Handeln nachzuahmen. Indem beispielsweise die Ornamentik
und ihre Verbildlichung der Schrift das non velle <nicht Wollen, dass> eines der

Kriterien des Bilderverbots erfüllt wird, ausdrücken, schaffen sie zugleich neue

Spielräume, um das zu zeigen, was nicht sichtbar ist und nicht sichtbar sein

darf. Sie nehmen damit selbst am Bilderstreit teil und bringen gerade dadurch

das Unsichtbare zur Anschauung.
Eine dritte, vielleicht die radikalste Ausprägung des Verhältnisses von

Bildern und Bilderstreit zeigen aber solche Bilder, die im Bilderstreit selbst als

Anti-Bilder hervortreten. Man findet sie etwa im reformatorischen Bilderstreit
des 16. Jh., weniger in den Spuren der Angriffe oder den gänzlich zerstörten

Bildern, sondern vielmehr dort, wo die vorausgegangene Fülle der Bilder nun
einer Leere der fehlenden Bilder gewichen ist. Die weisse Wand wird hier zum
Emblem für ein Bild, das keines sein darf und das die Abwesenheit des göttlichen

Bildes im fehlenden Bild ausstellt.

Die lange Geschichte der Bilderstreite und der ihnen verwandten Bilder
besteht jedoch aus vielen, kaum miteinander vergleichbaren Phänomenen, die

noch weitere Beziehungen zwischen Bildern und Bilderstreiten bergen. Dass

sie aber derartige Beziehungen aufweisen, scheint unbestritten zu sein. Denn
auch aus jenen Bilderstreiten, die weder den Repräsentationsmodus noch
bestimmte Darstellungen, sondern Bilder und insbesondere sakrale Bilder
überhaupt delegitimierten, gingen stets neue Bilder hervor. Dies wird besonders in
der longue durée des mosaischen Bilderverbots deutlich, die sich bis in aktuelle

Bilddebatten erstreckt, wie der Beitrag von Philipp Stoellger zeigt. Die Debatten

über die De-Legitimität der Bilder waren demnach zwangsläufig und per se

paradox. Immer wieder lässt sich zeigen, dass die Negation von Bildern nur



101

über andere Bilder möglich ist. Selbst in der Opposition der Sprache zum Bild,
die wiederholt die Bilderlosigkeit in bestimmten Kontexten garantieren sollte,

werden letztlich auch in der Sprache alternative Bilder zu ihren sichtbaren

Gegenstücken erzeugt.
Genau diese Strategie der Negation hat sich die negative Theologie zu eigen

gemacht, indem Negation und Affirmation hier immer zwangsläufig miteinander

einhergehen. Mariele Nientied geht diesem Zusammenhang im Mittelalter
nach und erschliesst das neuplatonische Denken bildlicher und sprachlicher

Negation für einen systematischen Zugriff auf das Phänomen der Bilderstreite

aus theologischer, philosophischer und zeichentheoretischer Perspektive.
Aus einer komplementären Perspektive ist ein solches Vorgehen auch mit

Blick auf die Kunst der Moderne möglich, wie es Johannes Stückelberger in
seinem Text vorschlägt. Der moderne Ikonoklasmus, d.h. das Austesten des

Bildes im Bild bis an seine Grenzen, wurde hier selbst zum künstlerischen

Programm erklärt. Insofern könnte man diese moderne Selbstreflexion des Bildes

unter ikonoklastischen Vorzeichen — wie häufig geschehen — sowohl als Lehre

aus den vielfältigen historischen Bilderstreiten verstehen, wie auch als ihre
radikale und plakative Zuspitzung.

So systematisch oder exemplarisch die Zugriffe einerseits immer
sein müssen, um letztlich die bildliche Relevanz der Bilderstreite
nachvollziehen zu können, so differenziert muss dann aber doch wieder der

historische Zugriff bleiben, um auch der Verschiedenartigkeit der
Bilderstreite gerecht zu werden. Gerade die historisch vergleichenden
Disziplinen wie die Altertumswissenschaften oder die Kunstgeschichte

haben in dieser Hinsicht immer wieder für die Differenzierung der

Zeugnisse in ihren historischen Kontexten plädiert. So kann
Alexandra Verbovsek deutlich machen, dass es in den bilderreichen,
altägyptischen Gesellschaften gar keinen Bilderstreit geben konnte. Zu sehr

war das Bild daran beteiligt, die gesellschaftliche und politische Kohärenz
aufrecht zu erhalten, als dass man es hätte in Zweifel ziehen können. Ein
Streit über Bilder, der diese in Frage gestellt hätte, hätte zwangsläufig mehr
zerstört als nur die Legitimität der Bilder. Vielmehr hätte die Legitimität
der politischen Macht, die durch die Bilder legitimiert wurde, auf dem Spiel

gestanden. Genauso zeigen auch Vera Beyers Analysen einiger prägnanter
Beispiele persischer Miniaturmalerei des 15. und 16. Jh., dass das islamische

Bilderverbot keinesfalls zu einem immer wieder behaupteten Anikonismus



102

geführt hat. Vielmehr entwickelten sich Bildformen, in denen die verbotenen

Darstellungen des Göttlichen auf andere und neue Weise legitimiert
werden.

Solche Beschäftigungen mit kritischen Bildpraktiken in spezifischen
historischen Kontexten widersprechen dem vielfach strapazierten Antagonismus

von Bilderfreunden und Bilderfeinden, von Bild oder Nicht-Bild. Sie legen die

Bilderstreite vielmehr als differenzierte Debatten um die Macht bildlicher
Repräsentation und ihrer jeweiligen De-Legitimation offen. In diesen Debatten
werden die Bilder selbst zu denjenigen Orten, an denen ihre Macht verhandelt

wird; und sie sind folglich identisch mit demjenigen Ort, wo die Macht im Bild
auch generiert wird.

Die Frage nach der Macht des Bildes war von vornherein der gemeinsame
Rahmen für die hier versammelten Texte. Sie haben ihren Ausgangspunkt in
einer Folge von Diskussionen im Nationalen Forschungsschwerpunkt Bildkritik

- eikones an der Universität Basel, in denen die Macht des Bildes unter
den theologischen Vorzeichen im Zentrum stand. Gerade der interdisziplinäre

Zugriff, der zudem noch auf recht verschiedene — jeweils exemplarische —

historische Kontexte gerichtet ist, war dabei hilfreich, die <Lehre des Bilderstreits>

im Dialog der disziplinären und historischen Differenzen als Lehrstück über
die Macht bildlicher Repräsentation zu diskutieren.

Insofern gilt es einen Dank auszusprechen: dem Nationalen
Forschungsschwerpunkt Bildkritik - eikones und dem Schweizer Nationalfonds, die durch
ihre Unterstützung und Finanzierung die Arbeit an diesem Projekt mit der nun

vorliegenden Publikation ermöglicht haben.

Christian Spies und Florian Wöller, Basel im Juni 2011


	Vorwort

