Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 67 (2011)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Mika KT Pajunen, «Towards a ,real reunion‘?».

Archbishop Aleksi Lehtonen’s efforts for closer relations with the Church of Eng-
land 1945-1951. Schriften der Luther-Agricola-Gesellschaft 62, Helsinki: Luther-
Agricola-Society, 2008.

425 S., ISBN 978-952-10-5143-2.

Die vorliegende Studie beschiftigt sich mit den Versuchen Aleksi Lehtonens (L.),
des Erzbischofs von Turku und Primas der Kirche von Finnland, die Beziehungen
zwischen seiner Kirche, far deren 6kumenische Kontakte er zustindig war, mit der
Kirche von England zu intensivieren und zu verdeutlichen. Pajunen (P) konzent-
riert sich dabei auf die 6kumenischen, kirchenpolitischen und politischen Aspek-
te der Entwicklung dieser Beziehung wihrend der Amtszeit von L. (1945-1951, S.
15). Die Studie bietet damit eine stark kontextualisierte Darstellung des Themas,
wobei, aus der Perspektive 6kumenischer Theologie, die Bedeutung «nicht-theolo-
gischer» Faktoren um so deutlicher hervortritt, was bei einer Beziehung zwischen
zwel Nationalkirchen auch auf der Hand liegt. Die Studie besteht aus vier Teilen:
Einfiihrung (inkl. Methode und Orientierung, S. 11-56), Darstellung des Anfanges
der Bemuhungen Ls. nach dem 2. Weltkrieg (S. 57-137), Beschreibung der daraus
resultierenden Suche nach kirchlicher Gemeinschaft im Kontext gesellschaftlichen
Wiederaufbaus (S. 138-243) und Schilderung der Endphase, sowohl von Ls. Leben
wie auch seiner Anstrengungen, seine Kirche und die Kirche von England niher
zueinander zu fithren.

Die Studie beruht auf reichem Archivmaterial sowie auf gedruckten Quellen,
welche fiir Leser sonst schwierig zuginglich wiren, welche die nordischen Sprachen
nicht beherrschen. Leitfaden durch die vier Kapitel hindurch ist die Verbundenbheit,
die L. wohl wahrend seines ganzen theologischen Lebens (vgl. S. 90-94) zur Kirche
von England hatte, besonders in ihrer (gemissigten) anglokatholischen Ausprigung
mit den dazugehérigen liturgischen Formen und der auf Dienst ausgerichteten Le-
bensgestaltung, welche zusammen der Heiligung des Lebens dienen — ein Element,
das L. in seiner lutherischen Tradition zu wenig vorkam. Fir P. gehort zur «Kirchen-
politik» auch die Auseinandersetzung um die lutherische Identitét in ihrem Verhalt-
nis zu anderen konfessionellen Traditionen innerhalb der finnischen Kirche, die fast
auf jeder Seite begegnet. Auf Skumenischer Ebene steht ein unklares Abkommen
von 1934 im Hintergrund. Auf Grund der in diesem Jahr gefiihrten Gespriche kam
es zwar zu einer Art gegenseitiger Anerkennung der Kirchen von Finnland und
England. Die Amtsfrage, bzw. die Frage der apostolischen Sukzession blieb aber
unbeantwortet und damit auch die Frage der praktischen Gestaltung des Umganges

ThZ 1/67 (2011) S. 86-96



87

miteinander (Sakramentsempfang, Interzelebration, usw.). Anliegen Ls. war es, diese
Situation in Richtung einer «ntercommunion» zu l6sen, also in einem Abkommen
analog dem 1931er Bonner Abkommen zwischen den Altkatholischen Kirchen der
Utrechter Union (CH: Christkatholische Kirche) und der Kirche von England (der
Titel der Studie bezieht sich darauf). Seine Bemiithungen aber zielten in erster Linie
darauf, die Grundlagen fiir ein solches Abkommen auf der Ebene der Vernetzung
der beiden Kirchen miteinander zu schaffen. Es war L. jedoch nicht vergénnt, auf
englischer Seite gentigend Unterstitzung fir ein solches Abkommen mit einer lu-
therischen Kirche zu finden, obschon die apostolische Sukzession der finnischen
Kirchen allmihlich «repariert» worden war. Ebenfalls gelang es thm nicht, beim
ehemaligen Bundesgenossen der Sowjetunion geniigend Sympathie zu finden fiir
die Nationalkirche eines ehemaligen Feindes. Es ist das Verdienst Ps, die mithsame
Arbeit und die manchmal verzwickten Entwicklungen, die im Hintergrund 6kume-
nischer Gespriche und Abkommen stehen, fiir den Zeitraum 1945 — 1951 aufge-
arbeitet und damit einen beachtlichen Beitrag zur Geschichte der ékumenischen
Bewegung im 20. Jh. geleistet zu haben. Da die Untersuchung auf Englisch abge-
fasst ist, macht sie ein bisher unbekanntes Stiick Kirchengeschichte einem breiteren
Kreis zuginglich. Die Studie hat leider einen Mangel: Es fehlen Schlussfolgerungen,
wodurch die Auswertung der Leistungen von L. dem Leser Gberlassen bleibt.

Peter-Ben Smit, Amsterdam

Willern S mronter, Herstelwerk.
De Geest werkt van schepping tot voleinding. Zoetermeer: Uitgeverij Boekencent-

rum 2007.
152 S, ISBN 978 90 239 2142 4, Euro 13.50.

Der Verfasser dieses Biichleins ist Pfarrer in einer der kleineren reformierten Kir-
chen in den Niederlanden, die sich in der heutigen Zeit teilweise fiir Elemente der
evangelikalen und charismatischen Spiritualitit 6ffnen. Dazu gehort der Versuch,
die urchristlichen Charismata, namentlich die Gaben der Prophetie und der Heilung,
zu «rehabilitieren». Die vorliegende Studie ist flir diese Richtung reprasentativ, und
deswegen ist es gut, auf sie aufmerksam zu machen. Der Verfasser erzihlt, wie er als
junger Pfarrer mit seinem reformierten Erbe, das er vollig internalisiert hatte, durch
eine Krise gegangen ist, in der er aus einer rational geprigten, «verkopften» Glau-
benseinstellung den Weg zu einer authentischen religiésen Erfahrung ging. Diese
Erfahrung hat nachher auch seinem Umgang mit dem tradierten Glaubensinhalt
eine neue, lebendige Dimension verliehen. Die eigenen Entdeckungen hat er in sei-
nem Buch verarbeitet, das demzufolge auch in der Sprache einen personlichen Cha-
rakter triagt. Das fiir eine breite Leserschaft gedachte Buch zeichnet sich Gbrigens
auch durch sorgfiltige Argumentation aus, wobei wichtige biblisch-theologische Ge-
sichtspunkte zur Geltung kommen.



88

Der Leitgedanke wird im Titel und im Untertitel ausgedriickt. Sie lauten in Ubet-
setzung: «Wiederherstellungswerk. Der Geist wirkt von der Schépfung bis zur Voll-
endungy. Smouter erliutert, wie der Geist als Gabe und Vorwegnahme der Endzeit
wirkt, bei der Schopfung schon auf der Urflut ruhte und in der Mitte der Zeit Jesus
den Messias in vollem Mass erfiillte. Jesus, so betont der Verfasser, ist der Mensch,
so wie Gott ihn meinte. Wir kennen die Gaben durch Jesus, der der «Charismatiker
par excellence» ist, und kénnen diese Gaben nur durch ihn empfangen.

Der Verfasser wendet sich gegen eine «Streifentheologie», welche die Charismata
auf die Anfange der Kirchengeschichte (bzw. auf die Missionsfelder) beschrinken
will. Entschieden kehrt er sich auch — und diese Opposition ist ein zentrales Mo-
tiv in seinen Ausfilhrungen — gegen die hiufig gemachte Unterscheidung zwischen
nattrlichen und ubernatirlichen Gaben. Wenn man Phinomene wie Heilung und
Prophetie als iibernatiirlich qualifiziert, ist das nicht eine Durchbrechung des ge-
schlossenen materialistischen Weltbildes, sondern vielmehr ein Symptom dieses
Weltbildes. Denn man geht dabei von der Voraussetzung aus, dass alles andere als
«natirlich» zu betrachten ist. Im Gegensatz dazu lehrt die Bibel, dass Gott sich dau-
ernd, aktiv und total mit seiner ganzen Schopfung beschiftigt. Ein Nachteil dieser
Einteilung ist etwa, dass sie mit ihrem «entweder-odem-Prinzip eine differenzierte
Beurteilung der einschligigen Phinomene verunmaoglicht.

Nach Uberzeugung des Verfassers kniipft der Geist in vielen Fillen bei den Még-
lichkeiten an, die als Resultat des Schépfungswerkes vorgegeben sind. Er distanziert
sich von evangelikalen Christen, die die moderne medizinische Wissenschaft und
Technik als Segnungen Gottes akzeptieren und im Gegensatz dazu alternative Hei-
lungsmethoden als teuflisch ablehnen (144). Nach seiner Meinung kommen Heilun-
gen und Glossolalie auch ausserhalb des christlichen Glaubens vor (114). In alledem
koénnen wir Smouter beipflichten, auch wenn er den Vorschlag macht, die iibliche
Unterscheidung zwischen klassischen und alternativen Heilungsmethoden durch die
nicht-wertende, vorurteilsfreie Unterscheidung zwischen ostlicher und westlicher
Medizin zu ersetzen (140ff.).

Mit diesen Gedankengingen bewegt sich der Verfasser deutlich in der Tradition
Calvins und des Neu-Calvinismus. Minner wie A. Kuyper und H. Bavinck haben
die Wirkung des Geistes in der Schépfung betont und die Vers6hnung gerne als re-
creatio — man kann fast sagen: als «reparatio» interpretiert. Interessant ist die Weise,
wie Smouter im Rahmen einer eigenen Systematik versucht, «Struktur-Analogien»
zwischen Schépfung und Neuschépfung auszuarbeiten. Er verbindet dabei zentrale
Aspekte vom Wesen und Auftrag des Menschen und der Menschheit, wie sie in
Genesis 1 angedeutet werden, mit der Frucht des Geistes, den Gaben des Geistes
und mit der Mission als Akt des Geistes. Smouter fiihrt freilich die Parallele nicht
ganz durch. Er macht einen Vorbehalt, wenn es um die Qualifikation des Menschen
als Sohn bzw. Tochter Gottes geht. Ist der Mensch kraft der Schépfung auch so zu
bezeichnen? Smouter verneint das, denn Kind Gottes wird man nur durch Adopti-
on. Hier ist Smouter m.E. zu schematisch. Mit dem von Smouter geschitzten (50)



89

Henry Nouwen (vgl. z.B. seine Schrift «Du bist der geliebte Sohn») erblicke ich hier
eine andere Méglichkeit. Man darf nach meiner Uberzeugung sagen: Zutiefst ist je-
der Mensch Sohn bzw. Tochter Gottes (vgl. Lk 3,38: Adam Sohn Gottes) ( Smouter
nennt es selbst, 52), wie auch das Gleichnis vom verlorenen Sohn (Lk 15, 11-32), das
im Zentrum steht von Nouwens «Nimm sein Bild in dein Herz. Geistliche Deutung
eines Gemaildes von Rembrandt. Wenn man von den Menschen auch in der aktuel-
len, gegenwirtigen Situation sagen kann, dass sie Bild Gottes sind, kann man nicht
verneinen, dass sie in einem niher zu prizisierenden Sinn auch Séhne und Téchter
Gottes sind. Es ist ja nicht méglich, die Bezeichnungen «Sohn (bzw. «Tochter») Got-
tes» und «Bild Gottes» inhaltlich ginzlich von einander zu trennen. Das geht in der
Christologie nicht, es geht m.E. auch in der Anthropologie nicht.

Smouter konzentriert sich auf die Thematik, die in der Diskussion zwischen
reformierten und evangelikal-charismatischen Christen im Vordergrund steht: die
Bedeutung und Funktion der Gaben. Das ganze Buch ist ein Plidoyer fiir die Inte-
gration der in der charismatischen Spiritualitit neu entdeckten Gaben in die refor-
mierte Spiritualitit und das reformierte kirchliche Leben. Smouter betont speziell
die aktuelle Bedeutung der Gabe der Heilung. Mit Recht weist er darauf hin, dass
die Heilungen von Jesus nicht ein Beweis fiir die (Wahrheit der) Verkiindigung Jesu,
sondern ein Teil dieser Verkiindigung waren (105). Dieser Gesichtspunkt sollte auch
fir das Heute wegweisend sein. Zum Urauftrag der christlichen Gemeinde gehort
auch das Heilen!

In dem von Smouter bewusst abgesteckten Rahmen kénnen begreiflicherweise
andere Themen der Pneumatologie, z.B. das Verhiltnis Jesus-Geist, nicht voll aus-
gearbeitet werden. Er bekennt sich zu den klassischen kirchlichen dogmatischen
Aussagen Uber Trinitit und Christologie. Wenn man noch tiefer auf das Wesen und
die Wirkung der Charismata eingehen will, wird man nicht umhin kénnen, auch die-
se Aussagen niher zu analysieren. Ich denke dabei an die mehrmals gestellte Frage:
Inwiefern kann der Geist eine Kraft ( Der Verfasser spricht ausfiithrlich tber den
Geist als Kraft Gottes 67ff.) und gleichzeitig eine Person sein? Die Beschiftigung
mit dieser Frage fihrt unweigerlich zu einer Besinnung auf die Tragweite des trini-
tarischen Bekenntnisses.

Smouter verdient Anerkennung fiir seine fruchtbaren theologischen Anregun-
gen, die in niitzlichen Hinweisen fir die seelsorgerliche Praxis eine Erginzung fin-
den.

Jan Veenhof, Gunten



90

A.A. van Ruler, Verzameld Werk. Deel I De aard van de theologie.
Zoetermeer: Uitgeverij Boekencentrum 2008.

550 S., ISBN 978 90 239 2169 1 / ISBN 978 90 239 2146 2, Euro 59.50.

Arnold Aart van Ruler (1908-1970) gehért zu den hollindischen protestantischen
Theologen, die von ca. 1930 an im vorigen Jahrhundert die stirkste Ausstrahlung in
ihrem eigenen Land und teilweise dariiber hinaus hatten.

Jahrelang hat Van Ruler in Utrecht Dogmatik unterrichtet und sowohl durch sei-
ne Vorlesungen wie durch seine vielen Veréffentlichungen — neben Buichern zahllose
Artikel — grossen Einfluss ausgeiibt. Ausserdem hat er im Laufe der Zeit vieles ge-
schrieben — Referate, Vortrige, Memoranden etc. — was als Manuskript erhalten ist,
aber nie gedruckt wurde. Darum ist es sehr zu begriissen, dass all dieses Matetial,
das in der Universitdtsbibliothek von Utrecht archiviert ist, nun in mehreren Binden
herausgegeben wird. Geplant sind «Gesammelten Schriften» in sieben Béinden, die
nach thematischen Gesichtspunkten eingeteilt sind: 1. Der Charakter der Theologie;
2. Offenbarung und Heilige Schrift; 3. Gott, Schopfung, Mensch, Siinde; 4. Christus,
der Geist und das Heil; 5. Kirche, Sakramente und die letzten Dinge; 6. Kultur, Gesell-
schaft, Pidagogik, Politik; 7. Reformation, Okumene und das Gesprich mit anderen.

So wie das Erbe von O. Noordmans und K.H. Miskotte durch die Verétfentlichung
ihrer Gesammelten Schriften schon einige Jahre zuginglich ist, wird jetzt durch diese
Ausgabe der Weg freigelegt, sich wieder oder neu mit Van Ruler zu befassen. Auch die-
jenigen, die mit Van Rulers Denken vertraut sind, werden hier manch Uberraschendes
finden.

Dass die «Gesammelten Schriften» einem echten Bedurfnis entsprechen, geht al-
lein schon aus der Tatsache hervor, dass vom ersten Band schon die zweite Auflage
erschienen ist. Die Begleitkommission und die Sponsoren verdienen Dank fir diese
Initiative. Ein spezieller Dank kommt dem Herausgeber zu, der mit Spiirsinn, Akri-
bie, Einfihlungsvermégen und mit Berticksichtigung aller wissenschaftlichen Kirite-
rien seine Aufgabe erfiillt hat und weiter erfiillt. Ein Beweis dafiir sind u.a. die vielen
Anmerkungen, welche alle Informationen vermitteln, die der Leser braucht, um die
Gedankenginge Van Rulers im Kontext ihrer Zeit zu verstehen. Im ersten Band bie-
tet Van Keulen den Lesern eine umfassende Einleitung, Sie enthilt eine ausfthrliche
Skizze von Van Rulers Leben und Wirken, eine «theologische Biographie» auf hohem
Niveau. Ausserdem gibt er in dieser Einleitung wie auch in der Einleitung des zweiten
Bandes hilfreiche Orientierungen iiber jeden der aufgenommenen Texte. Die Texte
sind alle in hollindischer Sprache verfasst und so in diese Binde aufgenommen. Eine
Ausnahme bildet eine in deutscher Sprache verfasste Einleitung «Der Wissenschaftler
in dieser Zeit», die hier zum ersten Mal in der urspriinglichen deutschen Fassung ver-
offentdicht wird (I 99-105).

Van Ruler war schon als Gymnasiast sowohl an Philosophie wie an Theologie in-
teressiert. Als Student in Groningen erlebte und schitzte er als Lehrer u.a. den Religi-
onswissenschaftler G. van der Leeuw und 6ffnete sich den Impulsen der dialektischen



a1

Theologie. Sein Dogmatiklehrer und spiterer Promotor, Th.L. Haitjema, hat ihn dazu
angeregt. Dem durch den kriftigen Einfluss Barths geprigten Anfang seiner Laufbahn
als Theologe und Pfarrer folgte eine andere Phase, in der er zu Barth auf Distanz ging,
Bezeichnend fiir seine Selbstindigkeit ist, dass er in seiner Dissertation von 1948 Gber
die Erfiillung des Gesetzes einen véllig eigenen Entwurf vorgelegt hat. Als Professor
in Utrecht hat er dann eine Theologie mit einer ganz personlichen Signatur entwickelt,
die sich durch Urspriinglichkeit und Tiefgang kennzeichnet.

In dieser Rezension kann man natiirlich vom vielseitigen Inhalt dieser zwei Bin-
de nur einige wenige Aspekte erwihnen, Aus allem geht klar hervor, dass Van Ruler
am Lesen, Unterrichten und Schreiben Freude hatte. Er war ein Meister der Sprache,
und seine Schriften widerspiegeln seine Personlichkeit als Mensch und Gelehrter. Man
kann hier allerlei Eigenschaften aufzihlen, die in ihrer polaren Zusammengehorigkeit
fir ihn charakteristisch sind: ordnungsliebend-systematisch und bildreich, ernsthaft
und spielerisch, pastoral und ironisch, fromm und weltlich. Obgleich er zeitweise sehr
depressiv war, konnte er das Gute der Welt (inklusive Autofahren und Fussball!) ge-
niessen: Melancholie und Freude wechselten einander ab.

In vielen Texten befasst sich Van Ruler mit dem Ort, dem Charakter und der Funk-
tion der Theologie — im Zusammenhang einerseits mit der Philosophie und mit den
anderen sich an der Universitit begegnenden Wissenschaften, andererseits mit der Kir-
che. Er vertiefte sich in die Bedeutung und Tragweite der Vernunft und hat sich eben-
falls mehrmals zu praktischen Fragen der Pfarrerausbildung gedussert. Neben dem
Interesse an philosophischen Fragen, u.a. an der Epistemologie, hat auch die Offenheit
fir die Dimension des Mystischen sein Denken mitgeprigt. Die Mystik hat er schon
frih in seinem Elternhaus kennengelernt in der Gestalt der reformierten Mystik der
«Nadere Reformatie». Die Verbundenheit mit ihr, die bisweilen auch in seinem Sprach-
gebrauch spurbar wird, ist geblieben. Van Rulers Originalitit schloss nicht aus, dass er
gerne mit grossen Gestalten im Gesprich war. Zu ihnen zdhlen vor allem Augustin,
Herman Bavinck und Karl Barth.

Ein Kernmoment in seiner theologischen Besinnung war die Schépfung als das
erste, grundlegende Werk Gottes. Alles, was in der Vers6hnung vorausgesetzt wird —
die Inkarnation, die Bibel, das Amt u.s.w. — bezeichnet Van Ruler oft als «Notmassnah-
memn» (vgl. T 250 n.39); sie sind notwendig, aber als Mittel zum Ziel. Und das Ziel ist
der erléste Kosmos, das vollendete Reich Gottes. Es ist der Heilige Geist, der in Zeit
und Geschichte die Realisierung dieses Zieles zustande bringt, wobei er den Menschen
als Mitarbeiter Gottes einschaltet. Die Pneumatologie umfasst die Christologie, nicht
umgekehrt, wie bei Barth.

Die Eigenart der Position Van Rulers kommt in seinen Ausfithrungen tber Natur
und Gnade, bzw. tber allgemeine und besondere Offenbarung klar zum Ausdruck.
In der damals leidenschaftlich gefiihrten Diskussion iiber diese Thematik im Zusam-
menhang mit der Frage nach dem Ankntipfungspunkt hat er in der Utrechter Periode
die Realitit der Schopfungsoffenbarung neben der Heilsoffenbarung jeweils verteidigt.
Wir lernen, so sagt er, Gott anders kennen aus der Welt als aus Israel und Christus.



92

«Die blithende Betuwe (eine Region in den Niederlanden mit vielen Obstgirten) und
das Kreuz von Golgatha sind nicht auf einander zuriickzufihren» (IT 242). Die nattir-
liche Offenbarung als Akt Gottes darf man freilich nicht mit natiirlicher Theologie
gleichsetzen, denn bei der letztgenannten geht es um die Frage, was der Mensch mit
dieser allgemeinen Offenbarung tut. In dieser Hinsicht stimmt Van Ruler mit seinem
Fachkollegen und Zeitgenossen G.C. Berkouwer uiberein. Seine Kritik an Berkouwer
betrifft die Tatsache, dass dieser, zweifellos durch die damalige Stellungnahme Barths
beeinflusst, nichts sagt iber das, was ihm, Van Ruler, am Herzen liegt, nimlich die Be-
deutung der allgemeinen Offenbarung fiir den Christen und die Kirche. Man darf, so
betont er, den Zusammenhang zwischen dem Heil und der konkreten Lebenswirklich-
keit mit all ihren Gestalten — kulturell, politisch, sozial — nie ignorieren. Die Tatsache,
dass Barth in spiterer Zeit seine «Lichterlehre» entwickelt und ver6ffentlicht hat, hat
Van Ruler sicher begriisst.

Im Manuskript, das als Grundlage fiir die Vorlesungsreihe «De theologia naturali
et revelata» diente, werden diese Fragen genau analysiert. Van Ruler benutzt dabei das
bekannte Kompendium der klassischen reformierten Dogmatik, das H. Heppe im Jah-
re 1861 publizierte und das 1935 von E. Bizer neu herausgegeben wurde (2.Auflage
1958). Es scheint mir fast sicher, dass Van Ruler hier bewusst dem Beispiel Karl Barths
folgte, der in seiner Anfangsphase in Géttingen den «Heppe» als Leitfaden benutzte
(vgl. 11 19).

Van Ruler hat sich immer fiir die Kirche und fiir die Gesellschaft, die breite Of-
fentlichkeit eingesetzt. Als einer der Erneuerer der Niederldndisch «Hervormde Kerky,
die im Jahre 1951 durch die Einfithrung einer neuen Kirchenordnung bestitigt wurde,
hat Van Ruler das Apostolat als wesentliches Element der Ekklesiologie akzentuiert.
Die Betonung des Apostolats und die eschatologischen Perspektiven, die diesem Mo-
tiv zugrunde liegen, haben Jirgen Moltmann stark inspiriert. Zugleich hat Van Ruler
jeweils die Bedeutung von Volk und Staat hervorgehoben und eine moderne Form der
«Theokratie» befarwortet. Das hidngt zweifellos mit seiner Wertschitzung des Alten
Testaments zusammen. Provozierend bezeichnete er das AT gelegentlich als «die ei-
gentliche Bibel». Das Neue Testament ist, wie er es mehrmals ausdriickte, «sozusagen
nicht mehr als eine erklirende Worterliste hinten dran». Und wie ist es mit Christus
im Alten Testament? Er ist in keiner Hinsicht Leseprinzip, sondern in jeder Hinsicht
Lesefrucht des Alten Testaments (I 410). Van Ruler hat diese Uberzeugungen in seiner
Schrift «Die christliche Kirche und das Alte Testament» entfaltet. Interessant ist, dass
diese Arbeit gerade in der deutschen Theologie viele Reaktionen ausgelost hat, viel
mehr als in Holland. Der Text dieser Studie ist in einer hollindischen Ubersetzung in
Band II aufgenommen. Es ist schon, dass Van Keulen Van Rulers Ansichten iiber das
AT und die ganze internationale Diskussion dartber mit ausfiihrlicher Dokumentation
beschreibt (II 33-79).

Van Ruler liebte die Bibel und wollte seinen Mitmenschen zeigen, was sie ihr ver-
danken und welche Schitze sie aus ihr schopfen konnen. Feinsinnig ist der fiir eine
allgemeine Leserschaft geschriebene Aufsatz tiber Formen des Umgangs mit der Bibel.



03

Auffallend ist, dass er sich nicht gedringt fiihlte, eine Inspirationslehre zu entwerfen!
Es kam ihm auf den Inhalt an. Jahrelang hat er in Radiosendungen Bibelandachten ge-
halten, in denen er kursorisch ganze Bibelbiicher behandelte. Sie wurden durchschnitt-
lich von mehr als 450.000 Horern verfolgt (I 532 n. 123). Ich selbst erinnere mich noch
gut daran, mit wieviel Freude ich zuhorte, wenn er die relativ unbekannten Prophetien
von Sacharja und das Markusevangelium erliduterte. Dabei stellte sich heraus, dass das
Neue Testament bei ihm faktisch doch mehr war als ein Appendix!

Wenn ein echter Denker sich dadurch auszeichnet, dass er viele Aspekte eines
Problems sieht und auf dieser Basis zu eigenen fruchtbaren Erkenntnissen und Stel-
lungnahmen kommt, dann gehért Van Ruler zweifellos zu der Kategorie der echten
Denker. Mit seinen Provokationen war er bisweilen auch ein Querdenker. Nie hat et
sich durch billige Slogans und Schlagworte, von welcher Seite auch immer, imponieren
lassen. Auf eine eigene Art war er gleichzeitig orthodox und modern. Er hat sich ja
auch mit Bonhoeffer und Dorothee Solle eingehend beschiftigt. Gewiss: Wer Van
Ruler liest, entdeckt nach einiger Zeit unschwer die typischen «Bausteine», auch seine
«Steckenpferder, wie Van Keulen es mal formuliert, aber man staunt, wenn man sieht,
wie er mit Hilfe dieser Bausteine bei sehr verschiedenen Themen zu unerwartet tiefsin-
nigen und stimulierenden Ubetlegungen und Perspektiven kommt.

Ich hoffe, dass der umfassende Plan der Herausgabe wunschgemaiss zur Ausfih-
rung gebracht werden kann. Dieses magnum opus wird sich als eine Erkenntnisquelle
und Fundgrube sowohl fiir die Theologie Van Rulers als auch allgemein fiir die neuere
Theologie- und Kirchengeschichte der Niederlande erweisen.

Jan Veenhof, Gunten

Walter Dietrich: Begegnungen Belastungen Bewegungen.
Berner Munsterpredigten, Basel 2009.

187 S., ISBN 978-3-7245-1592-0, SFr 34.50.

Der Berner Ordinarius fiir Altes Testament gibt kurz vor seiner Emeritierung Rechen-
schaft iiber seine rund zwanzigjihrige Predigttitigkeit am Berner Munster, indem er zwan-
zig Predigten (davon sechs mit neutestamentlichen Texten) veroffentlicht. Bereits sein
Vorwort lasst aufhorchen, wenn er die Friichte dessen beschreibt, was er «eine fruchtbare
Zwischenform zwischen Gemeinde- und Universititsgottesdienst» nennt: «Die Universi-
titsangehorigen verlassen ihre Sonderwelt, die Gemeindeglieder kommen in Berithrung
mit der theologischen Akademie. Deren Dozierende sind veranlasst, kirchlich-praktische
Konsequenzen zu ziehen — und die Studierenden kénnen beobachten und beurteilen, wie
dies geschieht» (Zitat leicht gekurzt)

Diese Predigten, die sich ebenfalls zum Lesen und Votlesen eignen, sind keine Vor-
trige, sondern eindriickliche Verkiindigung eines nachdenklichen und sensiblen Theo-
logen. Dietrich erweist sich als begabter Erzihler, verbunden mit einer ihm eigenen



94

selbstkritischen Ironie. Er ist fahig, sich allerlei Umwege und Abschweifungen zu leisten,
aber darauf durch wenige zupackende Sitze sofort wieder zum Zentrum zu fihren.
Er predigt bis zu dreissig Minuten (mit einem unterbrechenden Orgelzwischenspiel),
ohne je langweilig zu wirken (die anwesenden Theologiestudenten sollten sich allerdings
an dieser Linge nicht ein Beispiel nehmen). Auch bei der Textwahl geht Dietrich an
Grenzen. Eine Predigt legt das Karfreitags- und Ostergeschehen anhand der Bundeslade
(ISam 5-6) aus, die zur «Osterlade» wird. Dietrich nimmt sich hdufig besonders schwierige
und herausfordernde Predigttexte vor (z.B. Gen 22 und 32), lisst sich durch ihre Hirte
verstoren und fuhrt schliesslich doch zu einer trostlichen Aussage.

Bei solchen riskanten Unternehmungen kann man, wie es wohl jeder Prediger bei sich
schon erfahren hat, sich zuweilen auch tberfordern und ehrenhaft scheitern (vielleicht
gehort dazu die Predigt «Verstockung, Entstockungy zu Jes 6 und 35; oder «Schlift Gott?»
zu den Psalmen 35, 44 und 121). Zum Bewundernswerten der alttestamentlichen Predig-
ten gehort, mit welch erstaunlicher Selbstverstindlichkeit und Eleganz christologische
Auslegungen gewagt werden. Diese Predigten sind fur Universitits- und fiir Kirchenleute
gleichermassen lehrreich und bewegend.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Kaspar Biitikofer: Der frithe Zuricher Pietismus (1689-1721).

Der soziale Hintergrund und die Denk- und Lebenswelten im Spiegel der Bibliothek
Johann Heinrich Lochers (1648-1718) (Arbeiten zur Geschichte des Pietismus, Bd. 54).
Verlag Vandenhoeck & Ruprecht: Gottingen 2009.

608 S., ISBN 978-3-525-55841-6, Euro 99.00 (D), 101.80 (A), SFr 157.00.

«Warum sich mit dem Pietismus beschiftigen? Wieso wagt sich ein Historiker an ein
frommigkeitsgeschichtliches Thema heran?» — so fragt sich der Autor in der Einleitung
zu seiner Basler philosophischen Dissertation, um gleich selbst die Antwort zu geben:
«Der frithe Pietismus hatte — besonders in seiner radikalen Ausprigung — ein unverkenn-
bar politisches Gesicht. Er gilt heute nicht nur als ein Vorliufer der deutschen Aufkli-
rung, bereits Georg Jellinek vermutete in der puritanischen wie auch in der pietistischen
Toleranzforderung einen Urgrund fiir die amerikanische Menschenrechtserklirung, Die
Weber-These, wonach die pietistische Ethik den Boden fiir den modernen Kapitalismus
bereitete, konnte unter diesem Aspekt groBziigiger ausgelegt werden: Der Wahrheitsge-
halt der These wurde sich demnach nicht direkt am 6konomischen Erfolg pietistischer
Kaufleute messen; sie konnte hingegen fruchtbar gemacht werden, indem die Bedeutung
des Pietismus fiir den Ausbildungsprozess des modernen Blrgertums aufgezeigt wiirde»
(S. 14) Diesem Zusammenhang spuirt Biitikofer in seiner faktenreichen und gut lesbaren
Untersuchung am Beispiel Zirichs nach, wo die Quellenlage besonders gut ist.

Um die Jahreswende 1686/1687 kam mit dem Liineburger Christian Theodor
Wolther ein Mann nach Zurich, der mit seiner Impekkabilititslehre (nach der der Wie-
dergeborene nicht siindigen kann) offenbar schnell Furore machte: Im Frithjahr 1689



95

kommt es zu einem ersten Einschreiten der Obrigkeit, im Herbst desselben Jahres dann
zu weiteren Verhoren, die sich besonders auf den Bibliophilen Johann Heinrich Locher
konzentrieren. In den folgenden Jahren ziehen einzelne Vorkommnisse wie Predigten
oder Konventikel immer wieder die Aufmerksamkeit der orthodoxen Geistlichkeit auf
sich; 1698 erreichen die Pietistenprozesse, in deren Verlauf auch Locher verhaftet sowie
seine umfangreiche Bibliothek beschlagnahmt wird, einen ersten Héhepunkt. Ende 1711
dann kann die pietistische Stromung einen Erfolg verbuchen: Eine kirchliche Reform-
kommission wird eingesetzt. Die Verfassungsunruhen von 1713 markieren einen Wen-
depunkt: Die reaktiondren Krifte bekommen wieder die Oberhand; der Rat setzt eine
Untersuchungskommission ein, die auch in den Landvogteien, in Winterthur und Stein
am Rhein titig wird und bis 1718 etwa 180 Verdichtige verhort. Die Verbannung des
einst machtigen Johann Heinrich Bodmer 1721 markiert das Ende dieser zweiten Phase
der Ziiricher Pietistenverfolgungen.

Biitikofer wihlt drei Zuginge zu seinem Thema. In einem ersten Teil untersucht
er den sozialen Hintergrund des Ziiricher Pietismus: regionale und Geschlechtervertei-
lung, Altersstruktur und Lebenswelt, soziale Schichtung und Mobilitit. Es handelt sich
um «ein erstaunlich klar umrissenes Milieu» (S. 105), «eine meistenteils kapitalschwache
Gruppe, die ihren Status Gber das Wissen behauptete» (ebd.) und «aufs engste mit dem
Staat verwoben wam,

Das Aufregende des Buches liegt im zweiten Zugang, Lesewelt und Alltagsbewal-
tigung, der der Bibliothek Lochers gewidmet ist. Exemplarisch analysiert der Autor an
Locher die Lektite der frithen Pietisten; damit gelingt ihm eine thematisch geordne-
te Prisentation des geistigen Kosmos der zuvor soziologisch verorteten Schicht. Me-
thodisch ist dieses Verfahren reflektiert und sauber abgesichert: «l.ochers Denkwelt soll
uns als ein pars pro toto fiir den geistigen Horizont der gesamten Bewegung dienen.
Diese Annahme erlaubt, den mit der Methode der Mikrogeschichte gewonnenen ide-
engeschichtlichen Befund als eine Art <Mentalitiv mit der Trigergruppe des Ziricher
Pietismus, die ich als Teil eines Protobirgertums begreife, in Verbindung zu setzen.» (S.
428) Inhaltlich spannt sich der Bogen vom Gedanken des Todes Adams und des Lebens
Christi (Johann Arndt und die rheinische Mystik, Valentin Weigel, Johann Valentin An-
dreae und die Rosenkreuzer) tiber Jakob Bohme und die Spiritualisten (Thema: der alte
und der neue Mensch), den Liber naturae (Hermetik, Okkultismus und Alchemie) zu den
Endzeiterwartungen und zum Gedanken der Allverséhnung (Miguel de Molinos, Antoi-
nette Bourignon, Thomas Bromley, Jane Leade). Zusammenfassend stellt Bitikofer fest:
«In der pietistischen Theologie gibt es nichts umsonst: alles muss individuell erarbeitet
werden [...] Das Selbst, das Individuum, ist nicht blo3 Ziel des Glaubens, es ist auch der
Ort des Glaubens. Der individuelle Glaube kondensiert sich im Begriff des Hertzens
und meint die komplette Verinnetlichung» (8. 430)

Gestiitzt werden die mentalititsgeschichtlichen Ergebnisse vom dritten Abschnitt
der Arbeit, die den politischen Zugang eréffnet, wobei die Burgerunruhen von 1713
eine zentrale Rolle spielen; der Weg in die Kontemplation folgt aus dem Scheitern der
Verfassungsbewegung.



96

Das Ergebnis der Untersuchung besteht im Bezug auf die Genese des modernen
Biirgertums in einer Modifizierung von Max Webers Kapitalismus-These: «Gottliche
Vorsehung ist die neue Losung und meint den gerechten Lohn fiir ehrliche Glaubens-
leistung — genau so wie der gesellschaftliche Status eines Mitgliedes einer auf Bildung
basierenden sozialen Gruppe sich (im Idealfall) iber die personliche Leistung definiert.
Das fromme Milieu grenzt sich so in religidsen Begriffen nach oben ab von einem ka-
pitalstarken Adels- und Rentnerstand, der seinen Status lediglich vererbt, wie auch nach
unten gegeniiber dem Handwerksstand, wo Werkzeug und Werkstatt vom Vater auf den
Sohn ubergehen.» (S. 502f)

Quellenanhidnge und Tabellen, eine ausfithrliche Bibliographie und ein Register et-
ginzen den Text, aber der eigentliche Wert von Biitikofers herausragendem Werk liegt in
der Verbindung der Methoden — ein iiberzeugendes Beispiel dafiir, dass mentalitits-, so-
zial- und theologiegeschichtliche Aspekte nur verschiedene Zugange innerhalb der einen
historischen Forschung darstellen, und man endlich aufhéren sollte, ein methodisches
Spezifikum der Kirchengeschichte neben der sogenannten Profangeschichte ausmachen
zu wollen: Die Wirklichkeit ist eine, also ist es die Geschichtswissenschaft auch.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal



	Rezensionen

