
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 1

Artikel: Evidenz des Ethischen? : Ambiguitätsprobleme ethischer Urteilsbildung
in Umwelt- und Medizinethik

Autor: Körtner, Ulrich H.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877789

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Evidenz des Ethischen?

Ambiguitätsprobleme ethischer Urteilsbildung
in Umwelt- und Medizinethik1

/. Ethische Ambiguitäten

Wer über Ambiguitätsprobleme in der Ethik nachdenkt, stösst auf die zweifelhafte

Kunst der Verstellung und der zweideutigen Aussagen, die sich am Rande

der Lüge bewegen. Zu den Ambiguitätserfahrungen auf dem Gebiet des

Ethischen gehört auch der Umstand, dass ethische Begriffe, mit deren Hilfe
wir zwischen Gut und Böse zu unterscheiden versuchen, ins Zwielicht geraten,
ausgehöhlt und pervertiert werden können. In klassischer Weise hat dies der

Marquis de Sade vorgeführt, und Friedrich Nietzsche hat scharfsinnig die

Umwertung aller Werte und damit die Brüchigkeit einer Wertethik analysiert, die

von einem überzeitlichen Wertapriori und einer feststehenden metaphysischen

Ordnung moralischer Werte überzeugt ist.

Ich werde am Ende meines Beitrags auf diese Problematik aus theologischer

Sicht eingehen. Im Zentrum der vorliegenden Ausführungen stehen

jedoch Ambiguitätsprobleme anderer Art, wenngleich diese von den eingangs

angesprochenen Ambiguitätserfahrungen nicht isoliert betrachtet werden

können. Ich meine das komplexe Verhältnis von Sachebene und ethischer

Bewertungsebene, das alle ethischen Fragen von Gewicht kennzeichnet. Ethische

Urteilsbildung hat es mit «gemischten» Sachverhalten zu tun. «<Gemischt>

meint dabei», wie der evangelische Sozialethiker Martin Honecker erläutert,
«daß empirische Gegebenheiten, Fakten einerseits, ethische Bewertungen
andererseits zu beachten sind.»2 Allein schon aufgrund der Strittigkeit der Fakten,
sodann aber auch wegen des heute herrschenden Pluralismus an ethischen

Begründungsmodellen, haftet jeder ethischen Entscheidung eine Ungewissheit

1

Vortrag im Rahmen des Graduiertenkollegs «Ambiguität» an der Universität Tü¬

bingen, gehalten am 3.2.2011.
2 M. Honecker: Einführung in die Theologische Ethik. Grundlagen und Grundbe¬

griffe, Berlin/New York 1990, XII.

ThZ 1/67 (2011) S. 37-58



38 Ulrich H.J. Körtner

an. Das gilt grundsätzlich auch für die theologische Ethik.3 Das sei im
folgenden an zwei Beispielen illustriert, nämlich am Problem des Klimaschutzes

und der Nachhaltigkeitsdebatte sowie am Problem des Embryonenschutzes
und der Strittigkeit des ontologischen, moralischen und rechtlichen Status des

Embryos.
Beim Klimawandel als Beispiel aus der Umweltethik lautet die Frage

zunächst, ob es sich in erster Linie um eine von uns Menschen verursachte

Veränderung handelt, oder ob natürliche Faktoren überwiegen, seien es geophysikalische

Ursachen oder astrophysikalische Faktoren wie z.B. Veränderungen auf
der Sonne. Strittig ist nicht nur, wie eindeutig und gesichert die Erhebung der

Sachlage ist, sondern auch, ob die Erwärmung des Erdklimas ausschliesslich

negative Folgen für Mensch und Umwelt oder möglicherweise sogar positive
Effekte hat. Und schliesslich findet ein komplexes Wechselspiel zwischen
moralischen Wertungen und politischem Handeln statt, das nicht nur kurz- und

mittelfristige, sondern sogar langfristige Ziele verfolgen soll, deren Evidenz
selbst unter naturwissenschaftlichen Experten umstritten ist.

Das medizinethische Beispiel, nämlich die leidenschaftlichen Debatten über

den ontologischen und moralischen Status des frühen Embryos, veranschaulicht

ebenfalls das Wechselspiel von Wahrnehmen und Urteilen. Handelt es sich

bei ihm schon um einen Menschen mit Personstatus und Menschenwürde oder

um einen blossen Zellhaufen? Die Ausgangsfrage ist: Was sehen wir? Tatsächlich

sehen wir unmittelbar nur einen Zellhaufen, aber jede Statuszuschreibung
sieht immer mehr, als bloss vor Augen liegt, und hängt von komplexen
Vorannahmen ab, die nicht schon im Erkenntnisobjekt als solchem gegeben sind. Die

Frage lautet also: Als was sehen wir den Embryo? Mit einem Vergleich könnte

man geradezu vom Embryo als Vexierbild sprechen, das an Wittgensteins
berühmten Hasen-Entenkopf erinnert. Der eine sieht in dem Bild einen Hasen,

der andere eine Ente.4 Je nachdem, was wir im frühesten Entwicklungsstadium
einer befruchteten menschlichen Eizelle zu sehen glauben oder meinen sehen

zu sollen fällen wir nun weitreichende ethische und rechtliche Entscheidungen

darüber, was man mit Embryonen machen darf und was nicht.

3 Vgl. M. Honecker: Grundriß der Sozialethik, Berlin/New York 1995, XI.
4 Vgl. L. Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen (stw 203), Frankfurt a.M.

1977, 308ff. Wittgenstein hat die Figur übernommen aus: J. Jastrow: Fact and

Fable in Psychology, Boston 1900.



Evidenz des Ethischen? 39

Allgemein ist das Verhältnis von Wahrnehmung und Urteil, deskriptiv-her-
meneutischem und normativem Zugang zu ethischen Fragen zu diskutieren.

Es geht um Probleme einer ethischen Wahrnehmungstheorie, um das Verhältnis

von Ethik und Ästhetik bzw. Ethik und Phänomenologie.5 Der Begriff der

Wahrnehmung ist ethisch in seinem doppelten Wortsinn zu bedenken: Nur
wenn einzelne sich entschliessen, moralische Verantwortung zu übernehmen,
wird diese überhaupt als zu realisierende Möglichkeit entdeckt und
wahrgenommen. Die Wahrnehmung von Verantwortung im Sinne ihrer Übernahme

setzt ihre Wahrnehmung im Sinne ihres Erkennens voraus.6 Beispielhaft lässt

sich dieser Zusammenhang am Gleichnis Jesu vom barmherzigen Samariter

erkennen (Lk 10,25-37). Die Moral, die Jesus aus der Beispielgeschichte zieht:

«Gehe hin und tue desgleichen!» (V.37), ist als Anleitung zu einer entsprechenden

Aufmerksamkeit und somit Schulung der ethischen Wahrnehmungsfähigkeit

zu verstehen. Insofern besteht ein unmittelbarer Zusammenhang zwischen

Ethik und Ästhetik7, die bei Soren Kierkegaard zu Unrecht einseitig in Opposition

zueinander gesetzt werden. Die Beispielerzählung vom barmherzigen
Samariter macht aber auch auf den Zusammenhang von Wahrnehmen und
Verstehen aufmerksam. Die Frage des Schriftgelehrten in Lk 10,29, wer denn

sein Nächster sei, zeigt nämlich, dass jede sogenannte angewandte Ethik auf
hermeneutische Kompetenz angewiesen ist.8

Zu den Ambiguitätsproblemen in der Ethik gehört schliesslich auch die

Ambivalenz ethischer Urteilsbildung und ihrer Folgen. Der evangelische Theo-

5 Vgl. dazu U. Körtner: Evangelische Sozialethik. Grundlagen und Themenfelder

(UTB 2107), Göttingen 22008, 104f.
6 Vgl. dazu auch J. Fischer: Wahrnehmung als Aufgabe und Proprium christlicher

Ethik, in: ders.: Glaube als Erkenntnis. Zum Wahrnehmungscharakter des christlichen

Glaubens, München 1989, 91-118, sowie B. Harbeck-Pingel: Ethische

Wahrnehmung. Eine systematisch-theologische Skizze (Beiträge zur Theologie
und Religionsphilosophie 2), Aachen 1998, der allerdings Ethik zu einseitig als

Theorie der Lebensführung bestimmt.
7 Zum Zusammenhang von Ethik und Ästhetik vgl. auch G. Franck: Ökonomie

der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf, München 1998, 213-251; B. Recki: Ästhetik
der Sitten. Die Affinität von ästhetischem Gefühl und praktischer Vernunft bei

Kant (PhA 81), Frankfurt a.M. 2001.
8 Zur hermeneutischen Grundlegung angewandter Ethik siehe auch B. Irrgang:

Praktische Ethik aus hermeneutischer Perspektive (UTB 2020), Paderborn 1998.



40 Ulrich H.J. Körtner

loge Paul Tillich spricht von den Zweideutigkeiten des Lebens einschliesslich

des moralischen Gesetzes.9 Der Soziologe Niklas Luhmann hat auf den po-
lemogenen Charakter aller Moral hingewiesen.10 Der Wille, das Gute zu tun,
kann böse Folgen haben. Christliche Ethik richtet sich an den wirklichen
Menschen, d.h. an den Menschen, der diesseits des Sündenfalls lebt. Zumindest

evangelische Ethik rechnet weniger mit der Evidenz als vielmehr mit der

Verborgenheit des Guten, welche die ethische Entscheidung im Einzelfall schwer
macht.11 Vor allem aber lässt sie sich von der Gewissheit der Rechtfertigung
des Sünders leiten, in welcher der Mut zur Verantwortungsübernahme ihren
letzten Grund hat.

2. Ambiguitätsprobleme beim Umweltschutz Klimawandel und Nachhaltigkeitsdebatte

Schon die Diskussion über das Theorem des Club of Rome über die Grenzen
des Wachstums hat gezeigt, wie schwierig und zugleich notwendig es ist,
zwischen wissenschaftlich erhebbaren Fakten und ihrer Deutung, sowie zwischen

wissenschaftlicher Beschreibung, wissenschaftlich fundierter Prognostik und

gesellschaftstheoretischen sowie weltanschaulichen Implikationen zu
unterscheiden. Schwer fällt auch die Unterscheidung zwischen deskriptiver Analyse

von Fakten und Zukunftsszenarien einerseits und ethischen Werturteilen und
normativen Handlungsanweisungen andererseits. Diese Probleme kehren wieder

in der wissenschaftlichen, politischen und ethischen Debatte über den

Klimawandel, sein Ausmass, seine Ursachen und die politisch, ökonomisch und
ethisch zu ziehenden Schlussfolgerungen.

Wie auch in anderen Fällen liegt das ethische Problem in der Klimaschutzdebatte

zunächst gar nicht so sehr in der Strittigkeit ethischer Prinzipien —

wenngleich auch diese nicht zu leugnen ist — als vielmehr in der kontrover-
siellen Beurteilung der Fakten, die ein bestimmtes Handeln bzw. bestimmte

Verhaltensänderungen erforderlich machen. Je nach Einschätzung der Sachlage

variieren auch die Handlungsstrategien. Ethische Urteilsbildung, auch im

9 P. Tillich: Systematische Theologie, Bd. III, Stuttgart 1966, 45ff.
1(1 N. Luhmann: Soziologie der Moral, in: ders. & S.H. Pförtner (Hg.): Theorietech¬

nik und Moral (stw 206), Frankfurt a.M. 1978, 8-116 (54).
11 Vgl. D. Bonhoeffer: Ethik, hg.v. I. Tödt u.a. (DBW 6), Gütersloh T998, 218-244

(Kapitel: Die Geschichte und das Gute).



Evidenz des Ethischen? 41

Blick auf Klimawandel und Klimaschutz, hat es im oben erläuterten Sinn mit
«gemischten» Sachverhalten zu tun, d.h. mit einem Komplex von empirischen

Gegebenheiten, die zudem noch das Resultat eines komplexen Wechselspiels

von naturhaften Entwicklungen und menschlichen Handlungen sind, und
ethischen Bewertungen.

Fallen die naturwissenschaftlichen Urteile in Einzelfragen auch

unterschiedlich aus, so herrscht doch Konsens darüber, dass sich auf unserem
Planeten ein Klimawandel vollzieht, der in hohem Masse auf menschliche

Einwirkungen zurückzuführen ist, auch wenn er in der Anfangsphase nur
schwer von natürlichen Schwankungen zu unterscheiden ist.12 Weltweit ist die

Durchschnittstemperatur der Erdoberfläche seit dem späten 19. Jahrhundert
zwischen 0,3 und 0,6 Grad Celsius angestiegen. Zwar hat es erdgeschichtlich

wiederholt Klimaveränderungen und zyklische Temperaturschwankungen
über längere Zeiträume hinweg gegeben, doch lässt sich die jüngste
Erderwärmung offenbar nicht hinreichend als vom Menschen unbeeinflusster

Naturvorgang erklären. Zusammengenommen legen alle wissenschaftlichen

Befunde nahe, dass der Anstieg der Oberflächentemperatur sowie geologische,

jahreszeitliche und in den verschiedenen Schichten der Atmosphäre
beobachtbare Veränderungen erkennbar anthropogene Ursachen haben, wobei
der weltweite Anstieg des Energieverbrauchs und der Mobilität bzw. der

Verwendung fossiler Brennstoffe entscheidende Faktoren sind. «Vor allem

Änderungen in der stofflichen Zusammensetzung der Atmosphäre deuten auf
eine Mitverursachung des gegenwärtigen Klimawandels durch den Menschen

hin.»13 Die durch die anthropogenen Emissionen der «Treibhausgase»

Kohlendioxid, Methan, Fluorchlorkohlenwasserstoffe und Distickstoffoxid
verursachten Störungen der Strahlungsbilanz sind in Summe inzwischen lOOmal

bedeutender als die durch menschliche Aktivitäten erzeugte Abwärme.14 Auf
die so bedingte Erwärmung der Erdatmosphäre ist vermutlich auch der
weltweite Anstieg der Meeresspiegel um 10-25 Zentimeter innerhalb der letzten
100 Jahre zurückzuführen.

12 Zum folgenden vgl. Second Assessment Report of the Intergovernmental Panel

on Climate Change, 1995.
13 H. Grassl: Art. Klimaveränderung 1, Zum Problemstand, Lexikon der Bioethik,

Bd. 2, Gütersloh 2000, 392-396 (392).
14 Vgl. H. Grassl: Klimaveränderung (Anm. 13), 393.



42 Ulrich H.J. Körtner

Umstritten wie der tatsächliche Anteil menschlicher Faktoren am
Klimawandel sind seine Auswirkungen auf die Biosphäre. Mit ihnen befasst sich

unter anderem die Ökologie, d.h. die Wissenschaft von den Beziehungen der

Organismen untereinander und zu ihrer Umwelt, deren Arbeit im interdisziplinären

Austausch mit Chemie, Physik, Geologie, Geographie, Hydrologie
und Meteorologie erfolgt.15 Mit der Beziehung zwischen dem Menschen und
seiner Umwelt befasst sich näherhin die Humanökologie.

Nun hat die Ökologie infolge der seit den 70er Jahren des vergangenen
Jahrhunderts diagnostizierten ökologischen Krise einen enormen Aufschwung
erfahren und spielt auch in den wissenschaftlichen Debatten zu Klimawandel

und Klimaschutz eine wichtige Rolle. Umstritten ist allerdings ihr
wissenschaftstheoretischer Status. Während manche Vertreter in der Ökologie eine

Art von Leitwissenschaft oder Supertheorie sehen16, weisen ihr andere

Wissenschaftler lediglich eine interdisziplinäre Brückenfunktion zu, so z.B. der

deutsche Sachverständigenrat für Umweltfragen, welcher den Querschnitts-,
Koordinations- und Verbindungscharakter der Ökologie auf den Begriff der

«Bündelungskompetenz» bringt.17

Es lässt sich nicht bestreiten, dass ökologische Systeme eine umfassende

Ordnung bilden, in die das menschliche Leben nicht nur biologisch, sondern

auch existentiell eingebunden ist, weshalb ihnen für das Selbstverständnis des

Menschen eine wichtige Bedeutung zukommt. Gleichwohl: «Die oft schwer

durchschaubare Mischung von hermeneutischen, systemtheoretischen und

therapeutischen Elementen in der Ökologie ist ein wesentlicher Grund für ihre

15 Vgl. M. Vogt: Art. Ökologie, Lexikon der Bioethik, Bd. 2, Gütersloh 2000, 798-802.
16 So z.B. G. Böhme (Hg.): Soziale Naturwissenschaft. Wege zu einer Erweiterung

der Ökologie, Frankfurt a.M. 1985; A. Naess: Ecology, community and lifestyle.
Outline of an ecosophy, Cambridge 1989; F. Capra: Lebensnetz. Ein neues
Verständnis der lebendigen Welt, Bern u.a. 1996. Vgl. auch P.C. Mayer-Tasch (Hg.):
Natur denken. Eine Genealogie der ökologischen Idee, 2 Bde., Frankfurt a.M.

1991. Kritisch gegenüber derartigen Konzeptionen äussern sich z.B. K. Bayertz:
Ökologie als Medizin der Umwelt? Überlegungen zum Theorie-Praxis-Problem
in der Ökologie, in: ders. (Hg.): Ökologische Ethik, München/Zürich 1988, 86-

101; L. Trepl: Ökologie als Heilslehre, Zum Naturbild der Umweltbewegung,
Politische Ökologie 25 (1991), 39-45.

17 Der Rat von Sachverständigen für Umweltfragen: Umweltgutachten 1994: Für
eine dauerhaft-umweltgerechte Entwicklung, Stuttgart 1994, 69.



Evidenz des Ethischen? 43

besondere Attraktivität, aber auch für ihre besondere Problematik.»18

Insbesondere ist gegenüber Konzeptionen, welche die Ökologie zur umfassenden

Basiswissenschaft erklären bzw. ihre Grenzen in Richtung auf eine ökologische
Weisheitslehre transzendieren wollen, grösste Skepsis angebracht.

Das gilt auch in theologischer Hinsicht, insofern die Überhöhung der Ökologie

zu einer Heilslehre der christlichen Schöpfungs- und Erlösungslehre
diametral entgegensteht.19 Die häufig zu beobachtenden Konfusionen der Begriffe
«Schöpfung» und «Natun> oder «Evolution» sind Ausdruck einer synkretisti-
schen Religiosität, die zwar auch Anleihen beim Judentum oder Christentum

macht, jedoch wesentliche Aspekte einer biblisch fundierten Schöpfungslehre,

wie z.B. die Unterscheidung von Schöpfung und Schöpfer, einebnet. Zwar

muss sich das, was theologisch mit Schöpfung gemeint ist, an der Natur aufzeigen

lassen. Doch sind theologisches und naturwissenschaftliches Sprachspiel

gleichzeitig klar zu unterscheiden.20

In ethischer Hinsicht problematisch ist es, wenn der vielschichtige
Naturbegriff unmittelbar in ethischen Handlungssinn überführt werden soll. Das

geschieht z.B., wenn deskriptiv-analytische Leitvorstellungen wie «ökologisches

Gleichgewicht» oder «ökologische Stabilität» unmittelbar zu ethisch-normativen

Wertbegriffen umgedeutet werden. Ein solcher «Ökologismus» begeht
einen naturalistischen Fehlschluss, der vom Sein auf das Sollen schliesst21, wobei

hinzukommt, dass die vermeintliche Faktizität der Natur in hohem Masse

deutungsabhängig ist. Gerade für die ethische Urteilsbildung kommt alles darauf

an, zwischen Natur als Gegenstand wissenschaftlicher Forschung und Natur als

Träger von Bedeutungen bzw. zwischen der Ebene empirischer Wissenschaft,
die mit kybernetischen oder systemtheoretischen Modellen arbeitet, und der

Ebene der Wertentscheidungen zu unterscheiden. Wird unter Ökologie aber

eine empirische, deskriptiv-analytische Wissenschaftsrichtung verstanden, so

ist sie «bei aller Bündelungskompetenz aus methodologischen Gründen mit

18 Vogt: Ökologie (Anm. 15), 801.
19 Vgl. U. Körtner: Solange die Erde steht. Schöpfungsglaube in der Risikogesell¬

schaft (Mensch — Natur — Technik 2), Hannover 1997, 16ff.
20 Vgl. Körtner, Solange die Erde steht (Anm. 19), 53.
21 Vgl. H.J. Münk: .Starke' oder .schwache' Nachhaltigkeit? Theologisch-ethische

Überlegungen zur ökologischen Grundkomponente des Sustainability-Leitbilds,
ZEE 43 (1999) 277-293 (281).



44 Ulrich H.J. Körtner

der Rolle einer gesellschaftlichen, ja globalen Orientierungs- und Leitinstanz

heillos überfordert»22.

Umweltethische Entwürfe, auch ethische Konzepte für den Klimaschutz,
können nur im Rückgang auf ethische Wertvorstellungen bzw. Prinzipien
begründet werden. Freilich kommt eine begründete, durch Argumente gestützte
ethische Entscheidung nicht ohne eine möglichst umfassende, hinreichend
differenzierte und komplexe Analyse der Sachzusammenhänge aus. Denn

ebensowenig wie sich aus der Faktizität bestimmter Naturzusammenhänge ethische

Normen ableiten lassen, darf umgekehrt der normativistische Fehlschluss

begangen werden, der ein Moralprinzip allein für ein hinreichendes ethisches

Entscheidungskriterium hält. Grundsätzlich gilt: «Je konkreter die ethische

Fragestellung ist, desto mehr wissenschaftliche Informationen müssen in den Pro-

zess der Normenfindung einfließen.»23 Doch führt uns diese Einsicht zurück

zum eingangs beschriebenen Problem der gemischten Sachverhalte und der

damit verbundenen Unsicherheit ethischer Urteilsbildung.
Um gemischte Sachverhalte handelt es sich bei allen Problemen des

Umweltschutzes auch deshalb, weil die in Rede stehende Natur weithin kulturell
bearbeitet und überformt ist. Zwar ist es in bestimmter Hinsicht sinnvoll,

zwischen Natur und menschlich hervorgebrachter Kultur zu unterscheiden.

Letztlich aber muss auch die Kultur als Teil der Natur bzw. der Evolution der

Biosphäre betrachtet werden. Auch in theologischer Hinsicht ist darauf

hinzuweisen, dass der biblische Schöpfungsauftrag des Menschen, die Erde «zu

bebauen und zu bewahren» (Gen 2,15), keineswegs nur die Konservierung eines

vorgegebenen Naturzustandes, sondern auch die Kultivierung der Natur, d.h.

ihre aktive Gestaltung bedeutet.24 Der Garten in Eden (Gen 2,4f.) ist, wie das

Wort schon sagt, Kulturland und nicht Wildnis.
Selbst wenn man der Natur einen Eigenwert zubilligt, ist damit noch

keineswegs entschieden, welche Natur es zu schützen gilt. Handelt es sich um die

ursprüngliche, vom Menschen bislang noch unberührte Natur, also um jenen

Bereich, der in der englischsprachigen Umweltethik als «wilderness» bezeichnet

wird, oder um die kulturell bearbeitete, d.h. anthropogen veränderte Natur?

22 Münk: ,Starke' oder ,schwache' Nachhaltigkeit? (Anm. 21).
23 M. Görke: Artensterben. Von der ökologischen Theorie zum Eigenwert der Na¬

tur, Stuttgart 1999, 104.
24 Siehe dazu: Körtner: Solange die Erde steht (Anm. 19), 36ff.



Evidenz des Ethischen? 45

Auch zeigt sich, dass die menschlichen Eingriffe in die Natur keineswegs nur
destruküve Folgen haben, sondern unter Umständen neue Entwicklungsmöglichkeiten

für die Natur eröffnen. Ein klassisches Beispiel, auf das der katholische

Sozialethiker Wilhelm Korff verweist, ist die Lüneburger Heide.25 Die

Abholzung des ursprünglichen Waldbestandes hatte das Entstehen eines neuen

Ökosystems zur Folge, das heute unter Naturschutz steht. In der

Kulturlandschaft, z.B. in Park- oder Agrarlandschaften, findet man häufig eine grosse
Artenvielfalt. Manche Tierarten leben als «Kulturfolger» in Symbiose mit dem

Menschen, auch in Urbanen Regionen.
Auch die ökologischen Folgen des sich gegenwärtig vollziehenden

Klimawandels werden von Experten gegensätzlich beurteilt. Apokalyptischen
Schreckensszenarien stehen Klimamodelle gegenüber, denen zufolge
langanhaltende Wärmeperioden in der Erdgeschichte stets zu einer Erhöhung der

Artenvielfalt geführt haben. Übrigens würde der Temperaturanstieg nach diesen

Berechnungen auch für die Eisbären nicht das Aus bedeuten, weil diese

nicht nur am Nordpol, sondern auch in der sibirischen Tundra leben können.26

Wüsten- und Kälteregionen — wie die Sahara oder Grönland — könnten für
Mensch und Tier nutzbar gemacht werden, Nahrungserträge könnten weltweit

steigen, weil die Zunahme von Kohlendioxyd in der Erdatmosphäre das

Wachstum von Pflanzen, also auch von Kulturpflanzen, fördert. Allerdings

sorgen steigende Temperaturen desgleichen für eine Zunahme bei Schädlingen

und Unkräutern. Auch wirkt sich Hitze positiv auf das Wachstum von
Agrarpflanzen aus, sie reduziert aber gleichzeitig die Nährstoffkonzentration,

insbesondere von Proteinen.27 Welche praktischen Schlussfolgerungen aus

diesen Analysen zu ziehen sind, ob man primär versuchen soll, die Erderwärmung

zu reduzieren, oder ob Nutzpflanzen durch Züchtung — auch unter

25 Vgl. W. Korff: Schöpfungsgerechter Fortschritt. Grundlagen und Perspektiven
der Umweltethik, HerKorr 51 (1997) 78-84 (82).

26 Vgl. Th. Deichmann: Die 7 Plagen der Endzeit, Focus Nr. 48 (2010), 89.
27 S. Kröpelin: Mensch und Klima im Holozän: Das Beispiel der Grünen Sahara, in:

W Hauser (Hg.): Klima — Das Experiment mit dem Planeten Erde. Begleitband
und Katalog zur Sonderausstellung des Deutschen Museums, München 2002,

274-279; M. Schaller & H.-J. Weigel: Analyse des Sachstands zu Auswirkungen
von Klimaveränderungen auf die deutsche Landwirtschaft und Massnahmen

zur Anpassung (Landbauforschung Völkenrade Sonderheft 316), Braunschweig
2007.



46 Ulrich H.J. Körtner

Einsatz von Gentechnik — dem veränderten Klima angepasst werden sollen,
ist wiederum strittig.

Die allgemeine Frage, welcher Natur Eigenwert zukommt bzw. welche Natur

geschützt werden soll, lässt sich offenbar nicht zeidos oder geschichtsunabhän-

gig beantworten. «Weder die Natur noch der Mensch und seine Kultur sind

statische, unwandelbare Größen. Es geht sonach hier also immer um Abwägungsprozesse,

in welche Kriterien der Pluriformität, der Schönheit, der Seltenheit,
des Faszinierenden und Ehrfurchterweckenden, aber auch Kriterien der funktionalen

Erforderlichkeit und Notwendigkeit einfließen und ebenso immer wieder

miteinander konkurrieren können.»28 Das Gleiche gilt auch unter der theologischen

Prämisse, dass die Welt Gottes Schöpfung ist. Bewahrung der Schöpfung
bzw. die Erhaltung ihrer Integrität, wie man im Englischen sagt («integrity of
creation»), bedeutet nicht die Festschreibung eines momentanen Zustands oder

die Wiederherstellung eines mythischen Urzustandes, sondern die Anerkennung
und Weiterentwicklung der in der Schöpfung angelegten Möglichkeiten.29

Entsprechend kontrovers verlaufen die Debatten über unterschiedliche

Nachhaltigkeitskonzepte. Man unterscheidet zwischen «starken), «schwachen)

und «mittleren) Nachhaltigkeit.30 Einig ist man sich darin, dass die gegenwärtig
lebende Generation ihren ökonomischen Nutzen nur so weit maximieren darf,

wie künftigen Generationen vergleichbare Wohlfahrtschancen dadurch nicht

genommen werden. Übereinstimmung herrscht auch darin, dass jeder Wohlstand

sowohl in den natürlichen Ressourcen der Erde als auch in den durch den

Menschen hinzugefügten Anteilen, d.h. Arbeit, Investitionen, Wissen u.a. gründet.
Umstritten ist zwischen den genannten Grundpositionen aber, inwieweit die

Anteile der natürlichen Ausstattung (Ökosysteme, Arten, Ressourcen) durch an-

thropogene Anteile ersetzt werden können. Unter «schwacher» Nachhaltigkeit
versteht man die ökonomische Mehrheitsposition, wonach sich fast alle Ressourcen,

gleich ob es sich um natürliche oder von Menschen geschaffene handelt,

im Bedarfsfall substituieren lassen. Die Position der «starken» Nachhaltigkeit

28 Korff: Schöpfungsgerechter Fortschritt (Anm. 25), 82.
29 Vgl. dazu U. Körtner: Unverfügbarkeit des Lebens? Grundfragen der Bioethik

und der medizinischen Ethik, Neukirchen-Vluyn 22004, 14ff.; ders.: Evangelische
Sozialethik (Anm. 5), 292ff.

30 Vgl. U. Körtner: Ethische Reflexionen auf den Klimawandel. Zur Operationaü-
sierbarkeit des Leitbildes der Nachhaltigkeit, Ethica 10 (2002), 5-31.



Evidenz des Ethischen? 47

bestreitet dies zumindest in den Fällen, in denen der irreversible Verlust von
Naturgütern, z.B. das Aussterben ganzer Arten, unabweisbare Folgen für künftige
Generationen hat.

Bei der «mitderen» Nachhaltigkeit handelt es sich um eine Modifikation des

Leitbildes der «starken» Nachhaltigkeit. Sie «zielt auf eine Erhaltung der

Funktionsfähigkeit und Tragekapazität ökologischer Systeme», berücksichtigt aber «neben

produktiven Naturfunktionen auch beispielsweise kulturell-symbolische»31.

Gegenüber einem statischen Naturbegriff, der in Konzepten einer «starken»

Nachhaltigkeit bisweilen unmittelbar für ethisch normativ erklärt wird, geht
das Konzept «mittleren) Nachhaltigkeit von einem dynamisch-evolutiven

Naturbegriff aus, der die kulturelle Evolution des Menschen einbezieht. Nicht ein

bestimmter Naturzustand als solcher oder ein vermeintlich feststehendes

«ökologisches Gleichgewicht» ist zu erhalten, sondern es geht - systemtheoretisch

komplexer gedacht — «um die dauerhafte Sicherstellung der Funktionsfahigkeit
des Bedingungsgefüges menschlicher Zivilisationssysteme und der Tragekapazität

der Natun>32.

Die Ambiguitäten der «gemischten» Sachverhalte auf dem Gebiet des

Klimaschutzes bestehen nicht nur in der Komplexität des Ist-Zustandes, sondern

auch in der Komplexität der Wechselwirkungen zwischen natürlichen und an-

thropogenen Faktoren, die es so schwer machen, die langfristigen Auswirkungen

menschlicher Entscheidungen auf das Ökosystem solide zu berechnen. Aus

verantwortungsethischer Sicht hat Ethik nicht nur die Motive und Prinzipien
moralischen Handelns zu reflektieren, sondern auch die Folgen menschlichen

Handelns zu beurteilen. Wenn aber das Kalkül der möglichen Folgen überkomplex

wird, gerät jede Ethik in Aporien. In einer solchen Situation kommt es

offenbar «auf das Durchhalten bestimmter allgemeiner Uberzeugungen» an, «deren

Richtigkeit sich zwar nicht im Einzelfall beweisen läßt, die aber angesichts

der Intransparenz von Handlungsfolgen immer noch brauchbarere Richtmaße

zu sein scheinen als das Ergebnis kurzfristiger Interessenkalküle»33.

31 A. Lienkamp: Steile Karriere. Das Nachhaltigkeits-Leitbild in der umweltpoliti¬
schen und -ethischen Debatte, HerKorr 54 (2000) 464-469 (467).

32 Korff: Schöpfungsgerechter Fortschritt (Anm. 25), 82.
33 F.-X. Kaufmann: Risiko, Verantwortung und gesellschaftliche Komplexität, in:

K. Bayertz (Hg.): Verantwortung: Prinzip oder Problem?, Darmstadt 1995, 72—

97 (96).



48 Ulrich H.J. Körtner

Damit zeigt sich aber auch, das s Umweltethik notwendigerweise anthropozentrisch

ist. Die damit gegebene Perspektivierung gehört nun ebenfalls zu den Am-

biguitäten der ethischen Debatten zum Klimaschutz. Anthropozentrik bedeutet

nicht notwendigerweise, dass nur die Lebens- und Uberlebensinteressen der

menschlichen Gattung moralisch von Belang sind — das wäre ein moralischer

Anthropozentrismus -, wohl aber, dass alle Bemühungen um eine Erhebung der

Faktenlage wie um eine zukunftorientierte ethische Entscheidungsfindung aus

der Perspektive des Menschen erfolgen. Man kann diesen Sachverhalt als episte-
mischen und zugleich ökologisch aufgeklärten Anthropozentrismus bezeichnen.

3. Ambiguitätsproblerne in der Medi^inethik: Der Status des menschlichen Embryos

Als medizinethisches Beispiel für Ambiguitätsprobleme ethischer Urteilsbildung
sei die Kontroverse um den ontologischen, moralischen und rechtlichen Status

des menschlichen Embryos gewählt. Unter Medizinern, Philosophen, Theologen

und Juristen gehen die Ansichten nach wie vor auseinander. Die beiden

grossen Kirchen und ihre Kirchenleitungen in Deutschland verfechten die Position,

wonach das Leben des Menschen mit der Befruchtung oder zumindest mit
der Verschmelzung der Zellkerne von Ei- und Samenzelle beginnt. Innerhalb der

evangelischen Kirche ist diese Auffassung aber nicht unumstritten. Besonders in
der Beurteilung der Forschung an embryonalen Stammzellen und der

Präimplantationsdiagnostik (PID) gingen noch vor Jahren die Meinungen zwischen dem

Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) und einer Reihe von
evangelischen Sozialethikern auseinander.34 Die Evangelische Kirche hat inzwischen

ihre ehedem ganz auf der katholischen Linie stehende Position aufgeweicht, wie

die Zustimmung zur Novelle des deutschen Stammzellforschungsgesetzes von
2008 und die offene Debatte zur PID zeigen. Ich konzentriere mich im Folgenden

auf die theologisch-ethische Debatte.35

In seinem letzten Bericht vor der Synode der EKD fragte der scheidende

Ratspräsident Kock: «Aufgrund welcher Unterschiede im Denkansatz kommen

34 Siehe dazu R. Anselm & U. Körtner (Hg.): Streitfall Biomedizin. Orientierung in
christlicher Verantwortung, mit einer Einführung von T. Rendtorff, Göttingen
2003.

35 Zum Folgenden siehe ausführlich U. Körtner: «Lasset uns Menschen machen».

Christliche Anthropologie im biotechnologischen Zeitalter, München 2005,104ff.



Evidenz des Ethischen? 49

wir zu unterschiedlichen Beurteilungen dessen, was ethisch geboten ist? Kommen

wir zu einem unterschiedlichen Verständnis menschlicher Embryonen

aufgrund gegensätzlicher Deutung der Heiligen Schrift? Oder kommen wir zu

unterschiedlichen Konsequenzen in den Fragen vorgeburtlicher Würde, weil die

wissenschaftlichen Erkenntnisse über die Vorgänge am Beginn menschlichen

Lebens zu einem Deutungsspektrum nötigen, das Entscheidungsspielräume
eröffnet? Oder stehen gegensätzliche Werte gegeneinander, die bei der

Entscheidung für die eine Seite auf der anderen Seite eine Wertverletzung zur Folge
haben?»36

Gleich die ersten beiden Fragen führen ins theologische Zentrum der

bioethischen Kontroverse. Schriftgemässheit ist das entscheidende Kriterium
zumindest evangelischer Theologie, nicht nur in Fragen des Glaubens, sondern

auch der Ethik. Sie ist freilich von einem Biblizismus zu unterscheiden, der jede

theologische Aussage mit einem Bibelzitat zu begründen versucht. Sonst sähe

es für den Rat der EKD und die römisch-katholische Kirche, die sich in der

Frage des Lebensbeginns einig sind, natürlich schlecht aus. Denn die Bibel weiss

bekanntlich noch nichts von Embryonen, auch nicht von Eizellen, die beim

Menschen erst 1827 entdeckt wurden.

In diesem Zusammenhang muss ein eklektizistischer Umgang kirchlicher

Verlautbarungen mit biblischen Texten kritisiert werden.37 Man weist zum
Beispiel darauf hin, dass «Menschenwürde» ein säkulares Äquivalent für
«Gottebenbildlichkeit» ist, und zitiert als Beleg Gen 1,27: «Gott schuf den
Menschen zu seinem Bilde; zum Bilde Gottes schuf er ihn». Die stereotype Zitation
dieses Bibelwortes, die kurzschlüssige Gleichsetzung der Gottebenbildlichkeit
mit dem seinerseits klärungsbedürftigen Personbegriff und seine umstandslose

Übertragung auf Blastozysten sind jedoch kaum das Ergebnis solider Exegese.

Die eingehende Beschäftigung mit den Ergebnissen wissenschaftlicher

Bibelauslegung, die auf die Vielschichtigkeit biblischer Aussagen über den Lebensbeginn

hinweist38, sucht man in den ökumenischen Texten zur Bioethik vergebens.

36 Nachzulesen im Ratsbericht der EKD 2003, 14: www.ekd.de/download/ratsbe-
richt_ll_2003. [pdf. (Zugriff am 13.3.2011)].

37 Vgl. dazu auch M. Heimbach-Steins & G. Steins: Ornament, Fundament, Argu¬

ment oder was sonst? Zur Rolle der Bibel als Kanon in theologischer Ethik und
in gemeinsamen katholisch-evangelischen Texten, ZEE 45 (2001) 95-108 (98).

38 Siehe dazu H. Utzschneider: Der Beginn des Lebens. Die gegenwärtige Diskussi-



50 Ulrich HJ. Körtner

Kirchliche Stellungnahmen blenden auch gern den Umstand aus, das s das

Alte Testament der Christen die Bibel der Juden ist. Die jüdische Auslegung

einschlägiger Stellen wie Psalm 139 oder Hiob 10, die gern von christlicher Seite

für den Personstatus von Embryonen und sogar von befruchteten menschlichen

Eizellen im Reagenzglas ins Feld geführt werden, weicht von kirchlichen

Dokumenten teilweise erheblich ab. Nach jüdischer Auffassung ist die Geburt
die entscheidende Zäsur, mit der das Leben eines Menschen beginnt. Dafür

glaubt man sich durchaus auf die jüdische Bibel berufen zu können. Daher

werden auch in Fragen der Stammzellforschung oder der PID im Judentum
Positionen vertreten, die zwar im Widerspruch zur lehramtlichen Position der

römisch-katholischen Kirche stehen, jedoch auch von einzelnen evangelischen

Ethikern eingenommen werden.39 Es ist gerade das von der evangelischen

Theologie betonte Kriterium der Schriftgemässheit, welches unterschiedliche

Sichtweisen des Lebensanfangs zulässt, denn die biblischen Grundlagen einer

christlichen Anthropologie sind nämlich keineswegs so eindeutig, wie es kirchliche

Stellungnahmen häufig unterstellen.

Damit kommen wir zu der von Altpräses Kock aufgeworfenen Frage, welche

Rolle die Erkenntnisse der modernen Embryologie für die theologische
Sicht des Lebensbeginns spielen. Die kirchliche Position, wonach mit der

Kernverschmelzung von Ei- und Samenzelle bereits ein neuer Mensch bzw. eine

menschliche Person existiert, lässt sich weder rein naturwissenschaftlich noch

auf biblischer Grundlage zwingend begründen. Sie operiert in Wahrheit mit
einer Reihe von philosophischen bzw. ontologischen Zusatzannahmen. Das

ist eine legitime, jedoch keineswegs die einzig mögliche Sichtweise im Streit

um den ontologischen, moralischen und rechtlichen Status von befruchteten

Eizellen oder von Embryonen.40

on um die Bioethik und das Alte Testament, ZEE 46 (2002) 135-143; M. Groh-
mann: Fruchtbarkeit und Geburt in den Psalmen (FAT 53), Tübingen 2007; A.
Lindemann: Schwangerschaftsabbruch als ethisches Problem im antiken Judentum

und im frühen Christentum, WuD 26 (2001) 127-148.
35 Vgl. Y. Nordmann: Der Beginn menschlichen Lebens. Aspekte jüdischer Medi¬

zinethik, in: U. Körtner, G. Virt, D. v. Engelhardt, F. Haslinger (Hg.): Lebensanfang

und Lebensende in den Weltreligionen. Beiträge zu einer interkulturellen
Medizinethik, Neukirchen-Vluyn 22009, 19-33.

40 Aus der inzwischen unübersichtlichen Literatur siehe u.a. C. Kaminsky: Em¬

bryonen, Ethik und Verantwortung. Eine kritische Analyse der Statusdiskussion



Evidenz des Ethischen? 51

Überhaupt zeigt eine Durchsicht der verschiedenen Positionen, die in der

Frage des Status von Embryonen eingenommen werden, dass ihre Bedeutung
für die bioethische Entscheidungsfindung häufig überschätzt wird. Die
Alternative besteht nicht zwischen einer vermeintlich objektiven Grenzziehung bei

der Kernverschmelzung und anderen, scheinbar willkürlichen Definitionen des

Lebensanfangs, da in jedem Fall empirisch-naturwissenschaftliche Daten und

anthropologische Deutung zu unterscheiden sind. Deshalb kommt keine der

eingenommenen Positionen ohne Zusatzannahmen aus.

Was wir sehen, ist immer mehr als die blosse Empirie. Ob wir in einem

Embryo lediglich einen Zellhaufen oder aber einen werdenden Menschen

sehen, hängt immer schon von unseren Intentionen und Deutungsmustern ab.

Wer freilich die Charakterisierung von Embryonen als «Zellhaufen» kritisiert
und dabei betont, dass mit Sprache Politik gemacht wird, sollte selbstkritisch

einräumen, dass auch die in kirchlichen Stellungnahmen anzutreffende

Sprachregelung, wonach es sich bei Embryonen und sogar schon bei befruchteten
Eizellen (Zygoten) um «embryonale Menschen» handelt, eine Form der Sprachpolitik

ist, die als gegeben annimmt, was allererst zu beweisen wäre.

Die für die katholische Position grundlegende Instruktion «Donum vitae»

der Kongregation für die Glaubenslehre (1987) erklärt die Lehre, mit der

Befruchtung der Eizelle beginne das Leben eines neuen menschlichen Wesens,

das bereits Person sei und eine «Geistseele» besitze, für verbindlich. Wenngleich
diese nicht aus den experimentellen Ergebnissen der Embryologie zu beweisen

sei, lieferten diese doch «einen wertvollen Hinweis, um mit der Vernunft das

Vorhandensein einer Person von diesem ersten Erscheinen eines menschlichen

Lebens an wahrzunehmen»41. Suggestiv wird die Frage angeschlossen: «Wie

sollte ein menschliches Individuum nicht eine menschliche Person sein?» Auch

wenn sich das katholische Lehramt «nicht ausdrücklich auf Aussagen
philosophischer Natur festgelegt» habe, sei diese im Kontext der Abtreibungsproblematik

entwickelte Lehre «unveränderlich».

als Problemlösungsansatz angewandter Ethik, Tübingen 1998; R. Merkel:

Forschungsobjekt Embryo. Verfassungsrechtliche und ethische Grundlagen der
Forschung an embryonalen Stammzellen, München 2002; U. Körtner & Chr. Kopetz-
ki (Hg.): Embryonenschutz — Hemmschuh für die Biomedizin?, Wien 2003.

41 Kongregation für die Glaubenslehre: Instruktion Donum vitae, I, 1: AAS 80

(1988), 78f.



52 Ulrich HJ. Körtner

Die Gleichsetzung von Zygoten — gleich ob in vivo oder in vitro — mit voll
entwickelten Menschen läuft freilich auf eine petitio principii hinaus. Bereits

die gemeinsame Erklärung von EKD und Deutscher Bischofskonferenz «Gott
ist ein Freund des Lebens» aus dem Jahre 1989, der sich die übrigen Mitgliedsund

Gastkirchen der Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen angeschlossen

haben, gibt daher Anlass zu kritischen Rückfragen. Diese Stellungnahme, die

für die späteren gemeinsamen Texte zur Bioethik von grundlegender Bedeutung

ist, behauptet eine Ubereinstimmung zwischen biblischer Anthropologie

und moderner Embryologie. Diese habe «zu dem eindeutigen Ergebnis»

geführt, dass «von der Verschmelzung von Eizelle und Samenzelle an» ein

neues und individuelles menschliches Lebewesen vorliege. Sodann wird gefolgert,

dass diesem menschlichen Lebewesen, d.h. bereits der Zygote, in vollem

Umfang der Personstatus und damit Menschenwürde zukomme. Diese
Einsicht gelte gleichermassen für Embryonen in vivo wie in vitro. Daher seien an

Embryonen in vitro allenfalls Heilversuche zulässig, keinesfalls aber Eingriffe,
die ihre Schädigung oder Vernichtung in Kauf nähmen, also zum Beispiel die

Gewinnung von humanen embryonalen Stammzellen aus der inneren Zellmasse

der Blastozyste. Bereits 1989 erklärten die Kirchen gemeinsam: «Schon die

kleinste Bewegung in Richtung auf die Zulassung verbrauchenden Forschung
an Embryonen überschreitet eine wesentliche Grenze.» Letzten Endes gehe es

beim Embryonenschutz um die Einhaltung von Artikel 1 und 2 des deutschen

Grundgesetzes. Doch gibt es hierzu eine differenzierte verfassungsrechtliche
Debatte. Im übrigen sollte auch die unterschiedliche verfassungsrechtliche
Situation in den anderen Ländern Europas nicht ausser Acht gelassen werden.

Die These eines durchgehenden Schutzanspruches während der Gesamtphase

der Embryonalentwicklung ab der Befruchtung wird meist durch die

Kombination des sogenannten Potentialitätsarguments mit dem Kontinuitätsund

dem Identitätsargument begründet. Diese Argumente sind aber weder für
sich genommen noch in ihrer Kombination stichhaltig.

Die Ambiguitätsprobleme in den Kontroversen um den Embryonenschutz

hängen damit zusammen, dass der Anfang eines individuellen Menschenlebens

einer prinzipiellen, keineswegs nur einer zeitlichen Unbestimmbarkeit unterliegt.

Es ist daher irreführend, wenn bereits die befruchtete Eizelle nach der

Kernverschmelzung oder der durch die ersten Teilungen entstehende Zellhaufen

(Morula) umstandslos als Embryo bezeichnet wird. Erst nach mehreren

Tagen, wenn sich die Morula zu einer Zellblase (Blastozyste) entwickelt hat,



Evidenz des Ethischen? 53

bilden sich einerseits eine Frühform des eigentlichen Embryos (Embryoblast)
und andererseits das Frühstadium von Plazenta und Nabelschnur (Trophoblast)

aus. Frühestens jetzt kann sinnvoll von einer neuen Individualität gesprochen

werden, obwohl auch in diesem Entwicklungsstadium noch eine

Mehrlingsbildung möglich ist.42

Die Möglichkeit der Mehrlingsbildung wird gern als Argument für einen

strikten Embryonenschutz ohne jede Ausnahme angeführt, weil die befruchtete

Eizelle eben nicht nur ein, sondern möglicherweise sogar mehrere Individuen
oder «embryonale Menschen» repräsentiere. Wir wollen diese Annahme

überprüfen, indem wir betrachten, was bei der PID im 8-Zell-Stadium geschieht.
Aus dem kleinen Zellhaufen wird eine Zelle zu Untersuchungszwecken
entfernt. Ist diese Zelle nun als Teil eines Individuums zu betrachten oder liegt ab

dem Moment der Trennung wegen ihrer Totipotenz ein weiteres Individuum
vor? Doch was geschieht, wenn sich der handelnde Arzt anders besinnt und
die entnommene Zelle in den Embryo zurückbefördert? Wo bleibt dann das

zweite Individuum? Die Pointe dieses Gedankenexperiments besteht darin,
dass man im Anfangsstadium der Embryonalentwicklung eben noch nicht von
Identität oder Individualität sprechen kann. Was den ontologischen Status der

zu Untersuchungszwecken abgetrennten Zelle betrifft, hängt es also ganz von
der Handlungsabsicht des Mediziners ab, ob sie als Teil des zu untersuchenden

Frühembryos oder aber als weiterer Embryo zu gelten hat. Der ontologische
Status von frühen Embryonen in vitro hängt also generell in erheblichem Masse

von den Intentionen der handelnden Personen ab.

Gegen diese Argumentation wird der Einwand erhoben, alle nach der

Befruchtung liegenden Zäsuren während der Embryonalentwicklung, an

denen ein abgestuftes Schutzniveau anknüpfen könnte, seien willkürlich. Dem
ist entgegen zu halten, dass das Fehlen eindeutiger biologischer Einschnitte
noch kein taugliches Argument dafür abgibt, weshalb der rechtliche Schutz

des Embryos nicht in Abhängigkeit vom Fortschreiten der Embryonalentwicklung

abgestuft gestaltet werden kann. Die Rechtsordnung steht vielfach

vor der Notwendigkeit, in einer kontinuierlich ablaufenden Entwicklung
normative Schwellen festzulegen, in denen sich ein unterschiedliches normatives

42 Zum Stand der Embryologie vgl. N. Knoepffler: Forschung an menschlichen

Embryonen. Was ist verantwortbar?, Stuttgart 1999, 45ff.



54 Ulrich H.J. Körtner

Schutzniveau manifestiert. Träfe es tatsächlich zu, dass der blosse empirische
Befund einer kontinuierlichen Entwicklung jede normative (und letztlich auf
einer sozialen Bewertung beruhende) Abstufung einzig und allein deshalb

verbietet, weil die rechtliche Abstufung mangels eindeutiger biologischer Kriterien

immer auch etwas anders ausfallen könnte, dann wäre eine Formulierung
gesetzlicher Fristen ebenso unzulässig wie die Formulierung von Geschäftsla-

higkeitsgrenzen. Beispielsweise liegt das Modell eines stufenweise ansteigenden

rechtlichen Schutzes in Österreich über weite Strecken auch der geltenden

Rechtsordnung zugrunde, insofern nämlich — um nur ein Beispiel herauszugreifen

— ein (strafrechtlicher) Schutz des Embryos vor der Nidation mangels
ausreichender Schutzwürdigkeit überhaupt fehlt, der Schutz der Leibesfrucht
nach der Nidation mit fortschreitender Schwangerschaftsentwicklung schrittweise

zunimmt und erst ab der Geburt in den vollen Rechts- und Grundrechtsschutz

der «Person» übergeht.
Wollte man die in der bioethischen Diskussion vertretene These, dass sich

bereits die Zygote «als Mensch» entwickle und daher prinzipiell dem gleichen
Schutz unterliege wie Geborene, konsequent umsetzen, so würde dies nicht

nur zu lebensweltlich fragwürdigen Konsequenzen führen. Es zöge —

übertragen auf die Rechtsordnung — auch juristische Folgerungen nach sich, die

mit den Grundsätzen der bestehenden Rechtsordnung ebenso wenig vereinbar

wären wie mit den weit verbreiteten moralischen Intuitionen der Bevölkerung:

Zygoten, die sich bei natürlicher Zeugung nicht einnisten, wären dann als

verstorbene Menschen zu behandeln; eine Vernichtung «überzähliger» — weil nicht

implantierbarer — Embryonen im Rahmen der IVF dürfte von Gesetzes

wegen nicht hingenommen werden; nidationshemmende Verhütungsmittel wie
die «Spirale», die nicht die Konzeption, sondern die Einnistung verhindern,
wären als Tötungsinstrumente zu verbieten; und nicht zuletzt würde sich der

zulässige Spielraum für die Zulassung des Schwangerschaftsabbruches auf
Extremfälle vitaler mütterlicher Indikation verengen.

Theologisch gesprochen manifestiert sich in der Unbestimmtheit des Lebensanfangs

das Geheimnis der menschlichen Person.43 Zwar gehört nach biblischer

43 Vgl. dazu Verantwortung für das Leben. Eine evangelische Denkschrift zu Fragen
der Biomedizin, im Auftrag des Evangelischen Oberkirchenrats A. und H.B. der

Evangelischen Kirche A. und H.B. in Osterreich erarbeitet von U. Körtner in
Zusammenarbeit mit M. Bünker, Wien 2001. Siehe ferner Körtner: Unverfügbarkeit



Evidenz des Ethischen? 55

Auffassung die Leiblichkeit konstitutiv zum Menschsein, und die leibliche Existenz

des Menschen ist ein geschichtlicher, d.h. ein den Körper, seine Entwicklung
und seine Veränderungen einschüessender Prozess. Die menschliche Personalität

lässt sich aber nicht mit den Mitteln des naturwissenschaftlich-kausalen Denkens

erfassen, sondern bleibt gegenüber dieser Ebene der Weltdeutung und des

Weltumgangs transzendental. Die Unbestimmtheit oder besser gesagt die Unbestimm-

barkeit des Anfangs hat also nicht nur praktische Gründe. Sie beruht nicht auf

embryologischen Wissenslücken, sondern ist erkenntnistheoretisch prinzipiell.
Wenden wir uns zum Schluss der letzten von Manfred Kock aufgeworfenen

Frage zu, die zunächst nochmals die Stammzellforschung betrifft: Stehen

gegensätzliche Werte gegeneinander, die bei der Entscheidung für die eine Seite eine

Wertverletzung auf der anderen Seite nach sich ziehen? Ein unauflösbarer
Wertekonflikt zwischen Lebensschutz für den Embryo und Freiheit der Forschung im

Dienste heutiger und künftiger Patienten ist keineswegs zwingend. Selbst wenn

man der Zygote den Personstatus zuerkennen will, lässt sich die Gewinnung von
embryonalen Stammzellen von überzähligen Embryonen mit der Gewebeentnahme

bei abgetriebenen Föten44 oder mit der Organentnahme bei Hirntoten

vergleichen, wie die Theologen Peter Dabrock und Lars Klinnert es getan
haben.45

Was aber die PID betrifft, so führt gerade ein striktes Nein zu einem

Wertungswiderspruch. Es ist nämlich widersprüchlich, die PID gänzlich zu verbieten,

jedoch medizinisch begründete Spätabtreibungen zu tolerieren. Wenn sich

eine mit Schuld und grossem Leiden verbundene Spätabtreibung im Einzelfall

durch PID vermeiden lässt, entspricht das durchaus dem Geist der Liebe,

der alle christliche Ethik leiten soll. Für ethisch vertretbar halte ich eine

PID zumindest in solchen Fällen, in denen aufgrund von Chromosomen- oder

Gendefekten das Risiko einer schweren, mit dem Leben nicht vereinbaren

Erkrankung besteht, die entweder noch während der Schwangerschaft, bei der

des Lebens? (Anm. 29), 103ff.
44 Vgl. U. Körtner: Forschung muss sein. Die Diskussion in Theologie und Kirche

krankt an falschen Denkansätzen, Zeitzeichen 10 (2008) H. 5, 16-18.
45 P. Dabrock & L. Klinnert, Verbrauchende Embryonenforschung. Kommt allen

Embryonen Würde zu?, in: P. Dabrock, L. Klinnert, S. Schardien: Menschenwürde

und Embryonenschutz. Herausforderungen theologischer Bioethik, Gütersloh
2004, 193ff.



56 Ulrich H.J. Körtner

Geburt oder einige Monate nach der Geburt zum Tode führt. In diesem Fall ist

nämlich das Handlungsziel der PID nicht die eugenische Selektion, die bei
anderen für die PID erwogenen Indikationen durchaus beabsichtigt ist, sondern

das Entstehen und die Geburt eines lebensfähigen Kindes. Dies zeigt, dass in
der ethischen Diskussion über die PID die unterschiedlichen Anwendungsbereiche

gesondert auf ihre Handlungsziele zu überprüfen sind. Die Alternative
zwischen einem generellen Ja und einem strikten Nein greift ethisch zu kurz.

4. Ein theologischer Blick: Die Ambiguität des Ethischen und das Problem der Sünde

Das Beispiel des Embryonenschutzes führt uns nochmals die Ambivalenz
des Ethischen anstelle seiner Evidenz vor Augen. Sie hängt nach christlicher

Auffassung freilich nicht nur mit der Mehrdeutigkeit der Phänomene, sondern

auch mit der Tatsache der menschlichen Sünde zusammen. Diesseits des

Sündenfalls, d.h. diesseits von Gut und Böse, ist nicht so sehr mit der Evidenz als

vielmehr mit der Verborgenheit des Guten zu rechnen, welche die ethische

Entscheidung im Einzelfall schwermacht.

Das hat im 20. Jahrhundert besonders der evangelische Theologe Dietrich
Bonhoeffer betont. Er kritisiert die Abstraktion des isolierten einzelnen

Menschen, der sich nach einem ihm zu Verfügung stehenden absoluten Massstab

unaufhörlich und ausschliesslich zwischen einem klar erkannten Guten und

einem klar erkannten Bösen zu entscheiden hat.46 Jede konkrete ethische

Entscheidung ist für Bonhoeffer ein Glaubenswagnis. Sie «fällt nicht mehr
zwischen dem klar erkannten Guten und dem klar erkannten Bösen, sondern sie

wird im Glauben gewagt angesichts der Verhüllung des Guten und des Bösen

in der konkreten geschichtlichen Situation»47.

Die konkrete geschichtliche Situation war für Bonhoeffer durch den Kampf
gegen Nationalsozialismus, den Kirchenkampf im «Dritten Reich» und seine

eigene Beteiligung am Widerstand gegen Hitler geprägt. Bonhoeffer charakterisiert

die nationalsozialistische Ideologie und Gewaltherrschaft als die «große

Maskerade des Bösen», die «alle ethischen Begriffe durcheinandergewirbelt»
hat. «Daß das Böse in der Gestalt des Lichts, der Wohltat, des geschichtlich

46 Vgl. Bonhoeffer: Ethik (Anm. 11), 218.
47 Vgl. Bonhoeffer: Ethik (Anm. 11), 220.



Evidenz des Ethischen? 57

Notwendigen, des sozial Gerechten erscheint, ist für den aus unserer tradierten

ethischen Begriffswelt Kommenden schlechthin verwirrend; für den Christen,
der aus der Bibel lebt, ist es gerade die Bestätigung der abgründigen Bosheit
des Bösen.»48

Verantwortliches Handeln im Sinne einer Verantwortungsethik, wie sie

Bonhoeffer vertritt, versucht der konkreten geschichtlichen Situation
gerecht zu werden. Es «liegt nicht von vornherein und ein für allemal fest,
sondern es wird in der gegebenen Situation geboren.»49 Das aber bedeutet:

«Es muß beobachtet, abgewogen, gewertet werden, alles in der gefährlichen
Freiheit des eigenen Selbst. Es muß durchaus in den Bereich der Relativitäten

eingetreten werden, in das Zwielicht, das die geschichtliche Situation
über Gut und Böse breitet. Das Bessere dem weniger Guten vorzuziehen,
weil das (absolut Gute> gerade das Böse um so mehr hervorrufen kann, ist
die oft notwendige Selbstbescheidung des verantwortlich Handelnden.»50

Während eine allgemeine Ethik fragt, worin das Tun des Guten besteht,

gibt der christliche Glaube eine spezifische Antwort auf die Frage, warum
wir faktisch oftmals nicht tun, was wir als richtig und gut erkennen. Seine

Antwort hierauf lautet einerseits, dass der Mensch Sünder ist, der sich seiner

Bestimmung als verantwortlichem Handlungssubjekt in einer letztlich
widersinnigen Weise verweigert, andererseits, dass ihm seine Sünde unverdienterweise

vergeben wird. Gerade durch dieses Widerfahrnis, das die paulinische
bzw. reformatorische Rechtfertigungslehre beschreibt, wird der konkrete
Mensch als verantwortungsfähiges Subjekt neu konstituiert.

Die theologisch berechtigte Feststellung, dass kein einziger ethischer

Konflikt ethikimmanent zu lösen ist, weil Schuld nicht vermieden, sondern

nur von Gott jenseits der Dimension des Ethischen vergeben werden kann,
entbindet freilich nicht von der Notwendigkeit, die konkreten Konflikte

so sachgerecht als möglich zu analysieren und zwischen verschiedenen

Handlungsalternativen konkret zu wählen. So berechtigt und notwendig die

48 D. Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der

Haft, hg.v. Chr. Gremmels, E. Bethge u. R. Bethge, in Zusammenarbeit mit I.
Tödt (DBW 8), Gütersloh 1998, 20. Das Zitat stammt aus dem Text «Nach zehn

Jahren» aus dem Jahr 1943 (19-39).
49 Bonhoeffer: Ethik (Anm. 11), 220.
50 Bonhoeffer: Ethik (Anm. 11), 220f.



58 Ulrich H.J. Körtner

theologische Kritik an einer soteriologischen Überhöhung von Ethik und
menschlichem Handeln ist, so problematisch ist es, wenn theologische Ethik
lediglich den ethischen Dauerkonflikt institutionalisiert.

In der Tat steht das Pathos, mit welchem gerade protestantische Ethiker
im 20. Jahrhundert vom Ruf in die Entscheidung und ihrer Unbedingtheit
gesprochen haben, in der Gefahr, zur inhaltsleeren Geste zu verkommen.
Wird zudem der ethische Konflikt als unlösbar dargestellt, führt das zu
Resignation oder situationsethischem Dezisionismus, d.h. zum Prinzip der
unableitbaren Einzelentscheidung, welches der Komplexität und Zukunftsdimension

heutiger ethischer Konflikte nicht gerecht wird. Sowenig ethische

Konflikte durch theologische Appelle entschieden werden können, sowenig
ist es zulässig, die ethische Reflexion und die interpersonale Rechenschaft

vorschnell durch die Berufung auf den Gewissensnotstand abzubrechen.

Eben weil Gott nicht unmittelbar in jeder Konfliktlage zu uns spricht, sind

wir auch nach theologischem Verständnis zur mühevollen, intersubjektiven
und im Resultat zumeist strittigen ethischen Urteilsbildung verpflichtet. Dabei

lässt sich theologische Ethik von der Gewissheit der Rechtfertigung des

Sünders leiten, in welcher der Mut zur Verantwortungsübernahme ihren letzten

Grund hat.

Abstract

In Ethics, the complex relation of the factual level and the ethical-evaluative level leads

to fundamental problems of ambiguity which two examples, i.e. climate protection
and the protection of embryos, demonstrate. Mainly, this essay is about the relation
of perception and judgement, respectively the relation of a descriptive-hermeneutical
and a normative approach towards ethical questions. After all, the ambivalence of
ethical judgement and its consequences forms part of the problems in ethics caused

by ambiguity. The will to do good can have bad consequences. Protestant ethics, at

least, expect the good to be hidden rather than obvious. Christian courage to take on
responsibilities does not originate in the obviousness of ethics, but in confidence in
the justification of the sinner

Ulrich Körtner, Wien


	Evidenz des Ethischen? : Ambiguitätsprobleme ethischer Urteilsbildung in Umwelt- und Medizinethik

