Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 1

Artikel: Evidenz des Ethischen? : Ambiguitatsprobleme ethischer Urteilsbildung
in Umwelt- und Medizinethik

Autor: Kdrtner, Ulrich H.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877789

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Evidenz des Ethischen?

Ambiguititsprobleme ethischer Urteilsbildung
in Umwelt- und Medizinethik'

1. Ethische Ambignitaten

Wer iiber Ambiguititsprobleme in der Ethik nachdenkt, stosst auf die zweifel-
hafte Kunst der Verstellung und der zweideutigen Aussagen, die sich am Ran-
de der Luge bewegen. Zu den Ambiguititserfahrungen auf dem Gebiet des
Ethischen geh6rt auch der Umstand, dass ethische Begriffe, mit deren Hilfe
wir zwischen Gut und Bose zu unterscheiden versuchen, ins Zwielicht geraten,
ausgehohlt und pervertiert werden kénnen. In klassischer Weise hat dies der
Marquis de Sade vorgefiihrt, und Friedrich Nietzsche hat scharfsinnig die Um-
wertung aller Werte und damit die Briichigkeit einer Wertethik analysiert, die
von einem Uberzeitlichen Wertaprioti und einer feststehenden metaphysischen
Ordnung moralischer Werte Giberzeugt ist.

Ich werde am Ende meines Beitrags auf diese Problematik aus theologi-
scher Sicht eingehen. Im Zentrum der vorliegenden Ausfithrungen stehen je-
doch Ambiguititsprobleme anderer Art, wenngleich diese von den eingangs
angesprochenen Ambiguititserfahrungen nicht isoliert betrachtet werden
konnen. Ich meine das komplexe Verhiltnis von Sachebene und ethischer Be-
wertungsebene, das alle ethischen Fragen von Gewicht kennzeichnet. Ethi-
sche Urteilsbildung hat es mit «gemischten» Sachverhalten zu tun. «Gemischo
meint dabei», wie der evangelische Sozialethiker Martin Honecker erldutert,
«dal} empirische Gegebenheiten, Fakten einerseits, ethische Bewertungen an-
dererseits zu beachten sind.»* Allein schon aufgrund der Strittigkeit der Fakten,
sodann aber auch wegen des heute herrschenden Pluralismus an ethischen Be-
griindungsmodellen, haftet jeder ethischen Entscheidung eine Ungewissheit

Vortrag im Rahmen des Graduiertenkollegs «Ambiguitit» an der Universitit Tu-
bingen, gehalten am 3.2.2011.

* M. Honecker: Einfithrung in die Theologische Ethik. Grundlagen und Grundbe-
gtiffe, Berlin/New York 1990, XII.

ThZ 1/67 (2011) S. 37-58



38 Ulrich H.J. Kortner

an. Das gilt grundsitzlich auch fiir die theologische Ethik.’ Das sei im fol-
genden an zwei Beispielen illustriert, nimlich am Problem des Klimaschutzes
und der Nachhaltigkeitsdebatte sowie am Problem des Embryonenschutzes
und der Strittigkeit des ontologischen, moralischen und rechtlichen Status des
Embryos.

Beim Klimawandel als Beispiel aus der Umweltethik lautet die Frage zu-
nachst, ob es sich in erster Linie um eine von uns Menschen verursachte Verin-
derung handelt, oder ob natiirliche Faktoren iiberwiegen, seien es geophysika-
lische Ursachen oder astrophysikalische Faktoren wie z.B. Verinderungen auf
der Sonne. Strittig ist nicht nur, wie eindeutig und gesichert die Erhebung der
Sachlage ist, sondern auch, ob die Erwidrmung des Erdklimas ausschliesslich
negative Folgen fiir Mensch und Umwelt oder méglicherweise sogar positive
Effekte hat. Und schliesslich findet ein komplexes Wechselspiel zwischen mo-
ralischen Wertungen und politischem Handeln statt, das nicht nur kurz- und
mittelfristige, sondern sogar langfristige Ziele verfolgen soll, deren Evidenz
selbst unter naturwissenschaftlichen Experten umstritten ist.

Das medizinethische Beispiel, nimlich die leidenschaftlichen Debatten tiber
den ontologischen und moralischen Status des frithen Embryos, veranschau-
licht ebenfalls das Wechselspiel von Wahrnehmen und Urteilen. Handelt es sich
bei thm schon um einen Menschen mit Personstatus und Menschenwiirde oder
um einen blossen Zellhaufen? Die Ausgangsfrage ist: Was sehen wir? Tatsich-
lich sehen wir unmittelbar nur einen Zellhaufen, aber jede Statuszuschreibung
sieht immer meht, als bloss vor Augen liegt, und hingt von komplexen Voran-
nahmen ab, die nicht schon im Erkenntnisobjekt als solchem gegeben sind. Die
Frage lautet also: Als was sehen wir den Embryo? Mit einem Vergleich kénnte
man geradezu vom Embryo als Vexierbild sprechen, das an Wittgensteins be-
rihmten Hasen-Entenkopf erinnert. Der eine sieht in dem Bild einen Hasen,
der andere eine Ente. Je nachdem, was wir im frithesten Entwicklungsstadium
einer befruchteten menschlichen Eizelle zu sehen glauben oder meinen sehen
zu sollen (1), fallen wir nun weitreichende ethische und rechtliche Entscheidun-
gen dartber, was man mit Embryonen machen darf und was nicht.

3 Vgl. M. Honecker: Grundrif der Sozialethik, Berlin/New York 1995, XI.

* Vgl L. Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen (stw 203), Frankfurt a.M.
1977, 308ff. Wittgenstein hat die Figur ibernommen aus: ]. Jastrow: Fact and
Fable in Psychology, Boston 1900.



Evidenz des Ethischen? 39

Allgemein ist das Verhaltnis von Wahrnehmung und Urteil, deskriptiv-her-
meneutischem und normativem Zugang zu ethischen Fragen zu diskutieren.
Es geht um Probleme einer ethischen Wahrnehmungstheorie, um das Verhalt-
nis von Ethik und Asthetik bzw. Ethik und Phinomenologie.” Der Begriff der
Wahrnehmung ist ethisch in seinem doppelten Wortsinn zu bedenken: Nur
wenn einzelne sich entschliessen, moralische Verantwortung zu tibernehmen,
wird diese iiberhaupt als zu realisierende Méglichkeit entdeckt und wahrge-
nommen. Die Wahrnehmung von Verantwortung im Sinne ihrer Ubernahme
setzt thre Wahrnehmung im Sinne ihres Erkennens voraus.® Beispielhaft lisst
sich dieser Zusammenhang am Gleichnis Jesu vom barmherzigen Samariter
erkennen (LLk 10,25-37). Die Moral, die Jesus aus der Beispielgeschichte zieht:
«Gehe hin und tue desgleichenl» (V.37), ist als Anleitung zu einer entsprechen-
den Aufmerksamkeit und somit Schulung der ethischen Wahrnehmungstahig-
keit zu verstehen. Insofern besteht ein unmittelbarer Zusammenhang zwischen
Ethik und Asthetik’, die bei Soren Kierkegaard zu Unrecht einseitig in Oppo-
sition zueinander gesetzt werden. Die Beispielerzihlung vom barmherzigen
Samariter macht aber auch auf den Zusammenhang von Wahrnehmen und
Verstehen aufmerksam. Die Frage des Schriftgelehrten in Lk 10,29, wer denn
sein Nichster sei, zeigt nimlich, dass jede sogenannte angewandte Ethik auf
hermeneutische Kompetenz angewiesen ist.?

Zu den Ambiguititsproblemen in der Ethik gehoért schliesslich auch die
Ambivalenz ethischer Urteilsbildung und ihrer Folgen. Der evangelische Theo-

> Vgl dazu U. Koértner: Evangelische Sozialethik. Grundlagen und Themenfelder
(UTB 2107), Gottingen 22008, 104f.

& Vgl. dazu auch J. Fischer: Wahrnehmung als Aufgabe und Proprium christlicher
Ethik, in: ders.: Glaube als Erkenntnis. Zum Wahrnehmungscharakter des christ-
lichen Glaubens, Miinchen 1989, 91-118, sowie B. Harbeck-Pingel: Ethische
Wahrnehmung, Eine systematisch-theologische Skizze (Beitrige zur Theologie
und Religionsphilosophie 2), Aachen 1998, der allerdings Ethik zu einseitig als
Theorie der Lebensfiihrung bestimmt.

7 Zum Zusammenhang von Ethik und Asthetik vgl. auch G. Franck: Okonomie

der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf, Miinchen 1998, 213-251; B. Recki: Asthetik

der Sitten. Die Affinitit von dsthetischem Gefiihl und praktischer Vernunft bet

Kant (PhA 81), Frankfurt a.M. 2001.

Zur hermeneutischen Grundlegung angewandter Ethik siche auch B. Irrgang:

Praktische Ethik aus hermeneutischer Perspektive (UTB 2020), Paderborn 1998.



40 Ulrich H.J. Kértner

loge Paul Tillich spricht von den Zweideutigkeiten des Lebens einschliesslich
des moralischen Gesetzes.” Der Soziologe Niklas Luhmann hat auf den po-
lemogenen Charakter aller Moral hingewiesen.!” Der Wille, das Gute zu tun,
kann bose Folgen haben. Christliche Ethik richtet sich an den wirklichen Men-
schen, d.h. an den Menschen, der diesseits des Stindenfalls lebt. Zumindest
evangelische Ethik rechnet weniger mit der Evidenz als vielmehr mit der Ver-
borgenheit des Guten, welche die ethische Entscheidung im Einzelfall schwer
macht."" Vor allem aber lisst sie sich von der Gewissheit der Rechtfertigung
des Stinders leiten, in welcher der Mut zur Verantwortungsiibernahme ihren
letzten Grund hat.

2. Ambiguitatsprobleme beim Unmeltschuts: Klimawandel und Nachbaltigkeitsdebatte

Schon die Diskussion tber das Theorem des Club of Rome tiber die Grenzen
des Wachstums hat gezeigt, wie schwierig und zugleich notwendig es ist, zwi-
schen wissenschaftlich erhebbaren Fakten und ihrer Deutung, sowie zwischen
wissenschaftlicher Beschreibung, wissenschaftlich fundierter Prognostik und
gesellschaftstheoretischen sowie weltanschaulichen Implikationen zu unter-
scheiden. Schwer fillt auch die Unterscheidung zwischen deskriptiver Analyse
von Fakten und Zukunftsszenarien einerseits und ethischen Werturteilen und
normativen Handlungsanweisungen andererseits. Diese Probleme kehren wie-
der in der wissenschaftlichen, politischen und ethischen Debatte Giber den Kli-
mawandel, sein Ausmass, seine Ursachen und die politisch, 6konomisch und
ethisch zu ziehenden Schlussfolgerungen.

Wie auch in anderen Fillen liegt das ethische Problem in der Klimaschutz-
debatte zunichst gar nicht so sehr in der Strittigkeit ethischer Prinzipien —
wenngleich auch diese nicht zu leugnen ist — als vielmehr in der kontrover-
siellen Beurteilung der Fakten, die ein bestimmtes Handeln bzw. bestimmte
Verhaltensinderungen erforderlich machen. Je nach Einschitzung der Sach-
lage variieren auch die Handlungsstrategien. Ethische Urteilsbildung, auch im

’ P. Tillich: Systematische Theologie, Bd. 111, Stuttgart 1966, 45£f.

' N. Luhmann: Soziologie der Moral, in: ders. & S.H. Pfurtner (Hg,): Theorietech-
nik und Moral (stw 206), Frankfurt a.M. 1978, 8-116 (54).

" Vgl. D. Bonhoeffer: Ethik, hgv. I. Todt u.a. (DBW 6), Giitersloh *1998, 218-244
(Kapitel: Die Geschichte und das Gute).



Evidenz des Ethischen? 41

Blick auf Klimawandel und Klimaschutz, hat es im oben erliuterten Sinn mit
«gemischten» Sachverhalten zu tun, d.h. mit einem Komplex von empirischen
Gegebenheiten, die zudem noch das Resultat eines komplexen Wechselspiels
von naturhaften Entwicklungen und menschlichen Handlungen sind, und ethi-
schen Bewertungen.

Fallen die naturwissenschaftlichen Urteile in Einzelfragen auch unter-
schiedlich aus, so herrscht doch Konsens dariiber, dass sich auf unserem
Planeten ein Klimawandel vollzieht, der in hohem Masse auf menschliche
Einwirkungen zuriickzufithren ist, auch wenn er in der Anfangsphase nur
schwer von natiitlichen Schwankungen zu unterscheiden ist.'> Weltweit ist die
Durchschnittstemperatur der Erdoberfliche seit dem spiten 19. Jahrhundert
zwischen 0,3 und 0,6 Grad Celsius angestiegen. Zwar hat es erdgeschicht-
lich wiederholt Klimaverinderungen und zyklische Temperaturschwankungen
iber lingere Zeitriume hinweg gegeben, doch lisst sich die jingste Erder-
wirmung offenbar nicht hinreichend als vom Menschen unbeeinflusster
Naturvorgang erkliren. Zusammengenommen legen alle wissenschaftlichen
Befunde nahe, dass der Anstieg der Oberflichentemperatur sowie geologi-
sche, jahreszeitliche und in den verschiedenen Schichten der Atmosphire be-
obachtbare Verinderungen erkennbar anthropogene Ursachen haben, wobei
der weltweite Anstieg des Energieverbrauchs und der Mobilitit bzw. der Ver-
wendung fossiler Brennstoffe entscheidende Faktoren sind. «Vor allem An-
derungen in der stofflichen Zusammensetzung der Atmosphire deuten auf
eine Mitverursachung des gegenwirtigen Klimawandels durch den Menschen
hin»" Die durch die anthropogenen Emissionen der «Treibhausgase» Koh-
lendioxid, Methan, Fluorchlorkohlenwasserstoffe und Distickstoffoxid verur-
sachten Storungen der Strahlungsbilanz sind in Summe inzwischen 100mal
bedeutender als die durch menschliche Aktivititen erzeugte Abwirme.'* Auf
die so bedingte Erwirmung der Erdatmosphire ist vermutlich auch der welt-
weite Anstieg der Meeresspiegel um 10-25 Zentimeter innerhalb der letzten
100 Jahre zuriickzufiihren.

2 Zum folgenden vgl. Second Assessment Report of the Intergovernmental Panel
on Climate Change, 1995.

B H. Grassl: Art. Klimaverinderung 1, Zum Problemstand, Lexikon der Bioethik,
Bd. 2, Gutersloh 2000, 392-396 (392).

" Vgl H. Grassl: Klimaverianderung (Anm. 13), 393.



42 Ulrich H.J. Kértner

Umstritten wie der tatsichliche Anteil menschlicher Faktoren am Klima-
wandel sind seine Auswirkungen auf die Biosphire. Mit ihnen befasst sich
unter anderem die Okologie, d.h. die Wissenschaft von den Beziehungen der
Organismen untereinander und zu ihrer Umwelt, deren Arbeit im interdiszi-
plindren Austausch mit Chemie, Physik, Geologie, Geographie, Hydrologie
und Meteorologie erfolgt.” Mit der Beziehung zwischen dem Menschen und
seiner Umwelt befasst sich naherhin die Humandokologie.

Nun hat die Okologie infolge der seit den 70er Jahren des vergangenen
Jahrhunderts diagnostizierten 6kologischen Krise einen enormen Aufschwung
erfahren und spielt auch in den wissenschaftlichen Debatten zu Klimawan-
del und Klimaschutz eine wichtige Rolle. Umstritten ist allerdings ihr wissen-
schaftstheoretischer Status. Wahrend manche Vertreter in der Okologie eine
Art von Leitwissenschaft oder Supertheorie sehen', weisen ihr andere Wis-
senschaftler lediglich eine interdisziplinidre Briickenfunktion zu, so z.B. der
deutsche Sachvetstindigenrat fiir Umweltfragen, welcher den Querschnitts-,
Koordinations- und Verbindungscharakter der Okologie auf den Begtiff der
«Biindelungskompetenz» bringt."”

Es ldsst sich nicht bestreiten, dass 0kologische Systeme emne umfassende
Ordnung bilden, in die das menschliche Leben nicht nur biologisch, sondern
auch existentiell eingebunden ist, weshalb ihnen fiir das Selbstverstindnis des
Menschen eine wichtige Bedeutung zukommt. Gleichwohl: «Die oft schwer
durchschaubare Mischung von hermeneutischen, systemtheoretischen und
therapeutischen Elementen in der Okologie ist ein wesentlicher Grund fir ihre

5 Vgl. M. Vogt: Art. Okologie, Lexikon der Bioethik, Bd. 2, Giitersloh 2000, 798-802.
16 So z.B. G. Bohme (Hg.): Soziale Naturwissenschaft. Wege zu einer Erweiterung
der Okologie, Frankfurt a.M. 1985; A. Naess: Ecology, community and lifestyle.
Outline of an ecosophy, Cambridge 1989; F. Capra: Lebensnetz. FEin neues Ver-
stindnis der lebendigen Welt, Bern u.a. 1996. Vgl. auch P.C. Mayer-Tasch (Hg)):
Natur denken. Eine Genealogie der 6kologischen Idee, 2 Bde., Frankfurt a.M.
1991. Kritisch gegeniiber derartigen Konzeptionen dussern sich z.B. K. Bayertz:
Okologie als Medizin der Umwelt? Ubetlegungen zum Theorie-Praxis-Problem
in der Okologie, in: ders. (Hg): Okologische Ethik, Miinchen/Ziirich 1988, 86-
101; L. Trepl: Okologie als Heilslehre, Zum Naturbild der Umweltbewegung,
Politische Okologie 25 (1991), 39-45.

Der Rat von Sachverstindigen fur Umweltfragen: Umweltgutachten 1994: Fir
eine dauerhaft-umweltgerechte Entwicklung, Stuttgart 1994, 69.



FEvidenz des Ethischen? 43

besondere Attraktivitit, aber auch fiir ihre besondere Problematik.»'® Insbe-
sondere ist gegeniiber Konzeptionen, welche die Okologie zur umfassenden
Basiswissenschaft erkliren bzw. ihre Grenzen in Richtung auf eine ¢kologische
Weisheitslehre transzendieren wollen, grosste Skepsis angebracht.

Das gilt auch in theologischer Hinsicht, insofern die Uberhéhung der Oko-
logie zu einer Heilslehre der christlichen Schopfungs- und Erlosungslehre dia-
metral entgegensteht.'” Die hiufig zu beobachtenden Konfusionen der Begriffe
«Schépfung» und «Natum oder «Evolution» sind Ausdruck einer synkretisti-
schen Religiositit, die zwar auch Anleihen beim Judentum oder Christentum
macht, jedoch wesentliche Aspekte einer biblisch fundierten Schépfungsleh-
re, wie z.B. die Unterscheidung von Schopfung und Schopfer, einebnet. Zwar
muss sich das, was theologisch mit Schépfung gemeint ist, an der Natur aufzei-
gen lassen. Doch sind theologisches und naturwissenschaftliches Sprachspiel
gleichzeitig klar zu unterscheiden.?

In ethischer Hinsicht problematisch ist es, wenn der vielschichtige Natur-
begriff unmittelbar in ethischen Handlungssinn tiiberfihrt werden soll. Das ge-
schieht z.B., wenn deskriptiv-analytische Leitvorstellungen wie «6kologisches
Gleichgewicht» oder «6kologische Stabilitit» unmittelbar zu ethisch-normati-
ven Wertbegriffen umgedeutet werden. Ein solcher «Okologismus» begeht ei-
nen naturalistischen Fehlschluss, der vom Sein auf das Sollen schliesst?, wobei
hinzukommt, dass die vermeintliche Faktizitdt der Natur in hohem Masse deu-
tungsabhingig ist. Gerade fiir die ethische Urteilsbildung kommt alles darauf
an, zwischen Natur als Gegenstand wissenschaftlicher Forschung und Natur als
Trager von Bedeutungen bzw. zwischen der Ebene empirischer Wissenschaft,
die mit kybernetischen oder systemtheoretischen Modellen arbeitet, und der
Ebene der Wertentscheidungen zu unterscheiden. Wird unter Okologie aber
eine empirische, deskriptiv-analytische Wissenschaftsrichtung verstanden, so
ist sie «bei aller Bindelungskompetenz aus methodologischen Grinden mit

8 Vogt: Okologie (Anm. 15), 801.

¥ Vgl. U. Koértner: Solange die Erde steht. Schépfungsglaube in der Risikogesell-
schaft (Mensch — Natur — Technik 2), Hannover 1997, 16£f.

2 Vgl. Kortnet, Solange die Erde steht (Anm. 19), 53.

2 Vgl. HJ. Mink: ,Starke® oder ,schwache® Nachhaltigkeit? Theologisch-ethische
Ubetlegungen zur 6kologischen Grundkomponente des Sustainability-Leitbilds,
ZEE 43 (1999) 277-293 (281).



44 Ulrich H.J. Kortner

der Rolle einer gesellschaftlichen, ja globalen Orientierungs- und Leitinstanz
heillos tiberfordert»”.

Umuweltethische Entwiirfe, auch ethische Konzepte fiir den Klimaschutz,
kénnen nur im Riickgang auf ethische Wertvorstellungen bzw. Prinzipien be-
grindet werden. Freilich kommt eine begriindete, durch Argumente gestiitzte
ethische Entscheidung nicht ohne eine moglichst umfassende, hinreichend dif-
ferenzierte und komplexe Analyse der Sachzusammenhinge aus. Denn eben-
sowenig wie sich aus der Faktizitit bestimmter Naturzusammenhinge ethische
Normen ableiten lassen, darf umgekehrt der normativistische Pehlschluss
begangen werden, der ein Moralprinzip allein fur ein hinreichendes ethisches
Entscheidungskriterium hilt. Grundsitzlich gilt: «Je konkreter die ethische Fra-
gestellung ist, desto mehr wissenschaftliche Informationen miissen in den Pro-
zess der Normenfindung einflieBen.»” Doch fiihrt uns diese Einsicht zurtick
zum eingangs beschriebenen Problem der gemischten Sachverhalte und der
damit verbundenen Unsicherheit ethischer Urteilsbildung,

Um gemischte Sachverhalte handelt es sich bei allen Problemen des Um-
weltschutzes auch deshalb, weil die in Rede stehende Natur weithin kulturell
bearbeitet und tberformt ist. Zwar ist es in bestimmter Hinsicht sinnvoll,
zwischen Natur und menschlich hervorgebrachter Kultur zu unterscheiden.
Letztlich aber muss auch die Kultur als Teil der Natur bzw. der Evolution der
Biosphire betrachtet werden. Auch in theologischer Hinsicht ist darauf hinzu-
weisen, dass der biblische Schépfungsauftrag des Menschen, die Erde «zu be-
bauen und zu bewahren» (Gen 2,15), keineswegs nur die Konservierung eines
vorgegebenen Naturzustandes, sondern auch die Kultivierung der Natur, d.h.
ihte aktive Gestaltung bedeutet.” Der Garten in Eden (Gen 2,41) ist, wie das
Wort schon sagt, Kulturland und nicht Wildnis.

Selbst wenn man der Natur einen Eigenwert zubilligt, ist damit noch kei-
neswegs entschieden, welche Natur es zu schiitzen gilt. Handelt es sich um die
urspringliche, vom Menschen bislang noch unbertiihrte Natur, also um jenen
Bereich, der in der englischsprachigen Umweltethik als «wilderness» bezeichnet
wird, oder um die kulturell bearbeitete, d.h. anthropogen verinderte Natur?

2 Munk: ,Starke® oder ,schwache® Nachhaltigkeit? (Anm. 21).

M. Gotke: Artensterben. Von der 6kologischen Theotie zum Eigenwert der Na-
tut, Stuttgart 1999, 104.

2 Siehe dazu: Kortner: Solange die Erde steht (Anm. 19), 36ff.



Evidenz des Ethischen? 45

Auch zeigt sich, dass die menschlichen Eingriffe in die Natur keineswegs nur
destruktive Folgen haben, sondern unter Umstinden neue Entwicklungsmog-
lichkeiten fir die Natur erétfnen. Ein klassisches Beispiel, auf das der katho-
lische Sozialethiker Wilhelm Korff verweist, ist die Liineburger Heide.” Die
Abholzung des urspriinglichen Waldbestandes hatte das Entstehen eines neu-
en Okosystems zur Folge, das heute unter Naturschutz steht. In der Kultur-
landschaft, z.B. in Park- oder Agrarlandschaften, findet man hiufig eine grosse
Artenvielfalt. Manche Tierarten leben als «Kulturfolger in Symbiose mit dem
Menschen, auch in urbanen Regionen.

Auch die 6kologischen Folgen des sich gegenwirtig vollzichenden Kli-
mawandels werden von Experten gegensitzlich beurteilt. Apokalyptischen
Schreckensszenarien stehen Klimamodelle gegeniiber, denen zufolge langan-
haltende Wirmeperioden in der Erdgeschichte stets zu einer Erhéhung der
Artenvielfalt gefiihrt haben. Ubrigens wiirde der Temperaturanstieg nach die-
sen Berechnungen auch fiir die Eisbdren nicht das Aus bedeuten, weil diese
nicht nur am Nordpol, sondern auch in der sibirischen Tundra leben kénnen.*
Wiisten- und Kilteregionen — wie die Sahara oder Gronland — kénnten fir
Mensch und Tier nutzbar gemacht werden, Nahrungsertrige kénnten welt-
weit steigen, weil die Zunahme von Kohlendioxyd in der Erdatmosphire das
Wachstum von Pflanzen, also auch von Kulturpflanzen, férdert. Allerdings
sorgen steigende Temperaturen desgleichen fir eine Zunahme bei Schidlin-
gen und Unkrdutern. Auch wirkt sich Hitze positiv auf das Wachstum von
Agrarpflanzen aus, sie reduziert aber gleichzeitig die Nihrstoffkonzentrati-
on, insbesondere von Proteinen.” Welche praktischen Schlussfolgerungen aus
diesen Analysen zu ziehen sind, ob man primir versuchen soll, die Erderwir-
mung zu reduzieren, oder ob Nutzpflanzen durch Ziichtung — auch unter

25

Vel. W. Korff: Schépfungsgerechter Fortschritt. Grundlagen und Perspektiven
der Umweltethik, HerKorr 51 (1997) 78-84 (82).

% Vgl. Th. Deichmann: Die 7 Plagen der Endzeit, Focus Nr. 48 (2010), 89.

S. Krépelin: Mensch und Klima im Holozéin: Das Beispiel der Griinen Sahara, in:
W. Hauser (Hg.): Klima — Das Experiment mit dem Planeten Erde. Begleitband
und Katalog zur Sonderausstellung des Deutschen Museums, Minchen 2002,
274-279; M. Schaller & H.-]. Weigel: Analyse des Sachstands zu Auswirkungen
von Klimaverinderungen auf die deutsche Landwirtschaft und Massnahmen
zur Anpassung (Landbauforschung Vélkenrade Sonderheft 316), Braunschweig
2007.



46 Ulrich H.J. Kortner

Einsatz von Gentechnik — dem verinderten Klima angepasst werden sollen,
ist wiederum strittig,

Die allgemeine Frage, welcher Natur Eigenwert zukommt bzw. welche Natur
geschiitzt werden soll, lisst sich offenbar nicht zeitlos oder geschichtsunabhin-
gig beantworten. «Weder die Natur noch der Mensch und seine Kultur sind sta-
tische, unwandelbare Groflen. Es geht sonach hier also immer um Abwigungs-
prozesse, in welche Kriterien der Pluriformitit, der Schonheit, der Seltenheit,
des Faszinierenden und Ehrfurchterweckenden, aber auch Kriterien der funktio-
nalen Erforderlichkeit und Notwendigkeit einflieBen und ebenso immer wieder
miteinander konkurrieren kénnen»® Das Gleiche gilt auch unter der theologi-
schen Primisse, dass die Welt Gottes Schépfung ist. Bewahrung der Schopfung
bzw. die Erhaltung ihrer Integritdt, wie man im Englischen sagt («integrity of
creation»), bedeutet nicht die Festschreibung eines momentanen Zustands oder
die Wiederherstellung eines mythischen Urzustandes, sondern die Anerkennung
und Weiterentwicklung der in der Schépfung angelegten Moglichkeiten.”

Entsprechend kontrovers verlaufen die Debatten tber unterschiedliche
Nachhaltigkeitskonzepte. Man unterscheidet zwischen «starkem, «schwachem
und «mittlerer» Nachhaltigkeit.”” Einig ist man sich darin, dass die gegenwirtig
lebende Generation ihren 6konomischen Nutzen nur so weit maximieren darf,
wie kiinftigen Generationen vergleichbare Wohlfahrtschancen dadurch nicht ge-
nommen werden. Ubereinstimmung herrscht auch darin, dass jeder Wohlstand
sowohl in den natiirlichen Ressourcen der Erde als auch in den durch den Men-
schen hinzugefiigten Anteilen, d.h. Arbeit, Investitionen, Wissen u.a. griindet.

Umstritten ist zwischen den genannten Grundpositionen aber, inwieweit die
Anteile der natiirlichen Ausstattung (Okosysteme, Arten, Ressourcen) durch an-
thropogene Anteile ersetzt werden konnen. Unter «schwachem Nachhaltigkeit
versteht man die 6konomische Mehrheitsposition, wonach sich fast alle Ressour-
cen, gleich ob es sich um natirliche oder von Menschen geschaffene handelt,
im Bedarfsfall substituieren lassen. Die Position der «starken» Nachhaltigkeit

#  Korff: Schopfungsgerechter Fortschritt (Anm. 25), 82.

# Vgl dazu U. Koértner: Unverfiigbarkeit des Lebens? Grundfragen der Bioethik
und der medizinischen Ethik, Neukirchen-Vluyn 2004, 14ff.; ders.: Evangelische
Sozialethik (Anm. 5), 292ff.

¥ Vgl U. Kortner: Ethische Reflexionen auf den Klimawandel. Zur Operationali-
sierbarkeit des Leitbildes der Nachhaltigkeit, Ethica 10 (2002), 5-31.



Evidenz des Ethischen? 47

bestreitet dies zumindest in den Fillen, in denen der irreversible Vetrlust von Na-
turglitern, z.B. das Aussterben ganzer Arten, unabweisbare Folgen fir kiinftige
Generationen hat.

Bei der «mittleren» Nachhaltigkeit handelt es sich um eine Modifikation des
Leitbildes der «starken» Nachhaltigkeit. Sie «zielt auf eine Erhaltung der Funkti-
onsfihigkeit und Tragekapazitit 6kologischer Systeme», beriicksichtigt aber «ne-
ben produktiven Naturfunktionen auch beispielsweise kulturell-symbolische».
Gegentiber einem statischen Naturbegriff, der in Konzepten einer «starken»
Nachhaltigkeit bisweilen unmittelbar fir ethisch normativ erklart wird, geht
das Konzept «mittlerer» Nachhaltigkeit von einem dynamisch-evolutiven Na-
turbegriff aus, der die kulturelle Evolution des Menschen einbezicht. Nicht ein
bestimmter Naturzustand als solcher oder ein vermeintlich feststehendes «6ko-
logisches Gleichgewicht» ist zu erhalten, sondern es geht — systemtheoretisch
komplexer gedacht — «um die dauerhafte Sicherstellung der Funktionsfihigkeit
des Bedingungsgefiiges menschlicher Zivilisationssysteme und der Tragekapazi-
tat der Natum™.

Die Ambiguititen der «gemischten» Sachverhalte auf dem Gebiet des Kli-
maschutzes bestehen nicht nur in der Komplexitit des Ist-Zustandes, sondern
auch in der Komplexitit der Wechselwirkungen zwischen natiirlichen und an-
thropogenen Faktoren, die es so schwer machen, die langfristigen Auswirkun-
gen menschlicher Entscheidungen auf das Okosystem solide zu berechnen. Aus
verantwortungsethischer Sicht hat Ethik nicht nur die Motive und Prinzipien
moralischen Handelns zu reflektieren, sondern auch die Folgen menschlichen
Handelns zu beurteilen. Wenn aber das Kalkiil der méglichen Folgen tiberkom-
plex wird, gerit jede Ethik in Aporien. In einer solchen Situation kommt es of-
fenbar «auf das Durchhalten bestimmter allgemeiner Uberzeugungen» an, «de-
ren Richtigkeit sich zwar nicht im Einzelfall beweisen 1iBt, die aber angesichts
der Intransparenz von Handlungsfolgen immer noch brauchbarere Richtmalle
zu sein scheinen als das Ergebnis kurzfristiger Interessenkalkiile»™,

' A. Lienkamp: Steile Karriere. Das Nachhaltigkeits-Leitbild in der umweltpoliti-
schen und -ethischen Debatte, HerKorr 54 (2000) 464-469 (467).

32 Kotff: Schopfungsgerechter Fortschritt (Anm. 25), 82.

3 E-X. Kaufmann: Risiko, Verantwortung und gesellschaftliche Komplexitit, in:
K. Bayertz (Hg.): Verantwortung: Prinzip oder Problem?, Darmstadt 1995, 72—
97 (96).



48 Ulrich H.J. Kortner

Damit zeigt sich aber auch, dass Umweltethik notwendigerweise anthropozent-
risch ist. Die damit gegebene Perspektivierung gehort nun ebenfalls zu den Am-
biguititen der ethischen Debatten zum Klimaschutz. Anthropozentrik bedeu-
tet nicht notwendigerweise, dass nur die Lebens- und Ubetlebensinteressen der
menschlichen Gattung moralisch von Belang sind — das wire ein moralischer
Anthropozentrismus — , wohl aber, dass alle Bemiihungen um eine Erhebung der
Faktenlage wie um eine zukunftorientierte ethische Entscheidungsfindung aus
der Perspektive des Menschen erfolgen. Man kann diesen Sachverhalt als episte-
mischen und zugleich 6kologisch aufgeklirten Anthropozentrismus bezeichnen.

3. Ambiguititsprobleme in der Medizinethik: Der Status des menschlichen Entbryos

Als medizinethisches Beispiel fiir Ambiguitdtsprobleme ethischer Urteilsbildung
sei die Kontroverse um den ontologischen, moralischen und rechtlichen Status
des menschlichen Embryos gewihlt. Unter Medizinern, Philosophen, Theolo-
gen und Juristen gehen die Ansichten nach wie vor auseinander. Die beiden
grossen Kirchen und ihre Kirchenleitungen in Deutschland verfechten die Posi-
tion, wonach das Leben des Menschen mit der Befruchtung oder zumindest mit
der Verschmelzung der Zellkerne von Fi- und Samenzelle beginnt. Innerhalb der
evangelischen Kirche ist diese Auffassung aber nicht unumstritten. Besonders in
der Beurteilung der Forschung an embryonalen Stammzellen und der Priaimplan-
tationsdiagnostik (PID) gingen noch vor Jahren die Meinungen zwischen dem
Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) und einer Reihe von evan-
gelischen Sozialethikern auseinander.’ Die Evangelische Kirche hat inzwischen
ihre ehedem ganz auf der katholischen Linie stehende Position aufgeweicht, wie
die Zustimmung zur Novelle des deutschen Stammzellforschungsgesetzes von
2008 und die offene Debatte zur PID zeigen. Ich konzentriere mich im Folgen-
den auf die theologisch-ethische Debatte.”

In seinem letzten Bericht vor der Synode der EKD fragte der scheidende
Ratsprisident Kock: «Aufgrund welcher Unterschiede im Denkansatz kommen

*  Siehe dazu R. Anselm & U. Kortner (Hg.): Streitfall Biomedizin. Orientierung in
christlicher Verantwortung, mit einer Einfithrung von T. Rendtorff, Géttingen
2003.

Zum Folgenden siche ausfithrlich U. Kortner: «Lasset uns Menschen machen».
Christliche Anthropologie im biotechnologischen Zeitalter, Miinchen 2005, 104£f.

35



Evidenz des Ethischen? 49

wir zu unterschiedlichen Beurteilungen dessen, was ethisch geboten ist? Kom-
men wir zu einem unterschiedlichen Verstindnis menschlicher Embryonen
aufgrund gegensitzlicher Deutung der Heiligen Schrift? Oder kommen wir zu
unterschiedlichen Konsequenzen in den Fragen vorgeburtlicher Wiirde, weil die
wissenschaftlichen Erkenntnisse iiber die Vorginge am Beginn menschlichen
Lebens zu einem Deutungsspektrum noétigen, das Entscheidungsspielraume
eroffnet? Oder stehen gegensitzliche Werte gegeneinander, die bei der Ent-
scheidung fir die eine Seite auf der anderen Seite eine Wertverletzung zur Folge
haben?»*

Gleich die ersten beiden Fragen fiihren ins theologische Zentrum der bio-
ethischen Kontroverse. Schriftgemissheit ist das entscheidende Kriterium zu-
mindest evangelischer Theologie, nicht nur in Fragen des Glaubens, sondern
auch der Ethik. Sie ist freilich von einem Biblizismus zu unterscheiden, der jede
theologische Aussage mit einem Bibelzitat zu begrinden versucht. Sonst sihe
es fur den Rat der EKD und die romisch-katholische Kirche, die sich in der
Frage des Lebensbeginns einig sind, natiirlich schlecht aus. Denn die Bibel weiss
bekanntlich noch nichts von Embryonen, auch nicht von Eizellen, die beim
Menschen erst 1827 entdeckt wurden.

In diesem Zusammenhang muss ein eklektizistischer Umgang kirchlicher
Verlautbarungen mit biblischen Texten kritisiert werden.”” Man weist zum Bei-
spiel darauf hin, dass «Menschenwiirde» ein sikulares Aquivalent far «Got-
tebenbildlichkeit» ist, und zitiert als Beleg Gen 1,27: «Gott schuf den Men-
schen zu seinem Bilde; zum Bilde Gottes schuf er thn». Die stereotype Zitation
dieses Bibelwortes, die kurzschlissige Gleichsetzung der Gottebenbildlichkeit
mit dem seinerseits klirungsbedtrftigen Personbegriff und seine umstandslose
Ubertragung auf Blastozysten sind jedoch kaum das Ergebnis solider Exegese.
Die eingehende Beschiftigung mit den Ergebnissen wissenschaftlicher Bibel-
auslegung, die auf die Vielschichtigkeit biblischer Aussagen tiber den Lebensbe-
ginn hinweist™, sucht man in den 6kumenischen Texten zur Bioethik vergebens.

% Nachzulesen im Ratsbericht der EKD 2003, 14: www.ekd.de/download/ratsbe-
richt_11_2003. [pdf. (Zugriff am 13.3.2011)].

Vgl. dazu auch M. Heimbach-Steins & G. Steins: Ornament, Fundament, Argu-
ment oder was sonst? Zur Rolle der Bibel als Kanon in theologischer Ethik und
in gemeinsamen katholisch-evangelischen Texten, ZEE 45 (2001) 95-108 (98).

*#  Siehe dazu H. Utzschneider: Der Beginn des Lebens. Die gegenwirtige Diskussi-

37



50 Ulrich H.J. Kortner

Kirchliche Stellungnahmen blenden auch gern den Umstand aus, dass das
Alte Testament der Christen die Bibel der Juden ist. Die judische Auslegung
cinschligiger Stellen wie Psalm 139 oder Hiob 10, die gern von christlicher Sei-
te fur den Personstatus von Embryonen und sogar von befruchteten mensch-
lichen Eizellen im Reagenzglas ins Feld gefiihrt werden, weicht von kirchlichen
Dokumenten teilweise erheblich ab. Nach jidischer Auffassung ist die Geburt
die entscheidende Zisur, mit der das Leben eines Menschen beginnt. Dafiir
glaubt man sich durchaus auf die judische Bibel berufen zu kénnen. Daher
werden auch in Pragen der Stammzellforschung oder der PID im Judentum
Positionen vertreten, die zwar im Widerspruch zur lehramtlichen Position der
romisch-katholischen Kirche stehen, jedoch auch von einzelnen evangelischen
Ethikern eingenommen werden.” Es ist gerade das von der evangelischen
Theologie betonte Kriterium der Schriftgemaissheit, welches unterschiedliche
Sichtweisen des Lebensanfangs zulisst, denn die biblischen Grundlagen einer
christlichen Anthropologie sind niamlich keineswegs so eindeutig, wie es kirch-
liche Stellungnahmen hiufig unterstellen.

Damit kommen wir zu der von Altprises Kock aufgeworfenen Frage, wel-
che Rolle die Erkenntnisse der modernen Embryologie fiir die theologische
Sicht des Lebensbeginns spielen. Die kirchliche Position, wonach mit der Kern-
verschmelzung von Ei- und Samenzelle bereits ein neuer Mensch bzw. eine
menschliche Person existiert, lisst sich weder rein naturwissenschaftlich noch
auf biblischer Grundlage zwingend begriinden. Sie operiert in Wahrheit mit
einer Reithe von philosophischen bzw. ontologischen Zusatzannahmen. Das
ist eine legitime, jedoch keineswegs die einzig mogliche Sichtweise im Streit
um den ontologischen, moralischen und rechtlichen Status von befruchteten
Eizellen oder von Embryonen.”

on um die Bioethik und das Alte Testament, ZEE 46 (2002) 135-143; M. Groh-
mann: Fruchtbarkeit und Geburt in den Psalmen (FAT 53), Tubingen 2007; A.
Lindemann: Schwangerschaftsabbruch als ethisches Problem im antiken Juden-
tum und im frihen Christentum, Wul) 26 (2001) 127-148.

Vgl. Y. Nordmann: Der Beginn menschlichen Lebens. Aspekte jidischer Medi-
zinethik, in: U. Kértner, G. Virt, D. v. Engelhardt, F. Haslinger (Hg,): Lebensan-
fang und Lebensende in den Weltreligionen. Beitriige zu einer interkulturellen
Medizinethik, Neukirchen-Vluyn 22009, 19-33.

Aus der inzwischen uniibersichtlichen Literatur siche u.a. C. Kaminsky: Em-
bryonen, Ethik und Verantwortung. Eine kritische Analyse der Statusdiskussion

39

40



Evidenz des Ethischen? 51

Uberhaupt zeigt eine Durchsicht der verschiedenen Positionen, die in der
Frage des Status von Embryonen eingenommen werden, dass ithre Bedeutung
fur die bioethische Entscheidungsfindung hiufig Giberschitzt wird. Die Alter-
native besteht nicht zwischen einer vermeintlich objektiven Grenzziehung bei
der Kernverschmelzung und anderen, scheinbar willktirlichen Definitionen des
Lebensanfangs, da in jedem Fall empirisch-naturwissenschaftliche Daten und
anthropologische Deutung zu unterscheiden sind. Deshalb kommt keine der
eingenommenen Positionen ohne Zusatzannahmen aus.

Was wir sehen, ist immer mehr als die blosse Empirie. Ob wir in einem
Embryo lediglich einen Zellhaufen oder aber einen werdenden Menschen se-
hen, hingt immer schon von unseren Intentionen und Deutungsmustern ab.
Wer freilich die Charakterisierung von Embryonen als «Zellhaufen» kritisiert
und dabei betont, dass mit Sprache Politik gemacht wird, sollte selbstkritisch
einriumen, dass auch die in kirchlichen Stellungnahmen anzutreffende Sprach-
regelung, wonach es sich bei Embryonen und sogar schon bei befruchteten Ei-
zellen (Zygoten) um «embryonale Menschen» handelt, eine Form der Sprach-
politik ist, die als gegeben annimmt, was allererst zu beweisen wire.

Die fir die katholische Position grundlegende Instruktion «Donum vitae»
der Kongtegation fur die Glaubenslehre (1987) erklirt die Lehre, mit der Be-
fruchtung der Eizelle beginne das Leben eines neuen menschlichen Wesens,
das bereits Person sei und eine «Geistseele» besitze, fiir verbindlich. Wenngleich
diese nicht aus den experimentellen Ergebnissen der Embryologie zu beweisen
sel, lieferten diese doch «einen wertvollen Hinweis, um mit der Vernunft das
Vorhandensein einer Person von diesem ersten Erscheinen eines menschlichen
Lebens an wahrzunehmen»''. Suggestiv wird die Frage angeschlossen: «Wie
sollte ein menschliches Individuum nicht eine menschliche Person sein?» Auch
wenn sich das katholische Lehramt «nicht ausdriicklich auf Aussagen philoso-
phischer Natur festgelegt» habe, sei diese im Kontext der Abtreibungsproble-
matik entwickelte Lehre «unverinderlich».

als Probleml6ésungsansatz angewandter Ethik, Tubingen 1998; R. Merkel: For-
schungsobjekt Embryo. Verfassungsrechtliche und ethische Grundlagen der For-
schung an embryonalen Stammzellen, Munchen 2002; U. Kértner & Chr. Kopetz-
ki (Hg): Embryonenschutz — Hemmschuh fir die Biomedizin?, Wien 2003.
Kongregation fir die Glaubenslehre: Instruktion Donum vitae, I, 1: AAS 80
(1988), 78f.

4



52 Ulrich H.J. Kortner

Die Gleichsetzung von Zygoten — gleich ob in vivo oder in vitro — mit voll
entwickelten Menschen lduft freilich auf eine petitio principii hinaus. Bereits
die gemeinsame Erklirung von EKD und Deutscher Bischofskonferenz «Gott
ist ein Freund des Lebens» aus dem Jahre 1989, der sich die Gbrigen Mitglieds-
und Gastkirchen der Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen angeschlossen
haben, gibt daher Anlass zu kritischen Rickfragen. Diese Stellungnahme, die
tir die spiteren gemeinsamen Texte zur Bioethik von grundlegender Bedeu-
tung ist, behauptet eine Ubereinstimmung zwischen biblischer Anthropolo-
gie und moderner Embryologie. Diese habe «zu dem eindeutigen Ergebnis»
geftihrt, dass «von der Verschmelzung von Eizelle und Samenzelle an» ein
neues und individuelles menschliches Lebewesen vorliege. Sodann wird gefol-
gert, dass diesem menschlichen Lebewesen, d.h. bereits der Zygote, in vollem
Umfang der Personstatus und damit Menschenwiirde zukomme. Diese Ein-
sicht gelte gleichermassen fiir Embryonen in vivo wie in vitro. Daher seien an
Embryonen in vitro allenfalls Heilversuche zulissig, keinestalls aber Eingritte,
die ihre Schidigung oder Vernichtung in Kauf nihmen, also zum Beispiel die
Gewinnung von humanen embryonalen Stammzellen aus der inneren Zellmas-
se der Blastozyste. Bereits 1989 erklirten die Kirchen gemeinsam: «Schon die
kleinste Bewegung in Richtung auf die Zulassung «erbrauchenden Forschung
an Embryonen tiberschreitet eine wesentliche Grenze.» Letzten Endes gehe es
beim Embryonenschutz um die Einhaltung von Artikel 1 und 2 des deutschen
Grundgesetzes. Doch gibt es hierzu eine differenzierte verfassungsrechtliche
Debatte. Im iibrigen sollte auch die unterschiedliche verfassungsrechtliche Si-
tuation in den anderen Landern Europas nicht ausser Acht gelassen werden.

Die These eines durchgehenden Schutzanspruches wihrend der Gesamt-
phase der Embryonalentwicklung ab der Befruchtung wird meist durch die
Kombination des sogenannten Potentialititsarguments mit dem Kontinuitats-
und dem Identititsargument begriindet. Diese Argumente sind aber weder fiir
sich genommen noch in threr Kombination stichhaltig,

Die Ambiguititsprobleme in den Kontroversen um den Embryonenschutz
hingen damit zusammen, dass der Anfang eines individuellen Menschenlebens
einer prinzipiellen, keineswegs nur einer zeitlichen Unbestimmbarkeit unter-
liegt. Es ist daher irrefihrend, wenn bereits die befruchtete Eizelle nach der
Kernverschmelzung oder der durch die ersten Teilungen entstehende Zellhau-
fen (Morula) umstandslos als Embryo bezeichnet wird. Erst nach mehreren
Tagen, wenn sich die Morula zu einer Zellblase (Blastozyste) entwickelt hat,



Evidenz des Ethischen? 53

bilden sich einerseits eine Frihform des eigentlichen Embryos (Embryoblast)
und andererseits das Friihstadium von Plazenta und Nabelschnur (Tropho-
blast) aus. Frihestens jetzt kann sinnvoll von einer neuen Individualitit gespro-
chen werden, obwohl auch in diesem Entwicklungsstadium noch eine Meht-
lingsbildung moglich ist.*

Die Moéglichkeit der Mehrlingsbildung wird gern als Argument fiir einen
strikten Embryonenschutz ohne jede Ausnahme angefiihrt, weil die befruchte-
te Eizelle eben nicht nur ein, sondern moglicherweise sogar mehrere Individuen
oder «embryonale Menschen» reprisentiere. Wir wollen diese Annahme iiber-
priifen, indem wir betrachten, was bei der PID im 8-Zell-Stadium geschieht.
Aus dem kleinen Zellhaufen wird eine Zelle zu Untersuchungszwecken ent-
fernt. Ist diese Zelle nun als Teil eines Individuums zu betrachten oder liegt ab
dem Moment der Trennung wegen ihrer Totipotenz ein weiteres Individuum
vor? Doch was geschieht, wenn sich der handelnde Arzt anders besinnt und
die entnommene Zelle in den Embryo zurtickbeférdert? Wo bleibt dann das
zweite Individuum? Die Pointe dieses Gedankenexperiments besteht darin,
dass man im Anfangsstadium der Embryonalentwicklung eben noch nicht von
Identitit oder Individualitit sprechen kann. Was den ontologischen Status der
zu Untersuchungszwecken abgetrennten Zelle betrifft, hingt es also ganz von
der Handlungsabsicht des Mediziners ab, ob sie als Teil des zu untersuchenden
Frihembryos oder aber als weiterer Embryo zu gelten hat. Der ontologische
Status von fruhen Embryonen in vitro hingt also generell in erheblichem Mas-
se von den Intentionen der handelnden Personen ab.

Gegen diese Argumentation wird der Einwand erhoben, alle nach der
Befruchtung liegenden Zisuren wihrend der Embryonalentwicklung, an de-
nen ein abgestuftes Schutzniveau ankniipfen kénnte, seien willkiirlich. Dem
ist entgegen zu halten, dass das Fehlen eindeutiger biologischer Einschnitte
noch kein taugliches Argument dafiir abgibt, weshalb der rechtliche Schutz
des Embryos nicht in Abhingigkeit vom Fortschreiten der Embryonalent-
wicklung abgestuft gestaltet werden kann. Die Rechtsordnung steht vielfach
vor der Notwendigkeit, in einer kontinuierlich ablaufenden Entwicklung not-
mative Schwellen festzulegen, in denen sich ein unterschiedliches normatives

#  Zum Stand der Embryologie vgl. N. Knoepffler: Forschung an menschlichen
Embryonen. Was ist verantwortbar?, Stuttgart 1999, 45ff.



54 Ulrich H.J. Kértner

Schutzniveau manifestiert. Trife es tatsidchlich zu, dass der blosse empirische
Befund einer kontinuierlichen Entwicklung jede normative (und letztlich auf
einer sozialen Bewertung beruhende) Abstufung einzig und allein deshalb ver-
bietet, weil die rechtliche Abstufung mangels eindeutiger biologischer Kriteri-
en immer auch etwas anders ausfallen konnte, dann wire eine Formulierung
gesetzlicher Pristen ebenso unzulissig wie die Formulierung von Geschiftsfa-
higkeitsgrenzen. Beispielsweise liegt das Modell eines stufenweise ansteigen-
den rechtlichen Schutzes in Osterreich {iber weite Strecken auch der geltenden
Rechtsordnung zugrunde, insofern nimlich — um nur ein Beispiel herauszu-
greifen — ein (strafrechtlicher) Schutz des Embryos vor der Nidation mangels
ausreichender Schutzwiirdigkeit iiberhaupt fehlt, der Schutz der Leibesfrucht
nach der Nidation mit fortschreitender Schwangerschaftsentwicklung schritt-
weise zunimmt und erst ab der Geburt in den vollen Rechts- und Grundrechts-
schutz der «Person» ibergeht.

Wollte man die in der bioethischen Diskussion vertretene These, dass sich
bereits die Zygote «als Mensch» entwickle und daher prinzipiell dem gleichen
Schutz unterliege wie Geborene, konsequent umsetzen, so wirde dies nicht
nur zu lebensweltlich fragwiirdigen Konsequenzen fithren. Es z6ge — Uber-
tragen auf die Rechtsordnung — auch juristische Folgerungen nach sich, die
mit den Grundsitzen der bestehenden Rechtsordnung ebenso wenig vereinbar
wiren wie mit den weit verbreiteten moralischen Intuitionen der Bevélkerung:
Zygoten, die sich bei natirlicher Zeugung nicht einnisten, wiren dann als ver-
storbene Menschen zu behandeln; eine Vernichtung «iberzihliger — weil nicht
implantierbarer — Embryonen im Rahmen der IVF dirfte von Gesetzes we-
gen nicht hingenommen werden; nidationshemmende Verhiitungsmittel wie
die «Spirale», die nicht die Konzeption, sondern die Einnistung verhindern,
wiren als Tétungsinstrumente zu verbieten; und nicht zuletzt wiirde sich der
zulissige Spielraum fir die Zulassung des Schwangerschaftsabbruches auf Ex-
tremfille vitaler miitterlicher Indikation verengen.

Theologisch gesprochen manifestiert sich in der Unbestimmtheit des Lebens-
anfangs das Geheimnis der menschlichen Person.¥ Zwar gehort nach biblischer

Vgl dazu Verantwortung fiir das Leben. Eine evangelische Denkschrift zu Fragen

der Biomedizin, im Auftrag des Evangelischen Oberkirchenrats A. und H.B. der
Evangelischen Kirche A. und H.B. in Osterreich erarbeitet von U. Kértner in Zu-
sammenarbeit mit M. Binker, Wien 2001. Siehe ferner Kértner: Unverfigbarkeit



Evidenz des Ethischen? 55

Auffassung die Leiblichkeit konstitutiv zum Menschsein, und die leibliche Exis-
tenz des Menschen ist ein geschichtlicher, d.h. ein den Korper, seine Entwicklung
und seine Verinderungen einschliessender Prozess. Die menschliche Personalitit
lisst sich aber nicht mit den Mitteln des naturwissenschaftlich-kausalen Denkens
erfassen, sondern bleibt gegeniiber dieser Ebene der Weltdeutung und des Welt-
umgangs transzendental. Die Unbestimmtheit oder besser gesagt die Unbestimm-
barkeit des Anfangs hat also nicht nur praktische Griinde. Sie beruht nicht auf
embryologischen Wissenslicken, sondern ist erkenntnistheoretisch prinzipiell.

Wenden wir uns zum Schluss der letzten von Manfred Kock aufgeworfenen
Frage zu, die zunichst nochmals die Stammzellforschung betriftt: Stehen gegen-
sitzliche Werte gegeneinander, die bei der Entscheidung fiir die eine Seite eine
Wertvetletzung auf der anderen Seite nach sich ziehen? Fin unauflosbarer Werte-
konflikt zwischen Lebensschutz fir den Embryo und Fretheit der Forschung im
Dienste heutiger und kiinftiger Patienten ist keineswegs zwingend. Selbst wenn
man der Zygote den Personstatus zuerkennen will, lasst sich die Gewinnung von
embryonalen Stammzellen von tberzihligen Embryonen mit der Gewebeent-
nahme bei abgettiebenen Foéten* oder mit der Organentnahme bei Hirntoten
vergleichen, wie die Theologen Peter Dabrock und Lars Klinnert es getan ha-
ben.®

Was aber die PID betrifft, so fihrt gerade ein striktes Nein zu einem Wer-
tungswiderspruch. Es ist nimlich widerspriichlich, die PID ginzlich zu verbie-
ten, jedoch medizinisch begriindete Spitabtreibungen zu tolerieren. Wenn sich
eine mit Schuld und grossem Leiden verbundene Spitabtreibung im Einzel-
fall durch PID vermeiden lasst, entspricht das durchaus dem Geist der Lie-
be, der alle christliche Ethik leiten soll. Fur ethisch vertretbar halte ich eine
PID zumindest in solchen Fillen, in denen aufgrund von Chromosomen- oder
Gendefekten das Risiko einer schweren, mit dem Leben nicht vereinbaren Er-
krankung besteht, die entweder noch wihrend der Schwangerschaft, bei der

des Lebens? (Anm. 29), 103£f.

Vgl. U. Kértner: Forschung muss sein. Die Diskussion in Theologie und Kirche

krankt an falschen Denkansitzen, Zeitzeichen 10 (2008) H. 5, 16-18.

P Dabrock & L. Klinnert, Verbrauchende Embryonenforschung. Kommt allen
Embryonen Wurde zu?, in: P. Dabrock, L. Klinnert, S. Schardien: Menschenwtir-
de und Embryonenschutz. Herausforderungen theologischer Bioethik, Giitersloh

2004, 193ft.



56 Ulrich H.J. Kortner

Geburt oder einige Monate nach der Geburt zum Tode fihrt. In diesem Fall ist
niamlich das Handlungsziel der PID nicht die eugenische Selektion, die bei an-
deren fiir die PID erwogenen Indikationen durchaus beabsichtigt ist, sondern
das Entstehen und die Geburt eines lebensfihigen Kindes. Dies zeigt, dass in
der ethischen Diskussion tiber die PID die unterschiedlichen Anwendungsbe-
reiche gesondert auf ihre Handlungsziele zu tiberprifen sind. Die Alternative
zwischen einem generellen Ja und einem strikten Nein greift ethisch zu kurz.

4. Ein theologischer Blick: Die Ambiguitit des Ethischen und das Problem der Siinde

Das Beispiel des Embryonenschutzes fihrt uns nochmals die Ambivalenz
des Ethischen anstelle seiner Evidenz vor Augen. Sie hingt nach christlicher
Auffassung freilich nicht nur mit der Mehrdeutigkeit der Phinomene, sondern
auch mit der Tatsache der menschlichen Stinde zusammen. Diesseits des Stin-
denfalls, d.h. diesseits von Gut und Bdse, ist nicht so sehr mit der Evidenz als
vielmehr mit der Verborgenheit des Guten zu rechnen, welche die ethische
Entscheidung im Einzelfall schwermacht.

Das hat im 20. Jahrhundert besonders der evangelische Theologe Dietrich
Bonhoeffer betont. Er kritisiert die Abstraktion des isolierten einzelnen Men-
schen, der sich nach einem ihm zu Verfiigung stehenden absoluten Massstab
unaufhorlich und ausschliesslich zwischen einem klar erkannten Guten und
einem klar erkannten Bésen zu entscheiden hat.* Jede konkrete ethische Ent-
scheidung ist fiir Bonhoeffer ein Glaubenswagnis. Sie «fillt nicht mehr zwi-
schen dem klar erkannten Guten und dem klar erkannten Bosen, sondern sie
wird im Glauben gewagt angesichts der Verhtllung des Guten und des Bosen
in der konkreten geschichtlichen Situation»*’.

Die konkrete geschichtliche Situation war fiir Bonhoetfer durch den Kampf
gegen Nationalsozialismus, den Kirchenkampf im «Dritten Reich» und seine
eigene Beteiligung am Widerstand gegen Hitler geprigt. Bonhoeffer charakte-
risiert die nationalsozialistische Ideologie und Gewaltherrschaft als die «grof3e
Maskerade des Bosen», die «alle ethischen Begriffe durcheinandergewirbelt
hat, «Daf} das Bose in der Gestalt des Lichts, der Wohltat, des geschichtlich

% Vgl. Bonhoeffer: Ethik (Anm. 11), 218.
7 Vgl. Bonhoeffer: Ethik (Anm. 11), 220.



Evidenz des Ethischen? 57

Notwendigen, des sozial Gerechten erscheint, ist fiir den aus unserer tradierten
ethischen Begriffswelt Kommenden schlechthin verwirrend; fiir den Christen,
der aus der Bibel lebt, ist es gerade die Bestitigung der abgriindigen Bosheit
des Bosen.»®

Verantwortliches Handeln im Sinne einer Verantwortungsethik, wie sie
Bonhoeffer vertritt, versucht der konkreten geschichtlichen Situation ge-
recht zu werden. Es «liegt nicht von vornherein und ein fir allemal fest,
sondern es wird in der gegebenen Situation geboren.»* Das aber bedeutet:
«Es mul} beobachtet, abgewogen, gewertet werden, alles in der gefihrlichen
Freiheit des eigenen Selbst. Es muf3 durchaus in den Bereich der Relativi-
titen eingetreten werden, in das Zwielicht, das die geschichtliche Situation
tber Gut und Bose breitet. Das Bessere dem weniger Guten vorzuziehen,
welil das @bsolut Guter gerade das Bose um so mehr hervorrufen kann, ist
die oft notwendige Selbstbescheidung des verantwortlich Handelnden.»

Wihrend eine allgemeine Ethik fragt, worin das Tun des Guten besteht,
gibt der christliche Glaube eine spezifische Antwort auf die Frage, warum
wir faktisch oftmals nicht tun, was wir als richtig und gut erkennen. Seine
Antwort hierauf lautet einerseits, dass der Mensch Stinder ist, der sich seiner
Bestimmung als verantwortlichem Handlungssubjekt in einer letztlich wider-
sinnigen Weise verweigert, andererseits, dass ihm seine Siinde unverdienter-
weise vergeben wird. Gerade durch dieses Widerfahrnis, das die paulinische
bzw. reformatorische Rechtfertigungslehre beschreibt, wird der konkrete
Mensch als verantwortungsfihiges Subjekt neu konstituiert.

Die theologisch berechtigte Feststellung, dass kein einziger ethischer
Konflikt ethikimmanent zu l6sen ist, weil Schuld nicht vermieden, sondern
nur von Gott jenseits der Dimension des Ethischen vergeben werden kann,
entbindet freilich nicht von der Notwendigkeit, die konkreten Konflik-
te so sachgerecht als moglich zu analysieren und zwischen verschiedenen
Handlungsalternativen konkret zu wihlen. So berechtigt und notwendig die

48

D. Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung, Briefe und Aufzeichnungen aus der
Haft, hg.v. Chr. Gremmels, E. Bethge u. R. Bethge, in Zusammenarbeit mit 1.
Tode (DBW 8), Gitersloh 1998, 20. Das Zitat stammt aus dem Text «Nach zehn
Jahren» aus dem Jahr 1943 (19-39).
¥ Bonhoeffer: Ethik (Anm. 11), 220.
%0 Bonhoeffer: Ethik (Anm. 11), 220f.



58 Ulrich H.J. Kértner

theologische Kritik an einer sotetiologischen Uberhéhung von Ethik und
menschlichem Handeln ist, so problematisch ist es, wenn theologische Ethik
lediglich den ethischen Dauerkonflikt institutionalisiert.

In der Tat steht das Pathos, mit welchem gerade protestantische Ethiker
im 20. Jahrhundert vom Ruf in die Entscheidung und ihrer Unbedingtheit
gesprochen haben, in der Gefahr, zur inhaltsleeren Geste zu verkommen.
Wird zudem der ethische Konflikt als unlésbar dargestellt, fuhrt das zu Re-
signation oder situationsethischem Dezisionismus, d.h. zum Prinzip der un-
ableitbaren Einzelentscheidung, welches der Komplexitit und Zukunftsdi-
mension heutiger ethischer Konflikte nicht gerecht wird. Sowenig ethische
Konflikte durch theologische Appelle entschieden werden kénnen, sowenig
ist es zuldssig, die ethische Reflexion und die interpersonale Rechenschaft
vorschnell durch die Berufung auf den Gewissensnotstand abzubrechen.
Eben weil Gott nicht unmittelbar in jeder Konfliktlage zu uns spricht, sind
wir auch nach theologischem Verstindnis zur mihevollen, intersubjektiven
und im Resultat zumeist strittigen ethischen Urteilsbildung verpflichtet. Da-
bei ldsst sich theologische Ethik von der Gewissheit der Rechtfertigung des
Stinders leiten, in welcher der Mut zur Verantwortungsubernahme ihren letz-
ten Grund hat.

Abstract

In Ethics, the complex relation of the factual level and the ethical-evaluative level leads
to fundamental problems of ambiguity which two examples, i.e. climate protection
and the protection of embryos, demonstrate. Mainly, this essay is about the relation
of perception and judgement, respectively the relation of a descriptive-hermeneutical
and a normative approach towards ethical questions. After all, the ambivalence of
ethical judgement and its consequences forms part of the problems in ethics caused
by ambiguity. The will to do good can have bad consequences. Protestant ethics, at
least, expect the good to be hidden rather than obvious. Christian courage to take on
responsibilities does not originate in the obviousness of ethics, but in confidence in
the justification of the sinner

Ulrich Kortner, Wien



	Evidenz des Ethischen? : Ambiguitätsprobleme ethischer Urteilsbildung in Umwelt- und Medizinethik

