Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 1

Artikel: Augustin und die Menschen mit einer geistigen Behinderung : der
Theologe als Beobachter und Herausgeforderter

Autor: Kellenberger, Edgar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877788

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Augustin und die Menschen mit einer
geistigen Behinderung

Der Theologe als Beobachter und Herausgeforderter

Wer nach antiken Informationen tber geistige Behinderung sucht,' landet un-
weigetlich bei Augustin. Bei ihm findet sich, wie kaum anderswo, eine Fille
von eigenstindigen Beobachtungen und Reflexionen. Dabei zeigt dieser Theo-
loge nicht nur ein aussergewShnliches anthropologisches Interesse. Ebenso
Uberdurchschnittlich sind seine Bemithungen um eine theologische Durchdrin-
gung dessen, was er im Zusammenhang mit geistiger Behinderung beobachtet.
Seine Beobachtungen und Reflexionen tiber solche Menschen kommen nur
zum Teil der eigenen Theologie entgegen. Zuweilen erweisen sie sich im Ge-
genteil als sperrig oder gar als storend. Trotzdem stellte sich Augustin dieser
theologischen Herausforderung, Seine Ausfithrungen, die tibrigens jeweils aus
den beiden letzten Lebensjahrzehnten stammen, verdienen nicht nur ein theo-
logiegeschichtliches Interesse, sondern sind auch anregend fiir aktuelle Frage-

stellungen.
L. Die von Augustin verwendeten Begriffe und deren Wertung

Wenn Augustin von Menschen mit einer geistigen Behinderung schreibt,
gebraucht er unterschiedliche Begriffe: morio, fatuns, excors, obtunsus. Am ein-
deutigsten ist der Begriff morio. In der paganen rémischen Literatur bezeich-
net er den zur Schau gestellten geistig Behinderten, der zur Belustigung an
Partys det Gutbetuchten eingesetzt wird. Martial beschreibt solche moriones
in seinen ebenso formvollendeten wie ironischen Epigrammen.? Augustin

¢ E. Kellenberger: Der Schutz der Einfaltigen. Menschen mit einer geistigen Be-

hinderung in der Bibel und den Nachbarkulturen, Ziirich 2011 (im Druck). Auf
diese Monographie stitzen sich im Folgenden alle Bemerkungen ausserhalb von
Augustin. — Ich danke Prof. Dr. Rudolf Brindle fiir seine Ermutigung, mich als
Alttestamentler auf das Gebiet der Kirchengeschichte zu wagen.

2 Insbesondere VIII 13 und XIV 210; zudem IIT 82,24; VI 39,17; XII 93,3, Siehe
demnichst B. Gevaert: Mentally and physically challenged persons in Martial’s

ThZ 1/67 (2011) S. 25-36



26 Edgar Kellenberger

kennt die sprachliche Herkunft aus dem Griechischen pwplwy und verwen-
det den Begriff funfmal; doch mdéchte er die im Volksmund (v#/go) als mzo-
riones Bezeichneten licber fat#i nennen.” Letzteren Begriff kennt Augustin
Ubrigens auch aus seiner altlateinischen Bibel sowie aus der Vulgata.* Mit
fatuus kann einerseits ein geistig Behinderter bezeichnet werden, andrerseits
auch jemand mit einer durchschnittlichen Intelligenz, der in einer konkreten
Situation toricht handelt. Im ersten Fall prazisiert Augustin hiufig durch die
Z.sitze «naturaliter fatuns» oder «als fatuns geboren werden». In diesem Sinn
finden sich bei ihm Belege in gut zwei Dutzend Text-Abschnitten.” Auch
der Begriff exvors «kopflos, ohne Verstand» kann dhnlich wie fazuus in die-
sem zweifachen Sinn gebraucht werden. Im Blick auf geistige Behinderung
verwendet ihn Augustin seltener.® — Eine etwas harmlosere Behinderung
zeigt ferner der fardicors,” der langsam von Begriff ist. Ebenfalls seltener sind
Formulierungen mit obtunsus «stumpb» in Bezug auf den Geist (animus oder
ingeninm).® — Hingegen ist das Wort s#ultus zu allgemein gehalten, als dass
Augustin es gerne fir Menschen mit einer geistigen Behinderung verwenden
wirde.

Alle diese Begriffe sind in der paganen Literatur grundsatzlich negativ
konnotiert. Allerdings ldsst sich die Wirklichkeit des menschlichen Lebens
nicht so einfach in Schwarz und Weiss aufteilen: Ein morio, der die Partygan-
ger mit seinen (oft unfreiwilligen) Spassen gut unterhilt, kann auf dem En-
tertainermarkt zu hohen Preisen gehandelt werden; dabei kann sich heraus-
stellen, dass er seine Dummbheit méglicherweise nur vortduscht und also ein

epigrams, in: H. Breitwieser (Hg,): Disablement in the Ancient World (Studies of
Early Medicine 4), University of Nottingham 2012.

8 De pece. mer. 1 32; 1 66; epist. 166,17; contra Julian. 111 10; ferner epist. 143,3. Meine

Recherche basiert auf dem elektronischen «Corpus Augustinianum Gissense 2»,

Basel 2004.

Die 32 Belege in der Vulgata verteilen sich insbesondere auf die Biicher Sir, Prov

und Mt.

2 enchirid. 103; contra Jul. IN 16; V 18; VI 1-2; opus imperfecturn 1 54; 111 155.160-
161.191; IV 8.75.114-115.123.125.134; V 22; VI 9.14.16.27; siche auch epist.
187,25.

& contra Jul. N1 2: opus imperf. 1 48; IV 129; VI 9.16.

T enchirid. 103; epist. 93,31; 187,19; apus imperf. V1 16.

g contra Jul. N 18; opus imperf. 111 198; V 1.11.22; VI 9.14.16.



Augustin und die Menschen mit einer geistigen Behinderung 27

professioneller Mime ist. Die gelegentliche Kritik an den moriones geschieht
allerdings nicht aus Mitgefithl mit solchen missbrauchten Menschen, son-
dern wird mit dsthetischen oder finanziellen Argumenten gefithrt.’

Ebenso wie morio bleibt auch der fatuus eine unsympathische Gestalt.
Hiufig wird fatuus als Schimpfwort verwendet, wie heute etwa «Du Idioth.
Das kann alle treffen, die sich an einem Punkt gegen eine anerkannte Norm
verhalten und in diesem Sinn etwas Torichtes tun. Im Blick auf die heu-
te verlangte political correctness erscheint es uns zwar als stossend, dass ein
solches Schimpfwort ebenfalls auf Menschen mit einer geistigen Behinde-
rung angewendet wird. Doch noch im 19. Jh. war «Idiot» eine offizielle wis-
senschaftliche Bezeichnung. Desgleichen sind schon im Alten Orient und
der Antike Bezeichnungen fur geistig Behinderte identisch mit Schimpf-
wortern gegenuber Menschen, die in einem konkreten Moment nicht der
gesellschaftlichen Norm entsprechen. Man kann diese Doppelsinnigkeit als
eine — teilweise auch positive — Durchlassigkeit zwischen Behinderten und
Nichtbehinderten beurteilen und sich fragen, ob die heutige deutliche Ein-
grenzung des Behindertenbegriffs immer einen Fortschritt bedeutet oder
eine spezielle Form von unhinterfragtem Sozialrassismus darstellt.'” Auch
das antike Christentum schliesst sich der grundsitzlich negativen Wertung
solcher Begriffe an. Zwar bricht Paulus mit seinem paradoxen Gebrauch von
«Torheit» die Selbstverstandlichkeit einer solchen Wertung auf (I Kor 1,21;
4,10 usw.). Doch das Matthiaus-Evangelium spricht in seiner Polemik gegen
Schriftgelehrte und Pharisier diese als pwpol kot tTuprol an (Mt 23,17), und
Ahnliches ldsst sich auch in den Pastoralbriefen beobachten (I Tim 2,23;
Tit 3,9). In der Folge wurden Begriffe wie fatuus zu beliebten Termini der
Rhetorik gegen Hiretiker. Auch Augustin benttzt fazuus so gegentiber Julian
v. Eclanum und zeigt sein rhetorisches Geschick, indem er 6fters mit beiden

Ausser den erwihnten Epigrammen Martials, der die moriones tiir seine Gesell-
schaftskritik benutzt und dabei eine leise Verachtung gegen sie durchscheinen
lisst, siehe auch das Urteil des Plinius d.J. (¢pisz. 1X 17), der die Kritik an den morio-
nes als reine Geschmacksfrage relativiert, die man mit Recht sehr unterschiedlich
entscheiden konne.

" So U. Bach: «Gesunde» und «Behinderte». Gegen das Apartheiddenken in Kirche
und Gesellschaft, Miinchen 1994; ders.: Getrenntes wird versohnt. Wider den
Sozialrassismus in Theologie und Kirche, Neukirchen 1991.



28 Edgar Kellenberger

Bedeutungen im selben Satz spielt: Julian sei doch nicht ein solcher fatuus,
dass er Augustins Ausfiihrungen tiber Menschen mit einer geistigen Behin-
derung argumentativ nicht folgen konne."

II. Angustins unterschiedliche Wertungen der geistigen Behindernng

Als Intellektueller teilt Augustin zunachst die traditionelle Sicht, dass geistige
Behinderung ein Intelligenz-Defizit und darum ein Unglick darstellt. Als
Lehrer beobachtet er, dass die intellektuelle Aufnahmefihigkeit unter den
Menschen extrem verschieden ist. Da gibt es solche mit «langsamstem Ver-
stand und quasi bleierner Auffassungsgabe, die einen vergesslich, die andern
scharfsinnig und mit gutem Gedichtnis».'> Manche lassen sich auch nicht
mit Ruten oder gar Schlagstécken zu besseren Schilern machen.” Von sei-
ner Erfahrung her macht Augustin Abstufungen zwischen unterschiedlichen
Behinderungsgraden.'

Eine eigene Wertung zeigt sich, wenn Augustin geistig Behinderte mehr-
mals mit Tieren vergleicht, was ich so bei keinem anderen antiken Schrift-
steller gefunden habe. Er schreibt Gber die moriones, dass sie non multum a
pecoribus differant.® Nun miissen solche Ausserungen selbstverstindlich im
antiken Kontext gelesen werden. Da fillt auf, dass damals auch Kinder dhn-
lich wie Tiere gewertet wurden; dabei ist beiden gemeinsam, dass sie keine
Erwachsenen-Vernunft besitzen, und dass sie durch ihre Arbeit zum Le-

So z.B. apus imperf. 111 160: quia non ita fatuus es, ut ingenia fatua id est homines fatnos nas-
¢ neges, ergo andi tua fatuitate guantum adinveris dementiam Manichei. Zudem bezeichnet
Augustin hier die Pelagianer als Manicheornm fatnos adiutores.

contra Jul. IV 16; dhnlich an weiteren Stellen.

opus imperf. 111 161. Dort weiter iber die Absurditit, guo merito imago Dei cum tanta
mentis deformitate nascatur, ut nullo robore aetatis, nulla prolixttate temporis, nullo labore
studiornm, nulla industria magistrorum, nullis poenis verberum possit, non dico ad sapientiam,
sed ad qualemcumaque doctrinam utilem pervenire.

In opus imperf. V1 16 findet sich als Steigerung: fardicordes, excordes, fatui.

5 epist. 166,17. Ahnlich de pece. mer. 1 32 (sensu vicino pecoribus nascerentur); contra Jul.
I 10 (¢ta fatuos, ut quibusdam eorum paene sensus pecornm conferetur); N 18 (similiores
pecoribus quam hominibus esse videantnr); die schirfste Formulierung findet sich in gpaus
imperf. VI 16 (Zitat siche weiter unten).



Augustin und die Menschen mit einer geistigen Behinderung 29

bensunterhalt der Familie beitragen.'® Eine emotionale Bindung war dadurch
nicht ausgeschlossen. Man darf sich daher fragen, ob Augustin Erwachsene
mit einer geistigen Behinderung wie lebenslange Kinder beurteilt. Zumin-
dest bezeichnet Augustin einmal das Verhalten von Kleinkindern mit dem
Adjektiv fatuns."” Auch hier liegt der Akzent auf dem Defizitiren gegeniiber
der Norm eines intelligenten Erwachsenen. Augustin findet seine negative
Sicht von geistiger Behinderung bestirkt durch eine Bibelstelle, die er in
diesem Zusammenhang immer wieder zitiert: «Die Trauer um einen Toten
dauert sieben Tage, diejenige um einen fafuus sein ganzes Leben lang» (Sir
22,13[12])."® Zwar meinte hier der Siracides mit pwp0og kel doeprg mit gross-
ter Wahrscheinlichkeit einen Unweisen und nicht einen geistig behinderten
Menschen. Doch Augustin sieht dies andets.

Trotz Augustins Verstindnis dieser Bibelstelle finden sich bei ihm iiberra-
schenderweise auch positivere Wertungen einer geistigen Behinderung, Auf
eindriickliche Art schildert er einen ihm bekannten orio als einen bekennen-
den Christen.” Dieser erwies sich gegen alle erlittenen Ungerechtigkeiten in
wundetbarer fatuitas als ungeheuer geduldig; doch konnte er nicht ertragen,
wenn der Name Christi oder der christliche Glaube, in dem er vertraut ge-
macht worden war, verunglimpft wurde. Dies war ihm so unertraglich, dass
er nicht abliess, die — freilich intelligenten — Listerer mit Steinen zu verfol-

16 T. Wiedemann: Adults and Children in the Roman Empire, London 1989, 18-25.
7 epist. 187,25. Siehe auch de pece. mer. 1 66 (das Erg6tzen tiber kindliches Plappern
begegnet im Kontext des Ergétzens tber das Verhalten von moriones). — Fir das
Gtiechenland des 4. Jh. v.Chr. méchten P Baker & S. Francis Analoges nachwei-
sen anhand von Ausserungen des Aristoteles sowie von Begribnissitten (noch
unpubliziert; siehe vorlaufig wwwkent.ac.uk/secl/classics/projects/disability.
html).

Vulgata-Text (ahnlich Vetus Latina): /uctus mortui septem dies, fatui antem et impii om-
nes dies vitae illorum. Interessanterweise ldsst Augustin die Worte ef impiz in diesem

18

Zusammenhang immer weg; zuweilen verkiirzt er das Zitat zu fatuum miserabilins
lugendum esse quam mortuum. Seltener zitiert er auch den vorangehenden Vers: «wie-
GHISSIMIL entim Nequissima vita super mortem fatniy»
Y De pece. mer. 1 32: cum esset omminm iniuriarum suarum mira fatuitate patientissimus, in-
inriam tamen nominis Christi vel in se ipso religionts, qua imbutus erat, sic ferre non posset, ut
blasphemantes videlicet cordatos, a quibus haec ut provocaretur andiebat insectari lapidibus non

desisteret nec in ea cansa vel dominis parceret.



30 Edgar Kellenberger

gen, und er verschonte in diesem Punkte sogar die Herren nicht. Es lohnt
sich, zunichst innezuhalten und dieses Portrait mit seinen seltenen Informa-
tionen zu wurdigen. Es handelt sich hier um einen der moriones, von denen
zuvor gesagt wurde, dass sie, «am Gelichter zu erregen, den Intelligenten die
Ergotzung an ihrer Torheit gewidhren»® Der von Augustin geschilderte 7o-
rio hat, wie vermutlich auch seine Schicksalsgenossen, viele Ungerechtigkei-
ten zu erdulden. Dass er sich nicht dagegen wehrt, schreibt Augustin dessen
miira fatuitas zu und nicht etwa dem christlichen Glauben, in dem er vertraut
gemacht worden ist (zmbutus).”' Leider erfahren wir hier nicht, ob Letzteres
durch reine Nachahmung oder durch eine Art Unterweisung geschah. Jeden-
falls wehrt er sich rabiat, sobald er seinen Glauben durch eine Blasphemie in
den Schmutz gezogen empfindet.*

Ebenso interessant sind nun Augustins theologische Folgerungen. Er
zdhlt diesen «wunderbar berufenen» morio zu den Pridestinierten, die ge-
schaffen wurden zum Hinweis, dass Gottes Gnade und der Geist, der weht
wo er will, keine Art von Begabung bei den Séhnen des Erbarmens tber-
geht, aber bei den S6hnen der Holle jede Art von Begabung (also auch deren
Intelligenz) ubergeht, damit, wer sich rihmt, sich im Herrn rihme.® Im
Weitern dient das Beispiel fiir Augustin zur Demonstration, dass die Intelli-
genz-Unterschiede nicht mit den Verdiensten aus einem friheren Leben zu
erkliren sind. Es gehe nicht an, einem geborenen fatuus ein schindliches fri-
heres Leben anzudichten, und gleichzeitig ein so verdienstvolles, dass er des-
wegen in der Gnade Christi vielen sehr Scharfsinnigen vorgezogen wurde.*

X ad movendum rvisum exhibeant cordatis delicias fatuitatis. Wenn Augustin sie hier als

«kraushaarigy (cirrati) beschreibt, so konnte dies entweder auf ungepflegtes Haar
oder aber auf eine Art Berufs-Tracht der Entertainer hinweisen, wie etwa die
Athleten als dirrati bezeugt sind (Thesaurus Linguae Latinae 111 1188).
* Oder ist dies ein Ausfluss der paulinisch verstandenen Torheit des Evangeliums?
Augustin tont dies aber in keiner Form an.
C. Laes (Learning from Silence. Disabled Children in Roman Antiquity, Arctos
42 [2008] 85-122) dussert die Vermutung, dass der #oro selber ¢fters mit Steinen
vertricben worden set.
Tales ergo praedestinari et creari arbitror, ut qui possunt intellegant Dei gratiam et Spiritun,
qui «ubi vult spirats, ob hoc omne ingenii genus in filis misericordiae non praeterire itemque
omne ingenti genins in gehennae filtis praeterire, «ut gui gloviatur in Domino glorietur».
QOunomodo e tribuent et teferriman vitam superiorem, ut ex hoc fatuns nasceretur; et tam bene



Augustin und die Menschen mit einer geistigen Behinderung 31

In einem spiteren Abschnitt derselben Schrift kommt Augustin noch-
mals ausfiihrlich auf die moriones zu sprechen.”” Im Kontext der antipelagia-
nischen Auseinandersetzung um die Stuindhaftigkeit der Sauglinge bringt er
feine Beobachtungen tber frihkindliche unverninftige Handlungen, die bei
den Eltern auf Erheiterung stossen, weil man sie zu Recht als unverniinf-
tig einschitzt. In Gegensatz dazu stellt er die Vetlachung der moriones bzw.
fatui und Gbt mehrfache Kritik, die deutlich schirfer ausfillt als sonst in der
Antike tblich: Augustin stdsst sich daran, dass sie auf dem Sklavenmarkt
hoéher eingeschitzt werden als die Intelligenten. Er staunt tber die starke
fleischliche Neigung intelligenter Menschen, sich an Gebrechen Fremder zu
ergbtzen. Wer fremde fatuitas als angenehm empfindet, méchte jedoch unter
keinen Umstinden selber so sein. Und wenn ein gliicklicher Vater vorausse-
hen konnte, dass aus seinem kleinen plappernden Sohn dereinst ein solcher
Narr wiirde, wire dieser schlimmer als ein Toter zu beklagen. Doch der Va-
ter hofft, dass (im Gegensatz zu einem orig) mit zunehmendem Alter auch
das Licht des Verstandes zunehmen wird.

Eine weitere Erwihnung findet sich im «Enchiridion», der Zusammen-
fassung des christlichen Glaubens durch den reifen Augustin. Bei der Aus-
legung der Schriftstelle «Gott will, dass alle Menschen gerettet werden» (I
Tim 2,4) mochte Augustin eine apokatastasis panton ausschliessen und darum
— gleich wie spiter z.B. Calvin — die Wendung «alle Menschen» im Sinne von
«jede Art von Menschen» verstanden wissen. In seiner Auflistung der unter-
schiedlichen Menschenarten, die von Gott gerettet werden, erwihnt er u.a.
«Gesunde oder Gebrechliche, Menschen von Geist oder von langsamer Fas-
sungskraft oder von Geistesschwiche».* Unter allen diesen Gruppierungen
gibt es einige Menschen, die dank Gottes Gnade zu den Geretteten zihlen.

III. Die «I eiden der parvuli» als theologisches Problem

In seiner Auseinandersetzung mit Julian v. Eclanum, seinem gefdhrlichsten
pelagianischen Gegner, legt der alte Augustin immer wieder den Finger auf

meritam, ut ex hoc in Christi gratia a munltis acutissinis praeferretur?
» de pece. mer. 1 606.
% enchirid. 103: doctos indoctos, integri corporis indebiles, ingeniosos tardicordes fatuos.



32 Edgar Kellenberger

das Ritsel, dass unschuldige Kinder leiden miissen.”” Dabei wird er nicht
mide, diese Leiden in jeweils neuen Formulierungen und Kombinationen
aufzulisten. In einer seiner ausfihrlichsten Aufzihlungen nennt er «blinde,
eindugige, triefiugige, taube, stumme, hinkende, deformierte, verkriippelte,
von Wurmern geplagte, leprose, gelihmte, epileptische und anderweitig be-
hinderte» Kinder, aber auch «triebhafte, jahzornige, dngstliche, vergessliche,
schwerfillig denkende Kinder, solche ohne Verstand und so torichte, dass
man lieber mit Tieren als mit ihnen zusammenleben maochte».® Die Hiufig-
keit und Intensitit dieser Argumentation ist nicht nur rhetorisches Geschick,
sondern zeigt ein tiefgriindiges Missbehagen gegentiber der pelagianischen
Theologie. Letztere stellt sich nicht gentigend der Frage nach dem Ursprung
des Leidens, wenn sie das Gewicht auf den guten Willen zur Erlangung des
Heils legt. Insofern befindet sich diese Theologie in fataler Nahe zur sonst
ganz anders gelagerten manichiischen Position, welche ebenfalls das Leiden
aus der Verantwortung Gottes herausnimmt.

Augustin hingegen kann sich als Theologe nicht so leicht mit diesem Lei-
den abfinden. Er verweigert zudem die beliebte Losung, diese Leiden als
Erzichungsweg zur Tugend zu erkliren, was er nur im Blick auf reife Er-
wachsene, die ihren Verstand gebrauchen konnen, gelten lisst.” Immer wie-
der fragt er, wie man angesichts solcher Leiden unschuldiger Kinder an einen
allmichtigen und gerechten Gott glauben kann. Von heutigen Erfahrungen
her kénnte man erstaunt einwenden, dass Menschen mit einer geistigen Be-
hinderung nicht stirker als der allgemeine Durchschnitt leiden, sondern eher
weniger. Vermutlich sind hier die Friichte heilpidagogischer Bemithungen
der letzten Jahrzehnte zu greifen. Augustins insistierende Frage trifft sich je-
doch mit dem Schmerz zahlreicher heutiger Eltern; dieser gleicht wohl heute

27 Zum Folgenden vgl. FE. Refoulé: Misere des enfants et péché originel d’aprés Saint

Augustin, RThom 63 (1963) 341-362, und Y. de Montcheuil: La polémique de
Saint Augustin contre Julien d’Eclane d’apres opus imperfectum, RSR 44 (1956)
193-218.
B gpus imperf. N1 16: quidam obliviosi, quidam tardicordes, quidam excordes atque ita fatui
ut malit homo cum quibusdam pecoribus quam cum talibus hominibus vivere. Ebenfalls in
zahlreichen andern Aufzihlungen erscheinen die fazui; zaweilen werden zusatzlich
auch plagende Didmonen sowie das Kriegsschwert genannt.

»® contra Jul. V1 67.



Augustin und die Menschen mit einer geistigen Behinderung 35

weiterhin demjenigen vor zwei Jahrtausenden, obwohl der moderne Sozi-
alstaat den Eltern manche Last im Blick auf die Zukunft ihrer behinderten
To6chter und S6hne wesentlich mittragen hilft.

Augustin lasst sich auch zu Antworten auf solche Fragen herausfordern.
Diese gehen in zwei Richtungen. Einerseits meint Augustin abwehren zu
missen, dass Gott die fatuz geschaffen habe. Einem giitigen und gerechten
Gott mochte er solches nicht zutrauen. Im gleichen Atemzug kann er auch
abwehren, dass Gott die Bosen geschaffen habe. An diesem Punkt befin-
det sich Augustin in erstaunlicher Einigkeit mit seinen manichiischen und
pelagianischen Gegnern, ja mit der theologiegeschichtlichen Mehrheit. Zu
den wenigen Theologen, die sich hier kithner dussern und dem allmichtigen
Gott auch die Freiheit zur Erschaffung des Bésen zutrauen, gehért Luther,
der sich dabei auf Prov 16,4 stiitzt: «Der Herr hat alles zu seinem Zweck er-
schatfen, auch den Gottlosen fiir den Tag des Unheils.» Doch Augustin geht
nicht diesen Weg, wenn er geistige wie korperliche Behinderung sozusagen
als Fehler der Natur sieht, der unter Gottes «Zulassen» geschieht.”

Wihrend diese Antwort manchen heutigen Menschen entgegenkommen
mag, findet Augustins weitere Marschrichtung kaum mehr Akzeptanz. Aus-
gehend von der (problematischen) Uberzeugung, dass hinter jedem Leiden
eine Strafe des gerechten Gottes verborgen sein miisse, kommt er zu einer
Losung, die mit mythischen Vorstellungen und mit seinen eigenen prob-
lematischen Sexual-Erfahrungen befrachtet ist:** Adams Verstindigung im

W WA 18, 708f.; dort z.B.: Condidit igitur Dens Pharaonem impinm ... Hic vides, Deum, cum
in malis et per malos operatnr, mala quidem fieri, Deum tamen non posse male facere, licet mala
per malos faciat, quia ipse bonus male facere non potest, malis tamen instrumentis utitur, quae
raptum et motum potentiae suae non possunt evadere. Luther kann sich weder ein reines
«Zulassen» Gottes vorstellen, noch geht es ihm hier um eine Scheidung zwischen
Guten und Bosen, denn er zitiert sogleich Eph 2,3 und Ps 51,7 im Sinne einer
generellen Stindhaftigkeit. Und 711: Quod ipse bonus, malo instrumento malum faciat,
licet hoc malo pro sua sapientia utatur bene ad gloriam suam et salutenr nostram.

opus imperf. 111 1060: natus est enim fatuns accidente vitio, homo antem creatus est operante
Deo ... Quae fatuitas non est natura atque substantia (antimanichaischl), guae non nascitur

31

nisi creante Deo, sed einsdem naturae vitinm, quod accidit sinente Deo. 161: Ita constat Deum

bonum malos non creare, quemadmodnm constat Denm sapientem fatuos non creare.
Vgl R. Brindle & W. Neidhart: Lebensgeschichte und Theologie. Ein Beitrag

zur psychohistorischen Interpretation Augustins, ThZ 40 (1984) 157-180 (wieder



34 Edgar Kellenberger

Paradies, die (auf sexuellem Weg) von Generation zu Generation vererbt
werde, ist fir Augustin die einzige und darum zwingende Moglichkeit, sich
das (seitherige) Leiden der unschuldigen Kleinkinder zu erkldren. In schrof-
fem Gegensatz zu Julian, der keine grundsitzliche Verinderung der mensch-
lichen Situation vor und nach dem Stndenfall Adams sehen will, ist es fir
Augustin unertriglich, die jetzigen Leiden unschuldiger Kinder bereits im
Paradies vor Adams Stundenfall — und folglich dereinst auch im zukiinftigen
Paradies — an- und hinzunehmen.” Mit dem Blick des Seelsorgers, wenn
auch durch die langen Aufzihlungen dieser Leiden rhetorisch iiberhoht, ap-
pelliert er an Julian, dass dieser sich das schwere Joch zu Herzen nehme, das
auf solchen Kindern (unter Einschluss der fafui) seit dem Tag ihrer Geburt
laste.** Wenn Augustin seine Lehre vom peccatum originale somit als Entlastung
zu verstehen meint, so hat die seitherige Wirkungsgeschichte — vor allem
verbunden mit dem Begriff der Erbsiinde — leider vor allem Belastungen
erfahren lassen.

IV, Der ratlose Augnstin — geistige Behinderung als Stirung serner 'I'heologre

Ein Problem, das Augustin lebenslang nicht lésen konnte, und das im Zu-
sammenhang mit den pelagianischen Auseinandersetzungen besonders viru-
lent wurde, ist die Frage, wie die Seele in den menschlichen Korper eingeht.”
Die Losung des Origenes (Priexistenz der Seele) und die Emanationstheorie
der Manichier kommen fir ihn nicht mehr in Frage. Die traduzianische Lo-
sung Tertullians — durch die elterliche Zeugung pflanzt sich die Seele fort
— ist Augustin unsympathisch, weil sie ihm zu materialistisch erscheint. Am
meisten Sympathien hegt er fiir eine vierte Losung: Jede Seele wird wih-
rend des Zeugungsaktes unmittelbar durch Gott geschaffen (Kreatianismus).
Doch im Blick auf geistige Behinderung, wie iiberhaupt auf die Leiden un-

abgedruckt in: R. Brindle: Studien zur alten Kirche, Stuttgart 1999, 29-50).

B gpus imperf- 111 161.198; V 22 usw.

3 gpus imperf. 1 54; IV 134 und ofters.

»  Eine kommentierte Auflistung der hier folgenden Losungsversuche findet sich in
der zweisprachigen Ausgabe von A. Furst: Augustinus — Hieronymus Briefwech-
sel (FC 41), Turnhout 2002, 60-70. Ausfihrlicher ders.: Augustins Briefwechsel
mit Hieronymus (JbAC.E 29), Munster 1999, 187-202.



Augustin und die Menschen mit einer geistigen Behinderung 35

schuldiger Kinder, gerdt nun Augustin in Schwierigkeiten. Denn wenn Gott
selber jede Seele erschatft, so folgt daraus, dass Gott ebenfalls Seelen mit
geistiger Behinderung erschafft. Doch dies méchte Augustin, wie oben ge-
zeigt, ihm keinesfalls anlasten. Doch wurde nicht Gott — und auch Augustin
— entlastet, wenn man sich fiir die traduzianische Lésung entscheidet, so dass
es ausschliesslich die Eltern sind, die ein behindertes Kind zeugen? Auch im
Blick auf die Erbsiindenlehre wire diese Losung am naheliegendsten. Au-
gustin sieht die Problematik, aber kann sich nicht entscheiden.”

In seiner Ratlosigkeit wendet er sich an den ilteren Theologen Hierony-
mus, unterbreitet ihm seine offene Frage und exemplifiziert sie an der The-
matik der moriones bzw. fatui”” Der Antwortbrief des Hieronymus auf Augus-
tins zwei lange Brieftraktate Nr. 166 und 1677 ist jedoch tberraschend kurz
gehalten und begniigt sich letztlich mit dem Kompliment: Die Briefe «sind
hochgelehrt und erstrahlen in jedem nur denkbaren rhetorischen Glanz».*
Die Ursache fiir das mangelnde Eingehen auf Augustins Anfrage liegt wohl
im Umstand, dass Hieronymus grundsitzlich das Verstindnis fiir Augustins
Anliegen fehlte, sowohl fiir das peccatum originale (und die dahinter liegende
sexuelle Problematik) als auch fir Augustins Zuspitzung der Frage nach dem
Ursprung der Seele. Hieronymus bevorzugte zwar den Kreatianismus, aber
geht in diesem Brief nicht darauf ein.

Dass der sonst so wort- und schreibgewaltige Theologe eine ihn quilende
Frage lebenslang offenhilt,* ist eindriicklich. Noch stirker beeindruckt seine
Beachtung der Menschen mit einer geistigen Behinderung, und wie er sich in
seiner theologischen Systematik durch diese Realitit storen ldsst. Augustins
Frage nach der Herkunft der Seele wird gerade heute vermehrt zur Her-

% First: Augustins Briefwechsel (Anm. 35), 197, macht zudem Augustins Uber-
zeugung von der Heilsnotwendigkeit der Taufe samt der Aporie bei ungetauft
gestorbenen Sduglingen verantwortlich fiir dessen Vorbehalte gegentiber dem
Kreatianismus.

3T epist. 166 (bes. 166,17). Der Brief entstand im Jahre 415.

¥ Wihrend Nr. 166 tber die Herkunft der Seele handelt, ist Nr. 167 eine Anfrage
betr. Jak 2,15. Beide Brieftraktate sind von der antipelagianischen Auseinanderset-
zung geprigt. Hieronymus hat diese mitgetragen, jedoch ohne Augustins theolo-
gische Voraussetzungen zu teilen.

 epist. 134.

Y Vgl die spiten Stellen refract. 11 56 und opus imperf. TV 104.



36 Edgar Kellenberger

ausforderung, wenn wir mit einer modernen Variante dieser kaum l6sbaren
Frage ringen: Ab welchem Zeitpunkt kann von einem richtigen Menschen
(bzw. von dessen indiskutablem Lebensrecht) geredet werden? Und im Blick
auf geistige Behinderung verschirft sich die Problematik durch die Moglich-
keit der prinatalen Diagnostik und des operativen Aborts noch zusitzlich."!

Abstract

Kein antiker Autor dussert sich so vielfiltig und differenziert zur Thematik der Men-
schen mit einer geistigen Behinderung wie Augustin. Dieser Beitrag wertet erstmals
Augustins Aussagen aus und diskutiert ihre Relevanz fiir die Theologie des Kirchen-
vaters sowie auch fiir die heutige Situation. Dabei wird besonders darauf geachtet, wo
Augustins Beobachtungen seine Theologie zunichst eher stéren als stutzen.

Edgar Kellenberger, Oberwil

1 Zur Kontinuitit der Problematik zwischen Infantizid / Kindesaussetzung in der
Antike und der modernen Thematik des Aborts siche E. Kellenberger: Schutz der
Einfiltigen (Anm. 1), passin.



	Augustin und die Menschen mit einer geistigen Behinderung : der Theologe als Beobachter und Herausgeforderter

