
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 1

Artikel: Augustin und die Menschen mit einer geistigen Behinderung : der
Theologe als Beobachter und Herausgeforderter

Autor: Kellenberger, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Augustin und die Menschen mit einer

geistigen Behinderung

Der Theologe als Beobachter und Herausgeforderter

Wer nach antiken Informationen über geistige Behinderung sucht,1 landet

unweigerlich bei Augustin. Bei ihm findet sich, wie kaum anderswo, eine Fülle

von eigenständigen Beobachtungen und Reflexionen. Dabei zeigt dieser Theologe

nicht nur ein aussergewöhnliches anthropologisches Interesse. Ebenso

überdurchschnittlich sind seine Bemühungen um eine theologische Durchdringung

dessen, was er im Zusammenhang mit geistiger Behinderung beobachtet.

Seine Beobachtungen und Reflexionen über solche Menschen kommen nur

zum Teil der eigenen Theologie entgegen. Zuweilen erweisen sie sich im
Gegenteil als sperrig oder gar als störend. Trotzdem stellte sich Augustin dieser

theologischen Herausforderung. Seine Ausführungen, die übrigens jeweils aus

den beiden letzten Lebensjahrzehnten stammen, verdienen nicht nur ein

theologiegeschichtliches Interesse, sondern sind auch anregend für aktuelle

Fragestellungen.

I. Die von Augustin verwendeten Begriffe und deren Wertung

Wenn Augustin von Menschen mit einer geistigen Behinderung schreibt,

gebraucht er unterschiedliche Begriffe: morio,fatuus, excors, obtunsus. Am
eindeutigsten ist der Begriff morio. In der paganen römischen Literatur bezeichnet

er den zur Schau gestellten geistig Behinderten, der zur Belustigung an

Partys der Gutbetuchten eingesetzt wird. Martial beschreibt solche moriones

in seinen ebenso formvollendeten wie ironischen Epigrammen.2 Augustin

1 E. Kellenberger: Der Schutz der Einfaltigen. Menschen mit einer geistigen Be¬

hinderung in der Bibel und den Nachbarkulturen, Zürich 2011 (im Druck). Auf
diese Monographie stützen sich im Folgenden alle Bemerkungen ausserhalb von
Augustin. — Ich danke Prof. Dr. Rudolf Brändle für seine Ermutigung, mich als

Alttestamentler auf das Gebiet der Kirchengeschichte zu wagen.
2 Insbesondere VIII 13 und XIV 210; zudem III 82,24; VI 39,17; XII 93,3. Siehe

demnächst B. Gevaert: Mentally and physically challenged persons in Martial's

ThZ 1/67 (2011) S. 25-36



26 Edgar Kellenberger

kennt die sprachliche Herkunft aus dem Griechischen pcopicou und verwendet

den Begriff fünfmal; doch möchte er die im Volksmund (yulgo) als mo-

riones Bezeichneten lieber fatui nennen.3 Letzteren Begriff kennt Augustin
übrigens auch aus seiner aldateinischen Bibel sowie aus der Vulgata.4 Mit
jatuus kann einerseits ein geistig Behinderter bezeichnet werden, andrerseits

auch jemand mit einer durchschnittlichen Intelligenz, der in einer konkreten
Situation töricht handelt. Im ersten Fall präzisiert Augustin häufig durch die

Zusätze «naturaliterJatuus.» oder «als Jatuus geboren werden». In diesem Sinn

finden sich bei ihm Belege in gut zwei Dutzend Text-Abschnitten.5 Auch
der Begriff excors «kopflos, ohne Verstand» kann ähnlich wie Jatuus in
diesem zweifachen Sinn gebraucht werden. Im Blick auf geistige Behinderung
verwendet ihn Augustin seltener.6 — Eine etwas harmlosere Behinderung
zeigt ferner der tardicors,7 der langsam von Begriff ist. Ebenfalls seltener sind

Formulierungen mit obtunsus «stumpf» in Bezug auf den Geist (animus oder

ingenium).8 — Hingegen ist das Wort stultus zu allgemein gehalten, als dass

Augustin es gerne für Menschen mit einer geistigen Behinderung verwenden

würde.
Alle diese Begriffe sind in der paganen Literatur grundsätzlich negativ

konnotiert. Allerdings lässt sich die Wirklichkeit des menschlichen Lebens

nicht so einfach in Schwarz und Weiss aufteilen: Ein mono, der die Partygänger

mit seinen (oft unfreiwilligen) Spässen gut unterhält, kann auf dem

Entertainermarkt zu hohen Preisen gehandelt werden; dabei kann sich herausstellen,

dass er seine Dummheit möglicherweise nur vortäuscht und also ein

epigrams, in: H. Breitwieser (Hg.): Disablement in the Ancient World (Studies of
Early Medicine 4), University of Nottingham 2012.

3 De pecc. mer. I 32; I 66; epist. 166,17; contra Julian. Ill 10; ferner epist. 143,3. Meine
Recherche basiert auf dem elektronischen «Corpus Augustinianum Gissense 2»,

Basel 2004.
4 Die 32 Belege in der Vulgata verteilen sich insbesondere auf die Bücher Sir, Prov

und Mt.
5 enchirid. 103; contra Jul. IV 16; V 18; VI 1-2; opus impejectuni I 54; III 155.160-

161.191; IV 8.75.114-115.123.125.134; V 22; VI 9.14.16.27; siehe auch epist.

187,25.
6 contra Jul. VI 2: opus impej. I 48; IV 129; VI 9.16.
7 enchirid. 103; epist. 93,31; 187,19; opus impej. VI 16.
8 contra Jul. V 18; opus impej. III 198; V 1.11.22; VI 9.14.16.



Augustin und die Menschen mit einer geistigen Behinderung 27

professioneller Mime ist. Die gelegentliche Kritik an den moriones geschieht

allerdings nicht aus Mitgefühl mit solchen missbrauchten Menschen,
sondern wird mit ästhetischen oder finanziellen Argumenten geführt.9

Ebenso wie mono bleibt auch der fatuus eine unsympathische Gestalt.

Häufig wird fatuus als Schimpfwort verwendet, wie heute etwa «Du Idiot!».
Das kann alle treffen, die sich an einem Punkt gegen eine anerkannte Norm
verhalten und in diesem Sinn etwas Törichtes tun. Im Blick auf die heute

verlangte political correctness erscheint es uns zwar als stossend, dass ein

solches Schimpfwort ebenfalls auf Menschen mit einer geistigen Behinderung

angewendet wird. Doch noch im 19. Jh. war «Idiot» eine offizielle
wissenschaftliche Bezeichnung. Desgleichen sind schon im Alten Orient und
der Antike Bezeichnungen für geistig Behinderte identisch mit Schimpfwörtern

gegenüber Menschen, die in einem konkreten Moment nicht der

gesellschaftlichen Norm entsprechen. Man kann diese Doppelsinnigkeit als

eine — teilweise auch positive — Durchlässigkeit zwischen Behinderten und
Nichtbehinderten beurteilen und sich fragen, ob die heutige deutliche

Eingrenzung des Behindertenbegriffs immer einen Fortschritt bedeutet oder
eine spezielle Form von unhinterfragtem Sozialrassismus darstellt.10 Auch
das antike Christentum schüesst sich der grundsätzlich negativen Wertung
solcher Begriffe an. Zwar bricht Paulus mit seinem paradoxen Gebrauch von
«Torheit» die Selbstverständlichkeit einer solchen Wertung auf (I Kor 1,21;

4,10 usw.). Doch das Matthäus-Evangelium spricht in seiner Polemik gegen
Schriftgelehrte und Pharisäer diese als ptopol Kai tucJAol an (Mt 23,17), und
Ähnliches lässt sich auch in den Pastoralbriefen beobachten (II Tim 2,23;

Tit 3,9). In der Folge wurden Begriffe wie fatuus zu beliebten Termini der

Rhetorik gegen Häretiker. Auch Augustin benütztfatuus so gegenüber Julian
v. Eclanum und zeigt sein rhetorisches Geschick, indem er öfters mit beiden

9 Ausser den erwähnten Epigrammen Martials, der die moriones für seine Gesell¬

schaftskritik benutzt und dabei eine leise Verachtung gegen sie durchscheinen

lässt, siehe auch das Urteil des Plinius d.J. [epist. IX 17), der die Kritik an den moriones

als reine Geschmacks frage relativiert, die man mit Recht sehr unterschiedlich
entscheiden könne.

10 So U. Bach: «Gesunde» und «Behinderte». Gegen das Apartheiddenken in Kirche
und Gesellschaft, München 1994; ders.: Getrenntes wird versöhnt. Wider den
Sozialrassismus in Theologie und Kirche, Neukirchen 1991.



28 Edgar Kellenberger

Bedeutungen im selben Satz spielt: Julian sei doch nicht ein solcher fatuus,
dass er Augustins Ausführungen über Menschen mit einer geistigen
Behinderung argumentativ nicht folgen könne.11

II. Augustins unterschiedliche Wertungen dergeistigen Behinderung

Als Intellektueller teilt Augustin zunächst die traditionelle Sicht, dass geistige

Behinderung ein Intelligenz-Defizit und darum ein Unglück darstellt. Als
Lehrer beobachtet er, dass die intellektuelle Aufnahmefähigkeit unter den

Menschen extrem verschieden ist. Da gibt es solche mit «langsamstem
Verstand und quasi bleierner Auffassungsgabe, die einen vergesslich, die andern

scharfsinnig und mit gutem Gedächtnis».12 Manche lassen sich auch nicht
mit Ruten oder gar Schlagstöcken zu besseren Schülern machen.13 Von seiner

Erfahrung her macht Augustin Abstufungen zwischen unterschiedlichen

Behinderungsgraden.14
Eine eigene Wertung zeigt sich, wenn Augustin geistig Behinderte mehrmals

mit Tieren vergleicht, was ich so bei keinem anderen antiken Schriftsteller

gefunden habe. Er schreibt über die moriones, dass sie non multum a

pecoribus différant.15 Nun müssen solche Äusserungen selbstverständlich im
antiken Kontext gelesen werden. Da fallt auf, dass damals auch Kinder ähnlich

wie Tiere gewertet wurden; dabei ist beiden gemeinsam, dass sie keine

Erwachsenen-Vernunft besitzen, und dass sie durch ihre Arbeit zum Le-

So z.B. opus imperf. III 160: quia non itafatuus es, ut ingéniafatua id est hominesfatuos nas-

ä neges, ergo audi tuafatuitate quantum adiuveris dementiam Manichei. Zudem bezeichnet

Augustin hier die Pelagianer als Manicheorumfatuos adiutores.

contra Jul. IV 16; ähnlich an weiteren Stellen.

opus impef. III 161. Dort weiter über die Absurdität, quo merito imago Dei cum tanta

mentis deformitate nascatur, ut nullo robore aetatis, nulla prolbcitate temporis, nullo labore

studiorum, nulla industria magistrorum, nullispoenis verberum possit, non dico ad sapientiam,
sed ad qualemcumque doctrinam utilempervenire.

In opus impef. VI 16 findet sich als Steigerung: tardicordes, excordes, fatui.
epist. 166,17. Ähnlich de pecc. mer. I 32 [sensu vicino pecoribus nascerentur)\ contra Jul.

III 10 [ita fatuos, ut quibusdam eorum paene sensuspecorum conferetuf V 18 [similiores

pecoribus quam hominibus esse videantur)-, die schärfste Formulierung findet sich in opus

impef. VI 16 (Zitat siehe weiter unten).



Augustin und die Menschen mit einer geistigen Behinderung 29

bensunterhalt der Familie beitragen.16 Eine emotionale Bindung war dadurch

nicht ausgeschlossen. Man darf sich daher fragen, ob Augustin Erwachsene

mit einer geistigen Behinderung wie lebenslange Kinder beurteilt. Zumindest

bezeichnet Augustin einmal das Verhalten von Kleinkindern mit dem

Adjektiv fatuus}1 Auch hier liegt der Akzent auf dem Defizitären gegenüber
der Norm eines intelligenten Erwachsenen. Augustin findet seine negative
Sicht von geistiger Behinderung bestärkt durch eine Bibelstelle, die er in
diesem Zusammenhang immer wieder zitiert: «Die Trauer um einen Toten
dauert sieben Tage, diejenige um einen fatuus sein ganzes Leben lang» (Sir

22,13[12]).18 Zwar meinte hier der Siracides mit |rœp6ç Kai äaeßf|g mitgröss-
ter Wahrscheinlichkeit einen Unweisen und nicht einen geistig behinderten
Menschen. Doch Augustin sieht dies anders.

Trotz Augustins Verständnis dieser Bibelstelle finden sich bei ihm
überraschenderweise auch positivere Wertungen einer geistigen Behinderung. Auf
eindrückliche Art schildert er einen ihm bekannten mono als einen bekennenden

Christen.19 Dieser erwies sich gegen alle erlittenen Ungerechtigkeiten in
wunderbarer fatuitas als ungeheuer geduldig; doch konnte er nicht ertragen,

wenn der Name Christi oder der christliche Glaube, in dem er vertraut
gemacht worden war, verunglimpft wurde. Dies war ihm so unerträglich, dass

er nicht abliess, die — freilich intelligenten — Lästerer mit Steinen zu verfol-

16 T. Wiedemann: Adults and Children in the Roman Empire, London 1989, 18-25.
17

epist. 187,25. Siehe auch de pecc. mer. I 66 (das Ergötzen über kindliches Plappern
begegnet im Kontext des Ergötzens über das Verhalten von moriones). - Für das

Griechenland des 4. Jh. v.Chr. möchten P. Baker & S. Francis Analoges nachweisen

anhand von Äusserungen des Aristoteles sowie von Begräbnissitten (noch

unpubliziert; siehe vorläufig www.kent.ac.uk/secl/classics/projects/disability.
html).

18 Vulgata-Text (ähnlich Vetus Latina): luctus mortui Septem dies, fatui autem et impii om-

nes dies vitae Morum. Interessanterweise lässt Augustin die Worte et impii in diesem

Zusammenhang immer weg; zuweilen verkürzt er das Zitat zu fatuum miserabilius

lugendum esse quam mortuum. Seltener zitiert er auch den vorangehenden Vers: <sne-

quissimi enim nequissima vita super mortemfatui»
19 De pecc. mer. I 32: cum esset omnium iniuriarufn suarum mira fatuitate patientissimus, in-

iuriam tarnen nominis Christi vel in se ipso religionis, qua imbutus erat, sicferre non posset, ut
blasphémantes videlicet cordatos, a quibus haec utprovocaretur audiebat insectari lapidibus non

desisteret nec in ea causa vel dominisparceret.



30 Edgar Kellenberger

gen, und er verschonte in diesem Punkte sogar die Herren nicht. Es lohnt
sich, zunächst innezuhalten und dieses Portrait mit seinen seltenen Informationen

zu würdigen. Es handelt sich hier um einen der moriones, von denen

zuvor gesagt wurde, dass sie, «um Gelächter zu erregen, den Intelligenten die

Ergötzung an ihrer Torheit gewähren.»20 Der von Augustin geschilderte mono

hat, wie vermutlich auch seine Schicksalsgenossen, viele Ungerechtigkeiten

zu erdulden. Dass er sich nicht dagegen wehrt, schreibt Augustin dessen

mirafatuitas zu und nicht etwa dem christlichen Glauben, in dem er vertraut
gemacht worden ist (imbutus).n Leider erfahren wir hier nicht, ob Letzteres

durch reine Nachahmung oder durch eine Art Unterweisung geschah. Jedenfalls

wehrt er sich rabiat, sobald er seinen Glauben durch eine Blasphemie in
den Schmutz gezogen empfindet.22

Ebenso interessant sind nun Augustins theologische Folgerungen. Er
zählt diesen «wunderbar berufenen» mono zu den Prädestinierten, die

geschaffen wurden zum Hinweis, dass Gottes Gnade und der Geist, der weht

wo er will, keine Art von Begabung bei den Söhnen des Erbarmens übergeht,

aber bei den Söhnen der Hölle jede Art von Begabung (also auch deren

Intelligenz) übergeht, damit, wer sich rühmt, sich im Herrn rühme.23 Im
Weitern dient das Beispiel für Augustin zur Demonstration, dass die

Intelligenz-Unterschiede nicht mit den Verdiensten aus einem früheren Leben zu
erklären sind. Es gehe nicht an, einem geborenen fatuus ein schändliches
früheres Leben anzudichten, und gleichzeitig ein so verdienstvolles, dass er

deswegen in der Gnade Christi vielen sehr Scharfsinnigen vorgezogen wurde.24

211 ad movendum risum exhibeant cordatis delicias fatuitatis. Wenn Augustin sie hier als

«kraushaarig» (cirrati) beschreibt, so könnte dies entweder auf ungepflegtes Haar
oder aber auf eine Art Berufs-Tracht der Entertainer hinweisen, wie etwa die

Athleten als cirrati bezeugt sind (Thesaurus Linguae Latinae III 1188).
21 Oder ist dies ein Ausfluss der paulinisch verstandenen Torheit des Evangeliums?

Augustin tönt dies aber in keiner Form an.
22 C. Laes (Learning from Silence. Disabled Children in Roman Antiquity, Arctos

42 [2008] 85-122) äussert die Vermutung, dass der morio selber öfters mit Steinen

vertrieben worden sei.
23 Tales ergo praedestinari et creari arbitror, ut qui possunt intellegant Dei gratiam et Spiritum,

qui «ubi vult spirat», ob hoc omne ingenii genus in filiis misericordiae non praeterire itemque

omne ingenii genus in gehennae filiispraeterire, «ut quigloriatur in Domino glorietur».
24 Quomodo ei tribuent et teterriman vitam superiorem, ut ex hocfatuus nasceretur, et tarn bene



Augustin und die Menschen mit einer geistigen Behinderung 31

In einem späteren Abschnitt derselben Schrift kommt Augustin nochmals

ausführlich auf die moriones zu sprechen.25 Im Kontext der antipelagia-
nischen Auseinandersetzung um die Sündhaftigkeit der Säuglinge bringt er
feine Beobachtungen über frühkindliche unvernünftige Handlungen, die bei

den Eltern auf Erheiterung stossen, weil man sie zu Recht als unvernünftig

einschätzt. In Gegensatz dazu stellt er die Verlachung der moriones bzw.

fatui und übt mehrfache Kritik, die deutlich schärfer ausfällt als sonst in der

Antike üblich: Augustin stösst sich daran, dass sie auf dem Sklavenmarkt

höher eingeschätzt werden als die Intelligenten. Er staunt über die starke

fleischliche Neigung intelligenter Menschen, sich an Gebrechen Fremder zu

ergötzen. Wer fremde fatuitas als angenehm empfindet, möchte jedoch unter
keinen Umständen selber so sein. Und wenn ein glücklicher Vater voraussehen

könnte, dass aus seinem kleinen plappernden Sohn dereinst ein solcher

Narr würde, wäre dieser schlimmer als ein Toter zu beklagen. Doch der Vater

hofft, dass (im Gegensatz zu einem morio) mit zunehmendem Alter auch

das Licht des Verstandes zunehmen wird.
Eine weitere Erwähnung findet sich im «Enchiridion», der Zusammenfassung

des christlichen Glaubens durch den reifen Augustin. Bei der

Auslegung der Schriftstelle «Gott will, dass alle Menschen gerettet werden» (I
Tim 2,4) möchte Augustin eine apokatastasispanton ausschliessen und darum
— gleich wie später z.B. Calvin — die Wendung «alle Menschen» im Sinne von
«jede Art von Menschen» verstanden wissen. In seiner Auflistung der
unterschiedlichen Menschenarten, die von Gott gerettet werden, erwähnt er u.a.

«Gesunde oder Gebrechliche, Menschen von Geist oder von langsamer
Fassungskraft oder von Geistesschwäche».26 Unter allen diesen Gruppierungen
gibt es einige Menschen, die dank Gottes Gnade zu den Geretteten zählen.

III. Die «Leiden derparvuli» als theologisches Problem

In seiner Auseinandersetzung mit Julian v. Eclanum, seinem gefährlichsten
pelagianischen Gegner, legt der alte Augustin immer wieder den Finger auf

meritam, ut ex hoc in Christigratia a midtis acutissimispraeferretur?

depecc. mer. I 66.

enchirid. 103: doctos indoctos, integri corporis indebiles, ingeniosos tardicordesJatuos.



32 Edgar Kellenberger

das Rätsel, dass unschuldige Kinder leiden müssen.27 Dabei wird er nicht

müde, diese Leiden in jeweils neuen Formulierungen und Kombinationen
aufzulisten. In einer seiner ausführlichsten Aufzählungen nennt er «blinde,

einäugige, triefaugige, taube, stumme, hinkende, deformierte, verkrüppelte,

von Würmern geplagte, lepröse, gelähmte, epileptische und anderweitig
behinderte» Kinder, aber auch «triebhafte, jähzornige, ängstliche, vergessüche,

schwerfällig denkende Kinder, solche ohne Verstand und so törichte, dass

man lieber mit Tieren als mit ihnen zusammenleben möchte».28 Die Häufigkeit

und Intensität dieser Argumentation ist nicht nur rhetorisches Geschick,
sondern zeigt ein tiefgründiges Missbehagen gegenüber der pelagianischen

Theologie. Letztere stellt sich nicht genügend der Frage nach dem Ursprung
des Leidens, wenn sie das Gewicht auf den guten Willen zur Erlangung des

Heils legt. Insofern befindet sich diese Theologie in fataler Nähe zur sonst

ganz anders gelagerten manichäischen Position, welche ebenfalls das Leiden

aus der Verantwortung Gottes herausnimmt.

Augustin hingegen kann sich als Theologe nicht so leicht mit diesem Leiden

abfinden. Er verweigert zudem die beliebte Lösung, diese Leiden als

Erziehungsweg zur Tugend zu erklären, was er nur im Blick auf reife

Erwachsene, die ihren Verstand gebrauchen können, gelten lässt.29 Immer wieder

fragt er, wie man angesichts solcher Leiden unschuldiger Kinder an einen

allmächtigen und gerechten Gott glauben kann. Von heutigen Erfahrungen
her könnte man erstaunt einwenden, dass Menschen mit einer geistigen
Behinderung nicht stärker als der allgemeine Durchschnitt leiden, sondern eher

weniger. Vermutlich sind hier die Früchte heilpädagogischer Bemühungen
der letzten Jahrzehnte zu greifen. Augustins insistierende Frage trifft sich

jedoch mit dem Schmerz zahlreicher heutiger Eltern; dieser gleicht wohl heute

27 Zum Folgenden vgl. F. Refoulé: Misère des enfants et péché originel d'après Saint

Augustin, RThom 63 (1963) 341-362, und Y. de Montcheuil: La polémique de

Saint Augustin contre Julien d'Eclane d'après l'opus imperfectum, RSR 44 (1956)
193-218.

28
opus imperf. VI 16: quidam obliviosi, quidam tardicordes, quidam excordes atque ita fatui
ut malit homo cum quibusdam pecoribus quam cum talibus hominibus vivere. Ebenfalls in
zahlreichen andern Aufzählungen erscheinen diefatui; zuweilen werden zusätzlich
auch plagende Dämonen sowie das Kriegsschwert genannt.

29 contraJul VI 67.



Augustin und die Menschen mit einer geistigen Behinderung 33

weiterhin demjenigen vor zwei Jahrtausenden, obwohl der moderne
Sozialstaat den Eltern manche Last im Blick auf die Zukunft ihrer behinderten
Töchter und Söhne wesentlich mittragen hilft.

Augustin lässt sich auch zu Antworten auf solche Fragen herausfordern.
Diese gehen in zwei Richtungen. Einerseits meint Augustin abwehren zu

müssen, dass Gott die fatui geschaffen habe. Einem gütigen und gerechten
Gott möchte er solches nicht zutrauen. Im gleichen Atemzug kann er auch

abwehren, dass Gott die Bösen geschaffen habe. An diesem Punkt befindet

sich Augustin in erstaunlicher Einigkeit mit seinen manichäischen und

pelagianischen Gegnern, ja mit der theologiegeschichtlichen Mehrheit. Zu
den wenigen Theologen, die sich hier kühner äussern und dem allmächtigen
Gott auch die Freiheit zur Erschaffung des Bösen zutrauen, gehört Luther,30

der sich dabei auf Prov 16,4 stützt: «Der Herr hat alles zu seinem Zweck
erschaffen, auch den Gottlosen für den Tag des Unheils.» Doch Augustin geht
nicht diesen Weg, wenn er geistige wie körperliche Behinderung sozusagen
als Fehler der Natur sieht, der unter Gottes «Zulassen» geschieht.31

Während diese Antwort manchen heutigen Menschen entgegenkommen

mag, findet Augustins weitere Marschrichtung kaum mehr Akzeptanz.
Ausgehend von der (problematischen) Überzeugung, dass hinter jedem Leiden
eine Strafe des gerechten Gottes verborgen sein müsse, kommt er zu einer

Lösung, die mit mythischen Vorstellungen und mit seinen eigenen
problematischen Sexual-Erfahrungen befrachtet ist:32 Adams Versündigung im

30 WA 18, 708£; dort z.B.: Condidit igitur Dens Pharaonen/ impium... Hic vides, Deum, cum

in malis etper malos operatur, mala quidem fieri, Deum tarnen nonposse malefacere, licet mala

per malosfaciat, quia ipse bonus malefacere non potest, malis tamen instrumentis utitur, quae

raptum et motumpotentiae suae non possunt evadere. Luther kann sich weder ein reines
«Zulassen» Gottes vorstellen, noch geht es ihm hier um eine Scheidung zwischen
Guten und Bösen, denn er zitiert sogleich Eph 2,3 und Ps 51,7 im Sinne einer

generellen Sündhaftigkeit. Und 711: Quod ipse bonus, malo instrumento malum faciat,
licet hoc malo pro sua sapientia utatur bene adgloriam snam et salutem nostram.

31
opus impef. III 160: natus est enimfatuus accidente vitio, homo autem creatus est opérante

Deo Quaefatuitas non est natura atque substantia (antimanichäisch!), quae non nasütur

nisi créante Deo, sed eiusdem naturae vitium, quod accidit sinente Deo. 161: Ita constat Deum

bonum malos non creare, quemadmodum constat Deum sapientemfatuos non creare.
32 Vgl. R. Brandie & W. Neidhart: Lebensgeschichte und Theologie. Ein Beitrag

zur psychohistorischen Interpretation Augustins, ThZ 40 (1984) 157-180 (wieder



34 Edgar Kellenberger

Paradies, die (auf sexuellem Weg) von Generation zu Generation vererbt

werde, ist für Augustin die einzige und darum zwingende Möglichkeit, sich

das (seitherige) Leiden der unschuldigen Kleinkinder zu erklären. In schroffem

Gegensatz zu Julian, der keine grundsätzliche Veränderung der menschlichen

Situation vor und nach dem Sündenfall Adams sehen will, ist es für

Augustin unerträglich, die jetzigen Leiden unschuldiger Kinder bereits im
Paradies vor Adams Sündenfall — und folglich dereinst auch im zukünftigen
Paradies — an- und hinzunehmen.33 Mit dem Blick des Seelsorgers, wenn
auch durch die langen Aufzählungen dieser Leiden rhetorisch überhöht,
appelliert er an Julian, dass dieser sich das schwere Joch zu Herzen nehme, das

auf solchen Kindern (unter Einschluss der fatui) seit dem Tag ihrer Geburt
laste.34 Wenn Augustin seine Lehre vompeccatum originale somit als Entlastung
zu verstehen meint, so hat die seitherige Wirkungsgeschichte — vor allem

verbunden mit dem Begriff der Erbsünde — leider vor allem Belastungen
erfahren lassen.

IIA Der ratlose A.ugustin —geistige Behinderung als Störung seiner Theologie

Ein Problem, das Augustin lebenslang nicht lösen konnte, und das im
Zusammenhang mit den pelagianischen Auseinandersetzungen besonders virulent

wurde, ist die Frage, wie die Seele in den menschlichen Körper eingeht.35

Die Lösung des Origenes (Präexistenz der Seele) und die Emanationstheorie
der Manichäer kommen für ihn nicht mehr in Frage. Die traduzianische

Lösung Tertullians — durch die elterliche Zeugung pflanzt sich die Seele fort
— ist Augustin unsympathisch, weil sie ihm zu materialistisch erscheint. Am
meisten Sympathien hegt er für eine vierte Lösung: Jede Seele wird während

des Zeugungsaktes unmittelbar durch Gott geschaffen (Kreatianismus).
Doch im Blick auf geistige Behinderung, wie überhaupt auf die Leiden un-

abgedruckt in: R. Brändle: Studien zur alten Kirche, Stuttgart 1999, 29-50).
33

opus imperf. III 161.198; V 22 usw.
34

opus imperf. I 54; IV 134 und öfters.
35 Eine kommentierte Auflistung der hier folgenden Lösungsversuche findet sich in

der zweisprachigen Ausgabe von A. Fürst: Augustinus — Hieronymus Briefwechsel

(FC 41), Turnhout 2002, 60-70. Ausführlicher ders.: Augustins Briefwechsel

mit Hieronymus (JbAC.E 29), Münster 1999,187-202.



Augustin und die Menschen mit einer geistigen Behinderung 35

schuldiger Kinder, gerät nun Augustin in Schwierigkeiten. Denn wenn Gott
selber jede Seele erschafft, so folgt daraus, dass Gott ebenfalls Seelen mit
geistiger Behinderung erschafft. Doch dies möchte Augustin, wie oben

gezeigt, ihm keinesfalls anlasten. Doch würde nicht Gott — und auch Augustin
— entlastet, wenn man sich für die traduzianische Lösung entscheidet, so dass

es ausschliesslich die Eltern sind, die ein behindertes Kind zeugen? Auch im
Blick auf die Erbsündenlehre wäre diese Lösung am naheliegendsten.
Augustin sieht die Problematik, aber kann sich nicht entscheiden.36

In seiner Radosigkeit wendet er sich an den älteren Theologen Hieronymus,

unterbreitet ihm seine offene Frage und exemplifiziert sie an der
Thematik der moriones bzw. fatui?1 Der Antwortbrief des Hieronymus auf Augus-
tins zwei lange Brieftraktate Nr. 166 und 16738 ist jedoch überraschend kurz

gehalten und begnügt sich letztlich mit dem Kompliment: Die Briefe «sind

hochgelehrt und erstrahlen in jedem nur denkbaren rhetorischen Glanz».39

Die Ursache für das mangelnde Eingehen auf Augustins Anfrage liegt wohl
im Umstand, dass Hieronymus grundsätzlich das Verständnis für Augustins
Anliegen fehlte, sowohl für das peccatum originale (und die dahinter liegende
sexuelle Problematik) als auch für Augustins Zuspitzung der Frage nach dem

Ursprung der Seele. Hieronymus bevorzugte zwar den Kreatianismus, aber

geht in diesem Brief nicht darauf ein.

Dass der sonst so wort- und schreibgewaltige Theologe eine ihn quälende

Frage lebenslang offenhält,40 ist eindrücklich. Noch stärker beeindruckt seine

Beachtung der Menschen mit einer geistigen Behinderung, und wie er sich in
seiner theologischen Systematik durch diese Realität stören lässt. Augustins
Frage nach der Herkunft der Seele wird gerade heute vermehrt zur Her-

36 Fürst: Augustins Briefwechsel (Anm. 35), 197, macht zudem Augustins Über¬

zeugung von der Heilsnotwendigkeit der Taufe samt der Apotie bei ungetauft
gestorbenen Säuglingen verantwortlich für dessen Vorbehalte gegenüber dem
Kreatianismus.

37
epist. 166 (bes. 166,17). Der Brief entstand im Jahre 415.

38 Während Nr. 166 über die Herkunft der Seele handelt, ist Nr. 167 eine Anfrage
betr. Jak 2,15. Beide Brieftraktate sind von der antipelagianischen Auseinandersetzung

geprägt. Hieronymus hat diese mitgetragen, jedoch ohne Augustins theologische

Voraussetzungen zu teilen.
39

epist. 134.
40 Vgl. die späten Stellen retract. II 56 und opus imperf. IV 104.



36 Edgar Kellenberger

ausforderung, wenn wir mit einer modernen Variante dieser kaum lösbaren

Frage ringen: Ab welchem Zeitpunkt kann von einem richtigen Menschen

(bzw. von dessen indiskutablem Lebensrecht) geredet werden? Und im Blick
auf geistige Behinderung verschärft sich die Problematik durch die Möglichkeit

der pränatalen Diagnostik und des operativen Aborts noch zusätzlich.41

Abstract

Kein antiker Autor äussert sich so vielfältig und differenziert zur Thematik der
Menschen mit einer geistigen Behinderung wie Augustin. Dieser Beitrag wertet erstmals

Augustins Aussagen aus und diskutiert ihre Relevanz für die Theologie des Kirchenvaters

sowie auch für die heutige Situation. Dabei wird besonders darauf geachtet, wo
Augustins Beobachtungen seine Theologie zunächst eher stören als stützen.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Zur Kontinuität der Problematik zwischen Infantizid / Kindesaussetzung in der
Antike und der modernen Thematik des Aborts siehe E. Kellenberger: Schutz der

Einfältigen (Anm. 1), passim.


	Augustin und die Menschen mit einer geistigen Behinderung : der Theologe als Beobachter und Herausgeforderter

