
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 1

Artikel: Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs

Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 67 2011 Heft 1

Apokalyptik und Universalgeschichte
im antiken Herrschaftsdiskurs

IApokalyptik in der Theologie

Apokalyptik stand in der modernen protestantischen Theologie hauptsächlich
für ein mythisches und illusionäres Wunschdenken. Dass sie, wie schon der

Schleiermacher-Schüler Friedrich Lücke — durch den dieser Neologismus etwa
1830 in die Wissenschaftssprache eingeführt wurde — mit dem Buch Daniel

zum ersten Mal in der biblischen Geschichtsanschauung eine universalhistorische

Perspektive entwarf,1 machte für die meisten ihre Sache nicht besser.

Lücke verglich den Apokalyptiker jedoch mit dem Historiker. Gilt dieser als

«rückwärtsgewendete(r) Prophet», so jener eben als «vorwärts gewendete(r)
Historiken>2. Im Blick hat er dabei das Muster der apokalyptischen
Geschichtsschreibung im Modus von vaticinia ex eventu. Gerade das machte nun
jedoch zusammen mit der üblichen Pseudonymen Autorenfiktion, wie sie in
den Büchern «Daniel», «Henoch», «IV Esra», «Baruch» usw. vorgenommen
wurde, die Apokalyptik unglaubwürdig. Julius Wellhausen geisselt sie darum
als phantastisch-spekulatives Gebilde:

Vgl. F. Lücke: Versuch einer vollständigen Einleitung in die Offenbarung des

Johannes oder Allgemeine Untersuchungen über die apokalyptische Litteratur
überhaupt und die Apokalypse des Johannes insbesondere, Bonn 1832, 2. Aufl.
1852, 50f.

Lücke: Versuch (Anm.l), 34.

ThZ 1/67 (2011) S. 1-24



2 Ekkehard W. Stegemann

«Ihr Gott ist ein Gott der Wünsche und der Illusion. Sie malt sich auf dem Papier ein Ideal
Sie empfindet nicht, wie die alte echte Prophétie, das schon im Werden Begriffene voraus und
stellt auch keine Ziele für das menschliche Handeln auf, die schon in der Gegenwart Geltung
haben oder haben sollten...».3

Mit dem Letzteren spielt Wellhausen offenbar auf Schillers berühmte Jenaer

Antrittsvorlesung — «Was heißt und zu welchem Ende studiert man
Universalgeschichte?» (1789) — an, in der er das Bild vom Historiker zeichnet, der das

vielfältige Erbe der Menschheit bezüglich Wahrheit, Sittlichkeit und Freiheit

aus der Universalgeschichte erhebt, um es in der Gegenwart bzw. für kommende

Geschlechter verbindlich zu machen. Bei Wellhausen findet sich auch das

Stichwort der «alten echten Prophétie»,4 womit in der Folgezeit die urchristliche

Eschatologie und zumal Jesus gegen die Apokalypdk ausgespielt wurden.

Klaus Koch hat das schon 1970 mit dem Begriff «Profeten-Anschluss-
Theorie»5 ironisiert. Paradox ist dabei, dass eigentlich mit zunehmender

Forschung an zunehmenden Quellen, die sich dann nach 1945 mit den Qum-
ran- und Nag-Hammadi-Schriften geradezu explosiv vermehrten, die tiefe und

breite Einbettung der neutestamentlichen Schriften in die Apokalyptik noch

sichtbarer wurde. Doch hat gerade die Wort-Gottes-Theologie von Karl Barth
und Rudolf Bultmann, die Franz Overbecks Christentumskritik — vermittelt
zumal durch Bernoullis Zusammenstellungen aus dessen Nachlass — durchaus

wahr- und ernst nahm, seine Erkenntnis der apokalyptischen Verfasstheit des

Urchristentums gegen eine angeblich davon unterschiedene Eschatologie
ausgespielt. Im Rahmen seines Konzepts der Entmythologisierung und existenti-

alen Interpretation formulierte Rudolf Bultmann noch 1958:

«Indem Paulus Geschichte und Eschatologie vom Menschen aus interpretiert, ist die
Geschichte des Volkes Israel und die Geschichte der Welt seinem Blick entschwunden und dafür
ist etwas anderes entdeckt worden: Die Geschichtlichkeit des menschlichen Seins,

3
J. Wellhausen: Israelitische und jüdische Geschichte (2. Aufl. 1895), Berlin 10.

Aufl. 2004, 195.
4 Wellhausen: Israelitische und jüdische Geschichte (Anm. 3), ebd.
5 K. Koch: Ratlos vor der Apokalyptik. Eine Streitschrift über ein vernachlässigtes

Gebiet der Bibelwissenschaft und die schädlichen Auswirkungen auf Theologie
und Philosophie, Gütersloh 1970, 35—37.

6 R. Bultmann: Geschichte und Eschatologie, Tübingen 1958, 49.



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 3

Mit dem Stichwort «Geschichtlichkeit», das er von Heidegger geliehen hatte,

reduzierte Bultmann den apokalyptischen Entwurf des Paulus auf einen

vermeintlich anthropologischen, einen existentialen Sinn. Bultmann
interpretierte in der Tat alles aus dieser Perspektive, so dass — oder gar damit
— der ihm krause Geschichtsmythos aus dem Blick kam. Doch Paulus zum
Initiator solcher Interpretation zu erklären, ist eine kühne Auslegung. Die

«eschatologische Existenz», die Bultmann definierte, verstand er als das zu
seiner Eigentlichkeit kommende Selbst. Am Ende geht es ihm um wenigstens

einen Augenblick des Unbetroffenseins von Geschichte im Zulaufen
des Individuums auf den Tod. Das Heilsereignis betrifft dann nicht die

Geschichte, sondern meint Entgeschichtlichung. Der Erfolg der Theologie
Bultmanns in der frühen Nachkriegszeit war kontextgeschichtlich gesehen kaum

zufallig.
Mit den «goldenen Sechzigern» bekam die Apokalyptik in der Theologie

wieder mehr Aufmerksamkeit, wenn auch kaum bessere Noten.7 Die Theologie

der Hoffnung etwa schöpfte materiell aus ihr, weil sie dem nunmehr
in der Retrospektive liegenden «Greuel der Verwüstung» und der Apokalypse

des Bösen mit einem Konzept entgegenzutreten verhalf, das dem «Wir
sind noch einmal davongekommen» eine optimistischere Zukunftsperspektive

geben konnte: den Trost der Hoffnung. Dieser jedoch, das hatte schon

Ernst Bloch entdeckt — und Gershom Scholem hat es geradezu als Inhalt
der messianischen Idee bezeichnet — war im apokalyptischen Denken ohne

Katastrophe nicht zu haben. Darum blieb eine Berührungsangst vor der

«Apokalyptik» erhalten. Allerdings hat Ernst Käsemann die Apokalyptik
zur «Mutter aller christlichen Theologie» erklärt, jedoch gerade darin den

Unterschied zur Predigt Jesu gesehen: Jesus sei «nicht konstitutiv durch die

Apokalyptik geprägt» gewesen, «sondern (verkündigte) die Unmittelbarkeit
des nahen Gottes».8 Erst mit der Interpretation der Auferstehung Jesu «als

Anbruch der allgemeinen Totenauferweckung»9 finde der Anschluss an die

7 Vgl. U.H.J. Körtner: Weltangst und Weltende. Eine theologische Interpretation
der Apokalyptik, Göttingen 1988, 298ff.

8 E. Käsemann: Die Anfange der christlichen Theologie, in: ders.: Exegetische Ver¬

suche und Besinnungen. Zweiter Band, Göttingen 3. Aufl. 1970, 82-104 (99£).
9 Vgl. E. Käsemann: Zum Thema der urchristlichen Apokalyptik, in: ders.: Exegeti¬

sche Versuche und Besinnungen. Zweiter Band, Göttingen 3. Aufl. 1970, 105-131



4 Ekkehard W. Stegemann

Apokalyptik statt. Doch meint Käsemann, dass die urchristliche Apokalyp-
tik zwar aus dem Repertoire jüdischer Apokalypdk sich bediente, sie aber

durch den Glauben an Jesus auch kritisierte.10

Einen programmaüsch positiven Bezug zur Apokalyptik hat demgegenüber

zur gleichen Zeit Wolfhart Pannenberg hergestellt. Für ihn und für die

Theologen seines Kreises war die Bultmannsche wie die Barthsche Wort-
Gottes-Theologie das Gegenüber ihres Entwurfs von «Offenbarung als

Geschichte».11 «Der antihistorische Glaubenssubjektivismus, welcher diese

beiden Spielarten der Dialektischen Theologie nach Pannenbergs Urteil
kennzeichnet, sollte überwunden werden durch die Wiederentdeckung der

Universalgeschichte als des umfassenden Mediums der Offenbarung Gottes und
durch Nachweis einer allem Irrationalismus und Dezisionismus überlegenen

Vernünftigkeit des Glaubens.»12 Dazu leitete die Apokalyptik an, weil sie das

israelitische Geschichtsdenken eben zur Universalhistorie erweitert hat.13

Das auf der Hand liegende Problem der modernen Theologie mit der
urchristlichen Version der Apokalyptik, nämlich das uneingelöste Versprechen,
dass das Ende aller Dinge nahegekommen sei, hat Pannenberg mit seinem

Entwurf im Handstreich zu lösen versucht. Hatte Franz Overbeck, weil das

versprochene Ende der Geschichte nicht eingetreten ist, auf das Ende des

Christentums erkannt14 und Albert Schweitzer eine bejahende humanistische

Lebensphilosophie wegen des offensichtlichen Ausbleibens des Endes (des

Kommens des Gottesreichs oder der «Parusie») bevorzugt, so macht es die

Eigentümlichkeit des geschichtstheologischen Entwurfs Pannenbergs aus,

dass sich das Ende der Geschichte schon ereignet hat, nämlich prolepüsch
in der Auferstehung Jesu. Was am Ende sein wird, sei deswegen mit Christus

(110).
111 Vgl. E. Käsemann: Zum Thema der urchristlichen Apokalyptik (Anm. 9), 112.
11 Vgl. W. Pannenberg (Hg.): Offenbarung als Geschichte, Göttingen 1961; ders.:

Heilsgeschehen und Geschichte (KuD 5 [1959], 218-37), jetzt in: Grundfragen
systematischer Theologie, Göttingen 1967, 22-78.

12 G. Wenz: Wolfhart Pannenbergs Systematische Theologie. Ein einführender Be¬

richt, Göttingen 2003, 10.
13 Vgl. Pannenberg: Heilsgeschehen (Anm. 11), 24-26.
14 Vgl. E. Stegemann: Ende der Zeit — Zeit des Endes, in: R. Brandie u. E. Stege¬

mann (Hg.): Franz Overbecks unerledigte Anfragen an das Christentum, München

1988, 167-181.



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 5

schon enthüllt. Wenn Oscar Cullmann mit seinem heilsgeschichtlichen
Entwurf Heilsgewissheit trot% der Geschichte des universalen Unheils beschworen

hat,15 so versteht auch Pannenberg unter Universalgeschichte nichts

weniger, als dass das Ganze der Geschichte in Gott und seiner Herrschaft seine

Ursache hat und darin auch sich vollendet. Offenbarung als Geschichte meint

darum, dass die Summe diachronischen und synchronischen Handelns in der

Welt von Gott und auf die Offenbarung seiner Heilszukunft in der Welt

angelegt ist. Gott ist als «alles bestimmende Wirklichkeit» zugleich der Ursprung
der Freiheit und der Subjektivität, ja der, der die Subjektivität eigentlich erst

ermöglicht. Deshalb sind die Übel und das Böse in der Welt — so kommt
Pannenberg mit der Theodizeefrage zurecht — als Risiko dessen anzusehen,
dass Gott «seine höchsten Geschöpfe, die Engel und die Menschen», «mit
Freiheit ausstatten wollte».16 Die Weltgeschichte ist für Pannenberg — und hier

knüpft er gewollt an Hegel an - die Bühne der Theophanie Gottes;17 und es

ist letztlich die Universalität Gottes, die sie offenbart. Der Mitteilungssinn der

Offenbarung als Geschichte — und darin sieht Pannenberg den

Entdeckungszusammenhang der jüdischen Apokalyptik als prägend an — ist in der Erkenntnis

Gottes in seiner Gottheit gegeben. Und grundgelegt ist das darin, dass

Israel seine Geschichte mit seinem Gott als eine auf Universalität ausgerichtete

Dynamik versteht, in der alles eben daraufhin tendiert, dass Gott — um es mit
Paulus im 1. Korintherbrief zu sagen — am Ende «alles in allem sein wird».

II Kleiner Exkurs %ur konfessionellen Universalgeschichte:

Das geschichtlich Unabgegoltene als Motiv

Pannenberg begründete keine Renaissance christlicher Universalhistoriographie,

wie sie im christlichen Altertum entstanden und in der frühen Neuzeit
zumal in der lutherischen konfessionellen Geschichtsschreibung blühte. Eine

kürzlich veröffentlichte Studie dazu von Matthias Pohlig soll hier kurz referiert

15 Vgl. E.W Stegemann: Cullmanns Konzept der Heilsgeschichte in seiner Zeit,
ThZ 58 (2002), 232-242.

16 W. Pannenberg: Systematische Theologie. Band 3, Göttingen 1993, 689.
17 Vgl. auch W Pannenberg: Präsentische Eschatologie in Hegels Geschichtsphi¬

losophie, in: R. Bubner/W. Mesch (Hg.): Die Weltgeschichte - das Weltgericht?
Stuttgarter Hegelkongress 1999, Stuttgart 2001, 312-322.



6 Ekkehard W. Stegemann

werden, da sie den Zusammenhang von Universalgeschichte und

Naherwartung/Apokalyptik aufzeigt und zugleich deutlich macht, dass die apokalyptischen

Züge in der lutherischen Reformation aus der Schriftexegese herrühren
und mit der Vorstellung verbunden sind, dass etwas in der Geschichte noch

wieder gutzumachen ist.18 Die raison d'être der lutherischen Universalhistorie

war, dass sich die prophetischen Weissagungen in der Geschichte erfüllen. Als

wegweisend galt dabei die politische Prophétie der Sukzession der vier Weltreiche

im Buch Daniel, insbesondere die vom Koloss auf tönernen Füssen in Dan
2 und die von den vier mischgestaltigen Tieren in Dan 7. Das wurde lutherisch

verbunden mit der sogenannten traditio domus Eliae, die die Weltgeschichte nach

drei Epochen von jeweils zweitausend Jahren einteilte, nämlich nach der Zeit

vor dem Gesetz, der unter dem Gesetz und der nach dem Gesetz. Dies war
auch gegen den joachimitischen Chiliasmus gerichtet. Im Prinzip ist das aber

eine Periodisierung der Weltgeschichte, die aus der Adam-Christus-Typologie
des Paulus in Rom 5 erwachsen ist und auch schon im christlichen Altertum
eine Rolle spielte.

Im Unterschied zu Calvin und dessen Anhängern, die die prophetischen

Weissagungen in der Bibel dadurch entschärft haben, dass sie sie als Dokumente

von Vorhersagen nur für die biblische Zeit und in ihr auch als erfüllt
interpretierten, war die lutherische Universalhistorie von Nah- oder Enderwartung
beseelt.19 Der Prophet Daniel mit seiner Ansage des Gottesreichs hatte bereits

Bestätigung gefunden. Doch musste die vorhergesagte Geschichte noch die

letzte Erfüllung finden. Dabei spielte auch, wie bei Pohlig zu lernen ist, die

spezifische national-deutsche Perspektive eine Rolle. In ihr galten die Deutschen

als unterdrückt, und das Heilige Römische Reich deutscher Nation von
Karl dem Grossen war ihnen gestohlen worden — von Rom. Der Bibüzismus

bzw. die auf prophetischer Vorhersage begründete Tribunaüsierung der

Universalgeschichte ist also mehr als Historiographie. Sie holt ihr Motiv und ihre

18 Vgl. M. Pohlig: Zwischen Gelehrsamkeit und konfessioneller Identitätsstiftung:
Lutherische Kirchen- und Universalgeschichtsschreibung 1546-1617 (SuR 37),

Tübingen 2007.
19 Vgl. auch E.W. Stegemann: Calvin als Ausleger der Bibel, in: M. Chung und R.

Jansen (Hg.): Versöhnung und Wandel / Reconciliation and Transformation.
Festschrift zum 90. Geburtstag von Martin Anton Schmidt. Beiheft zur Theologischen

Zeitschrift 2009, Basel 2009, 73-89.



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 7

Stärke aus einer kontextuell als unerfüllt erfahrenen bzw. gedeuteten Gegenwart

und damit aus der Perspektive der Unabgegoltenheit der Prophétie. Die

Kränkungen und Verletzungen der realen Geschichte rufen nach einer gerade

auch zeitlich noch offenen, aber doch bald an ihr Ende kommenden
Universalgeschichte, in der abgerechnet und wieder gutgemacht werden kann — wie eben

prophetisch bei Daniel und auch von Jesus in seinen apokalyptischen Reden

und schliesslich von Paulus und Johannes versprochen. Das Problem ist nicht,
dass die Kränkungen partikular sind, die Wiedergutmachung aber universal

erwartet wird, sondern — wie Löwith in seiner luziden Kritik gesagt hat — dass

die Geschichte die Wunden nicht heilen kann, die sie geschlagen hat.20 Dazu

bedarf es des Endes und damit des Metahistorischen.

IIIArnaldo Momigliano, die Apokalyptik und die Universalgeschichte

«Universalgeschichte war nie ein klarer Begriff», hat Arnaldo Momigliano
gesagt und hinzugefügt, dass selbst diese Aussage noch die «Untertreibung des

Jahrhunderts»21 sei. Vergleichbares trifft auch auf den Begriff «Apokalyptik»
zu. Doch ist das ein bekanntes Schicksal von Allgemeinbegriffen der

Wissenschaftssprache, zumal wenn man sie essentialistisch anwendet, also das zur
Eigenschaft der Texte selbst erklärt, was man ihnen nur diskursiv zuschreibt.

Allgemeinbegriffe sind Erfindungen unserer Diskurse.22 Dementsprechend

vorsichtig ist die neuere, mit dem Kongress in Uppsala von 1979 datierbare

Forschung mit dem Begriff Apokalyptik umgegangen.23 Sie ist erstens dadurch

20 Vgl. K. Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraus¬

setzungen der Geschichtsphilosophie, Stuttgart 51967.
21 A. Momigliano: The Origins of Universal History, in: ders.: On Pagans, Jews, and

Christians, Middletown 1987, 31-57 (31); deutsch: Die Ursprünge der
Universalgeschichte, in: ders.: Ausgewählte Schriften. Band 1. Die Alte Welt (hg. von W
Nippel), Stuttgart 1998, 111-140 (111).

22 Vgl. dazu vor allem M. Wolter: Apokalyptik als Redeform im Neuen Testament,
NTS 51 (2005) 171-191.

23 Vgl. zur Forschungsgeschichte A. Bedenbender: Der Gott der Welt tritt auf den
Sinai. Entstehung, Entwicklung und Funktionsweise der frühjüdischen Apokalyptik

(ANTZ 8), Berlin 2000; J. Frey: Die Apokalyptik als Herausforderung der
neutestamentlichen Wissenschaft — Zum Problem: Jesus und die Apokalyptik, in:
M. Becker und M. Ohler (Hg.): Apokalyptik als Herausforderung neutestamentli-



8 Ekkehard W. Stegemann

charakterisiert, dass «der Horizont der Betrachtung weit über die

jüdischchristliche Überlieferung hinaus auf Parallelen in Mesopotamien und im Iran,
im ptolemäischen Ägypten, im antiken Griechentum und in der römischen

Literatur ausgeweitet»24 wurde, letzteres insbesondere dank der Arbeiten
Hubert Canciks.25 Hinzugekommen sind natürlich auch die neuen Quellen aus

Qumran und aus Nag Hammadi. Zweitens hat dies aber mit sich gebracht, dass

die alten Definitionsgrenzen verschoben worden sind. Sah man vorher Apo-
kalyptik scharf getrennt von der Prophétie und der Eschatologie, so ist zum

Beispiel Eschatologie für einige heute der Oberbegriff für eine Variante, die

«apokalyptische Eschatologie» heisst. Aber ob man einen klaren Begriff von
Eschatologie hat, ist auch zu bezweifeln. Am meisten leuchtet mir ein, dass unter

Apokalyptik heute eine Gattung oder Textsorte «Apokalypse» gefasst wird.
Bestimmt wird sie mit John J. Collins und A. Yarbro Collins als

«ein Genre von Offenbarungsliteratur mit einem narrativen Rahmen, in der durch ein ausser-
weltliches Wesen an einen menschlichen Empfänger eine Offenbarung vermittelt wird, welche
eine transzendente Realität enthüllt, die sowohl zeitlich — insoweit als sie eine eschatologische

Erlösung ins Auge fasst - als auch räumlich - insoweit als sie eine andere, übernatürliche Welt
einbezieht — ist.» 26

Auf diese oder vergleichbare literarische Definitionen wollen einige auch den

Begriff «Apokalyptik» einschränken.27 Andere sagen, wie ich meine mit Recht,
dass Motive und Themen, die in diesen Apokalypsen begegnen, sich auch

ausserhalb des literarischen Genres finden lassen, zumal ja auch Textsorten immer
eine gewisse Unschärfe hinsichtlich der Trennbarkeit voneinander aufweisen.

Ja, es wird auch in der Definition der Textsorte inhaltlich eine Offenbarung

eher Theologie (WUNT 2/214), Tübingen 2006, 23-94.
24 Frey: Apokalyptik (Anm. 23), 44.
25 Vgl. H. Cancik: The End of the World, of History, and of the Individual in Greek

and Roman Antiquity, in: J. J. Collins (Hg.): The Encyclopedia of Apocalypticism.
Vol. I: The Origins of Apocalypticism in Judaism and Christianity, New York/
London 2000, 85-125.

26 A.Y. Collins: Cosmology and Eschatology in Jewish and Christian Apocalypticism
(JSJ Suppl. 50), Leiden 1996, 7 (meine Übersetzung); vgl. J. J. Collins: 'Introduction:

Towards the Morphology of a Genre', Apocalypse: The Morphology of a

Genre, Missoula 1979, 9.
27 Noch enger definiert Wolter: Apokalyptik als Redeform (Anm.22).



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 9

oder das Inerscheinungtreten von etwas entworfen, das eine trans2endente

Wirklichkeit darstellt, welche das irdisch «Zeitliche» durch etwas Endgültiges
an Erlösung und das irdisch «Räumliche» durch etwas Übernatürliches bzw.

Himmlisches übertrifft. Eine Literatur hat eben Inhalte, die Textsorten

übergreifen können. Deswegen stimmen viele einer Apokalyptikdefinition zu, die

apokalyptische Motive und Themen ausserhalb von Apokalypsen einschliesst.

Im Blick auf das Neue Testament und nicht zuletzt auf Paulus findet man
diese Themen und Motive vor allem in einer «apokalyptischen Eschatologie».
Sie besteht darin, dass das Ende aller Dinge erwartet und womöglich als nahe

bevorstehend gedacht wird, aber — so möchte ich unterstreichen — auch und

nicht zuletzt darin, dass dies nicht einfach nur eine allgemeine Epochen-,
sondern eine Äonenwende, das Aufrichten eines göttlichen Imperiums oder
Reiches bedeutet, das auch als Gottesreich im Himmel situiert werden kann

und in dem jedenfalls Gott oder sein Mandatar herrscht. Mit anderen Worten:

Apokalyptik ist Teil eines Herrschaftsdiskurses — seit Daniel. Nicht zuletzt

impliziert dieser zweierlei, nämlich die Vorstellung der translatio imperii, die

bedeutet, dass Gott die Könige ernennt und wieder absetzt (Dan 2,21.37),
aber auch, dass er allen Königreichen der Erde ein Ende setzen wird und ein

göttliches und ewiges, ein «unzerstörbares» Königreich errichten wird (Dan
2,44; 7,14) durch den «Menschensohn» (Dan 7,13) oder das «Volk der Heiligen

des Höchsten» (Dan 7,27). Das ist, wie Richard Horsley mit Recht gesagt
hat, ein jüdischer Beitrag zum Diskurs universaler Imperien von den Assyrern
an.28 Zu beachten ist, dass das unzerstörbare Imperium, das Königreich Gottes,

offenbar vermittels von Mandataren aufgerichtet wird, mithin nicht das

«System» der translatio imperii aufhebt.

Ein entscheidender Punkt ist, dass die Zerstörung jeglichen irdischen
Reichs ein Vernichtungsgericht auf der Erde und die Befähigung impliziert,
ihm zu entgehen, aus ihm gerettet zu werden. Gerade bei Paulus ist deutlich,
dass dieser Herrschaftsdiskurs der Apokalyptik auch von der Jesusbewegung

geführt wird, sofern nämlich Gott sein Gericht vollzieht und dem, den er zum
Herrscher bestimmt hat, Christus, alle Feinde unterwirft I Kor 15,25), und

nur glaubenstreue oder -gehorsame Untertanen des Herrschers, des Herrn

28 Vgl. R.A. Horsley (Hg.): Paul and Empire: Religion and Power in Roman Imperial
Society, Harrisburg, PA 1997, 251.



10 Ekkehard W. Stegemann

Jesus Christus, durch Gerechtmachung und Ausstattung mit dem Geist der

Heiligkeit (auch in somatischer Hinsicht) so transformiert werden, dass sie

selbst an der Gottesherrschaft im Himmel teilnehmen können — gleichviel ob

sie bei deren endgültiger Aufrichtung tot oder noch am Leben sind. Es gibt
also ein bestimmtes Repertoire, das zu diesem Herrschaftsdiskurs gehört und
das nicht zuletzt kosmologische und anthropologische Dimensionen entfaltet

- wie die der Katastrophe und der Totenauferweckung. Aber es geht im
Zentrum um die Aufrichtung der Herrschaft oder des Reiches Gottes.

Vergleichbar pragmatisch, schlage ich deshalb vor, sollte auch der Begriff
«Universalgeschichte» gefasst werden. Das heisst, dass er einerseits

Universalgeschichte als Textsorte in der Historiographie der Antike umfasst, die

räumlich und zeitlich möglichst universal ist. Andererseits gibt es

universalgeschichtliche Motive und Themen, die zwar in dieser Gattung konzentriert

vorkommen, aber auch in anderen Textsorten zu finden sind. Momigliano
hat vier solcher Themen oder geradezu Schemata von Universalgeschichte in

griechischer Literatur benannt, nämlich
1. das Schema der Sukzession von unterschiedlichen Geschlechtern oder

Weltaltern, die durch unterschiedlich wertvolle Metalle symbolisch charakterisiert

werden. Hier meint er also zumal Hesiod; einbeziehen kann man die sich daran

anschliessende Weltalterspekulation, die mit Vergil einem zyklischen Prozess

zugeordnet werden und überhaupt teleologisch das augusteische als das

Goldene Zeitalter preisen kann.

2. unterscheidet er ein «biologisches» Schema (oder besser vielleicht:

Lebensalter-Schema), nach dem Völker und sogar die ganze Menschheit Stufen der

Kindheit, Jugend, Reife und des Alters durchlaufen. In der christlichen Tradition

ist es bekanntlich Augustin, der das aufnimmt.
3. weist er auf das Schema der Entwicklung der Menschheit von der Barbarei

zur Zivilisation durch technologische und kulturelle Verbesserungen hin. Dieses

Thema findet sich christlich etwa bei Euseb von Caesarea in der Praeparatio

PLvangelicaP

4. schliesslich — und damit verknüpft Momigliano dann vor allem auch die

Apokalyptik Daniels — bezeichnet er als universalgeschichtlich das Schema der

29 Vgl. R. Mortley: The Idea of Universal History from Hellenistic Philosophy to
Early Christian Historiography, Lampeter (UK) 1996, 156.164.



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 11

translatif) imperii, der Abfolge von Imperien von Völkern und Weltreichen, wie

es zuerst bei Herodot zu finden ist und sich chronologisch und geographisch

etwa in den Historiae Philippicae des Pompeius Trogus (klassisch ist die Reihenfolge:

Assyrer, Meder, Perser und Makedonen, aber schliesslich auch Rom)
geradezu als historiographisches Ordnungsprinzip angeboten hat. Bekanntlich
haben daran auch Hieronymus und Orosius angeknüpft. Doch hat dieses Schema,

wie weiter unten ausgeführt, in der jüdischen Apokalyptik ebenfalls Spuren

hinterlassen. Im Neuen Testament gibt es nirgendwo einen ausführlichen

Bezug auf diese Schemata.

Für Momigliano war das Danielbuch mit der griechischen Geschichtsschreibung

und speziell mit Herodot in Verbindung zu bringen, weil es

einem der vier Schemata, denen er das Adjektiv «universalgeschichtlich»
zuschrieb, entsprach, nämlich dem der Sukzession von Weltimperien. Dies

begegnet im Kapitel 7 mit der Vision der vier mischgestaltigen Tiere und
in Kapitel 2, wo das schon erwähnte Traumgesicht Nebukadnezzars vom
Koloss aus vier Metallen und dem riesenhaften Stein sich findet. Momigliano

vermutete, dass sich das Danielbuch auf das Herodotsche Konzept der
Sukzession von Weltreichen stützte. Der spezifisch jüdische Beitrag dazu

sei «nur» das «apokalyptische Finale»30 gewesen, indem nämlich der riesige
Stein den Koloss auf den tönernen Füssen zum Einsturz bringt, ihn
zermalmt und so das Ende der Imperiumssukzessionen von Völkern und die

Aufrichtung des göttlichen Imperiums, des Königreichs Gottes, bzw. nach

Dan 7 der Herrschaft des Menschensohns für alle Weltzeit, herbeiführt.
Es gibt eine Reihe weiterer guter Gründe — Paul Niskanen hat sie in seiner

Monographie diskutiert31 —, einen traditions- oder rezeptionsgeschichtlichen

Zusammenhang Daniels mit griechischer Historiographie zu erwägen,
wobei freilich eine Engführung auf Herodot nicht ratsam erscheint. Gerade
das mit dem Schema der translatif) imperii kombinierte Spiel mit der Symbolik
von Metallen von abfallendem Wert, das an Hesiod erinnert, spricht dafür,
dass der Bezug auf kulturelles Wissen wenig spezifisch ist. Daniels Version

30 Vgl. Momigliano: Origins (Anm. 21), 132 («apocalyptic finale»). Die deutsche Ver¬

sion (vgl. Momigliano: Ursprünge [Anm. 21], 132) schwächt ab («apokalyptisches
Ende»),

31 Vgl. P. Niskanen: The Human and the Divine: Herodotus and the Book of Daniel
(JSOT.S 396), London 2004.



12 Ekkehard W. Stegemann

findet sich so jedenfalls weder in griechischer noch römischer Tradition,
aber auch nicht — wie als Alternative oft erwogen — in iranischer. Auch dürfte

die — nicht ausdrückliche, aber implizierte — Verdrängung der Assyrer aus

dem Schema der translatio imperii durch die Babylonier bei Daniel eine

spezifische, aus der Buchfiktion erwachsene Variante sein. Denn andere

Epochenschemata — auch in der jüdischen Literatur — beginnen wie Herodot mit
den Assyrern. Das findet sich im 1. Henoch ebenso wie im vierten Buch der

Oracula Sibyllina und später etwa auch im Buch Tobit.
Noch bemerkenswerter ist, dass das vierte Reich (womit wohl das Alexanders

und der Diadochen gemeint ist) unter dem Eindruck des aufsteigenden
Rom später entweder — wie in den Sibyllinen — um ein fünftes ergänzt (Sib IV
102-4: «der Italer Knechtsjoch») oder gewissermassen als logische Fortsetzung
des griechischen Weltreichs angesehen wird. Der «Rombezug», der der

Prophétie Daniels in der Rezeption unterstellt wird, ist, wie Klaus Koch gezeigt

hat, in der frühen jüdischen und christlichen Rezeptionsgeschichte
selbstverständlich.32 Die Weissagung vom «Greuel der Verwüstung», dem ßöeXuypa trjç
èprigcoôecoç (Dan 12,11 LXX), bezieht die kleine apokalyptische Rede in Mk
13,14 auf den 1. Jüdisch-Römischen Krieg.33 Auch die Johannesoffenbarung,
die sich auf Dan 7,7 bezieht, deutet das vierte Reich Daniels implizit auf Rom

(13,1 f.). Dasselbe gilt für Josephus (s.u.). Und in IV Esr 12,1 lf. erklärt der

angelus interpres eine — natürlich auf Rom gemünzte — Adlervision dem Seher

ausdrücklich so: «Das ist das vierte Reich, das deinem Bruder Daniel in einem

Gesicht erschienen ist». Dabei macht der Deuteengel aber auch klar, dass erst

er dieses 4. Reich Daniels angemessen erklärt: hoc est regnum quartum, quod visum

est in visu Danihelo fratri tuo, 12 sed non est illi interpretatum, quomodo ego nunc tibi

interpretor vel interpretavi.

Bemerkenswert ist, dass diese Prophezeiungen durchaus mit der Ansage
des Endes der Zeit oder — etwa in Qumran — der letzten Zeit verbunden sind.

Das universalhistorische Schema der Weltreiche-Folge ist allerdings nur eine

32 Vgl. IC. Koch: Daniel. 1. Teilband. Dan 1-4 (BK XXII/1), Neukirchen 2003, 208-

213.
33 Vgl. D.S. du Toit: Die Danielrezeption in Markus 13, in: K. Bracht und D.S. du

Toit (Hg.): Die Geschichte der Daniel-Auslegung in Judentum, Christentum und
Islam. Studien zur Kommentierung des Danielbuches in Literatur und Kunst,
Berlin-New York 2007, 55-77.



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 13

Weise, die Weltgeschichte zu strukturieren. Eine andere ist in der jüdischen

Apokalyptik die, die den von Gott festgelegten Verlauf an der partikularen
Geschichte Israels, sei sie nun von inneren, sei sie von äusseren Ereignissen
betroffen, periodisiert. Dabei begegnen in der jüdischen Apokalyptik vor
allem Periodisierungen nach Wochen oder Jahrwochen bzw. Jubiläen. Auch
kalendarische Spekulationen fehlen nicht. Aber gemeint mit dem «Ende»

ist oft das Ende der «Zeit des Zorns» oder der der Frevler, nicht unbedingt
das absolute Ende der Geschichte. Die apokalyptische Transzendierung der

Welt, die durch ein kosmisches Strafgericht beendet wird und aus dem
heraus die Glaubenden gerettet und in das Gottesreich oder das himmlische
Politeuma und den Zustand der Ewigkeit, das heisst der Unverweslichkeit

versetzt werden, ist allerdings auch vorhanden, nicht zuletzt im Neuen
Testament. Diese Version sieht das Ende der Äonen, der Weltzeitalter oder des

Weltenlaufs, in der eigenen Generation angekommen.
Die historische Kontextualisierung des Danielbuchs zeigt, dass offenbar

die Krise der jüdischen Gesellschaft, wie sie durch die seleukidische

Herrschaft und die makkabäische Revolte gegen sie charakterisiert ist, die

Rezeption und geradezu Parodie des universalgeschichtlichen
Legitimationsschemas für den griechischen Weltreichanspruch begünstigte. Ganz

offenkundig war das Buch Daniel hier für die Folgezeit und nicht zuletzt in der

Auseinandersetzung der jüdischen und urchristlichen Apokalyptik mit Rom

prägend. Rom wie alle Weltreiche vorher finden ein Ende, und dieses

verbindet sich mit dem Kommen eines universalen und ewigen Weltreichs, des

Königreichs Gottes, das zugleich eine Rehabilitierung des Heiligen Volks
darstellt. Es ist darum auch diese Begründung auf die Prophétie Daniels
für manches apokalyptisch-universalhistorische Schema leitend. Zugleich
steht dies im breiteren Zusammenhang des (intellektuellen) anti-römischen
Widerstands.34

Vgl. die klassische Arbeit dazu vom ehemaligen Basler Latinisten Harald Fuchs:

Der geistige Widerstand gegen Rom in der antiken Welt, Berlin 1938; vgl. ferner

die umfassende Untersuchung zu jüdischen und christlichen Reaktionen auf
die Herausforderung durch den römischen Imperialismus von E. Noffke: Cris-

to contro Cesare. Come gli ebrei e i christiani del I secolo risposero alla sfida

dell'imperialismo romano (Piccola biblioteca teologica), Turin 2006.



14 Ekkehard W Stegemann

II 'Ein kleiner Exkurs %u Josephus

Es enthält das translatio-imperii-Schema also auch vielfältige Anschauungen vom

Untergang von Reichen. Die Ihas und der Untergang Trojas ist das Muster. Sci-

pio Aemilianus erinnert sich nach Polybios bzw. Appian beim Untergang
Karthagos unter Tränen an einen Homervers, wohl ahnend, dass dem römischen

Aufstieg zum Weltreich eben dieses Schicksal blühen dürfte, das Troja und

Karthago bereits erreichte hatte; und Jesus weint nach dem Lukasevangelium

(vgl. 19,41) über den zukünftigen Untergang Jerusalems. Hubert Cancik hat auf
diesen Zusammenhang hingewiesen.35 Auch dort, wo Daniels translatio-imperii-

Schema gleichsam unter beredtem Verschweigen seines apokalyptischen Telos

im Königreich Gottes aufgegriffen wird, nämlich in den Jüdischen Altertümern

des Flavius Josephus und damit im Zusammenhang einer Geschichte Israels

bzw. der Judäer/Juden im Kontext der Weltgeschichte, wird das vierte Reich

(nicht ausdrücklich in Ant X,209f., doch explizit im Zusammenhang der

Verwüstung Judäas in X,276) auf Rom gemünzt. Wo er auf Dan 2 Bezug nimmt,

tut Josephus das allerdings in merkwürdiger Weise. Er übergeht zum Beispiel die

Mischung der Füsse des Koloss' aus Eisen und Ton und erklärt, dass das eiserne

Reich gerade wegen der härteren Natur des Eisens Universalherrschaft ausübt:

Kai Kpanjaei ôè etç céirauxa (Ant X,209). Das wird zwar oft übersetzt - etwa

von Ralph Marcus — mit «will have dominion for ever».36 Doch spricht Josephus

hier nicht wie Vergil. Zwar ist Rom ein Imperium «über alles» für Josephus, aber

es wird nicht wie bei Vergil gesagt, dass es zu einem Imperium ohne Ende

bestimmt ist, das weder durch Grenzen im Raum noch durch Grenzen in der Zeit

limitiert wird (Vergil, Aen I,278f.), geschweige denn, dass ein Goldenes Zeitalter
herrscht. Es ist eisern und härter als Gold, Silber und Bronze. Dementsprechend

erwähnt Josephus auch, dass Daniel dem König die Bedeutung des grossen

Steins erklärt hat, der den Koloss zermalmt. Aber diesbezüglich möchte er

nichts weiter sagen, da er ja nur als Historiker, als Erkunder der Vergangenheit,
in seinem Buch auftritt.37 Offenbar erwartet er aber nicht die Ewigkeit Roms.

35 Vgl. Cancik: End (Anm. 25), 109.
36 Josephus with an English Translation by R. Marcus, Bd. VI (LCL 326) London/

Cambridge 1937, 273.
37 Vgl. auch G. Stemberger: Die römische Herrschaft im Urteil derJuden (EdF 195),

Darmstadt 1983, 37.



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 15

Was nach Rom kommt, sagt er nicht. Aber es ist diese Stelle spekulativ schon

von Hieronymus auf die Herrschaft derJuden bezogen worden — natürlich

missbilligend. Auszuschliessen ist dieser Bezug allerdings nicht, da Daniels Prophezeiung

des Königreichs Gottes durchaus aufgrund von Dan 7,18.27 so lesbar ist;

denn dort wird dem «Volk der Heiligen des Höchsten das Königreich und die

Macht und die Grösse der Königreiche unter dem ganzen Himmel gegeben».

Josephus war durchaus überzeugt — und hier nähert sich der Historiker
doch dem Weisen der Mantik —, dass das römische Weltreich und nicht zuletzt
dessen Niederwerfung Judäas ebenfalls prophezeit worden war. Roms
Herrschaft war für ihn Ausdruck der Vorsehung Gottes: «Der unter den Völkern
die Herrschaft von einem zum anderen übergehen lässt, steht jetzt zu Italien»

(Bell V,367). Vielleicht sollte man sogar übersetzen: befindet sich jetzt über

Italien (vûv èïïi xf|ç 'ItoAiaç cîvat); denn die Gottheit ist in Bewegung nach

Josephus. Aus dem Tempel in Jerusalem ist sie nach seiner Meinung geflohen
und steht auf der Seite der Römer (Bell V,412). Dementsprechend hat er als

Kriegsgefangener dem Vespasian in der Manier eines Orakel- oder Traumdeuters

wie Daniel vorhergesagt (Bell 111,401 f.), dass er der Herrscher, der Caesar

wird (und auch sein Sohn Titus) und dass er über Land und Meer und das

ganze Menschengeschlecht herrschen wird (ôeoTroxr|ç pèv yàp où [lôvov èpoû

où Kaloap àXkà Kai yf|ç Kai GaXàxxriç Kai ïïavxôç àuGpcoTTœu yénouç). Und
ein zweideutiges Orakel (xppopoç äp^tßoÄoc), wonach jemand aus dem Land

der Juden über den Weltkreis herrschen werde (ùç Kaxà xov Kaipov CKel-

vov àirà xfjç /aSpaç aùxûv xiç ap^ei xfjç oi.KOU|iénr|ç), hat er auf Vespasian

gemünzt (Bell VI,312). Offenbar bezieht sich Josephus dabei auf die auch

bei Tacitus (Hist 1,10; 5,13) und Sueton (Vesp. 4; 5,6 zu findende Prophétie,

von der ein Reflex auch in Sib 3,652 (zum Orient-Okzident-Antagonismus
vgl. 3,350ff.) begegnet und die auf einen aus Judäa oder dem Orient
kommenden Weltherrscher geht.38 Der Clou ist, dass für Josephus (wie für Sueton

38 Vgl. dazu H. Lindner: Die Geschichtsauffassung des Flavius Josephus im Bellum

Judaicum (AGJU 12), Leiden 1972, 61-68; Cancik: End (Anm. 25), 110; H.G.

Kippenberg: «Dann wird der Orient herrschen und der Okzident dienen», in: N.

Bolz und W. Hübener (Hg.), Spiegel und Gleichnis. Festschrift für Jacob Taubes,

Würzburg 1983, 40-48; ausführlich H. Schwier: Tempel und Tempelzerstörung.
Untersuchungen zu den theologischen und ideologischen Faktoren im ersten
jüdisch-römischen Krieg (66—74 n. Chr.) (NTOA 11) Freiburg und Göttingen 1989,



16 Ekkehard W. Stegemann

und Tacitus) der prophezeite Herrscher aus dem Osten der römische General

Vespasian und sein Sohn Titus sind, die siegreich aus Judäa kommend ihre

Kaiserherrschaft in Rom einrichten — aber für Josephus offenbar nicht für
immer. Für ihn waltet die göttliche Pronoia, und der Vermittler dieses Wissens

war Daniel und danach durchaus auch er, Josephus, selbst. Doch ist eben, wie

gesagt, der letzte Teil, das vorhergesagte 5., das Königreich Gottes, das mit
dem römischen überhaupt allen Reichen der Völker ein Ende machen wird,
noch nicht erfüllt. Dass das römische Imperium nur begrenzt ist, deutet er an,
dass es womöglich sogar sehr begrenzt ist, wie für die Sibyllinen (Sib 4,120-

136) der Vesuvausbruch im August 79 als göttliche Strafe an den Römern

schon anzeigt,39 jedoch nicht.

V Das apokalyptische Imperium sine fine

Hubert Cancik hat die Vergilsche Eschatologie «posteschatologisch» genannt.40

In der Tat ist für Vergil das Ende der Weltgeschichte mit Roms Herrschaft
«ohne Ende» erreicht. Die kosmische Dimension dieser realisierten Eschatologie

als des neuen goldenen Weltalters spiegelt sich vielfach wider, auch etwa in
den bekannten Inschriften von Priene.41 Für die apokalyptische Eschatologie
im Neuen Testament ist jedoch typisch, dass das Ende aller Dinge erst

nahegekommen ist, die Menschheitsgeschichte auf der Erde zwar bald beendet sein

wird und dies den Kosmos auch katastrophal betrifft. Die Gegenwart wird so

als Endzeit dramatisiert. Aber es ist noch eine Schwellensituation. Und vor
allem: Roms Untergang steht noch bevor.

Umstritten ist, ob Jesu Verkündigung des nahegekommenen und die mit
ihm und in seinen Wundertaten schon spürbar gewordene Macht des

Gottesreiches speziell die Vorstellung Daniels von einem 5., nämlich dem im-

202-50.
39 Vgl. Noffke: Cristo contro Cesare (Anm. 34), 215f.
40 Cancik: End (Anm. 25), 119.
41 Vgl. C. Ettl: Der «Anfang der Evangelien». Die Kalenderinschrift von Priene und

ihre Relevanz für die Geschichte des Begriffs euangelion. Mit einer Anmerkung
zur Frage nach der Gattung der Logienquelle, in: S. Brandenburger und Th. Hieke

(Hg.): Wenn drei das gleiche sagen — Studien zu den ersten drei Evangelien, Münster

1998, 121-139.



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 17

merwährenden Imperium Gottes (Dan 2,44; 7,14) oder des «Menschensohns»

(Dan 7,13) bzw. des «Volkes der Heiligen des Höchsten» (Dan 7,18.27)
aufnimmt. Mauro Pesce hat jedenfalls kürzlich dafür plädiert, dass

«für Jesus das Reich Gottes das fünfte Reich (war), das im Danielbuch erwartet wird. Das Reich

ist das abschließende Reich, das Gott selbst anbrechen lassen wird und das kein Ende haben

wird. Es ist die Herrschaft Israels über die ganze Menschheit. Es handelt sich um ein universales

und ewiges Reich.»42

Er versteht also Traditionen über Jesus in den Evangelien so, «dass Jesus in
dieser geheimnisvollen Beziehung mit der Figur des Menschensohns den Sinn

seiner Mission, seiner Aufgabe gesehen habe», mithin sich als Instrument der

Vollstreckung der bei Daniel geweissagten «Herrschaft Israels» sieht, «die

wesentlich mit der Herrschaft Gottes selbst zusammenfällt».43 Eine nicht immer

so auf das Danielbuch zugespitzte, aber doch «politische» bzw. «soziale»

Interpretation des Gottesreichs-Begriffs in der Jesusbewegung wird seit dem

Auftakt der historischen Jesusfrage mit Lessings Veröffentlichung von
Fragmenten des Hermann Samuel Reimarus immer wieder befürwortet, etwa von
Richard Horsley44 und zuletzt — mit sehr eingehender Differenzierung des

Begriffs des Politischen — von Wolfgang Stegemann.45 Daneben finden sich

natürlich von Anfang an auch andere, «entpolitisierende», «symbolische» oder

«spiritualisierende» Deutungen.46 Doch selbst dann wenn einige methodische

Skepsis wie immer in der historischen Jesusfrage und den Konstruktionen der

Antworten auf sie angebracht ist, da wir den historischen Jesus ja nur aus den

Erinnerungen über ihn konstruieren können, ist doch eine Interpretation der

Jesusbewegung in den synoptischen Evangelien, die den Bezug auf das

Danielbuch gewissermassen als den Quelltext der Gottesreichskonzeption ansieht,

42 M. Pesce: Die Lebenspraxis Jesu am Anfang seiner Theologie und der Theologie
seiner Jünger, ZNT 12 (2008), 52-61 (58).

43 Pesce: Lebenspraxis Jesu (Anm. 42), ebd.
44 R.A. Horsley: Jesus and Empire. The Kingdom of God and the New World Dis¬

order, Minneapolis 2003.
45 W Stegemann: Jesus und seine Zeit (Biblische Enzyklopädie 10), Stuttgart 2010,

330ff.
46 Für einen knappen Überblick vgl. M.A. Beavis: Jesus & Utopia. Looking for the

Kingdom of God in the Roman World, Minneapolis 2006, 71-84; Stegemann:

Jesus (Anm. 45), ebd.



18 Ekkehard W Stegemann

sehr zu erwägen. Jedenfalls betonen sie auch die Schwellensituation. Das in den

synoptischen Apokalypsen vorhergesagte siderische Kataklysma kommt noch,

allerdings bald. Aus ihm werden die Gerechten in den Himmel gerettet, da der

Menschensohn auf den Wolken des Himmels kommend mit seinen Engeln sie

einsammelt. Auch Paulus erwartet eine Rettung in den Himmel hinein aus dem

endzeitlichen Strafgericht über die empörende Situation der Menschheit. Und
die Johannesoffenbarung sagt voraus, dass die Anhänger und Anhängerinnen

Jesu im himmlischen Jerusalem jubelnd herabsehen werden auf die unten
stattfindende Bestrafung an den Gottlosen. Doch für sie geht dem das 1000jährige
messianische Zwischenreich noch voraus, in dem zumal die auferweckten Märtyrer

(nicht selten waren es wohl Märtyrerinnen) mit dem Gesalbten über die

Völker auf der Erde herrschen.

Das irdische Imperium sine fine Vergils wandert also in der apokalyptischen

Eschatologie in den Himmel aus. Oder besser: Die, die dem Gottesreich
zugehören und an seiner Herrschaft teilhaben, wandern in das himmlische Jerusalem

aus — entweder durch Auferweckung postmortal oder als Lebende durch

Verwandlung. Dort ist das wahre Imperium ohne Grenzen und ohne Ende.

Dementsprechend wird von der Herrschaft «unseres Herrn und Erlösers/Retters

Jesus Christus» erstens ausdrücklich gesagt, dass sie «ewig» dauert oder «kein

Ende» hat (vgl. z.B. Lk 1,32£; II Petr 1,11; Apk 1,6) oder, wie im Hebräerbrief,
dass es ein «unerschütterbares Reich» (12,28) ist — ferner aber auch bei Paulus,

dass das eigentliche Ende der irdischen Weltherrschaft erst gekommen sein wird,

wenn der vom Himmel her seine Herrschaft aufrichtende Kyrios Jesus Christus alle

Feinde besiegt hat, alle Herrschaften und Mächte unter seine Füsse gelegt hat,

wonach er dann seine ihm von Gott übergebene Macht Gott zurückgibt (I Kor
15,23-2847). Oda Wischmeyer formuliert trefflich: «Christus ist nach Paulus kein

Gruppenheros, sondern endzeitlicher Weltherrscher, der die ganze Schöpfung
wieder ins Leben bringt bevor er seine Herrschaft Gott zurückgibt. Paulus

verbindet hier die apokalyptischen Vorstellungen eines endzeitlichen Herrscher

und der allgemeinen endzeitlichen Totenauferstehung miteinander.»48 Und

47 Nach Schräge spielt dieser Abschnitt an auf Dan 2,44; 7,14.26.27; vgl. W Schräge:

Der Erste Brief an die Korinther (EKK 7), Zürich, Düsseldorf und Neukirchen-

Vluyn 2001, 156f.
48 O. Wischmeyer: 1. Korintherbrief, in: O. Wischmeyer (Hg.): Paulus. Leben — Um¬

welt — Werk — Briefe, Tübingen und Basel 2006,138-163 (158).



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 19

schliesslich werden die Christusanhänger — auch bei Paulus — an der Herrschaft

beteiligt. Die Prätension, die diese Bezeichnungen Jesu als Herr und Erlöser

und die Erwartung eines ewigen Gottesreiches im Kontext römischer

Kaiserideologie haben, fällt aufgrund der Geläufigkeit dieser Vorstellungen im
christlich geprägten Kulturbereich oft gar nicht mehr auf.

Eine neuere Weise, die Rezeption jüdischer Apokalyptik im Neuen
Testament zwar nicht mehr zu verdrängen, aber sie gewissermassen zu
domestizieren, ist, dass man ihr die Christologie entgegensetzt.49 Bemerkenswert

an der neutestamentlichen apokalyptischen Eschatologie ist jedoch, dass sie

ihren Zusammenhang nicht einfach nur mit der jüdischen Prophétie und
insbesondere mit der danielischen Weissagung einer zukünftigen ewigen und
universalen Königsherrschaft über alle Völker, Nationen und Sprachen für
den Menschensohn und die Heiligen des Höchsten aufnimmt, sondern dies

mit der Erwartung einer idealen königlichen und ewigen Herrschaft des

danielischen Menschensohns bzw. des messianischen Davidssohns auch über

die Völker verbindet. Als dieser göttliche Herrscher transzendiert er

konsequenterweise auch seinen Machtbereich über Israel hinaus zu den Völkern.
So deutlich seine Beziehung zu Israel eine besondere ist, weil er der verheis-

sene ideale Gesalbte in davidischer Tradition ist, so sehr ist er ein göttlicher
Universalherrscher aus Davids Geschlecht. Der Punkt ist hier nicht, wie eine

abendländische Rezeptionsgeschichte will, dass der jüdisch-nationale Aspekt
relativiert und gleichsam eschatologisch-universal verschlungen wird. Der
Gottessohn und Kyrios Jesus ist und bleibt heilsgeschichtlich der Gesalbte

aus Davids Samen und der Menschensohn. Und dieser Bezug zur messianischen

Idee ist durch das Christos/ Gesalbter immer mitgemeint; es ist Eigenname,

aber nicht im Sinne einer semantischen Depotenzierung seiner

Funktionsbedeutung. So wie Augustus, obwohl ein Gottmensch, ein Abkömmling
des römischen Geschlechts der Julier (durch Adoption) war, so stammt Jesus

aus des jüdischen Königs David Samen. Und so wie Julius Caesar (vgl. Sue-

ton, Divus Julius 6,1) und vermittelt über ihn auch der Caesar Augustus nicht

nur von Königen, sondern zugleich über den Stammahnherrn, Aeneas, von
der Göttin Venus abstammt, so wird die göttliche Herkunft Jesu Christi
neben seiner davidischen Herkunft betont.

49 Vgl. dazu nur Körtner: Weltangst (Anm. 7), 329.



20 Ekkehard W. Stegemann

Was das universale Imperium und das mit ihm verbundene Thema des

Erlöserseins des Augustus und Jesu Christi jeweils begründet bzw. legitimiert,
ist die Genealogie, näherhin die hybride Genealogie aus aristokratischem

menschlichem und göttlichem Geschlecht. Matthäus entwirft am Beginn seines

Evangeliums (Mt 1,1 ff.) diese Genealogie in drei Epochen der Geschichte

von jeweils vierzehn Generationen des jüdischen Volkes: von ihrem Anfang
bei Abraham bis Isai, dem Vater Davids; von David, ihrem ersten Höhepunkt,
bis zum katastrophalen Niedergang in der Babylonischen Gefangenschaft;

von ihr zum neuen «Isai», Joseph, dem «Vater» des davidischen Gesalbten

Jesus, wobei allerdings Joseph gar nicht sein Vater ist, weil Jesus aus Maria

vom Heiligen Geist gezeugt wurde. Ganz offensichtlich ist aber dieser

Kulminationspunkt auch ein Neuanfang für die Weltherrschaft, sofern eben dem

Gottessohn Jesus Christus schliesslich am Ende, nach der Auferstehung und

vor der Himmelfahrt, «alle Macht im Himmel und auf der Erde» von Gott
übergeben wird — bis zum Ende der Äonen (Mt 28,18). Und seine Schüler

sollen alle Völker zu Schülern machen.

Bei Lukas findet sich geradezu eine welthistorische, aber nach rückwärts

gelistete Genealogie Jesu, die ihn als Davidssohn und Abrahamssohn und

schliesslich als Sohn Adams charakterisiert, was wohl auch mit der

Doppelbedeutung von «Adam» als Eigenname und in der Verbindung mit «Sohn»

als Begriff für «Menschensohn» spielt (vgl. Lk 3,23-38).

Nirgendwo wird Jesus so deutlich wie bei Lukas als der ideale messiani-

sche König gekennzeichnet, dem Gott den Thron seines Vaters David geben

wird und der König sein wird über das Haus Jakob in Ewigkeit und dessen

Herrschaft kein Ende haben wird (1,32£). Und gerade bei Lukas wird dieser

Anspruch konfrontiert mit dem Schicksal Jerusalems bzw. Judäas. Dieses hat,

als Jesus in Bethlehem geboren wurde, Augustus zur steuerabhängigen
römischen Provinz gemacht (vgl. Lk 2,1). Und die Botschaft der Engel an die Hirten

ist auch sprechend: «Herrlichkeit Gott in den Höhen und Friede auf der

Erdebei den Menschen seines (sc. Gottes) Wohlgefallens» (Lk 2,14), das heisst

beim auserwählten Volk Gottes, Israel. Doch beim Einzug Jesu in Jerusalem,
dessen Untergang er mehrfach — nicht zuletzt auf dem Weg ans römische

Kreuz — voraussagt, jubeln die Jünger: «Gelobt sei der König, der da kommt
im Namen des Herrn! Im Himmel Friede und Herrlichkeit in den Höhen» (Lk
19,38). Die Anhängerschaft weissagt, dass das Friedensreich nun im Himmel
ist. Der Friede zieht aus in den Himmel, während auf der Erde, bei den «Men-



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 21

sehen seines Wohlgefallens», dem Volk Israel, der Krieg tobt. Das entspricht
dem Gleichnis Jesu (Lk 19,11 f.), in dem er sein Schicksal in Jerusalem dem

des Königs vergleicht, der seine Herrschaft in einem fremden Land suchen

musste. Lukas lässt Jesus darauf anspielen, dass Herodes sich in Rom seine

Herrschaft als König der Juden von Augustus geben lassen musste. Jesus muss
aber durch seinen Tod hindurch in das fremde Land des Himmels, um sich

von Gott seine davidische ewige Herrschaft über die Juden zu holen. Doch
dort begründet er ein Friedensreich, das nun freilich auch die Glaubenden aus

den Völkern einschüesst. Den in Jerusalem versammelten Anhängern trägt er
darum auf, seine Zeugen zu sein «bis an das Ende der Erde», bevor er,

vergleichbar der Apotheose eines toten römischen Kaisers, in den Himmel fährt

(Apg l,6ff.). Lukas reflektiert im Evangelium, dass das Gottesreich nicht zu

Lebzeiten Jesu (vgl. Lk 19,11) kommt, aber auch nicht mit der Himmelfahrt
sofort das «Königreich für Israel wiederhergestellt wird» (Apg 1,6). Es gibt für
ihn dazwischen noch die Zerstörung Jerusalems und des Tempels, nicht
zuletzt die Mission und die Martyrien seiner Zeugen. Aber die von Gott ihnen
bestimmten «Zeitabschnitte der Völker werden erfüllt» (Lk 21,24) sein nach der

Katastrophe Jerusalems. In diesem letzten, dem Zeitabschnitt danach und vor
kommenden weiteren Katastrophen sieht aber das Evangelium sich und sein

Publikum in Erwartung der Parusie des Menschensohnes stehen.

Es sei hier noch ein weiteres Beispiel angeführt. In seinem Brief nach Rom
— ausgerechnet dorthin — stellt Paulus im Briefrahmen eine grosse, programmatische

Inklusion her. Im Präskript (1,1-7) führt sich Paulus als besonders

erwählten, mit den grossen Gottesmännern der alten Geschichte und nicht
zuletzt den Propheten Israels vergleichbaren Vermittler der göttlichen
Heilsbotschaft ein. Diese kennzeichnet er als

(Evangelium von Gott)
über den Gottessohn,
der herkommt aus Davids Samen, was den Bereich des Irdischen angeht,
der zum Gottessohn in Machtstellung bestimmt ist auf der Basis und infolge des Geistes, der

Heiligkeit ist und mit sich bringt, (und zwar) von der Totenauferweckung her.

Diese Heilsbotschaft fasst Paulus mit «Jesus der Gesalbte/Christos, unser Ky-
rios» geradezu bekenntnisartig zusammen (Rom 1,4). Der Punkt ist nicht nur,
dass der Gottessohn, der in seiner irdischen Gestalt ein davidischer Nachkomme

ist und die messianische Davidsverheissung erfüllt, durch seine Auferwe-

ckung zum Gottessohn in Macht eingesetzt wird. Auch wenn das durchge-



22 Ekkehard W. Stegemann

hend so gedeutet wird, ist doch im Text gesagt, dass der irdisch als Davidssohn
erschienene Gottessohn gemäss dem Geist der Heiligkeit, der von der
endzeitlichen Totenauferweckung herkommt, in himmlische Herrschaftsstellung
versetzt wurde. Es ist kein nur individuell an Jesus stattfindender Prozess seiner

Totenauferweckung50, er ist vielmehr im Zuge der mit ihm äonenwendend

beginnenden - apokalyptischen - Totenauferweckung auf der Basis und in Folge
des Geistes, der Heiligkeit ist und mit sich bringt, zum himmlischen Herrscher
bestimmt.51 Die Äonenwende ist mit ihm geschehen und an ihm wirksam
geworden. Aber dieser endzeitliche Geist wirkt auch schon in seiner gläubigen

Anhängerschaft (vgl. Rom 5,5; 8,9ff. u.ö.). Am Briefende sagt Paulus über den

Gesalbten/Christus (man beachte den Artikel) mit einem Zitat aus Jes 11,10

LXX: «Es wird die Wurzel Isais (sc. der Davidssohn) da sein auch als der,

der sich erhebt (oder: der, der aufersteht), um über Völker zu herrschen; auf
ihn werden Völker hoffen» (Rom 15,12).52 Mit seiner Auferstehung tritt der

Spross Isais auch seine Herrschaft über Menschen aus den Völkern an, die sie

erhoffen! Die genealogische Begründung des Gottesreiches zeichnet nun nach

Paulus aber auch die Anhängerschaft des Gottessohnes und Gesalbten Jesus

aus. Einerseits erklärt der Apostel Abraham auch zum irdischen Ahnherrn der

Christusglaubenden aus den Völkern und rechnet ihn dem «Samen Abrahams»

zu. Abraham wird endzeitlich zu dem, was ihm verheissen wurde, zum «Vater

vieler Völker» (Rom 4,17). Andererseits werden die Glaubenden aufgrund des

schon wirksamen Geistes in das Abbild oder gar Aussehen des himmlischen
Gottessohnes Jesus Christus verwandelt werden (Rom 8,29).

5,1 So lesen fälschlich den Vers zuletzt wiederum A.Y. Collins und J. Collins: King
and Messiah as Son of God: Divine, Human, and Angelic Messianic Figures in

Biblical and Related Literature, Grand Rapids 2008,117 («by his resurrection from
the dead»).

51 Vgl. E. Stegemann: «Set Apart for the Gospel» (Rom 1:1): Paul's Self-Introduc¬
tion in the Letter to the Romans, in: P. Spitaler (Hg.): Celebrating Paul: Festschrift
in Honor of J.A. Fitzmyer and J. Murphy-O'Connor, Washington 2011, 231-247.

52 Vgl. E. Stegemann: Coexistence and Transformation: Reading the Politics of
Identity in Romans in an Imperial Context, in: K. Ehrensperger u. J.B. Tucker:

Reading Paul in Context: Explorations in Identity Formation. Essays in Honour
of William S. Campbell, London 2010, 3-23.



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 23

Nach Vergil wird Augustus Caesar, der Sohn des Göttlichen (divi genus)

ebenso wie seine ganze Nachkommenschaft einst zu des Himmels erhabenem

Pol selbst hinaufsteigen (omnis luliprogenies magnum caeli Ventura sub axem\ Aen.

6,790ff.). Für Paulus werden alle Anhänger und Anhängerinnen des

Gottessohnesjesus Christus zu Gotteskindern und in das himmlische Staatsgebilde/

politeuma aufsteigen (vgl. Phil 3,20). Christus wird der «letzte Adam», der

Begründer einer «neuen Schöpfung», die nicht mehr durch einen fleischlichen,
sondern pneumatischen Körper konstituiert ist und deswegen durch
Unverweslichkeit und ewiges Leben, aber ethisch auch durch Gerechtigkeit.

17 KurierAusblick

Die biblische apokalyptische Eschatologie von Daniel bis zur Johannesapokalypse

wird man nicht ohne die Verwicklung Israels in die Händel der Weltreiche

verstehen. Sie nimmt nach der Zerstörung des Zweiten Tempels darum eher

zu als ab, wie Markus, Matthäus und Lukas, aber auch etwa das IV Esra-Buch

zeigen, die alle nach der Tempelzerstörung und in Reaktion auf sie schreiben.

Ihr Subtext ist insofern imperiumskritisch, das Apokalyptische in der
jüdischen und urchristlichen Tradition also auch intellektueller Widerstand. Wie
die Qumrantexte zeigen, verbindet sich das apokalyptische Konzept aber

zudem mit einer speziellen Toradeutung durch einen charismatischen Lehrer aus

der Elite Jerusalems, der diese als göttliche Offenbarungen deutet und damit
eine Devianz seiner Anhängerschaft begründet. Und mit dem Diasporajuden
Paulus haben wir es auch mit einem charismatischen Lehrer und Schriftdeuter

zu tun, der visionäre Erfahrungen in der Auseinandersetzung mit der dissiden-

ten Gruppe der Jesusbewegung im Judentum machte und damit missionarische

Erfolge unter Nichtjuden hatte, die sich als Elite einer neuen Menschheit auf
dem Weg in das himmlische Imperium verstanden. Die Prophétie des

Weltherrschers, der aus dem Orient und speziell aus Judäa kommen wird und der

zu Paulus' Zeit Nero aus vielen Gründen nun nicht war, mag dabei eine Rolle

gespielt haben. Aber wer einen neuen, göttlichen Weltherrscher entdeckt hat,
der hat ohnehin einen Grund, die Weltgeschichte auf ihn hin als ihr Ziel und
Ende zu entwerfen.



24 Ekkehard W Stegemann

Abstract

Jewish and early Christian apocalypticism often encountered reservations in Christian

theology. But W. Pannenberg found it to be a universal historical concept which
supported his theology of history as revelation. Jewish apocalypticism attracts indeed
since the book of Daniel themes and topics of (Greek and Roman) universal history.
Therefore it represents a part of an ancient discourse on dominion or on empire. The

reception of Jewish apocalypticism in the New Testament resumes this discourse of
empire. Read on this background Jewish and Christian apocalypticism resemble a kind
of empire-critical tendency.

Ekkehard W. Stegemann, Basel


	Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs

