Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 67 (2011)

Heft: 1

Artikel: Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs
Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877787

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 67 2011 Heft 1

Apokalyptik und Universalgeschichte
im antiken Herrschaftsdiskurs

I Apokahptik in der Theologre

Apokalyptik stand in der modernen protestantischen Theologie hauptsichlich
fir ein mythisches und illusionires Wunschdenken. Dass sie, wie schon der
Schleiermacher-Schiiler Friedrich Liicke — durch den dieser Neologismus etwa
1830 in die Wissenschaftssprache eingefiihrt wurde — mit dem Buch Daniel
zum ersten Mal in der biblischen Geschichtsanschauung eine universalhisto-
rische Perspektive entwarf,! machte fir die meisten ihre Sache nicht besser.
Lucke verglich den Apokalyptiker jedoch mit dem Historiker. Gilt dieser als
«rickwirtsgewendete(t) Prophet, so jener eben als «vorwirts gewendete(r)
Historiker»®. Im Blick hat er dabei das Muster der apokalyptischen Ge-
schichtsschreibung im Modus von wvaticinia ex eventu. Gerade das machte nun
jedoch zusammen mit der tiblichen pseudonymen Autorenfiktion, wie sie in
den Bichern «Daniel», «Henochy», «IV Esra», «Baruch» usw. vorgenommen
wurde, die Apokalyptik unglaubwiirdig, Julius Wellhausen geisselt sie darum
als phantastisch-spekulatives Gebilde:

Vgl. F. Licke: Versuch einer vollstindigen Finleitung in die Offenbarung des
Johannes oder Allgemeine Untersuchungen tiber die apokalyptische Litteratur
tberhaupt und die Apokalypse des Johannes insbesondere, Bonn 1832, 2. Aufl.
1852, 50f.

> Liicke: Versuch (Anm.1), 34.

ThZ 1/67 (2011) S. 1-24



2 Ekkehard W. Stegemann

«lhr Gott ist ein Gott der Wiinsche und der Illusion. Sie malt sich auf dem Papier ein Ideal ...
Sie empfindet nicht, wie die alte echte Prophetie, das schon im Werden Begriffene voraus und
stellt auch keine Ziele fir das menschliche Handeln auf, die schon in der Gegenwart Geltung
haben oder haben sollten...».?

Mit dem Letzteren spielt Wellhausen offenbar auf Schillers berithmte Jenaer
Antrittsvorlesung — «Was heil3t und zu welchem Ende studiert man Universal-
geschichte?» (1789) — an, in der er das Bild vom Historiker zeichnet, der das
vielfiltige Erbe der Menschheit beziiglich Wahrheit, Sittlichkeit und Freiheit
aus der Universalgeschichte erhebt, um es in der Gegenwart bzw. fiir kommen-
de Geschlechter verbindlich zu machen. Bei Wellhausen findet sich auch das
Stichwort der «alten echten Prophetie»,* womit in der Folgezeit die urchrist-
liche Eschatologie und zumal Jesus gegen die Apokalyptik ausgespielt wur-
den. Klaus Koch hat das schon 1970 mit dem Begriff «Profeten-Anschluss-
Theotie»’ ironisiert. Paradox ist dabei, dass eigentlich mit zunehmender
Forschung an zunehmenden Quellen, die sich dann nach 1945 mit den Qum-
ran- und Nag-Hammadi-Schriften geradezu explosiv vermehrten, die tiefe und
breite Einbettung der neutestamentlichen Schriften in die Apokalyptik noch
sichtbarer wurde. Doch hat gerade die Wort-Gottes-Theologie von Karl Barth
und Rudolf Bultmann, die Franz Overbecks Christentumskritik — vermittelt
zumal durch Bernoullis Zusammenstellungen aus dessen Nachlass — durchaus
wahr- und ernst nahm, seine Erkenntnis der apokalyptischen Verfasstheit des
Urchristentums gegen eine angeblich davon unterschiedene Eschatologie aus-
gespielt. Im Rahmen seines Konzepts der Entmythologisierung und existenti-
alen Interpretation formulierte Rudolf Bultmann noch 1958:

«Indem Paulus Geschichte und Eschatologie vom Menschen aus interpretiert, ist die Ge-
schichte des Volkes Israel und die Geschichte der Welt seinem Blick entschwunden und dafir
ist etwas anderes entdeckt worden: Die Geschichtlichkeit des menschlichen Seins, |[...]».

7 J. Wellhausen: Israelitische und judische Geschichte (2. Aufl. 1895), Berlin 10.
Aufl. 2004, 195.

Y Wellhausen: Israelitische und judische Geschichte (Anm. 3), ebd.

K. Koch: Ratlos vor der Apokalyptik. Eine Streitschrift tber ein vernachlissigtes

Gebiet der Bibelwissenschaft und die schadlichen Auswirkungen auf Theologie

und Philosophie, Gitersloh 1970, 35-37.

¢ R. Bultmann: Geschichte und Eschatologie, Tiibingen 1958, 49.



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 3

Mit dem Stichwort «Geschichtlichkeit», das er von Heidegger gelichen hat-
te, reduzierte Bultmann den apokalyptischen Entwurf des Paulus auf einen
vermeintlich anthropologischen, einen existentialen Sinn. Bultmann inter-
pretierte in der Tat alles aus dieser Perspektive, so dass — oder gar damit
— der ihm krause Geschichtsmythos aus dem Blick kam. Doch Paulus zum
Initiator solcher Interpretation zu erkliren, ist eine kithne Auslegung. Die
«eschatologische Existenz», die Bultmann definierte, verstand er als das zu
seiner Eigentlichkeit kommende Selbst. Am Ende geht es thm um wenigs-
tens einen Augenblick des Unbetroffenseins von Geschichte im Zulaufen
des Individuums auf den Tod. Das Heilsereignis betrifft dann nicht die Ge-
schichte, sondern meint Enigeschichtlichung. Der Erfolg der Theologie Bult-
manns in der frihen Nachkriegszeit war kontextgeschichtlich gesehen kaum
zufallig.

Mit den «goldenen Sechzigern» bekam die Apokalyptik in der Theologie
wieder mehr Aufmerksamkeit, wenn auch kaum bessere Noten.” Die Theo-
logie der Hoffnung etwa schopfte materiell aus ihr, weil sie dem nunmehr
in der Retrospektive liegenden «Greuel der Verwiistung» und der Apokalyp-
se des Bosen mit einem Konzept entgegenzutreten verhalf, das dem «Wir
sind noch einmal davongekommen» eine optimistischere Zukunftsperspek-
tive geben konnte: den Trost der Hoffnung. Dieser jedoch, das hatte schon
Ernst Bloch entdeckt — und Gershom Scholem hat es geradezu als Inhalt
der messianischen Idee bezeichnet — war im apokalyptischen Denken ohne
Katastrophe nicht zu haben. Darum blieb eine Berthrungsangst vor der
«Apokalyptik» erhalten. Allerdings hat Ernst Kisemann die Apokalyptik
zur «Mutter aller christlichen Theologie» erklirt, jedoch gerade darin den
Unterschied zur Predigt Jesu gesehen: Jesus sei «nicht konstitutiv durch die
Apokalyptik geprigt» gewesen, «sondern (verkiindigte) die Unmittelbarkeit
des nahen Gottes».® Erst mit der Interpretation der Auferstehung Jesu «als
Anbruch der allgemeinen Totenauferweckungy’ finde der Anschluss an die

7 Vgl UH.J. Kortner: Weltangst und Weltende. Eine theologische Interpretation
der Apokalyptik, Gottingen 1988, 298f.

E. Kidsemann: Die Anfinge der christlichen Theologie, in: ders.: Exegetische Ver-
suche und Besinnungen. Zweiter Band, Géttingen 3. Aufl. 1970, 82-104 (991.).
Vgl. E. Kisemann: Zum Thema der urchristlichen Apokalyptik, in: ders.: Exegeti-
sche Versuche und Besinnungen. Zweiter Band, Goéttingen 3. Aufl. 1970, 105-131



4 Ekkehard W. Stegemann

Apokalyptik statt. Doch meint Kasemann, dass die urchristliche Apokalyp-
tik zwar aus dem Repertoire jidischer Apokalyptik sich bediente, sie aber
durch den Glauben an Jesus auch kritisierte.

Einen programmatisch positiven Bezug zur Apokalyptik hat demgegen-
tber zur gleichen Zeit Wolfhart Pannenberg hergestellt. Fur thn und fir die
Theologen seines Kreises war die Bultmannsche wie die Barthsche Wort-
Gottes-Theologie das Gegentiber ihres Entwurfs von «Offenbarung als
Geschichter.!" «Der antihistorische Glaubenssubjektivismus, welcher diese
beiden Spielarten der Dialektischen Theologie nach Pannenbergs Urteil kenn-
zeichnet, sollte Giberwunden werden durch die Wiederentdeckung der Uni-
versalgeschichte als des umfassenden Mediums der Offenbarung Gottes und
durch Nachweis einer allem Irrationalismus und Dezisionismus iiberlegenen
Verniinftigkeit des Glaubens»'? Dazu leitete die Apokalyptik an, weil sie das
israelitische Geschichtsdenken eben zur Universalhistorie erweitert hat."”

Das auf der Hand liegende Problem der modernen Theologie mit der ur-
christlichen Version der Apokalyptik, nimlich das uneingeloste Versprechen,
dass das Ende aller Dinge nahegekommen sei, hat Pannenberg mit seinem
Entwurf im Handstreich zu losen versucht. Hatte Franz Overbeck, weil das
versprochene Ende der Geschichte nicht eingetreten ist, auf das Ende des
Christentums erkannt' und Albert Schweitzer eine bejahende humanistische
Lebensphilosophie wegen des offensichtlichen Ausbleibens des Endes (des
Kommens des Gottesreichs oder der «Parusie») bevorzugt, so macht es die
Eigentumlichkeit des geschichtstheologischen Entwurfs Pannenbergs aus,
dass sich das Ende der Geschichte schon ereignet hat, nimlich proleptisch
in der Auferstehung Jesu. Was am Ende sein wird, sei deswegen mit Christus

(110).
""" Vgl E. Kdsemann: Zum Thema der urchristlichen Apokalyptik (Anm. 9), 112.
""" Vgl. W. Pannenberg (Hg.): Offenbarung als Geschichte, Gottingen 1961; ders.:
Heilsgeschehen und Geschichte (KuD 5 [1959], 218-37), jetzt in: Grundfragen
systematischer Theologie, Géttingen 1967, 22-78.
G. Wenz: Wolfthart Pannenbergs Systematische Theologie. Ein einfiihrender Be-
richt, Géttingen 2003, 10.
Y Vgl. Pannenberg: Heilsgeschehen (Anm. 11), 24-26.
" Vgl E. Stegemann: Ende der Zeit — Zeit des Endes, in: R. Brandle u. E. Stege-
mann (Hg.): Franz Overbecks unerledigte Anfragen an das Christentum, Miin-
chen 1988, 167-181.



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs &

schon enthiillt. Wenn Oscar Cullmann mit seinem heilsgeschichtlichen Ent-
wurf Heilsgewissheit #ofy der Geschichte des universalen Unheils beschwo-
ren hat,”® so versteht auch Pannenberg unter Universalgeschichte nichts we-
niger, als dass das Ganze der Geschichte in Gott und seiner Herrschaft seine
Ursache hat und darin auch sich vollendet. Offenbarung als Geschichte meint
darum, dass die Summe diachronischen und synchronischen Handelns in der
Welt von Gott und auf die Offenbarung seiner Heilszukunft in der Welt an-
gelegt ist. Gott ist als «alles bestimmende Wirklichkeit» zugleich der Ursprung
der Freiheit und der Subjektivitit, ja der, der die Subjektivitit eigentlich erst
ermoglicht. Deshalb sind die Ubel und das Bése in der Welt — so kommt
Pannenberg mit der Theodizeefrage zurecht — als Risiko dessen anzuschen,
dass Gott «seine hochsten Geschépfe, die Engel und die Menschen», «mit
Freiheit ausstatten wollte».'® Die Weltgeschichte ist fiir Pannenberg — und hier
kntipft er gewollt an Hegel an — die Bithne der Theophanie Gottes;'” und es
ist letztlich die Universalitit Gottes, die sie offenbart. Der Mitteilungssinn der
Offenbarung als Geschichte — und darin sicht Pannenberg den Entdeckungs-
zusammenhang der judischen Apokalyptik als prigend an — ist in der Erkennt-
nis Gottes in seiner Gottheit gegeben. Und grundgelegt ist das darin, dass Is-
rael seine Geschichte mit seinem Gott als eine auf Universalitit ausgerichtete
Dynamik versteht, in der alles eben darauthin tendiert, dass Gott — um es mit
Paulus im 1. Korintherbrief zu sagen — am Ende «alles in allem sein wird».

II Kleiner Exckurs gur konfessionellen Universalgeschichte:
Das geschichtlich Unabgegoltene als Motiv

Pannenberg begriindete keine Renaissance christlicher Universalhistoriogra-
phie, wie sie im christlichen Altertum entstanden und in der frithen Neuzeit
zumal in der lutherischen konfessionellen Geschichtsschreibung blithte. Eine
kirzlich veroffentlichte Studie dazu von Matthias Pohlig soll hier kurz referiert

Vgl. EW. Stegemann: Cullmanns Konzept der Heilsgeschichte in seiner Zeit,
ThZ 58 (2002), 232-242.

' W. Pannenberg: Systematische Theologie. Band 3, Géttingen 1993, 689.

Vgl. auch W. Pannenberg: Prisentische Eschatologie in Hegels Geschichtsphi-
losophie, in: R. Bubner/W. Mesch (Hg;): Die Weltgeschichte — das Weltgericht?
Stuttgarter Hegelkongress 1999, Stuttgart 2001, 312-322.



6 Ekkehard W. Stegemann

werden, da sie den Zusammenhang von Universalgeschichte und Naherwar-
tung/Apokalyptik aufzeigt und zugleich deutlich macht, dass die apokalypti-
schen Zige in der lutherischen Reformation aus der Schriftexegese herrithren
und mit der Vorstellung verbunden sind, dass etwas in der Geschichte noch
wieder gutzumachen ist."® Die raison d’étre der lutherischen Universalhistorie
war, dass sich die prophetischen Weissagungen in der Geschichte erfillen. Als
wegweisend galt dabei die politische Prophetie der Sukzession der vier Weltrei-
che im Buch Daniel, insbesondere die vom Koloss auf tonernen Flssen in Dan
2 und die von den vier mischgestaltigen Tieren in Dan 7. Das wurde lutherisch
verbunden mit der sogenannten traditio domus Eliae, die die Weltgeschichte nach
drei Epochen von jeweils zweitausend Jahren einteilte, nimlich nach der Zeit
vor dem Gesetz, der unter dem Gesetz und der nach dem Gesetz. Dies war
auch gegen den joachimitischen Chiliasmus gerichtet. Im Prinzip ist das aber
eine Periodisierung der Weltgeschichte, die aus der Adam-Christus-Typologie
des Paulus in Rém 5 erwachsen ist und auch schon im christlichen Altertum
eine Rolle spielte.

Im Unterschied zu Calvin und dessen Anhingern, die die prophetischen
Weissagungen in der Bibel dadurch entschirft haben, dass sie sie als Dokumen-
te von Vorhersagen nur fir die biblische Zeit und in ihr auch als erfillt inter-
pretierten, war die lutherische Universalhistorie von Nah- oder Enderwartung
beseelt."” Der Prophet Daniel mit seiner Ansage des Gottesreichs hatte bereits
Bestitigung gefunden. Doch musste die vorhergesagte Geschichte noch die
letzte Erfullung finden. Dabei spielte auch, wie bei Pohlig zu lernen ist, die
spezifische national-deutsche Perspektive eine Rolle. In ihr galten die Deut-
schen als unterdriickt, und das Heilige Rémische Reich deutscher Nation von
Katl dem Grossen war ihnen gestohlen worden — von Rom. Der Biblizismus
bzw. die auf prophetischer Vorhersage begriindete Tribunalisierung der Uni-
versalgeschichte ist also mehr als Historiographie. Sie holt ihr Motiv und ihre

Vgl. M. Pohlig: Zwischen Gelehrsamkeit und konfessioneller Identititsstiftung:
Lutherische Kirchen- und Universalgeschichtsschreibung 1546-1617 (SuR 37),
Tubingen 2007.

¥ Vgl auch E.W. Stegemann: Calvin als Ausleger der Bibel, in: M. Chung und R.
Jansen (Hg.): Versdhnung und Wandel / Reconciliation and Transformation.
Festschrift zum 90. Geburtstag von Martin Anton Schmidt. Beiheft zur Theolo-
gischen Zeitschrift 2009, Basel 2009, 73-89.



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 7

Stirke aus einer kontextuell als unerfilllt erfahrenen bzw. gedeuteten Gegen-
wart und damit aus der Perspektive der Unabgegoltenheit der Prophetie. Die
Krinkungen und Verletzungen der realen Geschichte rufen nach einer gerade
auch zeitlich noch offenen, aber doch bald an iht Ende kommenden Universal-
geschichte, in der abgerechnet und wieder gutgemacht werden kann — wie eben
prophetisch bei Daniel und auch von Jesus in seinen apokalyptischen Reden
und schliesslich von Paulus und Johannes versprochen. Das Problem ist nicht,
dass die Krinkungen partikular sind, die Wiedergutmachung aber universal er-
wartet wird, sondern — wie Lowith in seiner luziden Kritik gesagt hat — dass
die Geschichte die Wunden nicht heilen kann, die sie geschlagen hat.” Dazu
bedarf es des Endes und damit des Metahistorischen.

1T Arnaldo Momigliano, die Apokalyptik und die Universalgeschichte

«Universalgeschichte war nie ein klarer Begriff», hat Arnaldo Momigliano ge-
sagt und hinzugefiigt, dass selbst diese Aussage noch die «Untertreibung des
Jahrhunderts»® sei. Vergleichbares trifft auch auf den Begriff «Apokalyptik»
zu. Doch ist das ein bekanntes Schicksal von Allgemeinbegriffen der Wissen-
schaftssprache, zumal wenn man sie essentialistisch anwendet, also das zur Ei-
genschaft der Texte selbst erklirt, was man ihnen nur diskursiv zuschreibt.
Allgemeinbegriffe sind Erfindungen unserer Diskurse.® Dementsprechend
vorsichtig ist die neuere, mit dem Kongress in Uppsala von 1979 datierbare
Forschung mit dem Begtiff Apokalyptik umgegangen.” Sie ist etstens dadurch

20 Vgl K. Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraus-

setzungen der Geschichtsphilosophie, Stuttgart 1967,

A. Momigliano: The Origins of Universal History, in: ders.: On Pagans, Jews, and

Christians, Middletown 1987, 31-57 (31); deutsch: Die Urspriinge der Universal-

geschichte, in: ders.: Ausgewihlte Schriften. Band 1. Die Alte Welt (hg. von W.

Nippel), Stuttgart 1998, 111-140 (111).

2 Vgl. dazu vor allem M. Wolter: Apokalyptik als Redeform im Neuen Testament,
NTS 51 (2005) 171-191.

Vgl zur Forschungsgeschichte A. Bedenbender: Der Gott der Welt tritt auf den
Sinai. Entstehung, Entwicklung und Funktionsweise der frithjidischen Apoka-
lyptik (ANTZ 8), Berlin 2000; J. Frey: Die Apokalyptik als Herausforderung der
neutestamentlichen Wissenschaft — Zum Problem: Jesus und die Apokalyptik, in:
M. Becker und M. Ohler (Hg.): Apokalyptik als Herausforderung neutestamentli-

21



8 Ekkehard W. Stegemann

charakterisiert, dass «der Horizont der Betrachtung weit iiber die jiidisch-
christliche Ubetlieferung hinaus auf Parallelen in Mesopotamien und im Iran,
im ptolemiischen Agypten, im antiken Griechentum und in der rémischen
Literatur ausgeweitet™ wutde, letzteres insbesondere dank der Arbeiten Hu-
bert Canciks.” Hinzugekommen sind natiitlich auch die neuen Quellen aus
Qumran und aus Nag Hammadi. Zweitens hat dies aber mit sich gebracht, dass
die alten Definitionsgrenzen verschoben worden sind. Sah man vorher Apo-
kalyptik scharf getrennt von der Prophetie und der Eschatologie, so ist zum
Beispiel Eschatologie fiir einige heute der Oberbegriff fiir eine Variante, die
«apokalyptische Eschatologie» heisst. Aber ob man einen klaren Begriff von
Eschatologie hat, ist auch zu bezweifeln. Am meisten leuchtet mir ein, dass un-
ter Apokalyptik heute eine Gattung oder Textsorte «Apokalypse» gefasst wird.
Bestimmt wird sie mit John J. Collins und A. Yarbro Collins als

«ein Gente von Offenbarungsliteratur mit einem narrativen Rahmen, in der durch ein ausser-
weltliches Wesen an einen menschlichen Empfinger eine Offenbarung vermittelt wird, welche
eine transzendente Realitidt enthiillt, die sowohl geitZich — insoweit als sie eine eschatologische
Erlésung ins Auge fasst — als auch rdumlich — insoweit als sie eine andere, tibernatiitliche Welt
einbezieht — ist» *

Auf diese oder vergleichbare literarische Definitionen wollen einige auch den
Begriff «Apokalyptik» einschrinken.”” Andere sagen, wie ich meine mit Recht,
dass Motive und Themen, die in diesen Apokalypsen begegnen, sich auch aus-
serhalb des literarischen Genres finden lassen, zumal ja auch Textsorten immer
eine gewisse Unschirfe hinsichtlich der Trennbarkeit voneinander aufweisen.
Ja, es wird auch in der Definition der Textsorte inhaltlich eine Offenbarung

cher Theologie (WUN'T 2/214), Tubingen 20006, 23-94.
*  Frey: Apokalyptik (Anm. 23), 44.
» Vgl H. Cancik: The End of the World, of History, and of the Individual in Greek
and Roman Antiquity, in: ]. ]. Collins (Hg.): The Encyclopedia of Apocalypticism.
Vol. I: The Origins of Apocalypticism in Judaism and Christianity, New York/
London 2000, 85-125.
AY. Collins: Cosmology and Eschatology in Jewish and Christian Apocalypticism
(JSJ Suppl. 50), Leiden 1996, 7 (meine Ubersetzung); vgl. J. J. Collins: ‘Introduc-
tion: Towards the Morphology of a Genre’, Apocalypse: The Morphology of a
Genre, Missoula 1979, 9.
2 Noch enger definiert Wolter: Apokalyptik als Redeform (Anm.22).

26



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 9

oder das Inerscheinungtreten von etwas entworfen, das eine transzendente
Wirklichkeit darstellt, welche das irdisch «Zeitliche» durch etwas Endgultiges
an Erlésung und das irdisch «Rdumliche» durch etwas Ubernatiirliches bzw.
Himmlisches uibertrifft. Eine Literatur hat eben Inhalte, die Textsorten Gber-
greifen kénnen. Deswegen stimmen viele einer Apokalyptikdefinition zu, die
apokalyptische Motive und Themen ausserhalb von Apokalypsen einschliesst.
Im Blick auf das Neue Testament und nicht zuletzt auf Paulus findet man
diese Themen und Motive vor allem in einer «apokalyptischen HEschatologie».
Sie besteht darin, dass das Ende aller Dinge erwartet und womoglich als nahe
bevorstehend gedacht wird, aber — so mochte ich unterstreichen — auch und
nicht zuletzt darin, dass dies nicht einfach nur eine allgemeine Epochen-,
sondern eine Aonenwende, das Aufrichten eines géttlichen Imperiums oder
Reiches bedeutet, das auch als Gottesreich im Himmel situiert werden kann
und in dem jedenfalls Gott oder sein Mandatar herrscht. Mit anderen Woz-
ten: Apokalyptik ist Teil eines Herrschafisdiskurses — seit Daniel. Nicht zuletzt
impliziert dieser zweierlel, nimlich die Vorstellung der #ranslatio imperii, die
bedeutet, dass Gott die Kénige ernennt und wieder absetzt (Dan 2,21.37),
aber auch, dass er allen Konigreichen der Erde ein Ende setzen wird und ein
gottliches und ewiges, ein «unzerstorbares» Konigreich errichten wird (Dan
2,44; 7,14) durch den «Menschensohn» (Dan 7,13) oder das «Volk der Heili-
gen des Hochsten» (Dan 7,27). Das ist, wie Richard Horsley mit Recht gesagt
hat, ein jidischer Beitrag zum Diskurs universaler Imperien von den Assyrern
an.® Zu beachten ist, dass das unzerstérbare Imperium, das Konigreich Got-
tes, offenbar vermittels von Mandataren aufgerichtet wird, mithin nicht das
«System» der translatio imperii authebt.

Ein entscheidender Punkt ist, dass die Zerstorung jeglichen irdischen
Reichs ein Vernichtungsgericht auf der Erde und die Befihigung impliziert,
ihm zu entgehen, aus ithm gerettet zu werden. Gerade bei Paulus ist deutlich,
dass dieser Herrschaftsdiskurs der Apokalyptik auch von der Jesusbewegung
gefihrt wird, sofern nimlich Gott sein Gericht vollzieht und dem, den er zum
Herrscher bestimmt hat, Christus, alle Feinde unterwirft ( I Kor 15,25), und
nur glaubenstreue oder -gehorsame Untertanen des Herrschers, des Herrn

#  Vgl. R.A. Horsley (Hg): Paul and Empire: Religion and Power in Roman Imperial
Society, Harrisburg, PA 1997, 251.



10 Ekkehard W. Stegemann

Jesus Christus, durch Gerechtmachung und Ausstattung mit dem Geist der
Heiligkeit (auch in somatischer Hinsicht) so transformiert werden, dass sie
selbst an der Gottesherrschaft im Himmel teilnehmen kénnen — gleichviel ob
sie bei deren endgiltiger Aufrichtung tot oder noch am Leben sind. Es gibt
also ein bestimmtes Repertoire, das zu diesem Herrschaftsdiskurs gehort und
das nicht zuletzt kosmologische und anthropologische Dimensionen entfaltet
— wie die der Katastrophe und der Totenauferweckung. Aber es geht im Zen-
trum um die Aufrichtung der Herrschaft oder des Reiches Gottes.
Vergleichbar pragmatisch, schlage ich deshalb vor, sollte auch der Begriff
«Universalgeschichte» gefasst werden. Das heisst, dass er einerseits Univer-
salgeschichte als Textsorte in der Historiographie der Antike umfasst, die
rdumlich und zeitlich méglichst universal ist. Andererseits gibt es universal-
geschichtliche Motive und Themen, die zwar in dieser Gattung konzentriert
vorkommen, aber auch in anderen Textsorten zu finden sind. Momigliano
hat vier solcher Themen oder geradezu Schemata von Universalgeschichte in
griechischer Literatur benannt, namlich
1. das Schema der Sukzession von unterschiedlichen Geschlechtern oder Welt-
altern, die durch unterschiedlich wertvolle Metalle symbolisch charakterisiert
werden. Hier meint er also zumal Hesiod; einbeziehen kann man die sich daran
anschliessende Weltalterspekulation, die mit Vergil einem zyklischen Prozess
zugeordnet werden und tberhaupt teleologisch das augusteische als das Gol-
dene Zeitalter preisen kann.
2. unterscheidet er ein «biologisches» Schema (oder besser vielleicht: Lebens-
alter-Schema), nach dem Voélker und sogar die ganze Menschheit Stufen der
Kindheit, Jugend, Reife und des Alters durchlaufen. In der christlichen Traditi-
on ist es bekanntlich Augustin, der das aufnimmt.
3. weist er auf das Schema der Entwicklung der Menschheit von der Barbarei
zur Zivilisation durch technologische und kulturelle Verbesserungen hin. Die-
ses Thema findet sich christlich etwa bei Euseb von Caesarea in det Pragparatio
Evangelica®
4. schliesslich — und damit verkntipft Momigliano dann vor allem auch die
Apokalyptik Daniels — bezeichnet er als universalgeschichtlich das Schema der

#» Vgl R. Mortley: The Idea of Universal History from Hellenistic Philosophy to
Early Christian Historiography, Lampeter (UK) 1996, 156.164.



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 11

transiatio imperii, der Abfolge von Imperien von Vélkern und Weltreichen, wie
es zuerst bei Herodot zu finden ist und sich chronologisch und geographisch
etwa in den Historiae Philippicae des Pompeius Trogus (klassisch ist die Reihen-
folge: Assyrer, Meder, Perser und Makedonen, aber schliesslich auch Rom) ge-
radezu als historiographisches Ordnungsprinzip angeboten hat. Bekanntlich
haben daran auch Hieronymus und Orosius angekniipft. Doch hat dieses Sche-
ma, wie weiter unten ausgefithrt, in der judischen Apokalyptik ebenfalls Spu-
ren hinterlassen. Im Neuen Testament gibt es nirgendwo einen ausfiihrlichen
Bezug auf diese Schemata.

Fiar Momigliano war das Danielbuch mit der griechischen Geschichts-
schreibung und speziell mit Herodot in Verbindung zu bringen, weil es ei-
nem der vier Schemata, denen er das Adjektiv «universalgeschichtlich» zu-
schrieb, entsprach, nimlich dem der Sukzession von Weltimperien. Dies
begegnet im Kapitel 7 mit der Vision der vier mischgestaltigen Tiere und
in Kapitel 2, wo das schon erwihnte Traumgesicht Nebukadnezzars vom
Koloss aus vier Metallen und dem riesenhaften Stein sich findet. Momiglia-
no vermutete, dass sich das Danielbuch auf das Herodotsche Konzept der
Sukzession von Weltreichen stitzte. Der spezifisch jidische Beitrag dazu
sei «nur» das «apokalyptische Finale»® gewesen, indem namlich der riesige
Stein den Koloss auf den toénernen Fissen zum Einsturz bringt, thn zer-
malmt und so das Ende der Imperiumssukzessionen von Vélkern und die
Aufrichtung des gottlichen Imperiums, des Konigreichs Gottes, bzw. nach
Dan 7 der Herrschaft des Menschensohns fur alle Weltzeit, herbeifihrt.

Es gibt eine Reihe weiterer guter Griinde — Paul Niskanen hat sie in sei-

ner Monographie diskutiert

—, einen traditions- oder rezeptionsgeschichtli-
chen Zusammenhang Daniels mit griechischer Historiographie zu erwigen,
wobet freilich eine Engfithrung auf Herodot nicht ratsam erscheint. Gerade
das mit dem Schema der #ransiatio imperii kombinierte Spiel mit der Symbolik
von Metallen von abfallendem Wert, das an Hesiod erinnert, spricht dafiir,

dass der Bezug auf kulturelles Wissen wenig spezifisch ist. Daniels Version

0 Vgl. Momigliano: Origins (Anm. 21), 132 («apocalyptic finale»). Die deutsche Ver-
sion (vgl. Momigliano: Urspriinge [Anm. 21], 132) schwicht ab (capokalyptisches
Ende»).

% Vgl. P. Niskanen: The Human and the Divine: Herodotus and the Book of Daniel
(JSOT.S 396), London 2004.



12 Ekkehard W. Stegemann

findet sich so jedenfalls weder in griechischer noch rémischer Tradition,
aber auch nicht — wie als Alternative oft erwogen — in iranischer. Auch diirf-
te die — nicht ausdrickliche, aber implizierte — Verdringung der Assyrer aus
dem Schema der trauslatio imperii durch die Babylonier bei Daniel eine spe-
zifische, aus der Buchfiktion erwachsene Variante sein. Denn andere Epo-
chenschemata — auch in der judischen Literatur — beginnen wie Herodot mit
den Assyrern. Das findet sich im 1. Henoch ebenso wie im vierten Buch der
Oracula Sibyllina und spiter etwa auch im Buch Tobit.

Noch bemerkenswerter ist, dass das vierte Reich (womit wohl das Alexan-
ders und der Diadochen gemeint ist) unter dem Eindruck des aufsteigenden
Rom spiter entweder — wie in den Sibyllinen — um ein flinftes erginzt (Sib IV
102-4: «der Italer Knechtsjoch») oder gewissermassen als logische Fortsetzung
des griechischen Weltreichs angesehen wird. Der «Rombezugy, der der Pro-
phetie Daniels in der Rezeption unterstellt wird, ist, wie Klaus Koch gezeigt
hat, in der frithen judischen und christlichen Rezeptionsgeschichte selbstver-
stindlich.”? Die Weissagung vom «Greuel der Verwiistungy, dem poéAvypa tfig
épnuwoens (Dan 12,11 LXX), bezieht die kleine apokalyptische Rede in Mk
13,14 auf den 1. Judisch-Romischen Krieg.” Auch die Johannesoffenbarung,
die sich auf Dan 7,7 bezieht, deutet das vierte Reich Daniels implizit auf Rom
(13,1f.). Dasselbe gilt fir Josephus (s.u.). Und in IV Esr 12,11f. erklirt der
angelus interpres eine — natirlich auf Rom gemiinzte — Adlervision dem Seher
ausdrucklich so: «Das ist das vierte Reich, das deinem Bruder Daniel in einem
Gesicht erschienen ist». Dabei macht der Deuteengel aber auch klar, dass erst
er dieses 4. Reich Daniels angemessen erklirt: hoc est regnum quartum, guod visum
est in visu Danibelo fratri tuo, 12 sed non est illi interpretatum, quomodo ego nunc tibi
interpretor vel interpretaut.

Bemerkenswert ist, dass diese Prophezeiungen durchaus mit der Ansage
des Endes der Zeit oder — etwa in Qumran — der letzten Zeit verbunden sind.
Das universalhistorische Schema der Weltreiche-Folge ist allerdings nur eine

2 Vgl. K. Koch: Daniel. 1. Teilband. Dan 1-4 (BK XXII/1), Neukirchen 2003, 208-
213.

¥ Vgl. DS. du Toit: Die Danielrezeption in Martkus 13, in: K. Bracht und D.S. du
Toit (Hg): Die Geschichte der Daniel-Auslegung in Judentum, Christentum und
Islam. Studien zur Kommentierung des Danielbuches in Literatur und Kunst,
Berlin-New York 2007, 55-77.



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 13

Weise, die Weltgeschichte zu strukturieren. Eine andere ist in der judischen
Apokalyptik die, die den von Gott festgelegten Verlauf an der partikularen
Geschichte Israels, sei sie nun von inneren, sei sie von dusseren Ereignissen
betroffen, periodisiert. Dabei begegnen in der jidischen Apokalyptik vor
allem Periodisierungen nach Wochen oder Jahrwochen bzw. Jubilien. Auch
kalendarische Spekulationen fehlen nicht. Aber gemeint mit dem «Ende»
ist oft das Ende der «Zeit des Zorns» oder der der Frevler, nicht unbedingt
das absolute Ende der Geschichte. Die apokalyptische Transzendierung der
Welt, die durch ein kosmisches Strafgericht beendet wird und aus dem he-
raus die Glaubenden gerettet und in das Gottesreich oder das himmlische
Politeuma und den Zustand der Ewigkeit, das heisst der Unverweslichkeit
versetzt werden, ist allerdings auch vorhanden, nicht zuletzt im Neuen Tes-
tament. Diese Version sicht das Ende der Aonen, der Weltzeitalter oder des
Weltenlaufs, in der eigenen Generation angekommen.

Die historische Kontextualisierung des Danielbuchs zeigt, dass offen-
bar die Krise der jidischen Gesellschaft, wie sie durch die seleukidische
Herrschaft und die makkabiische Revolte gegen sie charakterisiert ist, die
Rezeption und geradezu Parodie des universalgeschichtlichen Legitimati-
onsschemas fiir den griechischen Weltreichanspruch beginstigte. Ganz of-
fenkundig war das Buch Daniel hier fur die Folgezeit und nicht zuletzt in der
Auseinandersetzung der judischen und urchristlichen Apokalyptik mit Rom
prigend. Rom wie alle Weltreiche vorher finden ein Ende, und dieses ver-
bindet sich mit dem Kommen eines universalen und ewigen Weltreichs, des
Koénigreichs Gottes, das zugleich eine Rehabilitierung des Heiligen Volks
darstellt. Es ist darum auch diese Begriindung auf die Prophetie Daniels
fir manches apokalyptisch-universalhistorische Schema leitend. Zugleich
steht dies im breiteren Zusammenhang des (intellektuellen) anti-rémischen
Widerstands.*

Vgl die klassische Arbeit dazu vom chemaligen Basler Latinisten Harald Fuchs:

Der geistige Widerstand gegen Rom in der antiken Welt, Berlin 1938; vgl. fer-
ner die umfassende Untersuchung zu jidischen und christlichen Reaktionen auf
die Herausforderung durch den réomischen Imperialismus von E. Noffke: Cris-
to contro Cesare. Come gli ebrei e 1 christiani del I secolo risposero alla sfida
dell'imperialismo romano (Piccola biblioteca teologica), Turin 2006.



14 Ekkehard W. Stegemann

IV Ein kleiner Exckurs 3u Josephus

Es enthalt das translatio-imperii-Schema also auch vieltiltige Anschauungen vom
Untergang von Reichen. Die Ilias und der Untergang Trojas ist das Muster. Sci-
pio Aemilianus erinnert sich nach Polybios bzw. Appian beim Untergang Kar-
thagos unter Tranen an einen Homervers, wohl ahnend, dass dem rémischen
Aufstieg zum Weltreich eben dieses Schicksal blithen durfte, das Troja und
Karthago bereits erreichte hatte; und Jesus weint nach dem Lukasevangelium
(vgl. 19,41) iber den zukunftigen Untergang Jerusalems. Hubert Cancik hat auf
diesen Zusammenhang hingewiesen.” Auch dort, wo Daniels fransiatio-imperii-
Schema gleichsam unter beredtem Verschweigen seines apokalyptischen Telos
im Konigreich Gottes aufgegriffen wird, namlich in den [idischen Altertiimern
des Flavius Josephus und damit im Zusammenhang einer Geschichte Israels
bzw. der Judier/Juden im Kontext der Weltgeschichte, wird das vierte Reich
(nicht ausdriicklich in Ant X,209f., doch explizit im Zusammenhang der Ver-
wustung Judidas in X,276) auf Rom gemunzt. Wo er aut Dan 2 Bezug nimmt,
tut Josephus das allerdings in merkwiirdiger Weise. Er tibergeht zum Beispiel die
Mischung der Fusse des Koloss” aus Eisen ##d Ton und erklirt, dass das eiserne
Reich gerade wegen der hirteren Natur des Eisens Universalherrschaft ausiibt:
kel kpotnoel &€ eig amavte (Ant X,209). Das wird zwar oft iibersetzt — etwa

von Ralph Marcus — mit «will have dominion for ever».”

Doch spricht Josephus
hier nicht wie Vergil. Zwar ist Rom ein Imperium «iber alles» fir Josephus, aber
es wird nicht wie bei Vergil gesagt, dass es zu einem Imperium ohne Ende be-
stimmt ist, das weder durch Grenzen im Raum noch durch Grenzen in der Zeit
limitiert wird (Vergil, Aen 1,278f.), geschweige denn, dass ein Goldenes Zeitalter
herrscht. Es ist eisern und hirter als Gold, Silber und Bronze. Dementspre-
chend erwihnt Josephus auch, dass Daniel dem Konig die Bedeutung des gros-
sen Steins erklirt hat, der den Koloss zermalmt. Aber diesbeziglich mochte er
nichts weiter sagen, da er ja nur als Historiker, als Erkunder der Vergangenheit,

in seinem Buch auftritt.”” Offenbar erwartet er aber nicht die Ewigkeit Roms.

¥ Vgl. Cancik: End (Anm. 25), 109.

% Josephus with an English Translation by R. Marcus, Bd. VI (LCL 326) London/
Cambridge 1937, 273.

7 Vgl. auch G. Stemberger: Die rémische Herrschaft im Urteil der Juden (EdF 195),
Darmstadt 1983, 37.



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 15

Was nach Rom kommt, sagt er nicht. Aber es st diese Stelle spekulativ schon
von Hieronymus auf die Herrschaft der Juden bezogen worden — natirlich miss-
billigend. Auszuschliessen ist dieser Bezug allerdings nicht, da Daniels Prophe-
zeiung des Konigreichs Gottes durchaus aufgrund von Dan 7,18.27 so lesbar ist;
denn dort wird dem «Volk der Heiligen des Hochsten das Konigreich und die
Macht und die Grosse der Konigreiche unter dem ganzen Himmel gegeben.
Josephus war durchaus tiberzeugt — und hier nihert sich der Historiker
doch dem Weisen der Mantik —, dass das romische Weltreich und nicht zuletzt
dessen Niederwerfung Judias ebenfalls prophezeit worden war. Roms Herr-
schaft war fir ihn Ausdruck der Vorsehung Gottes: «Der unter den Volkern
die Herrschaft von einem zum anderen tibergehen lisst, steht jetzt zu Italien»
(Bell V,367). Vielleicht sollte man sogar libersetzen: befindet sich jetzt ziber Ita-
lien (WOv émi tfi¢ Tradlac elvai); denn die Gottheit ist in Bewegung nach
Josephus. Aus dem Tempel in Jerusalem ist sie nach seiner Meinung geflohen
und steht auf der Seite der Rémer (Bell V,412). Dementsprechend hat er als
Kriegsgefangener dem Vespasian in der Manier eines Orakel- oder Traumdeu-
ters wie Daniel vorhergesagt (Bell I11,401f.), dass er der Herrscher, der Caesar
wird (und auch sein Sohn Titus) und dass er iber Land und Meer und das
ganze Menschengeschlecht herrschen wird (eomatng pev yap ob povov éuod
ob Kaloap aile kel yiic kel Bodattng kel Tevtog avfpwtwr yévoug). Und
ein zweideutiges Orakel (xpnopo¢ audiporoc), wonach jemand aus dem Land
der Juden iiber den Weltkreis herrschen werde (W¢ kate TOV KoLpov ékel-
vov amo Tthe xwpeg adtdv Tig (pEeL Thig olkouuévne), hat er auf Vespasian
geminzt (Bell VI,312). Offenbar bezieht sich Josephus dabei auf die auch
bei Tacitus (Hist 1,10; 5,13) und Sueton (Vesp. 4; 5,6 ) zu findende Prophetie,
von der ein Reflex auch in Sib 3,652 (zum Orient-Okzident-Antagonismus
vgl. 3,350ff.) begegnet und die aut einen aus Judda oder dem Orient kom-
menden Weltherrscher geht.”® Der Clou ist, dass fiir Josephus (wie fiir Sueton

3 Vgl. dazu H. Lindner: Die Geschichtsauffassung des Flavius Josephus im Bellum
Judaicum (AGJU 12), Leiden 1972, 61-68; Cancik: End (Anm. 25), 110; H.G.
Kippenberg: «Dann wird der Orient herrschen und der Okzident dienen», in: N.
Bolz und W. Hiubener (Hg.), Spiegel und Gleichnis. Festschrift fiir Jacob Taubes,
Wirzburg 1983, 40-48; ausfiihrlich H. Schwier: Tempel und Tempelzerstérung,
Untersuchungen zu den theologischen und ideologischen Faktoren im ersten ju-
disch-rémischen Krieg (66—74 n. Chr.) (NTOA 11) Freiburg und Goéttingen 1989,



16 Ekkehard W. Stegemann

und Tacitus) der prophezeite Herrscher aus dem Osten der romische General
Vespasian und sein Sohn Titus sind, die siegreich aus Judida kommend ihre
Kaiserherrschaft in Rom einrichten — aber fiir Josephus offenbar nicht fir
immer. Fir ihn waltet die gottliche Pronoia, und der Vermittler dieses Wissens
war Daniel und danach durchaus auch er, Josephus, selbst. Doch ist eben, wie
gesagt, der letzte Teil, das vorhergesagte 5., das Konigreich Gottes, das mit
dem romischen iiberhaupt allen Reichen der Vélker ein Ende machen wird,
noch nicht erfiillt. Dass das rémische Imperium nur begrenzt ist, deutet er an,
dass es womoglich sogar sehr begrenzt ist, wie fiir die Sibyllinen (Sib 4,120-
136) der Vesuvausbruch im August 79 als goéttliche Strafe an den Romern
schon anzeigt,” jedoch nicht.

V" Das apokahptische Imperium sine fine

Hubert Cancik hat die Vergilsche Eschatologie «posteschatologisch» genannt.®
In der Tat ist fiir Vergil das Ende der Weltgeschichte mit Roms Herrschaft
«ohne Ende» erreicht. Die kosmische Dimension dieser realisierten Eschatolo-
gie als des neuen goldenen Weltalters spiegelt sich vielfach wider, auch etwa in
den bekannten Inschriften von Priene.*! Fiir die apokalyptische Eschatologie
im Neuen Testament ist jedoch typisch, dass das Ende aller Dinge erst #abe-
gekommen ist, die Menschheitsgeschichte auf der Erde zwar bald beendet sein
wird und dies den Kosmos auch katastrophal betrifft. Die Gegenwart wird so
als Endzeit dramatisiert. Aber es ist noch eine Schwellensituation. Und vor
allem: Roms Untergang steht noch bevor.

Umstritten ist, ob Jesu Verkindigung des nahegekommenen und die mit
ihm und in seinen Wundertaten schon spurbar gewordene Macht des Got-
tesreiches speziell die Vorstellung Daniels von einem 5., nimlich dem im-

202-50.

¥ Vgl. Noffke: Cristo contro Cesare (Anm. 34), 215f.

# Cancik: End (Anm. 25), 119.

- Vgl. C. Ettl: Der «Anfang der Evangelien». Die Kalenderinschrift von Priene und
ihre Relevanz fiir die Geschichte des Begriffs enangelion. Mit einer Anmerkung
zur Frage nach der Gattung der Logienquelle, in: S. Brandenburger und Th. Hieke
(Hg.): Wenn drei das gleiche sagen — Studien zu den ersten drei Evangelien, Miin-
ster 1998, 121-139.



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 17

merwihrenden Imperium Gottes (Dan 2,44; 7,14) oder des «Menschensohns»
(Dan 7,13) bzw. des «Volkes der Heiligen des Héchsten» (Dan 7,18.27) auf-
nimmt. Mauro Pesce hat jedenfalls kiirzlich dafiir pliadiert, dass

«fur Jesus das Reich Gottes das funfte Reich (war), das im Danielbuch erwartet wird. Das Reich
ist das abschlieBende Reich, das Gott selbst anbrechen lassen wird und das kein Ende haben
wird. Es ist die Herrschaft Israels Gber die ganze Menschheit. Es handelt sich um ein universa-
les und ewiges Reich.»*

Er versteht also Traditionen tber Jesus in den Evangelien so, «dass Jesus in
dieser geheimnisvollen Beziehung mit der Figur des Menschensohns den Sinn
seiner Mission, seiner Aufgabe gesehen habe», mithin sich als Instrument der
Vollstreckung der bei Daniel geweissagten «Herrschaft Israels» sieht, «die we-
sentlich mit der Herrschaft Gottes selbst zusammenfille.* Eine nicht immer
so auf das Danielbuch zugespitzte, aber doch «politische» bzw. «soziale» In-
terpretation des Gottesreichs-Begriffs in der Jesusbewegung wird seit dem
Auftakt der historischen Jesusfrage mit Lessings Veroffentlichung von Frag-
menten des Hermann Samuel Reimarus immer wieder beflirwortet, etwa von
Richard Horsley* und zuletzt — mit sehr eingehender Differenzierung des
Begriffs des Politischen — von Wolfgang Stegemann.” Daneben finden sich
natirlich von Anfang an auch andere, «entpolitisierende», «<symbolische» oder
«spiritualisierende» Deutungen.* Doch selbst dann wenn einige methodische
Skepsis wie immer in der historischen Jesusfrage und den Konstruktionen der
Antworten auf sie angebracht ist, da wir den historischen Jesus ja nur aus den
Erinnerungen iber ihn konstruieren kénnen, ist doch eine Interpretation der
Jesusbewegung in den synoptischen Evangelien, die den Bezug auf das Dani-
elbuch gewissermassen als den Quelltext der Gottesreichskonzeption ansieht,

42

M. Pesce: Die Lebenspraxis Jesu am Anfang seiner Theologie und der Theologie

seiner Junger, ZNT 12 (2008), 52-61 (58).

Pesce: Lebenspraxis Jesu (Anm. 42), ebd.

*  R.A. Horsley: Jesus and Empire. The Kingdom of God and the New World Dis-
order, Minneapolis 2003.

W Stegemann: Jesus und seine Zeit (Biblische Enzyklopadie 10), Stuttgart 2010,
330ff.

“  Fiir einen knappen Uberblick vgl. M.A. Beavis: Jesus & Utopia. Looking for the

Kingdom of God in the Roman World, Minneapolis 2006, 71-84; Stegemann:

Jesus (Anm. 45), ebd.

43



18 Ekkehard W. Stegemann

sehr zu erwigen. Jedenfalls betonen sie auch die Schwellensituation. Das in den
synoptischen Apokalypsen vorhergesagte siderische Kataklysma kommt noch,
allerdings bald. Aus ihm werden die Gerechten in den Himmel gerettet, da der
Menschensohn auf den Wolken des Himmels kommend mit seinen Engeln sie
einsammelt. Auch Paulus erwartet eine Rettung in den Himmel hinein aus dem
endzeitlichen Strafgericht tber die emporende Situation der Menschheit. Und
die Johannesoffenbarung sagt voraus, dass die Anhinger und Anhingerinnen
Jesu im himmlischen Jerusalem jubelnd herabsehen werden auf die unten statt-
findende Bestrafung an den Gottlosen. Doch fiir sie geht dem das 1000jihrige
messianische Zwischenreich noch voraus, in dem zumal die auferweckten Mit-
tyrer (nicht selten waren es wohl Mirtyrerinnen) mit dem Gesalbten tiber die
Volker auf der Erde herrschen.

Das irdische Imperium sine fine Vergils wandert also in der apokalyptischen
Eschatologie in den Himmel aus. Oder besser: Die, die dem Gottesreich zuge-
héren und an seiner Herrschaft teilhaben, wandern in das himmlische Jerusalem
aus — entweder durch Auferweckung postmortal oder als Lebende durch Ver-
wandlung. Dort ist das wahre Imperium ohne Grenzen und ohne Ende. Dem-
entsprechend wird von der Herrschaft «unseres Herrn und Erl6sers/Retters
Jesus Christus» erstens ausdriicklich gesagt, dass sie «ewig» dauert oder «kein
Ende» hat (vgl. z.B. Lk 1,32f; II Petr 1,11; Apk 1,6) oder, wie im Hebrierbrief,
dass es ein «unerschitterbares Reich» (12,28) ist — ferner aber auch bei Paulus,
dass das eigentliche Ende der irdischen Weltherrschaft erst gekommen sein wird,
wenn der vom Himmel her seine Herrschaft aufrichtende Kyrios Jesus Christus alle
Feinde besiegt hat, alle Herrschaften und Michte unter seine Fusse gelegt hat,
wonach er dann seine ihm von Gott ubergebene Macht Gott zuriickgibt (I Kor
15,23-28%7). Oda Wischmeyer formuliert trefflich: «Christus ist nach Paulus kein
Gruppenheros, sondern endzeitlicher Weltherrscher, der die ganze Schépfung
wieder ins Leben bringt ..., bevor er seine Herrschaft Gott zuriickgibt. Pau-
lus verbindet hier die apokalyptischen Vorstellungen eines endzeitlichen Herr-
scher und der allgemeinen endzcitlichen Totenauferstehung miteinander»® Und

# Nach Schrage spielt dieser Abschnitt an auf Dan 2,44;7,14.26.27; vgl. W, Schrage:
Der Erste Brief an die Korinther (EKK 7), Zurich, Dusseldorf und Neukirchen-
Vluyn 2001, 156f.

#  O. Wischmeyer: 1. Korintherbtief, in: O. Wischmeyer (Hg.): Paulus. Leben — Um-
welt — Werk — Briefe, Tubingen und Basel 2006, 138-163 (158).



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 19

schliesslich werden die Christusanhinger — auch bei Paulus — an der Herrschaft
beteiligt. Die Pratension, die diese Bezeichnungen Jesu als Herr und Erliser
und die Erwartung eines ewigen Gottesreiches im Kontext romischer Kai-
serideologie haben, fillt aufgrund der Geldufigkeit dieser Vorstellungen im
christlich geprigten Kulturbereich oft gar nicht mehr auf.

Eine neuere Weise, die Rezeption judischer Apokalyptik im Neuen Tes-
tament zwar nicht mehr zu verdringen, aber sie gewissermassen zu domes-
tizieren, ist, dass man ihr die Christologie entgegensetzt.” Bemerkenswert
an der neutestamentlichen apokalyptischen Eschatologie ist jedoch, dass sie
ihren Zusammenhang nicht einfach nur mit der judischen Prophetie und ins-
besondere mit der danielischen Weissagung einer zukunftigen ewigen und
universalen Konigsherrschaft uber alle Volker, Nationen und Sprachen fiir
den Menschensohn und die Heiligen des Hochsten aufnimmt, sondern dies
mit der Exrwartung einer idealen koniglichen und ewigen Herrschaft des da-
nielischen Menschensohns bzw. des messianischen Davidssohns auch iber
die Volker verbindet. Als dieser géttliche Herrscher transzendiert er konse-
quenterweise auch seinen Machtbereich tiber Israel hinaus zu den Vélkern.
So deutlich seine Beziehung zu Israel eine besondere ist, weil er der verheis-
sene ideale Gesalbte in davidischer Tradition ist, so sehr ist er ein gottlicher
Universalherrscher aus Davids Geschlecht. Der Punkt ist hier nicht, wie eine
abendlindische Rezeptionsgeschichte will, dass der jiidisch-nationale Aspekt
relativiert und gleichsam eschatologisch-universal verschlungen wird. Der
Gottessohn und Kyrios Jesus ist und bleibt heilsgeschichtlich der Gesalbte
aus Davids Samen und der Menschensohn. Und dieser Bezug zur messiani-
schen Idee ist durch das Christos/ Gesalbter immer mitgemeint; es ist Eigenna-
me, aber nicht im Sinne einer semantischen Depotenzierung seiner Funkti-
onsbedeutung. So wie Augustus, obwohl ein Gottmensch, ein Abkémmling
des romischen Geschlechts der Julier (durch Adoption) war, so stammt Jesus
aus des judischen Koénigs David Samen. Und so wie Julius Caesar (vgl. Sue-
ton, Divus Julius 6,1) und vermittelt Giber ihn auch der Caesar Augustus nicht
nur von Konigen, sondern zugleich iiber den Stammahnherrn, Aeneas, von
der Gottin Venus abstammt, so wird die gottliche Herkunft Jesu Christi ne-
ben seiner davidischen Herkuntt betont.

¥ Vgl dazu nur Kortner: Weltangst (Anm. 7), 329.



20 Ekkehard W. Stegemann

Was das universale Imperium und das mit ithm verbundene Thema des
Erloserseins des Augustus und Jesu Christi jeweils begriindet bzw. legitimiert,
ist die Genealogie, niherhin die hybride Genealogie aus aristokratischem
menschlichem und gottlichem Geschlecht. Matthius entwirft am Beginn sei-
nes Evangeliums (Mt 1,1{f)) diese Genealogie in drei Epochen der Geschichte
von jeweils vierzehn Generationen des jiidischen Volkes: von ihrem Anfang
bei Abraham bis Isai, dem Vater Davids; von David, ithrem ersten Hohepunkt,
bis zum katastrophalen Niedergang in der Babylonischen Gefangenschaft;
von ihr zum neuen «Isai», Joseph, dem «Vater» des davidischen Gesalbten
Jesus, wobei allerdings Joseph gar nicht sein Vater ist, weil Jesus aus Maria
vom Heiligen Geist gezeugt wurde. Ganz offensichtlich ist aber dieser Kul-
minationspunkt auch ein Neuanfang fir die Weltherrschaft, sofern eben dem
Gottessohn Jesus Christus schliesslich am Ende, nach der Auferstchung und
vor der Himmelfahrt, «alle Macht im Himmel und auf der Erde» von Gott
tibergeben wird — bis zum Ende der Aonen (Mt 28,18). Und seine Schiiler
sollen alle Vélker zu Schiilern machen.

Bei Lukas findet sich geradezu eine welthistorische, aber nach riickwirts
gelistete Genealogie Jesu, die ihn als Davidssohn und Abrahamssohn und
schliesslich als Sohn Adams charakterisiert, was wohl auch mit der Doppel-
bedeutung von «Adam» als Eigenname und in der Verbindung mit «Sohn»
als Begriff fir «Menschensohn» spielt (vgl. Lk 3,23-38).

Nirgendwo wird Jesus so deutlich wie bei Lukas als der ideale messiani-
sche Konig gekennzeichnet, dem Gott den Thron seines Vaters David geben
wird und der Konig sein wird iber das Haus Jakob in Ewigkeit und dessen
Herrschaft kein Ende haben wird (1,32f.). Und gerade bei Lukas wird dieser
Anspruch konfrontiert mit dem Schicksal Jerusalems bzw. Judaas. Dieses hat,
als Jesus in Bethlehem geboren wurde, Augustus zur steuerabhingigen romi-
schen Provinz gemacht (vgl. Lk 2,1). Und die Botschaft der Engel an die Hir-
ten ist auch sprechend: «Hertlichkeit Gott in den Héhen und Friede a#f der
Erde bei den Menschen seines (sc. Gottes) Wohlgefallens» (Lk 2,14), das heisst
beim auserwihlten Volk Gottes, Israel. Doch beim Einzug Jesu in Jerusalem,
dessen Untergang er mehrfach — nicht zuletzt auf dem Weg ans rémische
Kreuz — voraussagt, jubeln die Jinger: «Gelobt sei der Konig, der da kommt
im Namen des Herrn! Iz Himmel Friede und Herrlichkeit in den Héhen» (Lk
19,38). Die Anhingerschaft weissagt, dass das Friedensreich nun im Himmel
ist. Der Friede zieht aus in den Himmel, wihrend auf der Erde, bei den «Men-



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 21

schen seines Wohlgefallens», dem Volk Israel, der Krieg tobt. Das entspricht
dem Gleichnis Jesu (Lk 19,11f), in dem er sein Schicksal in Jerusalem dem
des Konigs vergleicht, der seine Herrschaft in einem fremden Land suchen
musste. Lukas ldsst Jesus darauf anspielen, dass Herodes sich in Rom seine
Herrschaft als Konig der Juden von Augustus geben lassen musste. Jesus muss
aber durch seinen Tod hindurch in das fremde Land des Himmels, um sich
von Gott seine davidische ewige Herrschaft Gber die Juden zu holen. Doch
dort begriindet er ein Friedensreich, das nun freilich auch die Glaubenden aus
den Volkern einschliesst. Den in Jerusalem versammelten Anhangern trigt er
darum auf, seine Zeugen zu sein «bis an das Ende der Erde», bevor er, ver-
gleichbar der Apotheose eines toten rémischen Kaisers, in den Himmel fihrt
(Apg 1,6ff.). Lukas reflektiert im Evangelium, dass das Gottesreich nicht zu
Lebzeiten Jesu (vgl. Lk 19,11) kommt, aber auch nicht mit der Himmelfahrt
sofort das «Konigreich fur Israel wiederhergestellt wird» (Apg 1,6). Es gibt fur
ihn dazwischen noch die Zerstérung Jerusalems und des Tempels, nicht zu-
letzt die Mission und die Martyrien seiner Zeugen. Aber die von Gott thnen
bestimmten «Zeztabschnitte der Volker werden erfillty (Lk 21,24) sein nach der
Katastrophe Jerusalems. In diesem letzten, dem Zeitabschnitt danach und vor
kommenden weiteren Katastrophen sieht aber das Evangelium sich und sein
Publikum in Erwartung der Parusie des Menschensohnes stehen.

Es sei hier noch ein weiteres Beispiel angefiihrt. In seinem Brief nach Rom
— ausgerechnet dorthin — stellt Paulus im Briefrahmen eine grosse, program-
matische Inklusion her. Im Priskript (1,1-7) fihrt sich Paulus als besonders
erwihlten, mit den grossen Gottesminnern der alten Geschichte und nicht
zuletzt den Propheten Israels vergleichbaren Vermittler der gottlichen Heils-
botschaft ein. Diese kennzeichnet er als

(Evangelium von Gott)

tber den Gottessohn,

der herkommt aus Davids Samen, was den Bereich des Irdischen angeht,

der zum Gottessohn in Machtstellung bestimmt ist auf der Basis und infolge des Geistes, der
Heiligkeit ist und mit sich bringt, (und zwar) von der Totenauferweckung her.

Diese Heilsbotschaft fasst Paulus mit «Jesus der Gesalbte/Christos, unser Ky-
rios» geradezu bekenntnisartig zusammen (Rém 1,4). Der Punkt ist nicht nut,
dass der Gottessohn, der in seiner irdischen Gestalt ein davidischer Nachkom-
me ist und die messianische Davidsverheissung erfiillt, durch seine Auferwe-
ckung zum Gottessohn in Macht eingesetzt wird. Auch wenn das durchge-



22 Ekkehard W. Stegemann

hend so gedeutet wird, ist doch im Text gesagt, dass der irdisch als Davidssohn
erschienene Gottessohn gemass dem Geist der Heiligkeit, der von der end-
zeitlichen Totenauferweckung herkommt, in himmlische Herrschaftsstellung
versetzt wurde. Es ist kein nur individuell an Jesus stattfindender Prozess sener
Totenauferweckung™ er ist vielmehr im Zuge der mit ihm donenwendend be-
ginnenden — apokalyptischen — Totenauferweckung auf der Basis und in Folge
des Geistes, der Heiligkeit ist und mit sich bringt, zum himmlischen Herrscher
bestimmt.’! Die Aonenwende ist mit ihm geschehen und an thm wirksam ge-
worden. Aber dieser endzeitliche Geist wirkt auch schon in seiner gliubigen
Anhingerschaft (vgl. Rém 5,5; 8 9ff. u.6.). Am Briefende sagt Paulus tber den
Gesalbten/Christus (man beachte den Artikel) mit einem Zitat aus Jes 11,10
LXX: «Es wird die Wurzel Isais (sc. der Davidssohn) da sein auch als der,
der sich erhebt (oder: der, der aufersteht), um tber Volker zu herrschen; auf
ihn werden Vélker hoffen» (Rém 15,12).* Mit seiner Auferstehung tritt der
Spross Isais auch seine Herrschaft tber Menschen aus den Vélkern an, die sie
erhoffen! Die genealogische Begriindung des Gottesreiches zeichnet nun nach
Paulus aber auch die Anhingerschaft des Gottessohnes und Gesalbten Jesus
aus. Einerseits erklirt der Apostel Abraham auch zum irdischen Ahnherrn der
Christusglaubenden aus den Vélkern und rechnet ihn dem «Samen Abrahams»
zu. Abraham wird endzeitlich zu dem, was ithm verheissen wurde, zum «Vater
vieler Volker» (Rom 4,17). Andererseits werden die Glaubenden aufgrund des
schon wirksamen Geistes in das Abbild oder gar Aussehen des himmlischen
Gottessohnes Jesus Christus verwandelt werden (R6m 8,29).

0 So lesen filschlich den Vers zuletzt wiederum A.Y. Collins und J. Collins: King
and Messiah as Son of God: Divine, Human, and Angelic Messianic Figures in

Biblical and Related Literature, Grand Rapids 2008, 117 («by Aés resurrection from
the dead»).

*' Vgl E. Stegemann: «Set Apart for the Gospel» (Rom 1:1): Paul’s Self-Introduc-
tion in the Letter to the Romans, in: P. Spitaler (Hg,): Celebrating Paul: Festschrift
in Honor of J.A. Fitzmyer and J. Murphy-O’Connor, Washington 2011, 231-247.
2 Vegl. E. Stegemann: Coexistence and Transformation: Reading the Politics of
Identity in Romans in an Imperial Context, in: K. Ehrensperger u. J.B. Tucker:
Reading Paul in Context: Explorations in Identity Formation. Essays in Honour

of William S. Campbell, London 2010, 3-23.



Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs 23

Nach Vergil wird Augustus Caesat, der Sohn des Gottlichen (divz genns)
ebenso wie seine ganze Nachkommenschaft einst zu des Himmels erhabenem
Pol selbst hinaufsteigen (omnis Iuli progenies magnum caeli ventura sub axenr; Aen.
6,790ft). Fir Paulus werden alle Anhidnger und Anhingerinnen des Gottes-
sohnes Jesus Christus zu Gotteskindern und in das himmlische Staatsgebilde/
politenma aufsteigen (vgl. Phil 3,20). Christus wird der «letzte Adam», der Be-
griunder einer «neuen Schopfungy, die nicht mehr durch einen fleischlichen,
sondern pneumatischen Korper konstituiert ist und deswegen durch Unver-
weslichkeit und ewiges Leben, aber ethisch auch durch Gerechtigkeit.

VT Kurzger Ausblick

Die biblische apokalyptische Eschatologie von Daniel bis zur Johannesapoka-
lypse wird man nicht ohne die Verwicklung Israels in die Hindel der Weltreiche
verstehen. Sie nimmt nach der Zerstoérung des Zweiten Tempels darum eher
zu als ab, wie Markus, Matthius und Lukas, aber auch etwa das IV Esra-Buch
zeigen, die alle nach der Tempelzerstorung und in Reaktion auf sie schrei-
ben. Thr Subtext ist insofern imperiumskritisch, das Apokalyptische in der ji-
dischen und urchristlichen Tradition also auch intellektueller Widerstand. Wie
die Qumrantexte zeigen, verbindet sich das apokalyptische Konzept aber zu-
dem mit einer speziellen Toradeutung durch einen charismatischen Lehrer aus
der Elite Jerusalems, der diese als gottliche Offenbarungen deutet und damit
eine Devianz seiner Anhingerschaft begriindet. Und mit dem Diasporajuden
Paulus haben wir es auch mit einem charismatischen Lehrer und Schriftdeuter
zu tun, der visiondre Erfahrungen in der Auseinandersetzung mit der dissiden-
ten Gruppe der Jesusbewegung im Judentum machte und damit missionarische
Erfolge unter Nichtjuden hatte, die sich als Elite einer neuen Menschheit auf
dem Weg in das himmlische Imperium verstanden. Die Prophetie des Welt-
herrschers, der aus dem Orient und speziell aus Judida kommen wird und der
zu Paulus’ Zeit Nero aus vielen Griinden nun nicht war, mag dabei eine Rolle
gespielt haben. Aber wer einen neuen, gottlichen Weltherrscher entdeckt hat,
der hat ohnehin einen Grund, die Weltgeschichte auf ihn hin als ihr Ziel und
Ende zu entwerfen.



24 Ekkehard W. Stegemann

Abstract

Jewish and early Christian apocalypticism often encountered reservations in Christian
theology. But W. Pannenberg found it to be a universal historical concept which sup-
ported his theology of history as revelation. Jewish apocalypticism attracts indeed
since the book of Daniel themes and topics of (Greek and Roman) universal history.
Therefore it represents a part of an ancient discourse on dominion or on empire. The
reception of Jewish apocalypticism in the New Testament resumes this discourse of
empire. Read on this background Jewish and Christian apocalypticism resemble a kind
of empire-critical tendency.

Ekkehard W. Stegernann, Basel



	Apokalyptik und Universalgeschichte im antiken Herrschaftsdiskurs

