
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 4

Artikel: Karl Barth und Adolf Keller : Geschichte einer Freundschaft

Autor: Jehle-Wildberger, Marianne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karl Barth und Adolf Keller

Geschichte einer Freundschaft1

Karl Barth trat im September 1909 das Vikariat bei Adolf Keller an der

deutschsprachigen reformierten Gemeinde in Genf an. Keller war 37, Barth 23 Jahre
alt. Eine Beziehung begann, die während Jahrzehnten anhielt. Im Februar 1950

— also mehr als 40 Jahre später — berichtete Barth, der damals Emil Brunner in
Zürich vertrat, dass er sich oft mit Keller getroffen habe und dass es ein «gutes
Zusammensein» gewesen sei.2 Gegenüber Willem A. Visser 't Hooft betonte
Barth 1943: «Ich habe aber auch für Adolf Keller, den ich schon so lange aus

einiger Nähe kenne, nicht wenig übrig.»3

Die Briefe zwischen Keller und Barth sind teilweise verschollen. Die noch

erhaltenen Exemplare füllen einen dicken Ordner, wobei die meisten an Barth
adressiert sind. Allein zwischen 1934 und 1944 liegen 149 Briefe an Barth vor.
Von den Briefen Barths an Keller sind noch 54 greifbar, die frühesten von
1931. Kellers Briefe lassen immerhin Rückschlüsse auf Barths Äusserungen zu.

Anfang 1958 erlitt Keller einen Schlaganfall, was zum Ende der Korrespondenz

führte. Themen des Briefwechsels waren neben Persönlichem vor allem

die Dialektische Theologie, die Ökumenische Bewegung und der Deutsche

Kirchenkampf.

GeglückterAnfang der Beziehung

1909 gehörte Keller zu den Prominentesten unter den jüngeren Pfarrern der

Schweiz. Das mag ein Grund dafür gewesen sein, dass Fritz Barth, Karl Barths

1

Vgl. dazu die ausführliche Biografie: M. Jehle-Wildberger: Adolf Keller (1872-

1963). Pionier der ökumenischen Bewegung, Zürich 2008.
2 E. Busch: Karl Barths Lebenslauf. Nach seinen Briefen und autobiographischen

Texten, München 1976, 381.
3 Barth an Visser 't Hooft (damals Generalsekretär des Vorläufigen Ausschusses

des in Bildung begriffenen Ökumenischen Rats), Basel, 3. März 1943, in: Karl
Barth — W. A. Visser 't Hooft. Briefwechsel 1930-1968, Karl Barth Gesamtausgabe

43, hg. v. Th. Herwig, Zürich 2006, 165.

ThZ 4/66 (2010) S. 355-380



356 Marianne jehle-Wildberger

Vater, seinen Sohn nach dessen Assistenzzeit in Marburg als Vikar zu ihm
schickte. Der Sohn «musste» nun Pfarrer werden, und in Genf sollte er das

Handwerk lernen. Der welterfahrene Keller war ein guter Seelsorger und

begabter Redner. Nachdem er an seinen beiden ersten Pfarrstellen in Kairo und

auf Burg bei Stein am Rhein Erfahrungen gesammelt hatte, entfaltete er, seit

1904 in Genf, grosse Kreativität: Er bereicherte die bisher dürre Liturgie der

Gottesdienste im Auditoire Calvins neben der Kathedrale. Ein Kirchenchor
wurde gegründet und eine Diskussionsgruppe über theologische Fragen ins

Leben gerufen. Er führte ein Gemeindeblatt ein, journalistisch zeitgemäss

konzipiert und mit humorvollen Artikeln versetzt — was Barth später von ihm
übernommen hat. Keller veranstaltete Konzerte und Gemeindeabende, hielt unzählige

Vorträge, teils avantgardistisch durch Lichtbilder unterstützt. Auf seinen

Wunsch hin wurde ein Gemeindesaal eingerichtet — zu dieser Zeit schweizweit

ein Novum.4

Zur Gemeinde gehörten viele Fabrikarbeiter und Hausangestellte. In
einer Predigt nannte Keller die Kluft zwischen Arm und Reich das gegenwärtig
«aktuellste Problem».3 Er stand der religiös-sozialen Bewegung nahe, die 1906

von Leonhard Ragaz und Hermann Kutter gegründet worden war, trat ihr aber

nicht bei.

Es ist bemerkenswert, dass Keller, obwohl mit Arbeit überhäuft, sämtliche

Vorlesungen und Seminare des Psychologen Théodore Flournoy an der
Universität belegte. Flournoy stand William James nahe und lehrte unter anderem

Religionspsychologie, was Keller besonders interessierte.

Zu der deutschsprachigen Gemeinde gehörte auch die «kleine quecksilberne»6

Geigenspielerin Nelly Hoffmann. Oft wurde sie von Keller im Haus ihrer Mutter

am Klavier begleitet. Nelly besuchte den Konfirmandenunterricht bei Barth.

Rund dreieinhalb Jahre später, am 27. März 1913, traute Keller das Paar in der

Nydeggkirche in Bern. Barths Vater war im Jahr zuvor unerwartet gestorben.7

4 Das Kirchgemeindehaus von Winterthur, als eines der ersten der deutschsprachi¬

gen Schweiz, datiert von 1913.
5 A. Keller: Bettagspredigt 1904 und Predigt über Mk 10,17-27, 27. Nov., o.J.

(NLAK [Nachlass Adolf Keller] A 3 Frühe Predigten, in: Privatarchiv P. Keller).
6 A. Keller: Aus meinem Leben, Typoskript, 53 (NLAK).

In Barths Ehekrise versuchte Keller Jahre später — wohl ergebnislos - zu vermitteln.

Nachdem er bereits gerüchteweise davon gehört hatte, schrieb er an Barth:
«Ich [...] weiss aus eigener Erfahrung, wie eng Schuld und Schicksal verschlungen
sind. In der Liebe wie in der Ehe, [so] dass ich mehr als je die Mahnung Jesu be-



Karl Barth und Adolf Keller 357

Rückblickend schrieb Keller, Barth habe in Genf eine «erquickende Respektlo-
sigkeit vor dem Gewesenen und Gewordenen gehabt und die Welt wieder von
vorne angefangen»:

«Das ganze berühmte Genève [...] war ihm [...] mehr nicht als ein internationales Mus, dem

es an Geist und Charakter fehlte. Er tat halt Pfeffer und Salz dazu. [...] Der Pfarrer [Keller] führte
den Vikar in das Pfarramt ein, in die ärmlichen Mansarden von St. Gervais, in die Diakonie, in die

Anfänge einer Seelsorge, [...]. Aber der junge Vikar führte den Pfarrer bald in andere Dinge ein,
in die Spannung der sozialen Problematik, die er in Deutschland als junger Religiös-Sozialer viel
stärker empfunden hatte, als wir es in der Schweiz gewohnt waren. [...] Barths Predigt trieb den

Zuhörer in die Dringlichkeit des Gesagten hinein [...]. Er war imstande, einen älteren Kollegen [...]

am Knopfloch zu fassen und ihn zu fragen: <Wo ist dein Impetus?) [...] Ich [Keller] weiss heute nicht
mehr, wer wessen Vikar war.»."

Keller bedauerte, dass er wegen seines Stellenantritts in Zürich nur einige
Wochen mit Barth zusammenarbeiten konnte.9 Umgekehrt fand der junge
Barth, Keller sei «ein ungemein reicher und vielfältiger Geist»; «auch

theologisch bin ich gut mit ihm [...] ausgekommen.»10 Barth war Anhänger der
«modernen» (liberalen) Theologie,11 der sich auch Keller angenähert hatte,
ohne aber von der «angestammten Glaubensart» seiner Mutter zu lassen.12

Kellers Vater war Primarlehrer im schaffhausischen Rüdlingen. Stammten
Keller und Barth sozial nicht aus demselben Milieu, so teilten sie doch eine

positiv-pietistische Herkunft. Die Begegnung mit der liberalen Theologie an
der Universität Basel löste bei Keller einen Schock aus. Ein Jahr lang studierte

er in Berlin, teilweise bei denselben Professoren wie später Barth. Keller

bewunderte die Brillanz Adolf von Harnacks, fühlte sich aber eher vom

treffend das Richten verstehe, weil tatsächlich niemand als Gott allein weiss, was
wirklich im andern ist. Du kannst daher auf mein volles Verständnis und Vertrauen

rechnen, und was ich selbst tun kann, um dir beizustehen, tue ich gerne.» (KBA
[Karl Barth Archiv Basel] 9335.67). Keller hielt den Kontakt auch mit Nelly Barth
aufrecht.

8 A. Keller: Manuskript, vermutl. nach 1919 (NLAK A Mappe Ungedruckte Manu¬

skripte).
9 Keller an Paul Walter in Genf, 10. Juni 1910 (BAR [Bundesarchiv Bern] J.2.257

1989/211).
1,1 Barth an W Spoendlin, 12. Nov. 1909, aus: Busch: Karl Barths Lebenslauf (Anm.

2), 64.
11 Busch: a.a.O. 62.
12 Keller: Aus meinem Leben (Anm. 6), 47.



358 Marianne Jehle-Wildberger

positiven Adolf Schlatter angezogen. Anders Barth: Er war von Harnack

begeistert, nicht aber von Schlatter, bei dem er auf Weisung seines Vaters zu
studieren hatte.13 Und während Keller in Berlin eifrig Museen, Theater und

Konzerte besuchte, sass Barth lieber über den Büchern.14 Keller schloss sich

nach seiner Rückkehr der Gruppe um seinen Jahrgänger Paul Wernle an, die

sich der Vermittlung zwischen Positiven und Liberalen verschrieb. In seinem

Curriculum vitae, das er bei der Abschlussprüfung vorlegte, schrieb Keller:

«Ich erkannte, dass die Persönlichkeiten und Lebensbeziehungen, und nicht abstrakte Ideen

oder Lehren, die Träger der Religion sind [...]. Daher leuchtete mir ein, dass [es] wohl
verschiedene Dogmatiker [gibt], aber nie die Dogmatik des Christentums gefunden werden kann.

[...] Ich wurde überhaupt immer weniger geneigt, mein Christentum möglichst schnell zu einer

Theologie zu systematisieren [...]. Auf dem Wege zu diesen Uberzeugungen konnte ich daher

ungehindert sowohl von Schlatter, als auch von Harnack und [Julius] Kaftan einen tiefgreifenden
Einfluss erfahren. [...] In Berlin wurde ich aufs mächtigste angeregt, ohne indessen auf die Worte
eines Lehrers voll und ganz zu schwören.»15

Mit der kritischen Exegese der Bibel war er nun ausgesöhnt, bedauerte aber

zutiefst den andauernden Richtungsstreit. Er hoffte auf einen «Propheten»,
welcher ihn überwinden würde. Das Theologiestudium schloss Keller mit der
zweitbesten Note ab, einer lb, Barth mit einer 2.

Konsens und Dissens %ur Zeit des Ersten Weltkriegs

Ende 1909 wurde Keller Pfarrer an der Kirche St. Peter in Zürich, Barth 1911

im aargauischen Arbeiterdorf Safenwil. Das Predigen machte Barth Mühe,
wie er selbst bekannt hat.16 Keller schrieb ihm: «Deine Predigt in Safenwil

ist schön gedacht, gut gebaut, überzeugend gesagt, aber sehr jung und in der

Studierstube gewachsen. Wundere mich nur, wie deine Leute das verstehen
können.»17 Barth engagierte sich gegen die soziale Not, trat sogar der
Sozialdemokratischen Partei bei. Das Schweigen der Kirche bezeichnete er als

13 E. Busch: Barths Lebenslauf (Anm. 2) 5Iff. - Schlatter lehrte zu Barths Zeit nicht
mehr in Berlin, sondern in Tübingen.

14 Keller: Aus meinem Leben (Anm. 8), 11 (NLAK). — Eberhard Busch: Barths
Lebenslauf (Anm. 2) 51.

15 A. Keller: Curriculum vitae, 1896 (StAZ [Staatsarchiv Zürich] T 30a, 16).
16 Busch: Barths Lebenslauf (Anm. 2) 103.
17 Keller an Barth, undatiert, vermutl. Frühling 1915 (KBA 9315.38).



Karl Barth und Adolf Keller 359

«Abfall von Christus».18 Keller schrieb: «Ich bin als Seelsorger neben
manchem jungen Gefangenen in der Gefängniszelle gesessen und habe seiner

Leidensgeschichte zugehört.»19 Er forderte ihre Begleitung nach der Entlassung,

damit sie wieder Tritt im Leben fassen könnten.
Sowohl Keller wie Barth waren erschüttert vom Ausbruch des Ersten

Weltkriegs. Barth war irritiert, dass sich fast alle seiner deutschen theologischen

Lehrer hinter Kaiser Wilhelm II. scharten und dass sogar die
Sozialdemokratische Partei einknickte.211 Keller gab seiner Empörung über die

Vereinnahmung Gottes durch die Kriegsparteien Ausdruck.21 Auch erkannte er
früh, wie Ragaz, den Graben, der sich zwischen Deutsch- und Welschschweiz

aufzutun drohte. An St. Peter in Zürich und in der Kathedrale von Genf
sprach er vom gemeinsamen Erbe und den gemeinsamen Werten beider
Landesteile und rief aus: «[...] wir wollen nicht in den Rassenzank hinein.»22 — In
der Verurteilung der sozialen Missstände und des Kriegs waren sich Barth
und Keller einig. Aber sie suchten beide auf ihre Art nach Auswegen, was
dann zu Differenzen führte.

Es begann mit einem Missverständnis: Die Kirchgemeinde St. Peter war
eine Hochburg des Liberalismus. Keller galt deshalb seit seinem Stellenantritt
vielfach als Liberaler. Er war aber aufgrund seiner Persönlichkeit, nicht der

theologischen Richtung, berufen worden. Das Etikett «liberal» blieb trotz
Dementis an ihm hängen, was auch Barth beeinflusste.23 — 1914 veröffentlichte
Keller ein Buch über den Philosophen Henri Bergson.24 Er nahm dessen Ruf
«Zurück zum Leben» auf. Am Anfang der Erkenntnis stehe das unmittelbare
Erlebnis. Der Verstand versage, wo es um das Leben gehe. Insbesondere

gelinge es ihm nicht, das seelische Leben zu erfassen. Das menschliche Le-

18 F. Jehle: Lieber unangenehm laut als angenehm leise. Der Theologe Karl Barth
und die Politik 1906 - 1968, Zürich 22002, 45.

19 A. Keller: Vom religiösen Jugendunterricht, in: Gemeinde-Blatt St. Peter, Nr. 4,

XII. Jg., 18. April 1922, 2.
20 F. Jehle: Der Theologe Karl Barth (Anm. 18), 49.
21 A. Keller: Dein Wille geschehe! in: J. Sutz/A. Keller: Gotteshilfe in Kriegszeit.

Sechs Predigten, Zürich 1914, 23f.
22 A. Keller/W Cuendet: «Wir wollen sein ein einzig Volk von Brüdern. Vaterlän¬

dische Ansprachen in einem gemeinsamen deutsch- und welschschweizerischen
Gottesdienst am 9. Sept. 1914, Zürich 1914, 7ff.

23 Siehe unten S. 378 und Fussnote 118.
24 A. Keller: Eine Philosophie des Lebens, Jena 1914.



360 Marianne Jehle-Wildberger

ben sei aber im Innersten seelischer Natur. Es sei evident, welchen Wert die

Intuitionsphilosophie für das religiöse Denken haben könne, so das Urteil
Kellers.25 — Er wählte damit einen pragmatischen Anknüpfungspunkt, was
sich seit seinem Studium bei Julius Kaftan, bei Flournoy und seither in
Zürich im Kontakt zu C. G. Jung angebahnt hatte, dessen Diskussionskreis an
der psychiatrischen Klinik Burghölzli er sich anschloss.

Keller wagte sich bei gewissen Seelsorgefällen an die Analyse von Träumen,

jedoch nur im Sinne einer Vorarbeit, an die sich die christliche Verkündigung

anschloss.26 Kellers Frau Tina Keller-Jenny, die sich nach der Heirat
1912 zur Psychiaterin ausbildete, attestierte ihrem Mann Jahre später, «very
successful! with psychoanalysis» gewesen zu sein.27 — Barth jedoch warf Keller

«Haschen nach Wind» vor.28 Dieser verteidigte sich: «Ich würde das

übrigens nicht gelten lassen, dass ich ausschliesslich psychologisch eingestellt
sei. Ich bin weit davon entfernt, sondern gerate gerade dir gegenüber durch
diesen Gegensatz meist in eine viel pointiertere Stellung, als ich eigentlich
will f...].»29 Doch werde Barth «der ganzen Natur des emotionalen Denkens
nicht gerecht».30 Keller fiel Barths «nervöses Hüsteln» auf, auch balle er bei
Diskussionen «immer die Fäuste, als ob er einen durchhauen müsste».31 Von
sich selbst sagte Keller: «Wenn etwas meine Stärke ist, so ist es das, die
Menschen verstehen zu können, wie sie denken und fühlen — du wirfst mir ja
das geradezu vor. [...] Wenn du aber von folgenden Positionen her einen

Zugang versuchen würdest, so wüsste ich nicht, was ich dir entgegenzusetzen

hätte: Die heutige Kirche hat die Kraft verloren, eine wirkliche Kirche
und Gemeinschaft zu sein, und wir müssen sie wieder suchen helfen. [...] die

Welt [ist] wieder zu Gott zurückzuführen [,..].»32 — Im Widerspruch zu seiner

Abwehr psychologischer Fragestellungen steht die Tatsache, dass sich Barth
damals von einem Cousin C. G. Jungs psychoanalytisch «ausnehmen», d.h.

25 A. Keller: a.a.O. 31. — Bergson fühlte sich von Keller verstanden, lud ihn Anfang
1918 sogar zu seiner Aufnahme in die Académie Française ein.

26 Keller an Ragaz, 7. April 1918 (StAZ WI 67 103.2).
27 Tina Keller: Autobiography, 85. Summer 1981 Version (NLTK [Nachlass Tina

Keller], in: Privatarchiv P. Keller).
28 Keller an Barth, 18. Febr. 1916 (KBA 9316.25).
29 Keller an Barth, 9.Febr. 1915 (KBA 9315.15).
30 Keller an Barth, 25. Febr. 1915 (KBA 9315.21).
31 Keller an Barth, 21. April 1915 (KBA 9315.46).
32 Keller an Barth, ebd.



Karl Barth und Adolf Keller 361

behandeln, Hess.33

Auch die Fundierung der Ethik bot den beiden wechselseitige Reibungsflächen.

Die Diskussion setzt Barths theologische Wende von 1914 voraus und
thematisiert das rechte Verständnis der Reich-Gottes-Theologie. Im Februar
1915 schreibt Keller an Barth:

«Deine scharfe Gegenüberstellung von Ethik und Ankündigung der Gotteswelt schenkt auch

meinen Gedanken [...] neues Licht. Ich fühle sofort, dass ich bei diesem Entweder-Oder auf der
Seite des Oder stehen muss. [...] Es ist im Grunde der eschatologische Mut, der in Jesus und Paulus

lebte [...].» - Den Glauben an die Durchführbarkeit der Bergpredigt in dieser Welt «kann ich nur
stützen, indem ich das Verheissene weiter und höher in die Zukunft hinausschiebe oder indem
ich auch die Spannung zwischen jener Verkündigung und der Welt nicht für sinnlos, sondern für
gottgewollt erkläre und annehme, damit mir ein fortwährender Stachel gegeben sei, der mich weiter
treibe und die Welt in Bewegung halte.»14

Keller nahm also, ganz seinem Charakter entsprechend, eine vermittelnde Position

ein. BHeb er bisher auf gewisser Distanz zum von ihm als radikal empfundenen

Ragaz, so nimmt er ihn nun gegenüber Barth in Schutz:

«Wenn nun einer [Keller] Brücken zu schlagen sucht [...], dann wettert ihr drauflos. So ging es

mit Ragaz und Kutter. Es ist ein offenes Geheimnis, dass Kutter, ich kann mir nicht helfen, die

Absage an Ragaz ist. [...] und [wenn] nun Ragaz zum Tun übergehen will, wird er stigmatisiert, und

[es] wird geraten, den Geist walten zu lassen.»13 «So wird das Himmelreich wohl keinem geschenkt,
der nicht durch die Ethik hindurchgegangen ist und an ihr dann verzweifelt ist. Kann ein Mensch
wohl die Gnade erfassen, der nicht einmal tief ins Böse hineingeraten ist und nun weiss, dass er sie

nötig hat? Wann Gott dies Aufbrechen vollziehen will und wie, muss man ihm überlassen. Ich glaube

nicht, dass er die Welt und die Menschen verlassen hat, wenn sie nun einmal im Relativen drin
stecken und in geschichtlichen Prozessen sich abmühen und den Dreck der Welt anfassen [...]. [...]

habe ein wenig Geduld mit den posthumen Kindern des Reiches Gottes, die noch in der Geschichte

und im Relativen stecken.»36

Auch Barth hatte zunächst gehofft, dass sich Kutters Gelassenheit und Ra-

gazens energisches Anpacken vereinbaren Hessen. Doch im September 1915

schlug er sich endgültig auf die Seite Kutters.37 Darauf herrschte zwischen

33 Busch: Barths Lebenslauf (Anm. 2), 80 und W Schildmann: Was sind das für
Zeichen? München 1991, 8.16f.

34 Keller an Barth, 25. Februar 1915 (KBA 9315.21).
35 Keller an Barth, 23. April 1915 (KBA 9315.47).
36 Keller an Barth, 23. Juni 1915 (KBA 9315.83).
37 Busch: Barths Lebenslauf (Anm. 2), 98.



362 Marianne Jehle-Wildberger

Barth und Keller Schweigen. Es war Barth, der es nach Monaten brach. Keller

antwortete:

«Ich habe dein Schweigen nicht anders aufgefasst als du selbst: als den notwendigen
Ausdruck einer momentanen gegen [teiligen] Stellung. Dabei habe ich vielleicht den Gemeinschaftsgedanken

etwas stärker festgehalten als du [...]. Es kann auch nicht an unserem individuellen
Verhältnis zueinander liegen, wenn wir uns aneinander reiben. [...] Es ist merkwürdig, ich empfinde
[im «Baslerischen»] immer wieder eine besonders starke und lieblose und ungläubige Kritik,
gegen die ich mich zur Wehr setze. [...] Aber ich füge hinzu, dass dein Brief [...] mich entwaffnet.

[...] Wir sind wohl und freuen uns an den Kindern.»38

Keller fühlte sich leicht angegriffen und gab das Barth gegenüber auch zu.39

Wahrscheinlich bemerkte er richtig, dass die Gemeinsamkeit grösser sei als

der Gegensatz. Beim Generalstreik am Kriegsende solidarisierte sich Barth
mit den Arbeitern.40 Keller seinerseits hörte mit Entsetzen die Schüsse des

Militärs auf demonstrierende Arbeiter: «Es floss also Bruderblut.»41 Beim
Völkerbund jedoch gingen die Meinungen auseinander. Während Keller
überzeugt war, es gehe um politischen Idealismus, der sich gegen den «sacro

egoismo» der Nationen richte,42 waren Emil Brunner43 und Barth dagegen.
Letzterem schrieb Keller: «[...] ich sehe, wie Ragaz und ihr [die Dialektiker]
— von ähnlichem Ursprung [aus] und selben Zielen zustrebend — in
grundsätzlichen Fragen wie dem Völkerbund so weit auseinander geht f...]».44 Noch
schienen die USA dem Völkerbund beitreten zu wollen. Barth teilte aber

die antiamerikanische Haltung von Teilen der Sozialdemokratischen Partei,
der er angehörte. Diese sah den Krieg und den amerikanischen Kapitalismus
nahe beieinander.

38 Keller an Barth, 11. Dez. 1915 (KBA 9315.168). — Keller war schon als Student
in Basel wegen seines Schaffhauser Dialekts gehänselt worden. — Adolf und Tina
Keller hatten zu diesem Zeitpunkt 2 Kinder, 3 weitere kamen später dazu.

39 Keller an Barth, 23. April 1915 (KBA 9315.47).
40 Busch: Barths Lebenslauf (Anm.2), 119f.
41 Keller: Aus meinem Leben (Anm. 6), 89.
42 A. Keller: Der Idealismus als praktisches Problem, in: Wissen und Leben, XIV.

Jg., Heft 16, 1. Jan. 1921,256.
43 Siehe F. Jehle: Emil Brunner, Zürich 2006, 154f.
44 Keller an Barth, 6. Febr. 1920 (KBA 9320.40).



Karl Barth und Adolf Keller 363

Fas^inosum dialektische Theologie

Nun zum — aus dem Rückblick — epochalen Ereignis, Barths «Römerbrief», der

wichtigsten theologischen Neuerscheinung nach dem Ersten Weltkrieg! In der

ersten Version von 1919 und auch in der zweiten «finden sich in zahlreichen

Wiederholungen die Wendungen: Gott ist <der ganz Andere)».45 Das stellte das

bis dahin herrschende theologische Paradigma auf den Kopf, denn die liberale

Theologie des 19. Jahrhunderts hatte ihren Anknüpfungspunkt beim Menschen

und seiner Kultur gehabt. — «Ich höre dir zu, ich lese deinen Römerbrief mit
viel Gewinn», schrieb Keller an Barth. Aber er könne darin nicht so ohne

weiteres die Stimme Gottes vernehmen, sondern müsse sich auf das verlassen, was

er selber davon höre. «Ich [...] bin dir herzlich zugetan, stehe dir, auch wenn ich

nicht so mitstürmen muss, in manchem gerade im Römerbrief unendlich viel
näher als du weißt f...].»46 1940 erinnert er sich:

«Ich studierte [den Römerbrief] fleissig in der ersten und zweiten Auflage, nicht ohne manche

Seiten und Folgerungen dieser Theologie zu bekämpfen, vor allem die damals ungebührlich
übertriebene Transzendenz dieser Theologie, die Ablehnung der Erfahrung und die ethische

Indifferenz, die in der ersten Zeit deutlich zu bemerken war. Trotzdem bin ich dieser Theologie

grossen Dank schuldig. Sie hat mich aus der Vermischung der Theologie mit anderen Elementen

endgültig herausgerissen und mir wieder den Sinn für das Uberweltliche der Botschaft Jesu
Christi und seiner Erscheinung geöffnet. Damit fiel allerlei Subjektivismus zu Boden, und es

wurde eine grosse Freiheit in mir wirksam, die [...] mich zum Zentrum aller evangelischen
Verkündigung hinführte, zu der Tatsache, dass Jesus im Namen Gottes dem Sünder Seine Gnade
verkündet und frei schenkt.»47

Tatsächlich distanzierte sich Keller allmählich von Jung. Dieser rede von Gott
nicht als metaphysischer Realität, sondern meine mit ihm nur die religiöse
Erfahrung. Und das sei nicht gleichzusetzen mit dem, was die christliche

Theologie Offenbarung nenne.48 Er verfolgte Barths weitere Entwicklung
«mit grösstem Interesse».49 Seine und Brunners Schriften las er lückenlos.

45 Jehle: Der Theologe Karl Barth (Anm. 18), 51.
46 Keller an Barth, 6. Febr. 1920 (KBA 9320.40).
47 Keller: Aus meinem Leben (Anm. 6), 57f.
48 A. Keller: Analytische Psychologie und Religionsforschung, in: Psychologischer

Club Zürich (Hg.): Die kulturelle Bedeutung der komplexen Psychologie.
Festschrift zum 60. Geburtstag von C.G. Jung, Berlin 1935, 271ff.

49 Keller an Barth, 3. Sept. 1920 (KBA 9320.254).



364 Marianne Jehle-Wildberger

Innerhalb der Schweiz folgten nicht viele Theologen Kellers Beispiel.50 Paul

Wernle lehnte die dialektische Theologie ab. Noch 1927 tröstete Keller Barth,
der sich über mangelndes Echo auf seinen Vortrag in Aarau beklagt hatte:

«Du sollst nur wissen, dass die affektmässige Reaktion auf deine Art nicht
immer ein Barometer für die geistige Wirkung ist, die von dir ausgeht.»51 Keller

teilte Ragaz — auch dieser liess sich nicht auf Barth ein — mit:

«Die Dialektik, die [Barth] und seine Freunde vertreten, scheint mit dem einfachen

Evangeliumjesu wenig zu harmonisieren, vor allem fehlt mir die Liebe. Auch scheint mir der

Schöpfungsgedanke hinter dem Erlösungsgedanken ungebührlich zurückzutreten. Dann glaube ich
auch nicht, dass wir in einer Welt, die voller Nöte ist, das Recht haben, einfach zu warten, wo
doch Gott uns durch diese Not so deutliche Wege weist. Aber trotz dem allem empfinde ich
doch einen tiefen Ernst und glaube auch, dass die Unerbittlichkeit, mit der er [...] uns dem
transzendenten Gott gegenüberstellt, eine religiöse Vertiefung und Läuterung bedeutet.»52

An Brunner schrieb er: «Wenn ich mich [...] kritisch mit Ihnen [...] auseinandersetze,

so zeigt das mein starkes Interesse.»53 Und an Barth: «Die Linie, die

ich in keiner meiner häufigen Besprechungen Deiner Theologie mit Freunden

verlassen habe, ist die einer ernsten [...] Auseinandersetzung mit Deiner

Verkündigung, wobei Du aber selber erwarten wirst, dass eine solche

Auseinandersetzung sich kritisch und nicht einfach nachbeterisch vollziehe.»54 Dass

er, der um eine halbe Generation Ältere, nicht mit fliegenden Fahnen ins

Lager Barths überging, ist nachvollziehbar. Vielleicht hat er nach 1919 den

liberalen Anteil an seiner Theologie etwas heruntergespielt. Jedenfalls wurde

er zu einem — wenn auch unkonventionellen — «Barthianer». Und dabei blieb

es: 1940 schrieb er an den amerikanischen Theologen Henry S. Leiper: «I am

just reading his second volume of <Dogmatics> mostly between midnight and

one in bed.»55

Keller war der Erste, der die dialektische Theologie in den englischsprachigen

Ländern verbreitete. Seit 1920 engagierte er sich in der Ökumene
und war deshalb viel auf Reisen. 1924 schrieb er an Barth — nun
Theologieprofessor —, er habe verschiedenenorts in den USA vor 6000 Studenten

50 Keller an Brunner, 27. Mai 1924 (StAZ WI 55, 25).
51 Keller an Barth, 29. Juli 1927 (KBA 9327.301).
52 Keller an Ragaz, 1. Mai 1924 (StAZ WI 67 103.2).
53 Keller an Brunner, 27. Mai 1924 (StAZ W I 55, 25).
54 Keller an Barth, Zürich, 1. Mai 1925 (KBA 9325.173).
55 Keller an Leiper, 21. März 1940 (NLAK C 2,3).



Karl Barth und Adolf Keller 365

und Dozenten die dialektische Theologie vorgestellt. Auch habe er
versucht, «den Kanal etwas tiefer zu graben, in dem dir die amerik. Hilfe für
den reform. Lehrstuhl in Göttingen zufliesst».56 Und 1927: «Wie oft hätte
ich dir das sagen können, wenn ich mit Engländern, Schotten, Amerikanern,

Holländern, Dänen über deine Theologie sprach.»57

Im Frühling 1925 schrieb Keller in «The Expositor», einer presbyteria-
nischen britischen Zeitschrift, über «A Theology Of Crisis»:58 «Da [der
Artikel] meines Wissens die erste Äusserung über Dich in englischer Sprache
ist, bemühte ich mich, Dich möglichst viel selber reden zu lassen.»59 Die
neue Bewegung stehe jeder Theologie kritisch gegenüber. Sie sei Ausdruck
der tiefen Krise, wenn sich Christen wirklich mit dem lebendigen Gott
konfrontiert sähen: «Crisis is the only word which depicts adequately this
situation.»60 Denn: «What we call God, is not the living God but a humanized

image we made of Him. Barth directs, from this point of view, his

specific and furious attacks against modern historicism and psychologism.»
Der «Deus absconditus» könne nicht zum Objekt menschlicher Erfahrung
gemacht werden. «However, if there is no way from men to the transcendent

God, there is a way from God to men: Jesus Christ. He is the only
revelation of God.» Die dialektische Theologie entziehe sich jedem Urteil,
sie verlange «a decision, a crisis». «It is refreshing to see how this theology
goes straight forward into this Holy of holies of the Reformers without
looking to the right or the left». — Keller fügt seiner insgesamt positiven
Würdigung bei: «Indeed the ethical problem is the weak point of the whole
position.» — In Schottland wurde Keller oft auf den Artikel im «Expositor»

angesprochen.61 Wahrscheinlich geht die englische Bezeichnung für
«dialektische Theologie», «Theology of Crisis», auf Keller zurück.62 Erst

56 Keller an Barth, 8. Mai 1924 (KBA 9324.134).
57 Keller an Barth, 27. Juli 1927 (KBA 9327.301).
58 A. Keller: A Theology Of Crisis, Exp. 9.3 (1925), 164-175.245-260.
59 Keller an Barth, Zürich, 5. Mai 1925 (KBA 9325.180). Vgl. Jehle: Emil Brunner

(Anm. 45), 241.
60 Keller: A Theology Of Crisis (Anm. 58), 166. Weitere Zitate im Abschnitt

167.169.171.255ff.
61 Keller an Barth, Cardiff, 26. Juni 1925 (KBA 9325.260).
62 Siehe: H.A. Drewes: Bibliographie Karl Barth, Bd. 1, Tübingen 1984, 779. Vgl.:

C. W Goodrich an Keller, New York, 5. Mai 1925: «Perhaps that which has most
impressed me, because it was entirely new, was the first article on <The Theology of



366 Marianne Jehle-Wildberger

1928 erschien die erste englische Übersetzung eines Buches Barths, 1929

Brunners «Theology of Crisis».63

Auseinandersetzungen über die Ökumene

In seinem Buch «Protestant Europe» von Anfang 1927 stellte Keller die

Dialektische Theologie einem breiteren amerikanischen Publikum vor.64 Es war
sein erstes englisch abgefasstes Buch. Er ging darin auf die europäische
Kirchengeschichte seit der Reformation ein, richtete sein Augenmerk aber vor
allem auf den Ist-Zustand der Kirchen mitsamt ihren theologischen

Strömungen, ihren Liturgien, Bräuchen, Frömmigkeitstypen, Mentalitäten, ihren
Stärken und Schwächen. Das war neu: Keller erfand die theologische Disziplin

Comparative Ecclesiology (Vergleichende Kirchenkunde), die er auch in

Vorlesungen an den Universitäten Zürich und Genf sowie in den USA
vertrat. Eigene Anschauung war ihm dabei wichtig, aber auch objektive Distanz.
Sein Anliegen war zutiefst der Ökumene verbunden. Auftraggeber für dieses

Buch war der Federal Council of the Churches of Christ in America. Keller

war seit Ende 1923 europäischer Sekretär des Council.
Barth schrieb an einige Freunde, alles dränge «aufs Meer, auf den Ozean

hin, auf dem wir doch wirklich mehr zu suchen haben als etwa Adolf
Keller».65 War das nur Neid oder doch auch Bewunderung? Keller ermahnte

Barth, Englisch zu lernen, organisierte für ihn auch Einladungen zu
Vorträgen, 1925 zur Weltversammlung des Reformierten Weltbunds in Cardiff,
1933, 1935 und 1936 an Universitäten in den USA, u.a. in Princeton und am

Union Theological Seminary, die Barth nach einigem Zögern aber allesamt

ablehnte. Keller hatte 1922 den Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund,
dessen wichtigster Anreger er 1920 gewesen und dessen Sekretär er jetzt war,
in den Reformierten Weltbund hineingeführt. Barth warf dieser Organisati-

Crisis>.» (PHS NCC [Presbyterian Historical Society, National Council of Churches,

Philadelphia] RG 18 73/9).
63 E. Brunner: Theology of Crisis, New York 1929. Vgl. K. Adam: Die Theologie

der Krisis, in: Hochland, Monatsschrift für alle Gebiete des Wissens, der Literatur
und Kunst, 23. Jg. April—Sept. 1926, Kempten und München, 27Iff.

64 A. Keller/G. Stewart: «Protestant Europe», New York 1927, 146ff.
65 Barth an «Liebe Freunde», 16. Okt. 1922, in: E. Thurneysen (Hg.): Karl Barth-

Eduard Thurneysen. Briefwechsel 1921-1930, Bd. 2, (Karl Barth • Gesamtausgabe

4), Zürich 1974, 113.



Karl Barth und Adolf Keller 367

on Oberflächlichkeit vor. Aus Edinburgh schrieb ihm Keller: «Ich bin hier in
einer der lebendigsten Kirchen, die ich kenne. Hier kannst du den grimmigen
Ernst, Bussgeist, altreformierte Dogmatik, Kirchenzucht und Vertrauen auf
das Wort finden.[...] Wer hat dich zum Richter über sie gesetzt?»66

Wegen seines amerikanischen Mandats und anderer neuer Aufgaben gab
Keller Ende 1923 das Pfarramt auf. 1920 war die ökumenische Bewegung
Life and Work gegründet worden. Sie beabsichtigte, die Kirchen durch
gemeinsames Einstehen für Frieden und soziale Gerechtigkeit zu einigen.67

Hauptfiguren waren Charles Macfarland, Generalsekretär des Federal Council,

Vertreter des Social Gospel, und Nathan Söderblom, Erzbischof von
Uppsala, ein Anwalt des Friedens. Life and Work lag auf der Linie Kellers.
Als enger Vertrauter Söderbloms war er mitverantwortlich für die Organisation

und für das Programm der ersten Weltkonferenz 1925 in Stockholm.
Da eine Diskussion um das Reich Gottes zu erwarten war, formulierte er
vermittelnde Thesen. Ein Kernsatz lautet: «Dieses ist Geschenk und
Wirkung Gottes. Aber die Christen gewinnen trotzdem an der Verkündigung
vom Reiche Gottes eine Anschauung und ein Ideal der höchsten, wertvollsten

Form von Gemeinschaft, die unter Menschen möglich ist.»68 — Barth
mit seinen quietistischen Neigungen wurde vor allem vom amerikanischen

Aktivismus abgeschreckt, sich positiv zu Stockholm zu stellen. Sein Freund
Eduard Thurneysen meinte: «Amerika scheint auch auf dem Religionsmarkt
als der grosse Aufkäufer auftreten zu wollen; seinem Kapitalismus entspricht
ein unsäglich gotdoses [...] Seelenfängerchristentum, das mit amerikanischem

Optimismus wahrscheinlich gerade auf den von Adolf Keller so gepriesenen
Weltkonferenzen gewaltig und gewaltsam propagiert werden wird.»69

An der Konferenz mit 610 Delegierten rückten tatsächlich Fragen rund
um das Reich Gottes ins Zentrum. Kann und soll die Kirche an seinem Bau

mitwirken? Es gelang, die Gräben, die sich zwischen politisch und theolo-

66 Keller an Barth, 22. Mai 1924 (KBA 9324.144).
67 Man versprach sich davon rascheren Erfolg als von dogmatischer Annäherung,

wie sie die 1910 entstandene Faith and Order-Bewegung anstrebte.
68 Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund (Hg., resp. Keller): Die Kirche und

die internationalen Beziehungen. Thesen zum 4. Thema des Programms für die

Allgemeine Konferenz für praktisches Christentum in Stockholm 1925, If. (WCC
[World Council of Churches Library, Genf] Br 280.241).

69 Thurneysen an Barth, 21. Juli 1925, in: Thurneysen (Hg.): Barth-Thurneysen.
Briefwechsel. 2, (Anm. 65) 354.



368 Marianne Jehle-Wildberger

gisch konservativen deutschen Lutheranern und radikalen amerikanischen
und britischen Social Gospel-Vertretern auftaten, notdürftig zuzuschütten,
auch dank Kellers Thesen. Barth jedoch schrieb unter Hinweis auf die acht
unbelehrbaren deutschnationalen (von vierzig deutschen) Abgeordneten:
«Du liebe Zeit, und dann als Gegenstück Weltadolf [. .], und das Ganze die
christliche Kirche — es ist schon zum auf den Tisch hauen [...]. Ich fürchte,
ich hätte wieder einmal <blutig rasiert), aber dann sicher nicht nur im Blick
auf die Westler [d.h. Vertreter des Social Gospel].»70 Es war vermutlich Barth,
der den Übernamen «Weltadolf» erfand. — Bei der Kritik an der Stockholmer

Konferenz sei diejenige der Dialektiker am verletzendsten, fand Keller,
aber Brunner habe nur berechtigte Kritik geäussert.71 — Keller wurde noch in
Stockholm zum Assoziierten Zweiten Generalsekretär von Life and Work
ernannt. Das bedeutete die Leitung des International Christian Social Institute

von Life and Work. Als Sitz wurde Genf bestimmt, das damit zum Zentrum
der Ökumene wurde. Keller zog 1928 samt seiner Familie dorthin um.

Gegenüber Brunner sagte Keller 1927, man wisse heute, dass einem mit
blosser Betriebsamkeit ebenso wenig geholfen sei wie mit blosser Theologie.72

Und an Barth:

«Du urteilst sodann über Bewegungen, mit denen du nichts zu tun haben willst. [...] Die Art
deines Urteilens gehört eben zum Hochmut und [...] Aburteilen von andern, das für eure Schule

charakteristisch ist. Ich habe aber von dir selber gelernt, dass wir einander nicht beurteilen dürfen

nach dem menschlich Allzumenschlichen, [...] und so spreche ich denn das ruhig aus, ohne
mich dadurch in dem Gewinn an Gotteserkenntnis beeinträchtigen zu lasse, den ich dir verdanke.

Ich kann ruhig warten, [...] bis eine gewisse Farbenblindheit von dir weicht f...].»73

1930 schrieb er ihm:

«Lieber Freund!
Zuerst gratuliere ich dir zu deiner Doktorwürde von Glasgow. Inzwischen hat mir

Edinburgh dieselbe Würde verliehen. Ich hatte ein starkes Echo von deiner schottischen Reise und
sah auch dein Bild in einer Zeitung, wo du ausserordentlich freundlich aussiehst. Ich habe das

711 Barth an Georg Merz und Eduard Thurneysen, 4. Okt. 1925, in: Barth-Thur-
neysen. Briefwechsel. 2, (Anm. 65) 371. - Zu «Weltadol6> vgl. auch Thurneysen
an Barth, 31. Mai 33, in: C. Algner (Hg.): Karl Barth-Eduard Thurneysen.
Briefwechsel Bd. 3, Karl Barth Gesamtausgabe 412, Text u. Anm. 5.

71 Keller an Brunner, 10. Jan. 1927 (StAZ W I 55,25).
72 Keller an Brunner, 24. Jan. 1927 (ebenda).
73 Keller an Barth, 21. Sept. 1927 (KBA 9327.401).



Karl Barth und Adolf Keller 369

auch den Lesern der <Christlichen Welt> nicht verschwiegen.»74

Das Buch «Der Weg der dialektischen Theologie durch die kirchliche Welt» von 193175

«Lieber Freund!
Ich musste mich so intensiv mit dir beschäftigen während der Ausarbeitung meines

Buches über den Weg der dialektischen Theologie durch die kirchliche Welt, dass ich oft an dich
dachte und auch mit Bedauern vernahm, dass du krank gewesen seist. Ich hoffe, du hast dich
inzwischen erholt [...]. Mein Buch [...] ist das Resultat einer 8 bis 10jährigen Beobachtung der

Wirkung der dial. Theologie in den verschiedenen Ländern und Kirchen, mit denen ich soviel
in Berührung kam.»7'1

Die dialektische Theologie müsse Salz und Kitt der ökumenischen Bewegung
werden! Diese kühne Forderung stellt Keller auf:

«In der dialektischen Theologie wird uns ein Standort angeboten, der ausserhalb oder über
dem des einzelnen Kirchentums liegt. Sie steht in derselben Schwierigkeit wie die ökumenische

Bewegung, wenn sie den Menschen nicht aus diesem oder jenem ihm eigenen psychologischen
oder theologischen Gesichtswinkel aus zu betrachten versucht, sondern von Gott aus [...]. Denn

von dort aus werden nicht mehr die vorletzten Fragen an den Menschen gestellt, die Frage nach

seiner Zugehörigkeit zu dieser oder jener Kirche, oder nach der intellektuellen Formulierung
seines Glaubensbesitzes, sondern die letzte, die Frage seiner Zugehörigkeit zu Gott.»77

Die Dialektische Theologie mache ihre Aussagen nicht mit kühler
wissenschaftlicher Ruhe, sondern in leidenschaftlichem Gespräch mit dem
gegenwärtigen Menschen. Sie bilde eine Antithese nicht nur zur Kultur, sondern
auch zur Theologie und zur Kirche. Sie sei notwendige Reaktion gegen den

Relativismus der gesamten modernen Geisteshaltung.78 Als solche bekämpfe
sie die «Erfahrungstheologie», fege zu Recht den Pelagianismus aus, wobei sie

aber übersehe, dass Theologie immer «theologia ad hominem» sein müsse.79

Sie fordere, dass die Kirche «wesentlich» werde.80 Und das würde Life and

Work stärken. Die ökumenische Bewegung sei aus einer «wesentlichen Not»

74 Keller an Barth, 21. Juli 1930 (KBA 9330.426).
75 A. Keller: Der Weg der dialektischen Theologie durch die kirchliche Welt. Eine

kleine Kirchenkunde der Gegenwart, München 1931.
76 Keller an Barth, 10. November 1931 (KBA 9331 Zahl unleserlich).
77 Keller: Der Weg der dialektischen Theologie (Anm. 75), 7f.
78 Ebd. 13.15.
79 Ebd. 16f.62.
80 Ebd. 29.



370 Marianne Jehle-Wildberger

heraus entstanden.81 Um der Wahrheit willen brauche es eine normative
dogmatische Theologie. Doch:

«Es ist die Demut einer verstehenden ökumenischen Theologie, dass sie nicht zuerst ihr
eigenes Verständnis dem andern aufdrängt in der Sicherheit der überkommenen Glaubensge-
wissheit, sondern dass sie hört auf das, was Gott der Welt auch durch die andere Kirche zu

sagen hat.»"2

Das sei nicht im Sinne eines theologischen Synkretismus zu verstehen. Aber
die ökumenische Bewegung stelle der Kirche die Frage, ob sie an ihr eigenes
Glaubensbekenntnis glaube, nämlich an den Artikel: «Ich glaube an [die] eine

heilige allgemeine Kirche.» Gerade in der Schwachheit der Kirche zeige sich,
dass Gott in die Niedrigkeit eingegangen sei.83 Was man in der Ökumene

sehe, sei tatsächlich Schwäche:

«Niemand weiss das besser, als die in ihr stehen. [...] Karl Barth wird das annehmen können

unter der einen Voraussetzung, dass die erste, die wesentliche Not der evangelischen Kirche
recht verstanden und empfunden wird, die Kreuzesnot. Dass sie überall bestehe, wage ich nicht
[...] zu behaupten. Ich meine, hier hätte gerade die dialektische Theologie mit ihrer Fragestellung
auch der ökumenischen Bewegung den Dienst zu leisten [,..].»84 — «Die dialektische Theologie
kann der ökumenischen Bewegung ebenso wenig ausweichen als diese ihr. Insofern als sie nicht

von einer bestimmten Zeit-Theologie, sondern von einem überkirchlichen, überkonfessionellen,
übernationalen und übertheologischen Standpunkt ausgeht und eine Krisis jeder historischen
Kirchlichkeit und Theologie sein will, wird sie, ob sie will oder nicht, zu einer Art Parallelbewegung

des Okumenismus. [...] Es ist überaus wichtig, dass die ökumenische Bewegung die dialektische

Fragestellung ernstlich aufnehme. Es ist aber ebenso zu hoffen, dass auch die dialektische

Theologie den Ernst der ökumenischen Fragen empfinde.»85

Barth nahm in einem eng beschriebenen vierseitigen Brief Stellung:

«Es war mir recht bewegend, mich so von dir um den ganzen Erdball herumführen zu
lassen und dabei weithin mein eigener neugieriger und überraschter Zuschauer sein zu dürfen.
Ich danke dir für das Gezeigte. [...] Es wird dich wundern, aber es ist so: Ich habe beim Lesen
deines Buches tatsächlich zum ersten Mal den Gedanken zu realisieren versucht, dass ökume-

81 Ebd.l68f.
82 Ebd. 180.
83 Ebd. 189f. Keller bezieht sich auf K. Barth: Die Not der evangelischen Kirche,

ZZ 9 (1931), 89-117, vgl. ebd. 117-123 K. Barth: Der Götze wackelt. Zeitkritische

Aufsätze. Reden und Briefe von 1930, hg.v. K. Kupisch, Berlin 1961, 33-62.
84 Ebd. 191 f.
85 Ebd. 188f.



Karl Barth und Adolf Keller 371

nische Bewegung und dialektische Theologie etwas miteinander zu tun haben, wohl gar parallel
und Hand in Hand gehen könnten. Ist das nun wirklich bloss eine individuelle Beschränktheit

von mir? Oder handelt es sich nicht auch abgesehen von mir tatsächlich um Dinge, die auf
verschiedenen Ebenen liegen? [...] Ich suche das Ökumenische sozusagen an Ort und Stelle [...].

Und könnte und sollte ich es wirklich besser machen, indem ich jetzt auch noch an Konferenzen

ginge, um Reden über das Ökumenische anzuhören oder gar zu halten?» Er glaube, «dass die

Ökumenizität der Kirche im ernsten theologischen Sinn des Begriffs uns nur auf diesem Wege

geschenkt werden und sichtbar werden kann: dass es sich eben offenbart, wenn es so sein kann
und soll und dass wir daraufhin — gewiss nicht die Hände in den Schoss legen, aber auch nicht
dem Ökumenischen über Länder und Meere nachlaufen sollten [...]. Damit möchte ich das, was

ihr [...] wollt und tut, nicht verworfen haben und nicht ungetan wissen. Dass die verschiedenen

Kirchen einander gegenseitig helfen und dass sie sich dazu auch gegenseitig kennen und
verstehen müssen, darin sehe ich eine praktische Aufgabe, gegen die ich wirklich nichts, sondern

für die ich sehr viel übrig habe. [...] Aber was ich nicht recht verstehe, [...] das ist dies, dass das

Ökumenische da förmlich zum Ziel gemacht wird.»86

Barths Satz: «Dass die verschiedenen Kirchen einander gegenseitig helfen

[...],» bedarf einer Erklärung: Keller war Leiter der Europäischen Zentralstelle

für kirchliche Hilfsaktionen (resp. Inter-Church Aid). Dieses ökumenische

Werk war 1922 auf sein Drängen hin und nach seinen Ideen gegründet
worden. Es half den vom Krieg heimgesuchten Kirchen Europas inklusive

Deutschlands, vergessenen Minoritäten in Osteuropa und den Protestanten
und Orthodoxen in der Sowjetunion. Das Hilfswerk bildete das Herzstück

von Kellers ökumenischem Wirken.87 Barth begrüsste diese Bemühungen
und würdigte ihre praktische Relevanz, wollte aber die Ökumene ekklesiolo-

gisch nicht zum Zielpunkt erheben. Keller bestritt in seinem Antwortbrief,
dass «das Ökumenische an sich» Inhalt der Bewegung sei. Es gehe vielmehr

um den «Willen Gottes in unserer Zeit».88 Er habe den ersten Band der Kirchlichen

Dogmatik Barths89 (d.h. der Neufassung von Band 1 der «Christlichen

Dogmatik im Entwurf») mit grossem Gewinn durchgearbeitet, schreibt er
zwei Jahre später. Er stehe voll Bewunderung vor dieser theologischen Leistung

und bedaure nur, dass ihm dieser Band noch nicht vorgelegen habe, als

86 Barth an Keller, 1. Dez. 1931 (KBA 9231.381). Erster erhaltener Brief Barths an

Keller.
87 Die Zentralstelle wurde vor allem durch die amerikanischen und die schweizeri¬

schen Kirchen finanziert. 1945 wurde sie in den provisorischen Ökumenischen

Rat übergeführt, worauf das HEKS gegründet wurde.
88 Keller an Barth, 3. Dez. 1931 (KBA 9331.644).
89 K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik. Die Lehre vom Wort Gottes. Prolegomena

zur Kirchlichen Dogmatik, Zollikon-Zürich 1932.



372 Marianne Jehle-Wildberger

er den «Weg» schrieb.90 Barth hatte inzwischen seine Lehre von Christus als

dem Mittler zwischen Gott und dem Menschen weiter entwickelt und damit
die Strenge seiner theologischen Position gemildert.

Schon 1928 hatte Keller ein Ökumenisches Seminar in Genf angeregt,
wobei ihm eine permanente Institution vorschwebte. Erst 1934 gelang ihm
die Gründung, allerdings nur in bescheidenem Rahmen. Das Ökumenische

Seminar ist der Vorläufer des Instituts von Bossey. Es diente exakt dem von
Barth angesprochenen Anliegen. Keller übernahm die Leitung des Seminars.

Er berief Visserit Hooft in das Executive Committee. Zum ersten dreiwöchigen

Sommerkurs waren junge Theologinnen und Theologen eingeladen. Als
Dozenten verpflichtete Keller hochkarätige Dozenten aus aller Welt. Einer

von ihnen war Emil Brunner.
Im Herbst 1934 zeichnete sich ab, dass Barth seine Tätigkeit in Deutschland

aufgeben musste. Keller hoffte, ihn für eine ständige Professur am Seminar

zu gewinnen, weil dies den permanenten Betrieb des Seminars gesichert
hätte.91 Als er vom Angebot der Universität Basel an Barth erfuhr, bat er ihn,
sich wenigstens am Sommerkurs 1935 zu beteiligen.92 Barth zögerte: «Vor
der Genfer Sache schreckt mich irgend ein Gerüchlein von international-
völkerbündlerischer Vielgeschäftigkeit (das Adolf-Kellerische!) zurück, aber

wiederum schreibt mir von dort Visser 't Hooft in einer so feinen und
vornehmen Weise, dass ich unmöglich annehmen könnte, es sei nicht auch dort
ernst [,..].»93 Er sagte zu.94 Auf die Aussicht, Karl Barth begegnen zu können,
meldeten sich 85 Studierende an, darunter 16 Deutsche, zumeist Angehörige
der Bekennenden Kirche.95

Barth hielt vier Vorlesungen über «Die Kirche und die Kirchen», dazu

sechs Seminare über Calvins Katechismus. Eberhard Busch zitiert und
kommentiert Barth: «,Es war eine ungemein erschöpfende Angelegenheit, weil
ich eigentlich von früh bis spät allen möglichen Zeitgenossen Rede und

90 Keller an Barth, 23. Okt. 1933 (KBA 9333.799).
91 Karl Barth - WA. Visser 't Hooft. Briefwechsel 1930—1968, GA 43, hg.v. Th.

Herwig, Zürich 2006, 20—28.
92 Keller an Barth, 15. Dez. 1934 (KBA 9334.1286).
93 Barth an Thurneysen, 24. [—26.] Dez. 1934, in: Karl Barth-Eduard Thurneysen.

Briefwechsel, Band 3, 808f. (Siehe dazu auch Fussnote 43, 809).
94 Executive Committee des Seminars an Barth, Genf, 8. Febr. 1935 sowie Keller an

Barth, 11. Febr. 1935 (KBA 9335.170 und KBA 9335.181).
95 Teilnehmerliste Ökumenisches Seminar\935 (NLAK C 3).



Karl Barth und Adolf Keller 373

Antwort stehen musste.' Barth bekundete mit seinen Vorträgen ein

kritischerwartungsvolles Interesse an der sich eben langsam formierenden ökumenischen

Bewegung — wenn auch ,Alles in allem [...] mir diese ökumenische
Sache vorläufig doch einen ziemlich zerblasenen Eindruck gemacht hat.' Er
benutzte die Gelegenheit zur Formulierung seiner Sicht des ökumenischen
Problems — in Entfaltung der These: ,Die Frage nach der Einheit der Kirche
muss identisch sein mit der Frage nach Jesus Chrisms als dem konkreten

Haupt und Herrn der Kirche [...]. Jesus Chrisms als der eine Mittler zwischen

Gott und Menschen ist geradezu die kirchliche Einheit Barth schrieb

an Keller: «An die Genfer Tage denke [ich] [...] gerne zurück, wenn es auch

etwas anstrengend war. Ich freue mich jedenfalls, die Ökumenische [sie] nun
einmal — nicht zuletzt in deiner eigenen Gestalt — so ganz aus der Nähe kennen

gelernt zu haben.»97

Gemeinsam gegen den Nationalsozialismus

In seinem «Weg der dialektischen «Theologie» von 1931 hatte Keller hellsichtig
geschrieben:

«Die ökumenische Bewegung steht unter der Kritik des neu erwachenden nationalen Gedankens.

[...] Der Okumenismus zielt [...] auf die Schärfung seiner Verantwortlichkeit, auf [...] Besinnung

auf Grenzen und Schwächen der eigenen Nation, auf den Beitrag, den sie an die menschliche

Gemeinschaft leisten soll, auf die grossen gemeinsamen Aufgaben, die keine Nation für sich allein

zu vollbringen vermag [...]. Die ökumenische Bewegung ist daher eine Frage an die Kirche, ob
sie wirklich den Frieden will zwischen den Völkern, ob sie die Gemeinschaft des Blutes oder die

Gemeinschaft des Geistes an die erste Stelle setzt, ob sie [...] an die völkerverbindende Kraft des

Evangeliums glaubt.»58

Gegen den Nationalismus, so Keller, habe die dialektische Theologie ihr
besonderes Wort zu sagen, damit wirklich die Sache Gottes in der Mitte bleibe.

Sie könne zur «Brückentheologie» werden. Barth ging in seiner Stellungnahme

zum Buch nicht auf diesen Vorschlag ein. In der Ablehnung des Nationalsozialismus

und der sog. Deutschen Christen waren sich die beiden allerdings völlig
einig. Hitler war nach Keller ein «unterirdischer Maulwurf», der nicht nur in

96 Busch: Barths Lebenslauf (Anm. 2), 276f.
97 Barth an Keller, 2. Aug. 1935 (KBA 9235.218).
98 A. Keller: Der Weg der dialektischen Theologie (Anm. 75), 179ff.



374 Marianne Jehle-Wildberger

Versammlungen, sondern im menschlichen Bewusstsein wühle." Für ihn als

Ökumeniker stellte sich aber ein taktisches Problem: Ökumenisch engagierte
Deutsche baten, nicht zu laut zu protestieren, da sie sonst zusätzlich unter Be-

schuss gerieten. Der Kirchenbund, dessen aussenpolidschen Kurs Keller stark

bestimmte, gratulierte aber Friedrich von Bodelschwingh trotzdem zu seiner

— gegen die Deutschen Christen — vollzogenen Wahl zum Reichsbischof von
Ende Mai 1933 und machte das Schreiben demonstrativ publik.

Am 21. September 1933 fragte Barth Keller in grosser Besorgnis, ob aus

seinem Besuch beim «sog. Landesbischof Müller» (der kurz darauf — gegen
Bodelschwingh - Reichsbischof wurde) zu schliessen sei, dass das deutsch-christliche

Kirchenregiment von den ökumenischen Organisationen anerkannt werde.100

Keller dementierte: «Mein Besuch [...] geschah auf Wunsch des Komitees [von
Life and Work], um [...] unsere Bedenken betr. Anwendung des Arierparagraphen

anzumelden. [...] Von einem Fraternisieren kann also keine Rede sein.»101

Wenige Wochen darauf reiste Keller nach Amerika, wo er an verschiedenen

Universitäten über das Geschehen in Deutschland zu referieren und insbesondere

die Stone Lectures in Princeton zu halten hatte. Vom Schiff aus meldete

er sich bei Barth:

«Ich hätte um alles dich gerne gesprochen vor meiner Vortragsreise nach Amerika. [...]

Es wäre mir umso mehr daran gelegen, als ich voraussichtlich an allen Fakultäten, wo ich

rede, besonders nach dir gefragt werde [...]. Nun ist ja allerdings deine «Theol. Existenz

heute» ein deutliches Wort zur Lage, und ich werde mich darauf stützen. [Es ist] klar

geworden [...], dass die deutsche kirchliche Lage nur als eine Kampfsituation verstanden

werden kann, [die] einer eigentliche theol. Auseinandersetzung zusteuert.»102

Aus Kellers Vorlesungen in Princeton entstand das brisante Buch «Religion
and Revolution».103 Daraus zwei Passagen:

«The revolutions of the twentieth century have emerged, consciously or unconsciously, from

95 A. Keller: Vom Unbekannten Gott. Not und Hoffnung der Gegenwart, Gotha

1933, 61.
100 Barth an Keller, 21. Sept. 1933 (KBA 9233.248).
101 Keller an Barth, ohne Datum, jedoch wenige Tage nach Barths Brief (KBA

9333.683).
102 Keller an Barth, 23. Okt. 1933 (KBA 9333.799).
103 A. Keller: Religion and Revolution. Problems of Contemporary Christianity on

the European Scene, New York/London/Edinburgh 1934.



Karl Barth und Adolf Keller 375

a religious background; they can hardly escape being considered religious problems.» - «They have

developed creeds for which millions are willing to suffer and to die. They have their Messiahs,

apostles and martyrs who inspire the masses with a feeling of adoration and with the hope of
salvation and victory. They have adopted symbols which have exercised a profound influence upon the
collective imagination, and they are teaching an eschatology which anticipates a day of Judgement
and a Kingdom to come. Bolshevism and Nationalism are new national religions [...]. Christianity
is here confronted again with that natural religious force immanent in the human soul [.. .].»104

«[...] a new myth has been materializing, the myth of race, the mysticism and religion of ,1blood'

and ,nation'. This mysticism of blood tends to replace the mysticism of the absolute spirit and of
universal human society. Humanity, an international peaceful organization of the whole world, a

world Church, an idealized scientific conception of the universe - these appear to the present
generation mere abstractions.»"15

Kellers einstige Beschäftigung mit der Psychologie trug Früchte. An eine
Publikation des Buchs in Deutschland war nicht zu denken, weshalb es Barth wohl
nicht kannte.

Am 21. März 1934 gelang es Keller mit einiger List, eine von ihm vorbereitete

Erklärung zu Deutschland im liberal dominierten Vorstand des Kirchenbunds

durchzubringen.106 Inspiriert von Barths «Erklärung über das rechte
Verständnis der reformatorischen Bekenntnisse in der Deutschen Evangelischen
Kirche der Gegenwart» der «Freien reformierten Synode» vom 3./4. Januar
1934 in Barmen-Gemarke, die viel zur Entstehung der Bekennenden Kirche

beitrug, formulierte Keller fünf knappe Thesen:

«1. Für eine Kirche, die sich auf die Reformation beruft, ist die Bibel des Alten und des

Neuen Testaments [...] einzige Quelle und Norm ihrer Verkündigung.
2. Nach allgemeinem evangelischem Verständnis beruht der Charakter einer

Reformations-Kirche vor allem darin, dass sie Jesum Christum als ihren einzigen Herrn anerkennt und
in der Rechtfertigung durch den Glauben an Ihn [...].

3. [...] Die geistige Freiheit ist einer evangelischen Kirche auch heute unentbehrlich für die

Verkündigung ihrer Botschaft.
4. [...] eine evangelische Kirche [hat], unbeschadet der nationalen Eigenart, einen

übernationalen Charakter, der in der Berufung durch Gott begründet ist. Er hat seine Kinder in
allem Blut, in allen Rassen und in allen Völkern und hat uns in der Kirche eine Gemeinschaft
des Geistes und des Glaubens, nicht aber des Blutes oder der Rasse oder staatlichen Bindung
geschenkt.

5. Die gegenwärtige Not und Verwirrung der Kirche in vielen Ländern treibt uns zu

104 Ebd. 13f.
1,15 Ebd. 109f.
106 B. Maiwald: Ökumenischer Kirchenkampf. Die «Berner Erklärung» des Schwei¬

zerischen Evangelischen Kirchenbundes von 1934, Bern 1997.



376 Marianne Jehle-Wildberger

ernstlicher Busse, sowie zu einer neuen, gemeinsamen Besinnung auf das wahre Wesen der
Kirche Jesu Christi [...] ,»107

Keller wollte mit der «Berner Erklärung» die theologischen Voraussetzungen für
den Kampf der kirchlichen Opposition in Deutschland deutlich machen und
ihr damit den Rücken stärken 108 und in den Kirchen der Ökumene eine

theologische Besinnung und dadurch eine «reale ökumenische Teilhabe» am
«Kirchenkampf» in Gang setzen, also quasi einen «ökumenischen Kirchenkampf»
auslösen.109 Nur so erhalte die Ökumene das nötige Gewicht, um der
deutschchristlichen Theologie entgegentreten zu können. Keller schwenkte hinsichtlich

«Kirchenkampf» voll auf die Linie Barths ein. Dieser dankte es ihm: «Gestern

sprach ich hier Weltadolf. [...] Auch der Schweizerische Kirchenbund setzt sich,
scheint es, dieser Tage ernstlich in Marsch.»11" Doch war die «Berner

Erklärung», äusserlich gesehen, ein Misserfolg. Keine Kirche der Ökumene ausser
der schweizerischen übernahm Kellers theologische «Bollwerk-Konzeption»,111
auch nicht, als Barth die Adaption der Barmer «Theologischen Erklärung zur
gegenwärtigen Lage der Deutschen Evangelischen Kirche» von Ende Mai 1934

durch die Ökumene forderte.
Keller habe, urteilt Eberhard Busch, in eigenständiger Weise Barths Einsichten

aus dem «Kirchenkampf» aufgenommen und damit vermutlich den ersten
Versuch einer ausserdeutschen Kirche gemacht, «die ökumenische Bedeutung
des deutschen Kirchenkampfs wahrzunehmen».112 Keller bedauerte es ungemein,

dass es im Sommer 1934 wegen der «natürlichen» Theologie zum
Zerwürfnis zwischen Barth und Brunner kam, da dies die Front gegen die Deutschen

Christen schwäche.113 An der wichügen Tagung von Life and Work von

107 A. Keller: Thesen vom 22. März 1934 (Berner Erklärung) (BARJ.2.257 1288/137).
108 Begleitbrief zur «Berner Erklärung» vom 22. März 1934 sowie Schweizerischer

Evangelischer Kirchenbund an die Mitglieder, 28. März 1934 (BAR J.2.257
1288/137 u. 1287/137). — Vgl. Maiwald: Ökumenischer Kirchenkampf (Anm.
106), 29.

109 Ebd. 29ff.
1111 K. Barth an P. Barth, 27. März 1934, zit. aus Maiwald: Ökumenischer Kirchen¬

kampf (Anm. 106), 72.
111 Ebd. 34.
112 E. Busch, Vorwort in: Maiwald: a.a.O. lOff.
113

—.s Xenos, Vulgo Kellers in der Studentenverbindung Schwizerhüsli, Basel.

Keller zeichnete seine Artikel im «Bund» oft mit Xenos, resp. mit «-.s»):

Streitgespräch zwischen Emil Brunner und Karl Barth [vgl. Emil Brunner: Natur und



Karl Barth und Adolf Keller 377

Ende August 1934 im dänischen Fand profilierte sich Keller, neben Dietrich
Bonhoeffer, als einer der entschiedensten Verteidiger der Bekennenden Kirche.

Kellers ökumenisches Hilfswerk, die Zentralstelle, war in Deutschland sehr

bekannt. Bereits im Mai 1933 trafen in seinem Büro in Genf Flüchtlinge aus

Deutschland ein. Sie zu betreuen, wurde zu einer seiner wichtigsten Aufgaben.

Bald sprachen täglich sieben bis acht Leute bei ihm vor. Er machte keinen

Unterschied zwischen Juden und sog. Judenchristen, die gleichermassen unter
Verfolgung zu leiden hatten. Als erster Schweizer Kirchenvertreter sprach er

ihretwegen 1935 im Bundeshaus in Bern vor, wo er aber gegen eine Wand redete.

Auch seine Spendenaufrufe an die evangelische Schweiz stiessen zunächst auf
ein bedenklich schwaches Echo. 1938 gründete und präsidierte Keller das

gesamtschweizerische evangelische Flüchtlingshilfswerk. In diesem Rahmen kam

es zum Konflikt mit Pfarrer Paul Vogt, einem Anhänger Barths. Barth stellte

Keller zur Rede: «Sollte es dir nicht möglich sein, unserm guten Pfarrer Vogt [...]

den Verkehr mit den Emigranten etc. etwas tragbarer zu machen?»114 Man sei

über ihn hergefallen, als ob bisher «nichts geschehen wäre», entgegnete Keller
voll Entrüstung.115 Tatsache ist: Kein anderer evangelischer Kirchenmann der

Schweiz engagierte sich so früh, so intensiv und so lange für die Flüchtlinge wie
Keller.116

Harmonie im Alter

Obwohl sich Keller und Barth seit 1933 sehr nahe standen, nahmen sie auch

weiterhin kein Blatt vor den Mund. Das war übrigens auch bei andern Theologen

jener Zeit üblich, wozu wohl die schwierigen Zeitumstände beitrugen.
Keller vergab auf Wunsch Barths jedes Jahr mehrere Stipendien aus Mitteln

der Zentralstelle an deutsche Studierende an Schweizer Fakultäten. Auch

ermöglichte er es, dass stets mehrere Studierende aus der Bekennenden Kirche
das Ökumenische Seminar besuchen konnten. Trotzdem schrieb Barth 1938 an

Keller, er könne sich nicht für das Seminar einsetzen, die ganze ökumenische

Gnade, Tübingen 1934] in: Der Bund, 3. Juni 1934, Nr. 251, lf.
114 Barth an Keller, 5. Okt. 1939 (KBA 9239.166).
115 Keller an Barth, 8. Okt. 1939 (KBA 9339.525).
116 Von Ende 1940 bis Ende 1942 hielt sich Keller auf Wunsch dortiger Kirchen in

den USA auf, um die Amerikaner zur Hilfe an die jüdischen und judenchristlichen
Flüchtlinge zu motivieren, was ihm nur bedingt gelang.



378 Marianne Jehle-Wildberger

Bewegung müsste ein «eindeutigeres» (theologisches) Gesicht haben."7 Noch
1939 warf er Keller vor, ein Liberaler zu sein, was dieser energisch bestritt:

«Warum weiss eine Theologie, die vom unbekannten Gott und sogar vom
unbekannten Christus und vom unbekannten Christen redet, so genau, was denn

der andere Christ doch ist [...]?»118 Immerhin meinte Barth, Keller sei «das beste

Beispiel eines Bestgesinnten».119 Keller klagte, er habe von niemandem für seine

ökumenische Arbeit so viel Hohn erfahren wie von Barths «Nachbetern»,

woran dieser selbst nicht unschuldig sei.120 «Was dir fehlt», schrieb Barth an

Keller, «ist etwas von dem dicken Leder, das mir schon vor 30 Jahren in meinen

Kämpfen mit dem politischen Freisinn [...] gewachsen [...] ist.»121

«Ich weiss nicht, [so Keller] ob ich nicht, aufs Ganze gesehen, dir und eurer Sache vielleicht
mehr nütze als die lauten Schreier [...]. Du hast Grosses getan und hast mich im Innersten aus dem

Geiste der Theologie des letzten Jahrhunderts definitiv herausgerissen.»122

1943 verfasste Keller das Buch «Amerikanisches Christentum — Heute».123

Ausführlich untersucht er den Einfluss der dialektischen Theologie auf die

amerikanische Theologie. Er nennt John A. Mackay, William A. Brown, Walter

Horton, George Richards, Sloane Coffin und John Van Düsen sowie die nach

Amerika emigrierten Theologen Paul Tillich, Otto Piper und Josef Hromàdka.
Reinhold Niebuhr sei der eigentliche Wortführer der amerikanischen
dialektischen Gruppe.124 - Auffallenderweise waren fast alle von Keller genannten
Theologen Ökumeniker und hatten sich an Kellers Seminar in Genf beteiligt.
Barth reagierte ausgesprochen positiv auf das Buch:

«Der mir auf die Nerven gehende <ökumenische> Stil ist abwesend. Dafür wird man auf Grund
einer ausgebreiteten und gründlichen Sachkenntnis [...] über Dinge, Personen und Verhältnisse

unterrichtet, die man längst gerne einmal in ihrem Zusammenhang gesehen hätte. [...] Du erinnerst

117 Barth an Keller, 5. Juli 1938 (KBA 9238.89).
118 Keller an Barth, 21. Okt. 1939 (CH W [Schweiz Winterthur] Sondersammlungen

Ms Sch 152/2).
119 Barth an Keller, 5. Okt. 1939 (KBA 9239.166).
120 Keller an Barth, 8. Okt. 1939 (KBA 9339.535).
121 Barth an Keller, Basel, 8. Juli 1944 (KBA 9244.100).
122 Keller an Barth, 18. Aug. 1939 sowie Keller an Barth, 8. Okt. 1939 (KBA 9336.666;

9339.535).
123 A. Keller: Amerikanisches Christentum — Heute, Zollikon 1943.
124 Keller: a.a.O. 171 ff.



Karl Barth und Adolf Keller 379

dich, dass ich dir einmal deine quasi Doppelbürgerschaft in <unser> theologischen Welt und in der

der Harnack, Troeltsch usw. vorgehalten habe. Du hast das damals nicht so gerne gehört. Wenn

nun aber doch etwas dran wäre, so würde ich heute hinzufügen, dass die besagte Doppelbürgerschaft

sich in diesem deinem Buch von ihrer glücklichsten Seite offenbart hat, sofern sich in ihm
die historische Liebe und Weite jener unserer Väter und das theologische Urteil, ohne das wir heute

von Kirche und Kirchen nicht mehr reden und reden hören möchten, in einer wie mir scheint sehr

glücklichen Weise verbinden.»125

Ihre Arbeitsfelder waren unterschiedlich. Doch in den Grundüberzeugungen
standen sich Barth und Keller viel näher, als es auf den ersten Blick scheint.

Vollends ähnlich waren sie sich in ihrem totalen Einsatz und in ihrer Leidenschaft

für ihre Sache. Und: Barth war dabei, als 1948 in Amsterdam der
Ökumenische Rat definitiv gegründet wurde — wesentlich dank Keller. Unter den an

zwei Händen abzuzählenden grossen Ökumenikern der Zeit vor 1948 war Keller

wohl der aktivste und kommunikativste und mit Sicherheit der initiativste.
Barth verglich ihn mit Martin Butzer, dem grossen Ökumeniker der
Reformationszeit.126 Umgekehrt sah Keller in Barth wohl den Propheten, nach dem er
sich als junger Pfarrer gesehnt hatte. Die letzten Treffen von Barth und Keller
verliefen harmonisch, wie zu Beginn dieses Artikels angedeutet. Älter und weiser

geworden, konnten beide auf ein absolut aussergewöhnliches Lebenswerk
zurückblicken und sich das gegenseitig auch zugestehen. Im letzten erhaltenen

Brief an Keller schrieb Barth, zu ihren gemeinsamen Anfängen zurückkehrend:

«Lieber Freund!

[...] Weißt du, es bewegt mich, zu sehen, wie es dir gelungen ist, über die für nicht wenige andere

so unüberwindliche Generationenhürde hinweg - kühn dich hinwegsetzend! - zu solch offener und

warmer Würdigung meines bisherigen Lebens- und Arbeitsversuches zu kommen. Und dann freut
mich auch das, festzustellen, in welchem Licht, um nicht zu sagen: in welcher Glorie sich dir jetzt
die Anfänge unsrer im Herbst schon 47jährigen Beziehung darstellen. Immerhin: Solltest du den

Leuten, die dich nach meiner Existenz als dein Vikar fragen, nicht auch deutlich machen, mit
welcher an das Gebaren eines jungen Bernhardiners erinnernden LTnerfahrenheit und Tolpatschigkeit
und unüberbietbaren Zuversichtlichkeit ich damals - ein hundertprozentiger Marburger, der alles,

aber auch alles beßer wusste - in das geistliche Amt hinein und die Treppe von Calvins Kanzel
hinauf stolperte?»127

125 Barth an Keller, 11. Dez. 1943 (KBA 9243.167).
126 H. G. Göckeritz (Hg.): Friedrich Gogartens Briefwechsel mit Karl Barth, Eduard

Thurneysen und Emil Brunner, Tübingen 2009, 200f.
127 Barth an Keller, 20. Mai 1956 (KBA 9256.148).



380 Marianne Jehle-Wildberger

Abstract

The friendship between the two theologians goes back to the year 1909, when Barth was
assistant minister at Kellers congregation in Geneva. Keller adopted Barths theology and

was the first to propagate it in the English speaking world under the term «theology of
crisis». Barth and Keller differed, at least at the beginning, in the question of ecumenism

of which Keller was one of the most important representatives between World War I
and World War II. But the two friends were entirely united in the resistance against
National Socialism and in the support of the Bekennende Kirche in Germany.


	Karl Barth und Adolf Keller : Geschichte einer Freundschaft

