
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 4

Artikel: Vom Pfarrer, der es den Leuten (nicht) recht macht : kirchliche
Dogmatik in der kirchlichen Praxis

Autor: Korsch, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Pfarrer, der es den Leuten (nicht) recht macht

Kirchliche Dogmatik in der kirchlichen Praxis

«.. .im Grunde, wissen Sie,

ist meine ganze Theologie
eine Theologie für Pfarrer».

Karl Barth im Gespräch mit Roswitha Schmalenbach am 17.9.19681

/. Die Pxute und ihr Pfarrer

Im Februar 1916 liess Karl Barth eine seiner Predigten drucken und in alle

Häuser des Ortes austragen. Auf dem Titelblatt stand: «Der Pfarrer, der es

den Leuten recht macht.» Im Untertitel war der Ort genannt: «Eine Predigt
gehalten in der Kirche von Safenwil».2 Der Name des Verfassers war nicht
verzeichnet, doch es war allen klar — auch denen, die am 6. Februar nicht
im Gottesdienst gewesen waren —, dass es sich dabei um ihren Ortspfarrer
handeln musste. Der Sachverhalt selbst ist — schon vor einem Blick in den

Inhalt — aufschlussreich. Offensichtlich liegt es dem neunundzwanzigjährigen

Pfarrer daran, mit seinem Sonderdruck nun einmal alle Gemeindeglieder
zu erreichen (über die mangelnde Resonanz auf die gehaltenen Predigten
spricht er selbst in diesem Text). Und das offensichtlich darum, weil es in der

jetzt verteilten Predigt um ein Grundproblem geht, das allen, auch unabhängig

von der Individualität des jetzigen Pfarrers, nahegebracht werden soll: das

Verhältnis von Pfarrer und Gemeinde überhaupt — im Blick auf die zentrale

religiöse Aufgabe, nämlich die Verkündigung von Gott.
Der Predigt liegt als Text Ezekiel 13,1-16 zugrunde — eine massive Polemik

Ezekiels gegen falsche Propheten, die Friede verkünden, wo doch kein
Friede ist. Die Predigt entfaltet eine doppelte Botschaft. Ihr, so ruft ihnen
der Prediger zu, ihr seid die Leute, die nach falschem Frieden verlangen. Ihr
seid die, die den falschen Propheten fordern. «Der falsche Prophet ist der

K. Barth: Gespräche 1964-1968, Karl-Barth-Gesamtausgabe 28, hg.v. E. Busch,
Zürich 1996, 528-542 (534).

Jetzt in: K. Barth: Predigten 1916, Karl-Barth-Gesamtausgabe 29, hg.v. H.
Schmidt, Zürich 1998, 44-61.

ThZ 4/66 (2010) S. 344-353



Vom Pfarrer, der es den Leuten (nicht) recht macht 345

Pfarrer, der es den Leuten recht macht.»3 Den Leuten, die den Pfarrer als

religiösen Zeitgenossen wollen, die Bibel als Geschichtenbuch, die Wirklichkeit
von Himmel und Hölle als jenseitig. Barth ist sich, was das angeht, ziemlich
sicher: «neun Zehntel der Gemeinde», so vermutet er, habe diesen Wunsch
nach dem Pfarrer, der Ruhe und Frieden verbreitet, der die Religion mit dem

alltäglichen Leben nicht in Konflikt geraten lässt. Und ich, so bekennt er,

trotzig und stolz zugleich, ich «kann kein falscher Prophet sein»4. Diese Rolle
nicht erfüllen zu können, ist er sich auch ganz sicher, denn «Gott stellt sich

mir in den Weg, und es geht nicht.»5 Selbst wenn er möchte — und die

Versuchung, so bekennt er, besteht durchaus. Weil er sich aber von Gott gehindert
sieht, würde die Gemeinde durch die Ablösung dieses Pfarrers mit seinem

eigentümlichen Charakter, seinen Fehlern und Schrullen, doch auch die
Konfrontation mit Gott nicht los, von der auch der nächste Pfarrer gezeichnet
sein könnte. Das ist die eine Seite der doppelten Botschaft.

Die andere Seite ist in dem kommunikativen Charakter, dies nun gerade

so zu sagen, bereits impliziert. Denn schon die Existenz des Pfarrers, der
in seiner eigenen Person den Zwiespalt kennt und durchlebt zwischen der

Versuchung, es den Leuten recht zu machen, und dem Auftrag, sein Amt als

«Gottessache» zu führen6, ist ipso facto die Erinnerung daran, dass «unser
Gewissen uns unablässig» gemahnt, «daß das Andere eigentlich das Wahre
ist.»7 Im Wunsch nach dem angepassten Pfarrer und der unanstössigen
Religion steckt eigentlich, vom Gewissen aus betrachtet, ein anderer Wunsch:
«Wir sehnen uns danach, nach Hause zu kommen.»8 Also nach einer neuen
Welt, nach einem neuen Leben, in dem «Recht, Treue, Gemeinschaft, Wahrheit»

die Grundlage bilden.9

Der Pfarrer, der den Leuten die doppelte Botschaft kundtut, sich einmal
als Menschen mit dem Wunsch nach falschem Frieden zu bekennen, dann
aber auch die Sehnsucht nach dem anderen, neuen Leben zu entdecken, ruft
die Gemeinde zur Entscheidung: «Ihr könnt den Willen Gottes resolut

von euch weisen.» «Ihr könnt euch aber auch vom Willen Gottes einmal

Barth: a.a.O. 46.
4 Ebd.
5 Ebd.
6 A.a.O. 57.
7 A.a.O. 58.
8 Ebd.
9 A.a.O. 57.



346 Dietrich Korsch

überwinden und gefangen nehmen lassen.»10 Und es ist der Pfarrer, der selbst

den ersten Schritt tut, weil er sich an seiner eigenen Person überwinden lässt:

«Ich [!] lade euch auch heute [!] wieder ein, diesen Weg mit mir [!] zu gehen.»11

«Entscheidet euch!»12

Man sieht: Der Pfarrer, der es den Leuten recht macht, ist der Pfarrer, der

es den Leuten nicht recht macht. Und der Pfarrer, der es den Leuten nicht
recht macht, macht es ihnen in Wahrheit recht. Es wäre keine grosse Mühe,
die entscheidenden Wendungen dieser Predigt bereits in das Konzept der
dialektischen Theologie einzuzeichnen, wie es von Barth etwa 1922 vorgetragen
wurde. Die «objektive» Situation der Verkündigung ebenso wie die «Umwen-

dung» der menschlichen Frage nach Gott als auch die Konzentration auf die

Rolle des Pfarrers Hessen sich leicht auch in den Analysen von «Not und
Verheißung der christlichen Verkündigung» (1922)13 nachweisen. Die Beschreibung

der Situation der Verkündigung, der Horizont der Gottesdienstgemeinde
und die Aufgabe des Predigers — das alles kennzeichnet Barths Theologie

als eine Pfarrer-Theologie. Die Safenwiler Gemeinde jedenfaHs hat die

exemplarische RoHe und die exzeptionelle Bedeutung dieser Predigt — trotz oder

wegen der in ihr enthaltenen Beschreibung ihrer selbst? — verstanden und,
nach Barths eigener Auskunft, bei einer Kirchenrenovierung im Jahr 1930

ein Exemplar des Sonderdrucks von 1916 «in einer Kugel auf der Spitze
des Kirchturms unmittelbar unter dem goldenen Gockelhahn für aHe Zeiten
oder doch für die nächsten hundert Jahre ehrenvoll untergebracht»14. Oder

war die ehrenvolle Unterbringung eine Erhebung und damit die Entfernung
des anstössigen Textes aus der Wirklichkeit der Gemeinde?

Ohne Wissen Barths (und ohne Nennung der Gemeinde und des Verfassers)

hat Martin Rade die Predigt noch 1916 in der «Christlichen Welt»

nachgedruckt.15 Mit Barths Wissen und Zustimmung wurde sie 1932 in «Christentum

und Wirldichkeit» veröffentiicht16, dort jedoch mit einer «Retraktation»

Barths, die in der Tat auf die zentrale Unklarheit der Predigt hinweist: die

katalysatorische Funktion des Pfarrers, der sich mit dem Propheten identi-

10 A.a.O. 60.
11 Ebd.
12 A.a.O. 61.
13 Jetzt auch in: K. Barth, Schriften I, Frankfurt 2009, 229-257.
14 Barth: Predigten 1916 (Anm. 2), 62.
15 ChW 30 (1916), 262-267.
16 Christentum und Wirklichkeit 10 (1932), 86-97.



Vom Pfarrer, der es den Leuten (nicht) recht macht 347

fiziert, um die Menschen, das Wort Gottes in der Hand, in eine

Entscheidungssituation zu zwingen. Das war in der Tat eine Überspitzung. Sie hat
aber Barth doch auch nicht bewogen, den erneuten Abdruck, 16 Jahre später,

zu untersagen. Dazu hätte er auch keinen Grund gehabt, denn seine Theologie

ist nicht nur Pfarrer-Theologie von ihrem Anfang her, sie ist es auch

geblieben.

2. Der Theologe und seine Gemeinde

Nie darf man übersehen, dass die Kirchliche Dogmatik aus theologischen
Vorlesungen vor künftigen Pfarrern, bisweilen: auch künftigen Pfarrerinnen,
hervorgegangen ist. Fast dreissig Jahre, von 1935 bis 1964, hat Barth (mit
wenigen Unterbrechungen) seine Dogmatik im Kolleg vorgetragen. Wer einmal

die Stimme gehört hat, sei es durch eigene Anwesenheit, sei es durch

Tonträger, wird sich der eigentümlichen Faszination nicht erwehren können,
die vom Gleichmass und der Eindringlichkeit des Lehrers ausgeht. Mindestens

sechs Generationen von Theologen sind so ausgebildet worden, geprägt
von der theologischen und persönlichen Präsenz eines grossen Lehrers. Man

spürt den Texten, wenn man erst einmal darauf achtet, ihren rhetorischen
Charakter auch in der gedruckten Form noch an. Und man kann dann auch

die Eigentümlichkeit des Stils verstehen, der den Fortschritt der dogmatischen

Argumentation stets in Kreisen vollzieht, die das Ganze in jedem
einzelnen Gedanken hervorleuchten lassen. Man hört im Lehrer den Prediger,
ahnt in den Studenten die Gemeinde. Die Einheit der Aufgabe von Kanzel

und Katheder, einmal Harnack gegenüber im Jahre 1923 behauptet, hat
Barth nie revoziert.

Die fertigen Bände wanderten dann, mehr oder weniger gelesen, in den

Bücherschrank der Pfarrer. Anfang der fünfziger Jahre des 20. Jahrhunderts
bedachte die Evangelische Kirche im Rheinland ihre Vikare mit der Kirchlichen

Dogmatik als Büchergabe, Band für Band; mein eigenes Exemplar
verdankt sich (bis KD III/4) dieser Grosszügigkeit und dem Nachlass meines

Vaters. Wenn sie in der Arbeitssituation des Pfarrers zu Rate gezogen wurde,
dann weniger aus dem Interesse an der dogmatischen Konstruktion, sondern

aus pfarramtlicher Antwortnot. Kaum werden es die grossen Linien gewesen
sein, die dann in die gemeindliche Praxis eingetragen wurden, eher eine

theologische Haltung, die nicht in einzelnen Auskünften zu Wort fand, die sich

vielmehr in der Prägung des theologischen Selbstbewusstseins und folglich



348 Dietrich Korsch

in Umgangsweisen mit der Gemeinde Geltung verschaffte. Eine empirische
Rezeptionsforschung der Kirchlichen Dogmatik wäre übrigens ein reizvolles
Unternehmen.

Aber nicht nur die Produktions- und Aneignungsbedingungen weisen die

Kirchliche Dogmatik als Pfarrer-Theologie aus. Auch ihr Inhalt.
Der Pfarrer, der es den Leuten recht macht, ist der Pfarrer, der es den

Leuten nicht recht macht. Und der Pfarrer, der es den Leuten nicht recht
macht, macht es ihnen in Wahrheit recht. Man könnte sagen: Die Kirchliche

Dogmatik ist der gross angelegte und weit ausgreifende Versuch, die

Wahrheit dieser Sätze so zu verstehen, dass den Menschen der auf ihnen
lastende Entscheidungsdruck, den jene Predigt von 1916 noch inszenierte,

genommen wird. Und dass dann also auch der Pfarrer den Prophetenmantel
ablegen kann, ohne die Rolle des Zeugen aufzugeben. Das will ich an drei

Lösungsvorschlägen Barths für diese Problematik in Erinnerung rufen, die

man zugleich zu den Pointen der Kirchlichen Dogmatik zählen muss.

(1) Die Verkündigung ist der reale Ort des Wortes Gottes und damit der

Ort von Gottes Gegenwart. Es ist ja nicht laut genug zu loben, dass Barth,
darin seinem Ausgang vom Pfarramt ganz treu, die Lehre vom Wort Gottes

mit dem verkündigten Wort Gottes beginnen lässt. Das Wort Gottes ist
entscheidend «Ereignis»17: «Menschliche Rede von Gott, in der und durch
die Gott selber von sich selber redet.»18 Das Wort Gottes ist, auf den Punkt
gebracht, Kommunikation, Selbst-Mitteilung. Den Gehalt dieses Geschehens

entfalten die gesamten Prolegomena der Kirchlichen Dogmatik. Nicht nur,
dass das verkündigte Wort Gottes sich vom geschriebenen Wort Gottes her
normiert und mit ihm aus dem geoffenbarten Wort Gottes schöpft, sondern
dass das Wort Gottes selbst zugleich das Medium wie das Ziel der
Offenbarung Gottes überhaupt ist. Der erste Band der Kirchlichen Dogmatik ist

ja nichts anderes als das anspruchsvolle LTnternehmen einer Hermeneutik
der Verkündigung, deren Zirkel dann, nach der höchsten Aufklärung durch
die Trinitätslehre und unter Einsicht in den Zeugnischarakter der Heiligen
Schrift, wieder bei der Verkündigung der Kirche ankommt: «kraft der Gnade
der Offenbarung und ihrer Bezeugung ist es so, daß Gott sich mit seinem

ewigen Wort zu der Verkündigung der christlichen Kirche in der Weise

bekennt, daß diese Verkündigung nicht nur ein Verkündigen menschlicher Ide-

17 KD 1/1, 95 K. Barth, Schriften II, Frankfurt 2009, 673).
18 KD 1/1, 97 K. Barth, Schriften II, Frankfurt 2009, 676).



Vom Pfarrer, der es den Leuten (nicht) recht macht 349

en und Überzeugungen, sondern wie die Existenz Jesu Christi selbst, wie das

Zeugnis der Propheten und Apostel, auf das sie sich begründet und von dem
sie lebt, Gottes eigenes Verkündigen ist.»19 Darauf, auf dieses Ereignis, zielt
die gesamte Dogmatik als eine «sachliche Beschreibung des [...] Dienstes der
kirchlichen Verkündigung»20. Von den Prolegomena her gilt: Dogmatik ist
aufklärender Dienst am Geschehen der Verkündigung.

Was der Pfarrer tut, steht von vornherein in diesem Horizont. Nicht er
selbst als Person ist es, der die Verkündigung in ihrer überzeugenden Kraft
heraufführt. Noch ist es die Gemeinde, die in ihrer Rezeption dem Gehörten
die nötige Wirklichkeit verschafft. Es ist die durch Gott selbst bestimmte
Situation der Verkündigung als solche, die die Verheissung der Gegenwart
Gottes trägt. Dass das so ist und was das bedeutet, konkretisiert sich in den

beiden folgenden gedanklichen Schwerpunkten der Kirchlichen Dogmatik.
(2) Die Entscheidung über den Menschen ist von Gott gefällt. So könnte

man, auf die Aufgabe der Verkündigung hin gesehen, den Ertrag der Erwäh-
lungslehre zusammenfassen. Die Erwählung Jesu Christi ist ja die ursprüngliche

Selbstbestimmung Gottes, in der jede andere Bestimmung von allem

anderen ihren Grund und ihr Mass besitzt. Das Wort Gottes, mit dem wir
es in der Verkündigung zu tun haben, ist eben das von Ewigkeit her und vor
aller Schöpfung gesprochene Wort der Bestimmung, die Gott an sich selbst

vorgenommen hat. «Eben von dieser Selbstbestimmung Gottes, kraft derer

er schlechterdings Gott in Jesus Christus und also der Herr Israels und der

Kirche sein will und als solcher und nicht anders der Schöpfer, Versöhner
und Erlöser der Welt und des Menschen — eben von dieser göttlichen Urent-
scheidung redet [...] die Erwählungslehre.»21 In dieser göttlichen Urentschei-

dung liegen zwei Konsequenzen.
Einmal, dass die göttliche Selbstbestimmung in Jesus Christus, die die

Wahl der Menschen einschliesst, nach einer antwortenden Bestätigung ruft,
danach, in autonome menschliche Selbstbestimmung aufgenommen und darin

zurückgespiegelt zu werden. «Es schafft sich der erwählende Gott als

solcher den Menschen zu seinem Gegenüber, das seinerseits ihn erwählen darf
und wird [...] Es ist also ganz schlicht, aber auch ganz umfassend die
Autonomie des Geschöpfs, die im Akt der ewigen göttlichen Erwählung Ereignis

19 KD 1/2, 834.
20 KD 1/2, 851.
21 KD II/2, 98.



350 Dietrich Korsch

ist und legitime Wirklichkeit wird.»22 So wie Jesus Christus als Woraufhin der

göttlichen Selbstbestimmung sogleich die Antwort seiner eigenen Existenz

von Gott her gibt, so sind die Menschen dazu bestimmt, in derselben,
wiewohl nachfolgenden Weise ihre eigene Lebensantwort zu geben.

Die andere Konsequenz ist diese: Im Unterschied zu der spontanen
Antwort Jesu Christi nehmen unsere menschlichen Antworten die göttliche
Bestimmung zur Autonomie nicht wahr, sondern folgen der Verlockung zur
Selbstsetzung dieser Autonomie. Diese Geschichte des Widerspruchs ist aber

in Gottes ursprünglicher Erwählung selbst schon untergebracht, nämlich als

die Möglichkeit, diesen Widerspruch gegen das Erwähltsein noch zu
überwinden. Nun nicht mehr in einer einmaligen, prinzipiellen Entscheidung,
sondern in einer konkreten Lebensgeschichte — in der Lebensgeschichte Jesu

Christi zuerst und dann in ihm auch aller Menschen. Die Unterscheidung und

Verknüpfung von prinzipieller Erwählung und Entscheidung mit prozesshafter

Bewährung und Bestätigung ist bedeutend. Denn sie bewahrt Barths
Gedanken vor der schlechten Alternative zwischen einer totalen Vermittlung des

Anderen auf der einen Seite und einem hilflosen Dualismus zwischen Gott
und dem von ihm Ausgeschlossenen, weil nicht Gewählten, auf der anderen
Seite. Eine Unterscheidung, die aber zur Folge hat, dass sich die anfängliche
Entscheidung stets im Prozess der Verwirklichung ihrer selbst fortsetzt und
bewährt. Anders gesagt: Auch der Prozess der Bewährung steht unter der

Bestimmung der Erwählung. — Für die christliche Verkündigung bedeutet

das, dass ihre Situation selbst ganz und gar von der göttlichen Entscheidung
geprägt ist — und dass folglich eine menschliche Entscheidung von letztem
Gewicht und letzter Konsequenz nicht zu fällen, darum auch nicht zu
fordern ist, so sehr der eigene autonome Lebensvollzug als Medium der

Gottesgegenwart zu verstehen aufgegeben ist. Diese Einsicht lenkt den Blick weiter
auf das dritte Merkmal der Kirchlichen Dogmatik, das ich hervorheben will.

(3) Das christliche Leben geschieht in der Einheit mit Christus als die

Zeugniswirklichkeit von Christi Selbstverkündigung. Wir treten damit ein in
die dritte Gestalt der Versöhnungslehre, die die beiden ersten zusammen-
fasst und zur Vollendung bringt. Sie zeigt die Konsequenz der Prozesshaf-

tigkeit der prinzipiellen Entscheidung auf. Dabei ist einmal eine Rhetorik des

Aufrufs, der Einladung, unvermeidlich; zum Vornehmen einer bestimmten

Selbstbestimmung kann nur, muss also sinnvollerweise aufgerufen werden.

22 KD 11/2,194.



Vom Pfarrer, der es den Leuten (nicht) recht macht 351

Sodann aber ist und bleibt bewusst, dass es zum Vollzug dieser humanen

Selbstbestimmung erst darin kommt, dass sich deren Voraussetzung, Jesus

Christus, selbst einstellt. Darum gilt gerade im Gefalle von der Erwählung
her und in deren letzter Konkretisierung in der Versöhnung: «Ein Mensch
wird damit ein Christ und ist es darin, daß er sich mit Christus und Christus
sich mit ihm vereinigt.»23 Diese Einheit ist «ihre Verbindung in ihrer
beiderseitigen Selbständigkeit, Eigenart und Eigentätigkeit»24. Anders gesagt: Die
Wirklichkeit des Wortes Gottes wirkt eben darin, dass sich Jesus Christus
in ihr verwirklicht. Damit ist aber auch schon das Gefälle in der Lebensausrichtung

der Christen gegeben; es ist ihnen mit ihrer Einheit mit Christus
überkommen: «Sie sind Zeugen. Sie sind Verbi divini ministri.»23 Und zwar
Zeugen, die darum wissen, dass das Überzeugende ihres Zeugnisses in nichts
anderem besteht als in dem Wirksamwerden der Voraussetzung selbstbe-

wussten Lebens, die auch sie selbst ergriffen hat. Die unio cum Christo wird
so nicht zum individuellen, in sich abgeschlossenen Heilsbesitz; sie ist
vielmehr Heilsbesitz nur als Betätigung mit Christus im Amt seiner Verkündigung

des Wortes Gottes.
Damit aber ist die Situation der Verkündigung abschliessend beschrieben.

Sie ist als Situation der Gegenwart des göttlichen Wortes Gegenwart der

ersten und letzten Entscheidung Gottes über den Menschen, wie sie in der

Erwählung Jesu Christi gefallen ist (und nicht menschliche Entscheidung für
oder gegen Gott). Sie ist die Situation der endgültigen Ausrichtung menschlichen

Lebens als eines zeugnishaften Lebens, wie sie in dem prophetischen
Amt Jesu Christi (und nicht des Pfarrers) wirklich wird. Zugleich erfüllt
Karl Barths Theologie darin ihren Sinn als Pfarrer-Theologie, indem sie alle

Christen zu Verbi divini ministri macht. Kann man, wenn man eine Pfarrer-

Theologie entwerfen will, mehr verlangen?

3. Die Pfarrer und ihre Theologie

Und doch ist, soweit ich sehen kann, Karl Barths Theologie heute — in
Deutschland — keine Pfarrer-Theologie mehr (wenn sie es empirisch jemals

war), keine, mit der Pfarrer ihr Amt führen und reflektieren. Dafür gibt es

23 KD IV/3, 630.
24 KD IV/3, 621.
25 KD IV/3, 661.



352 Dietrich Korsch

Gründe von unterschiedlichem Gewicht. Nicht nur, dass seit vierzig Jahren

die «Schweizer Stimme» fehlt, die ihre Theologie vorträgt. Nicht nur,
dass deutsche Landeskirchen keine Kirchliche Dogmatik mehr verschenken.
Die Tradition in der Theologie ist gebrochen. In der akademischen Lehre
in Deutschland kommt Barths Dogmatik nur auf einer schmalen Spur als

schulbildend in Betracht; kaum breiter ist inzwischen der Pfad derjenigen,
die sie als neuzeitinkompatibel brandmarken. Zumeist dürfte an ihr
vorübergegangen werden. Unsere aktuellen dogmatischen Lehrbücher nehmen auf
sie keinen Bezug mehr. Und wo sie besprochen wird, da vor allem im
theologiegeschichtlichen Blick auf die dogmatischen Konstruktionen. Anhänger
— Kritiker - Desinteressierte — Theologiehistoriker: aufschlussreichen Lernerfolg

verspricht das kaum. Und wenn man in der Ausbildung zum Pfarrer
etwas von Barth gehört haben mag — was davon mitgenommen wird, bleibt
unklar. Ob sich Einsichten ausgebildet, Problemumgänge eingeübt oder

Haltungen geprägt haben? Ob die dicken weissen Leinenbände, so sie denn
vorhanden sind, ob die fragmentierten Broschurbände der Studienausgabe

aufgeschlagen und gelesen werden? Und wenn ja: Was hat sich im Pfarramt
bewährt? An kritischem Potential, in konstruktivem Gebrauch? Es wäre nicht
einfach, solche Fragen empirisch gehaltvoll zu beantworten. Meine prima-
und secunda-facie-Evidenz in Pfarrkonferenzen nährt tiefe Skepsis, ob die

Befunde positiv ausfallen würden.
Das hat, nun aus der Perspektive des Pfarramtes besehen, vor allem mit

tiefgreifenden Veränderungen in den Gemeinden und in der Rolle des Pfarrers

bzw. der Pfarrerin zu tun. Bis in die EKD-Perspektivpapiere hinein ist
das neue Paradigma das des religiösen Marktes mit der Kirche als institutionalisierter

Sinnanbieterin und den Pfarrern und Pfarrerinnen als ihren Agenten
und Funktionären. Da helfen dogmatische Konstruktionen von Erwählung
und Versöhnung nicht unmittelbar weiter, scheinen sie doch die akuten
Sinnfragen völlig zu verfehlen. Mit Barths Dogmatik kann man es offensichtlich
den Leuten nicht recht machen. Und zu kurz dächte, wer daraus den Schluss

ableiten wollte: eben. Es kommt eben darauf an, konsistente
Uberzeugungsgemeinschaften zu bilden, die noch wissen, was es um die rechte Lehre ist,
die dazu stehen und sich von denen, die anderer Uberzeugung sind, kräftig
abgrenzen. Machen wir es doch eben den Leuten nicht recht, dann ist es

gewiss vor Gott recht. Doch damit wäre die dialektische Lage des Pfarrers

ja gerade wieder aufgehoben, nun von der dogmatischen Seite her. Und vor
allem würde damit ja das Zeuge-Sein der Christen, also die Schlusspointe des



Vom Pfarrer, der es den Leuten (nicht) recht macht 353

Ganzen, schlichtweg in ihr Gegenteil verkehrt.
Ironischerweise ergibt sich freilich gerade aus dem Modell des religiösen

Marktes, der aller Dogmatik abhold zu sein scheint, eine Perspektive, in der

Barths Dogmatik noch einmal zur Pfarrer-Theologie werden könnte, und

zwar in einer neuen Weise ihrer Rezeption. Jedenfalls dann, wenn man die

hermeneutische Funktion der Kirchlichen Dogmatik für die Verkündigung in
den Vordergrund rückt — was nicht nur durch die Geschichte ihres Werdens
als Antwort auf die bestimmungsbedürftige Situation der Verkündigung
naheliegt, sondern auch von ihrer eigenen Logik her gefordert wird.

Was tun Pfarrer, wenn sie auf dem religiösen Sinn-Markt Lebensdeutungen

vornehmen? Wie verstehen sie sich selbst dabei? Wir werden Kollegen
und Kolleginnen treffen, die nach Weihnachten von Gottesdiensten berichten

können, die «gepasst» haben. Von festlich gekleideten Menschen, die die

Kirche bis auf den letzten Platz füllten, von ergreifender Musik (gut, der

Gemeindegesang klang etwas dürftig!), von einer Predigt über den zentralen
Gehalt des Christentums — die Menschwerdung Gottes, von erfreuten
Gesichtern am Ausgang. Wir werden von den Pfarrerinnen und Pfarrern hören,
dass sie diese Gottesdienste gern halten, und sie haben Recht. Aber zugleich
werden wir etwas davon spüren können, dass es nicht damit genug war, dass

es «gepasst» hat. Dass sie, selbstkritisch genug, fürchten, den Leuten nicht
gerecht geworden zu sein, indem sie es ihnen — in aller Sorgfalt und
Aufgeschlossenheit — recht machten. Da gibt es einen Rest, ein Unbehagen, dessen

Herkunft schwer zu bestimmen ist. Eine Unruhe, die vielleicht selten

zur Sprache kommt, weil auch keine Sprache dafür zur Verfügung zu stehen

scheint. Keine — ausser der Dogmatik.
Gerade im Licht der Kirchlichen Dogmatik lässt sich die etwas dumpfe

Unbestimmtheit der Rest-Irritation in den Regelfällen der Verkündigung —

zumal den herausgehobenen, die uns mit der kirchlichen Wirklichkeit der

Gegenwart konfrontieren — bearbeiten. Denn mit ihrer Hilfe lässt sich sehen

und verstehen: In der Verkündigung, also in dem Gottesdienst, der zu
Weihnachten stattfand, ging es um nichts anderes, um nichts mehr und nichts

weniger als Gottes Gegenwart. Nicht als inszeniertes Mysterium, sondern
in den ganz schlichten Vollzügen von Hören und Reden, Singen und Beten.

Es ging um die Gegenwart des Gottes, der sich ganz und gar für die
Menschen entschieden hat. Es ging um eine Verwandlung der Menschen, die Gott
auf seinem Weg mitnimmt. Das taucht das ganze Geschehen in ein anderes

Licht. Es wertet die Tätigkeit der Pfarrerin, des Pfarrers auf: dass sie sich



354 Dietrich Korsch

selbst als Teil der Verkündigung Jesu Christi verstehen können. Es versieht
die Situation mit einem ihr eigenen Gewicht: dass es um die grundlegende
Bestimmung des Lebens der Menschen geht. Und dass sie dann gar nicht
daran festhalten wollen und müssen, Religion nur als Oberfläche bürgerlichen
Lebens, als festtägliche Verklärung des Alltags, als momentane Vertröstung
endlicher Trostlosigkeit zu verstehen. Wird die Situation so verstanden, dann
lässt sie sich auch mit dem Zutrauen und dem Mut gestalten, dass es in ihr um
das Entscheidende geht, die immer wieder nötige Bestimmung menschlichen
Lebens vor und für Gott.

Das allerdings setzt voraus, dass die Kirchliche Dogmatik als hermeneu-
tischer Horizont der Verkündigung ernstgenommen wird. Sie kann als dieser

Horizont nur aus der Perspektive von Pfarrern und Pfarrerinnen erprobt
werden. Barths Dogmatik war, in ihren Anfängen, und blieb, in ihrer
systematischen Entfaltung, eine Pfarrer-Theologie. Dass sie es wieder wird, das ist
den Pfarrern und Pfarrerinnen zu wünschen. Damit sie den Leuten, indem
sie es ihnen nicht recht machen, gerecht werden.

Dietrich Korsch, Marburg

Abstract

Departing from a quotation of the late Karl Barth the article exposes the thesis that
there is a continuous line in Barth's theological publications: It is a theology for
pastors. This is shown in the 1916 sermon «Der Pfarrer, der es den Leuten recht macht»,
which reflects upon the role of the preacher in relation to his parish. The dialectical

structures, which are found here, present their dominating function even in the
fundamental decisions of the Church Dogmatics, in the Doctrine of the Word of God (KD
I) as well as in the Doctrine of Election (KD II/1) as well as in the final part of the

Doctrine of Reconciliation (KD IV/3). Seen in this horizon, pastors are encouraged to
interpret their religious activities by means of the Church Dogmatics.


	Vom Pfarrer, der es den Leuten (nicht) recht macht : kirchliche Dogmatik in der kirchlichen Praxis

