Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 4

Artikel: Vom Pfarrer, der es den Leuten (nicht) recht macht : kirchliche
Dogmatik in der kirchlichen Praxis

Autor: Korsch, Dietrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877769

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Pfarrer, der es den Leuten (nicht) recht macht

Kirchliche Dogmatik in der kirchlichen Praxis

«...im Grunde, wissen Sie,
ist meine ganze Theologie
cine Theologie fir Pfarrem.

Karl Barth im Gesprich mit Roswitha Schmalenbach am 17.9.1968"

1. Die 1 eute und ihr Plarrer

Im Februar 1916 liess Karl Barth eine seiner Predigten drucken und in alle
Hiuser des Ortes austragen. Auf dem Titelblatt stand: «Der Pfarrer, der es
den Leuten recht macht.» Im Untertitel war der Ort genannt: «Eine Predigt
gehalten in der Kirche von Safenwil».” Der Name des Verfassers war nicht
verzeichnet, doch es war allen klar — auch denen, die am 6. Februar nicht
im Gottesdienst gewesen waren —, dass es sich dabei um ihren Ortspfarrer
handeln musste. Der Sachverhalt selbst ist — schon vor einem Blick in den
Inhalt — aufschlussreich. Offensichtlich liegt es dem neunundzwanzigjihri-
gen Pfarrer daran, mit seinem Sonderdruck nun einmal alle Gemeindeglieder
zu erreichen (iiber die mangelnde Resonanz auf die gehaltenen Predigten
spricht er selbst in diesem Text). Und das offensichtlich darum, weil es in der
jetzt verteilten Predigt um ein Grundproblem geht, das allen, auch unabhin-
gig von der Individualitat des jetzigen Pfarrers, nahegebracht werden soll: das
Verhiltnis von Pfarrer und Gemeinde iiberhaupt — im Blick auf die zentrale
religise Aufgabe, nimlich die Verkiindigung von Gott.

Der Predigt liegt als Text Ezekiel 13,1-16 zugrunde — eine massive Pole-
mik Ezekiels gegen falsche Propheten, die Friede verkinden, wo doch kein
Friede ist. Die Predigt entfaltet eine doppelte Botschaft. Thr, so ruft ihnen
der Prediger zu, ihr seid die Leute, die nach falschem Frieden verlangen. Thr
seid die, die den falschen Propheten fordern. «Der falsche Prophet ist der

1 K. Barth: Gesprache 1964-1968, Karl-Barth-Gesamtausgabe 28, hg.v. E. Busch,
Zurich 1996, 528-542 (534).

? Jetzt in: K. Barth: Predigten 1916, Karl-Barth-Gesamtausgabe 29, hgv. H.
Schmidt, Zirich 1998, 44-61.

ThZ 4/66 (2010) S. 344-353



Vom Pfarrer, der es den Leuten (nicht) recht macht 345

Pfarrer, der es den Leuten recht macht.»’ Den Leuten, die den Pfarrer als re-
ligiosen Zeitgenossen wollen, die Bibel als Geschichtenbuch, die Wirklichkeit
von Himmel und Hoélle als jenseitig. Barth ist sich, was das angeht, ziemlich
sicher: «neun Zehntel der Gemeinde», so vermutet er, habe diesen Wunsch
nach dem Pfarrer, der Ruhe und Frieden verbreitet, der die Religion mit dem
alltdglichen Leben nicht in Konflikt geraten lisst. Und ich, so bekennt er,
trotzig und stolz zugleich, ich «kann kein falscher Prophet sein»®. Diese Rolle
nicht erfillen zu konnen, ist er sich auch ganz sicher, denn «Gott stellt sich
mir in den Weg, und es geht nicht.»’ Selbst wenn er mochte — und die Versu-
chung, so bekennt er, besteht durchaus. Weil er sich aber von Gott gehindert
sieht, wiirde die Gemeinde durch die Ablésung dieses Pfarrers mit seinem
eigentiimlichen Charakter, seinen Fehlern und Schrullen, doch auch die Kon-
frontation mit Gott nicht los, von der auch der nichste Pfarrer gezeichnet
sein konnte. Das ist die eine Seite der doppelten Botschatft.

Die andere Seite ist in dem kommunikativen Charakter, dies nun gerade
so zu sagen, bereits impliziert. Denn schon die Existenz des Pfarrers, der
in seiner eigenen Person den Zwiespalt kennt und durchlebt zwischen der
Versuchung, es den Leuten recht zu machen, und dem Auftrag, sein Amt als
«Gottessache» zu fithren®, ist ipso facto die Erinnerung daran, dass «unser
Gewissen ... uns unablissig» gemahnt, «dal das Andere eigentlich das Wahre
ist»’ Im Wunsch nach dem angepassten Pfarrer und der unanstossigen Re-
ligion steckt eigentlich, vom Gewissen aus betrachtet, ein anderer Wunsch:
«Wir sehnen uns danach, nach Hause zu kommen.»® Also nach einer neuen
Welt, nach einem neuen Leben, in dem «Recht, Treue, Gemeinschaft, Waht-
heit» die Grundlage bilden.’

Der Pfarrer, der den Leuten die doppelte Botschaft kundtut, sich einmal
als Menschen mit dem Wunsch nach falschem Frieden zu bekennen, dann
aber auch die Sehnsucht nach dem anderen, neuen Leben zu entdecken, ruft
die Gemeinde zur Entscheidung: «Ihr kénnt ... den Willen Gottes resolut
von euch weisen.» «Ihr konnt euch aber auch ... vom Willen Gottes einmal

5 Barth: 2.2.0. 46.

N Ebd.
¥ Ebd.
b Aua ) 57,
! AaO. 58.
8 Ebd.

¥ Aa.O. 57.



346 Dietrich Korsch

tberwinden und gefangen nehmen lassen»' Und es ist der Pfarrer, der selbst
den ersten Schritt tut, weil er sich an seiner eigenen Person tiberwinden ldsst:
«Ich [1] lade euch auch heute [!] wieder ein, diesen Weg mit mir [!] zu gehen»''
«Entscheidet euch»'™

Man sieht: Der Pfarrer, der es den Leuten recht macht, ist der Pfarrer, der
es den Leuten nicht recht macht. Und der Pfarrer, der es den Leuten nicht
recht macht, macht es ihnen in Wahrheit recht. Es wire keine grosse Miihe,
die entscheidenden Wendungen dieser Predigt bereits in das Konzept der dia-
lektischen Theologie einzuzeichnen, wie es von Barth etwa 1922 vorgetragen
wurde. Die «objektive» Situation der Verkiindigung ebenso wie die «Umwen-
dungy der menschlichen Frage nach Gott als auch die Konzentration auf die
Rolle des Pfarrers liessen sich leicht auch in den Analysen von «Not und Ver-
heiBung der christlichen Verkiindigung» (1922)" nachweisen. Die Beschrei-
bung der Situation der Verkiindigung, der Horizont der Gottesdienstgemein-
de und die Aufgabe des Predigers — das alles kennzeichnet Barths Theologie
als eine Pfarrer-Theologie. Die Safenwiler Gemeinde jedenfalls hat die exem-
plarische Rolle und die exzeptionelle Bedeutung dieser Predigt — trotz oder
wegen det in ihr enthaltenen Beschreibung ihrer selbst? — verstanden und,
nach Barths eigener Auskunft, bei einer Kirchenrenovierung im Jahr 1930
ein Exemplar des Sonderdrucks von 1916 «in einer Kugel auf der Spitze
des Kirchturms unmittelbar unter dem goldenen Gockelhahn fiir alle Zeiten
oder doch fiir die nichsten hundert Jahre ehrenvoll untetrgebracht'!. Oder
wat die ehrenvolle Unterbringung eine Erhebung und damit die Entfernung
des anstossigen Textes aus der Witklichkeit der Gemeinde?

Ohne Wissen Barths (und ohne Nennung der Gemeinde und des Verfas-
sers) hat Martin Rade die Predigt noch 1916 in der «Christlichen Welt» nach-
gedruckt.” Mit Barths Wissen und Zustimmung wurde sie 1932 in «Christen-
tum und Wirklichkeit» ver6ffentlicht', dort jedoch mit einer «Retraktation»
Barths, die in der Tat auf die zentrale Unklarheit der Predigt hinweist: die
katalysatorische Funktion des Pfarrers, der sich mit dem Propheten identi-

0 AaO. 60.
1 Ebd.
2 AaO. 6l

B Jetzt auch in: K. Barth, Schriften I, Frankfurt 2009, 229-257.
" Barth: Predigten 1916 (Anm. 2), 62.

5 ChW 30 (1916), 262-267.

16 Christentum und Wirklichkeit 10 (1932), 86-97.



Vom Pfarrer, det es den Leuten (nicht) recht macht 347

fiziert, um die Menschen, das Wort Gottes in der Hand, in eine Entschei-
dungssituation zu zwingen. Das war in der Tat eine Uberspitzung. Sie hat
aber Barth doch auch nicht bewogen, den erneuten Abdruck, 16 Jahre spiter,
zu untersagen. Dazu hatte er auch keinen Grund gehabt, denn seine Theo-
logie ist nicht nur Pfarrer-Theologie von ihrem Anfang her, sie ist es auch
geblieben.

2. Der Theologe und seine Gemeinde

Nie darf man ibersehen, dass die Kirchliche Dogmatik aus theologischen
Votlesungen vor kunftigen Pfarrern, bisweilen: auch kunftigen Pfarrerinnen,
hervorgegangen ist. Fast dreissig Jahre, von 1935 bis 1964, hat Barth (mit
wenigen Unterbrechungen) seine Dogmatik im Kolleg vorgetragen. Wer ein-
mal die Stimme gehért hat, sei es durch eigene Anwesenheit, sei es durch
Tontrager, wird sich der eigentumlichen Faszination nicht erwehren konnen,
die vom Gleichmass und der Eindringlichkeit des Lehrers ausgeht. Mindes-
tens sechs Generationen von Theologen sind so ausgebildet worden, geprigt
von der theologischen und personlichen Prisenz eines grossen Lehrers. Man
spurt den Texten, wenn man erst einmal darauf achtet, ihren rhetorischen
Charakter auch in der gedruckten Form noch an. Und man kann dann auch
die Eigentiimlichkeit des Stils verstehen, der den Fortschritt der dogmati-
schen Argumentation stets in Kreisen vollzieht, die das Ganze in jedem ein-
zelnen Gedanken hervorleuchten lassen. Man hort im Lehrer den Prediger,
ahnt in den Studenten die Gemeinde. Die Einheit der Aufgabe von Kan-
zel und Katheder, einmal Harnack gegeniiber im Jahre 1923 behauptet, hat
Barth nie revoziert.

Die fertigen Binde wanderten dann, mehr oder weniger gelesen, in den
Bucherschrank der Pfarrer. Anfang der fiinfziger Jahre des 20. Jahrhunderts
bedachte die Evangelische Kirche im Rheinland ihre Vikare mit der Kirchli-
chen Dogmatik als Biichergabe, Band fiir Band; mein eigenes Exemplar ver-
dankt sich (bis KD II1/4) dieser Grosszugigkeit und dem Nachlass meines
Vaters. Wenn sie in der Arbeitssituation des Pfarrers zu Rate gezogen wurde,
dann weniger aus dem Interesse an der dogmatischen Konstruktion, sondern
aus pfarramtlicher Antwortnot. Kaum werden es die grossen Linien gewesen
sein, die dann in die gemeindliche Praxis eingetragen wurden, eher eine theo-
logische Haltung, die nicht in einzelnen Auskiinften zu Wort fand, die sich
vielmehr in der Prigung des theologischen Selbstbewusstseins und folglich



348 Dietrich Korsch

in Umgangsweisen mit der Gemeinde Geltung verschaffte. Eine empirische
Rezeptionsforschung der Kirchlichen Dogmatik wire Gbrigens ein reizvolles
Unternehmen.

Aber nicht nur die Produktions- und Aneignungsbedingungen weisen die
Kirchliche Dogmatik als Pfarrer-Theologie aus. Auch ihr Inhalt.

Der Pfarrer, der es den Leuten recht macht, ist der Pfarrer, der es den
Leuten nicht recht macht. Und der Pfarrer, der es den Leuten nicht recht
macht, macht es ithnen in Wahrheit recht. Man kénnte sagen: Die Kirch-
liche Dogmatik ist der gross angelegte und weit ausgreifende Versuch, die
Wahrheit dieser Sitze so zu verstehen, dass den Menschen der auf ihnen
lastende Entscheidungsdruck, den jene Predigt von 1916 noch inszenierte,
genommen wird. Und dass dann also auch der Pfarrer den Prophetenmantel
ablegen kann, ohne die Rolle des Zeugen aufzugeben. Das will ich an drei
Losungsvorschligen Barths fiir diese Problematik in Etinnerung rufen, die
man zugleich zu den Pointen der Kirchlichen Dogmatik zihlen muss.

(1) Die Verkiindigung ist der reale Ort des Wortes Gottes und damit der
Ort von Gottes Gegenwart. Es ist ja nicht laut genug zu loben, dass Barth,
darin seinem Ausgang vom Pfarramt ganz treu, die Lehre vom Wort Got-
tes mit dem verkiindigten Wort Gottes beginnen lisst. Das Wort Gottes ist
entscheidend «Ereignis»'”: «Menschliche Rede von Gott, in der und durch
die Gott selber von sich selber redet»'® Das Wort Gottes ist, auf den Punkt
gebracht, Kommunikation, Selbst-Mitteilung. Den Gehalt dieses Geschehens
entfalten die gesamten Prolegomena der Kirchlichen Dogmatik. Nicht nur,
dass das verkiindigte Wort Gottes sich vom geschriebenen Wort Gottes her
normiert und mit ihm aus dem geoffenbarten Wort Gottes schopft, sondern
dass das Wort Gottes selbst zugleich das Medium wie das Ziel der Offen-
barung Gottes tiberhaupt ist. Der erste Band der Kirchlichen Dogmatik ist
ja nichts anderes als das anspruchsvolle Unternehmen einer Hermeneutik
der Verkiindigung, deren Zirkel dann, nach der héchsten Aufklirung durch
die Trinitdtslehre und unter Einsicht in den Zeugnischarakter der Heiligen
Schrift, wieder bei der Verkiindigung der Kirche ankommt: «kraft der Gnade
der Offenbarung und ihrer Bezeugung ist es so, dall Gott sich mit seinem
ewigen Wort zu der Verkiindigung der christlichen Kirche in der Weise be-
kennt, daf} diese Verkiindigung nicht nur ein Verkindigen menschlicher Ide-

7 KD 1/1, 95 (= K. Barth, Schriften II, Frankfurt 2009, 673).
18 KD 1/1, 97 (= K. Barth, Schriften II, Frankfurt 2009, 676).



Vom Pfarrer, der es den Leuten (nicht) recht macht 349

en und Uberzeugungen, sondern wie die Existenz Jesu Christi selbst, wie das
Zeugnis der Propheten und Apostel, auf das sie sich begriindet und von dem
sie lebt, Gottes eigenes Verkiindigen ist»'” Darauf, auf dieses Ereignis, zielt
die gesamte Dogmatik als eine «sachliche Beschreibung des [...] Dienstes der
kirchlichen Verkundigung»™. Von den Prolegomena her gilt: Dogmatik ist
aufklirender Dienst am Geschehen der Verkiindigung;

Was der Pfarrer tut, steht von vornherein in diesem Horizont. Nicht er
selbst als Person ist es, der die Verktindigung in ihrer tiberzeugenden Kraft
herauffithrt. Noch ist es die Gemeinde, die in ihrer Rezeption dem Gehorten
die notige Wirklichkeit verschafft. Es ist die durch Gott selbst bestimmte
Situation der Verkiindigung als solche, die die Verheissung der Gegenwart
Gottes tragt. Dass das so ist und was das bedeutet, konkretisiert sich in den
beiden folgenden gedanklichen Schwerpunkten der Kirchlichen Dogmatik.

(2) Die Entscheidung tiber den Menschen ist von Gott gefillt. So kénnte
man, auf die Aufgabe der Verkindigung hin gesehen, den Ertrag der Erwih-
lungslehre zusammenfassen. Die Erwihlung Jesu Christi ist ja die urspring-
liche Selbstbestimmung Gottes, in der jede andere Bestimmung von allem
anderen ihren Grund und ithr Mass besitzt. Das Wort Gottes, mit dem wir
es in der Verkundigung zu tun haben, ist eben das von Ewigkeit her und vor
aller Schépfung gesprochene Wort der Bestimmung, die Gott an sich selbst
vorgenommen hat. «<Eben von dieser Selbstbestimmung Gottes, kraft derer
er schlechterdings Gott in Jesus Christus und also der Herr Israels und der
Kirche sein will und als solcher und nicht anders der Schépfer, Versdhner
und Erloser der Welt und des Menschen — eben von dieser gottlichen Urent-
scheidung redet [...] die Erwihlungslehre»*' In dieser gottlichen Urentschei-
dung liegen zwei Konsequenzen.

Einmal, dass die géttliche Selbstbestimmung in Jesus Christus, die die
Wahl der Menschen einschliesst, nach einer antwortenden Bestitigung ruft,
danach, in autonome menschliche Selbstbestimmung aufgenommen und da-
rin zuriickgespiegelt zu werden. «Es schafft sich der erwihlende Gott als sol-
cher den Menschen zu seinem Gegeniiber, das seinerseits ihn erwihlen darf
und wird [...] Es ist also ganz schlicht, aber auch ganz umfassend die Auto-
nomie des Geschopfs, die im Akt der ewigen gottlichen Erwihlung Ereignis

v KD 1/2, 834.
2 KDI/2,851.
2 KD II/2, 98.



350 Dietrich Korsch

ist und legitime Wirklichkeit witd.»** So wie Jesus Christus als Woraufhin der
gottlichen Selbstbestimmung sogleich die Antwort seiner eigenen Existenz
von Gott her gibt, so sind die Menschen dazu bestimmt, in derselben, wie-
wohl nachfolgenden Weise ihre eigene Lebensantwort zu geben.

Die andere Konsequenz ist diese: Im Unterschied zu der spontanen Ant-
wort Jesu Christi nehmen unsere menschlichen Antworten die géttliche Be-
stimmung zur Autonomie nicht wahr, sondern folgen der Verlockung zur
Selbstsetzung dieser Autonomie. Diese Geschichte des Widerspruchs ist aber
in Gottes ursprunglicher Erwihlung selbst schon untergebracht, namlich als
die Moglichkeit, diesen Widerspruch gegen das Erwihltsein noch zu tUber-
winden. Nun nicht mehr in einer einmaligen, prinzipiellen Entscheidung,
sondern in einer konkreten Lebensgeschichte — in der Lebensgeschichte Jesu
Christi zuerst und dann in thm auch aller Menschen. Die Unterscheidung und
Verkniipfung von prinzipieller Erwahlung und Entscheidung mit prozesshaf-
ter Bewiahrung und Bestitigung ist bedeutend. Denn sie bewahrt Barths Ge-
danken vor der schlechten Alternative zwischen einer totalen Vermittlung des
Anderen auf der einen Seite und einem hilflosen Dualismus zwischen Gott
und dem von ithm Ausgeschlossenen, weil nicht Gewihlten, auf der anderen
Seite. Eine Unterscheidung, die aber zur Folge hat, dass sich die anfingliche
Entscheidung stets im Prozess der Verwirklichung ihrer selbst fortsetzt und
bewihrt. Anders gesagt: Auch der Prozess der Bewihrung steht unter der
Bestimmung der Erwihlung. — Fiir die christliche Verkiindigung bedeutet
das, dass ihre Situation selbst ganz und gar von der gottlichen Entscheidung
gepragt ist — und dass folglich eine menschliche Entscheidung von letztem
Gewicht und letzter Konsequenz nicht zu fillen, darum auch nicht zu for-
dern ist, so sehr der eigene autonome Lebensvollzug als Medium der Gottes-
gegenwart zu verstehen aufgegeben ist. Diese Einsicht lenkt den Blick weiter
auf das dritte Merkmal der Kirchlichen Dogmatik, das ich hervorheben will.

(3) Das christliche Leben geschieht in der Einheit mit Christus als die
Zeugniswirklichkeit von Christi Selbstverkiindigung, Wir treten damit ein in
die dritte Gestalt der Versohnungslehre, die die beiden ersten zusammen-
fasst und zur Vollendung bringt. Sie zeigt die Konsequenz der Prozesshaf-
tigkeit der prinzipiellen Entscheidung auf. Dabei ist einmal eine Rhetorik des
Aufrufs, der Einladung, unvermeidlich; zum Vornehmen einer bestimmten
Selbstbestimmung kann nur, muss also sinnvollerweise aufgerufen werden.

2 KDTII/2, 194.



Vom Pfarrer, der es den Leuten (nicht) recht macht 351

Sodann aber ist und bleibt bewusst, dass es zum Vollzug dieser humanen
Selbstbestimmung erst darin kommt, dass sich deren Voraussetzung, Jesus
Christus, selbst einstellt. Darum gilt gerade im Gefille von der Erwihlung
her und in deren letzter Konkretisierung in der Verséhnung: «Ein Mensch
wird damit ein Christ und ist es darin, dal3 er sich mit Christus und Christus
sich mit ihm vereinigt»™ Diese Einheit ist «ihre Verbindung in ihrer beider-
seitigen Selbstindigkeit, Eigenart und Eigentitigkein™. Anders gesagt: Die
Wirklichkeit des Wortes Gottes wirkt eben darin, dass sich Jesus Christus
in ihr verwirklicht. Damit ist aber auch schon das Gefille in der Lebensaus-
richtung der Christen gegeben; es ist ihnen mit ihrer Einheit mit Christus
tberkommen: «Sie sind Zeugen. Sie sind Verbi divini ministti»® Und zwar
Zeugen, die darum wissen, dass das Uberzeugende ihres Zeugnisses in nichts
anderem besteht als in dem Wirksamwerden der Voraussetzung selbstbe-
wussten Lebens, die auch sie selbst ergriffen hat. Die unio cum Christo witd
so nicht zum individuellen, in sich abgeschlossenen Heilsbesitz; sie ist viel-
mehr Heilsbesitz nur als Betitigung mit Christus im Amt seiner Verkiindi-
gung des Wortes Gottes.

Damit aber ist die Situation der Verkiindigung abschliessend beschrie-
ben. Sie ist als Situation der Gegenwart des gottlichen Wortes Gegenwart der
ersten und letzten Entscheidung Gottes tiber den Menschen, wie sie in der
Erwahlung Jesu Christi gefallen ist (und nicht menschliche Entscheidung fiir
oder gegen Gott). Sie ist die Situation der endgiiltigen Ausrichtung mensch-
lichen Lebens als eines zeugnishaften Lebens, wie sie in dem prophetischen
Amt Jesu Christi (und nicht des Pfarrers) wirklich wird. Zugleich erfullt
Karl Barths Theologie darin ihren Sinn als Pfarrer-Theologie, indem sie alle
Christen zu Verbi divini ministri macht. Kann man, wenn man eine Pfarrer-
Theologie entwerfen will, mehr verlangen?

3. Die Plarrer und ibhre Theologie

Und doch ist, soweit ich sehen kann, Karl Barths Theologie heute — in
Deutschland — keine Pfarrer-Theologie mehr (wenn sie es empirisch jemals
war), keine, mit der Pfarrer ihr Amt fithren und reflektieren. Dafiir gibt es

2 KD IV/3, 630.
% KDIV/3,621.
% KDIV/3,661.



352 Dietrich Korsch

Grinde von unterschiedlichem Gewicht. Nicht nur, dass seit vierzig Jah-
ren die «Schweizer Stimme» fehlt, die ihre Theologie vortrigt. Nicht nur,
dass deutsche Landeskirchen keine Kirchliche Dogmatik mehr verschenken.
Die Tradition in der Theologie ist gebrochen. In der akademischen Lehre
in Deutschland kommt Barths Dogmatik nur auf einer schmalen Spur als
schulbildend in Betracht; kaum breiter ist inzwischen der Pfad derjenigen,
die sie als neuzeitinkompatibel brandmarken. Zumeist diirfte an ihr voriber-
gegangen werden. Unsere aktuellen dogmatischen Lehrbticher nehmen auf
sie keinen Bezug mehr. Und wo sie besprochen wird, da vor allem im theo-
logiegeschichtlichen Blick auf die dogmatischen Konstruktionen. Anhinger
— Kritiker — Desinteressierte — Theologiehistoriker: aufschlussreichen Lerner-
tolg verspricht das kaum. Und wenn man in der Ausbildung zum Pfarrer
etwas von Barth gehort haben mag — was davon mitgenommen wird, bleibt
unklar. Ob sich Einsichten ausgebildet, Problemumginge eingetibt oder
Haltungen geprigt haben? Ob die dicken weissen Leinenbinde, so sie denn
vorhanden sind, ob die fragmentierten Broschurbinde der Studienausgabe
aufgeschlagen und gelesen werden? Und wenn ja: Was hat sich im Pfarramt
bewihrt? An kritischem Potential, in konstruktivem Gebrauch? Es wire nicht
einfach, solche Fragen empirisch gehaltvoll zu beantworten. Meine prima-
und secunda-facie-Evidenz in Pfarrkonferenzen nihrt tiefe Skepsis, ob die
Befunde positiv ausfallen wiirden.

Das hat, nun aus der Perspektive des Pfarramtes besehen, vor allem mit
tiefgreifenden Veranderungen in den Gemeinden und in der Rolle des Pfar-
rers bzw. der Pfarrerin zu tun. Bis in die EKD-Perspektivpapiere hinein ist
das neue Paradigma das des religiosen Marktes mit der Kirche als institutiona-
lisierter Sinnanbieterin und den Pfarrern und Pfarrerinnen als thren Agenten
und Funktiondren. Da helfen dogmatische Konstruktionen von Erwihlung
und Versohnung nicht unmittelbar weiter, scheinen sie doch die akuten Sinn-
fragen vollig zu verfehlen. Mit Barths Dogmatik kann man es offensichtlich
den Leuten nicht recht machen. Und zu kurz dichte, wer daraus den Schluss
ableiten wollte: eben. Es kommt eben darauf an, konsistente Uberzeugungs—
gemeinschaften zu bilden, die noch wissen, was es um die rechte Lehre ist,
die dazu stehen und sich von denen, die anderer Uberzeugung sind, kriftig
abgrenzen. Machen wir es doch eben den Leuten nicht recht, dann ist es
gewiss vor Gott recht. Doch damit wire die dialektische Lage des Pfarrers
ja gerade wieder aufgehoben, nun von der dogmatischen Seite her. Und vor
allem wiirde damit ja das Zeuge-Sein der Christen, also die Schlusspointe des



Vom Pfarrer, der es den Leuten (nicht) recht macht 353

Ganzen, schlichtweg in ihr Gegenteil verkehrt.

Ironischerweise ergibt sich freilich gerade aus dem Modell des religiésen
Marktes, der aller Dogmatik abhold zu sein scheint, eine Perspektive, in der
Barths Dogmatik noch einmal zur Pfarrer-Theologie werden kénnte, und
zwar in einer neuen Weise ihrer Rezeption. Jedenfalls dann, wenn man die
hermeneutische Funktion der Kirchlichen Dogmatik fir die Verkiindigung in
den Vordergrund riickt — was nicht nur durch die Geschichte ihres Werdens
als Antwort auf die bestimmungsbediirftige Situation der Verkiindigung na-
heliegt, sondern auch von ihrer eigenen Logik her gefordert wird.

Was tun Pfarrer, wenn sie auf dem religiésen Sinn-Markt Lebensdeutun-
gen vornehmen? Wie verstehen sie sich selbst dabei? Wir werden Kollegen
und Kolleginnen treffen, die nach Weihnachten von Gottesdiensten berich-
ten konnen, die «gepasst» haben. Von festlich gekleideten Menschen, die die
Kirche bis auf den letzten Platz fillten, von ergreifender Musik (gut, der
Gemeindegesang klang etwas durftigl), von einer Predigt tiber den zentralen
Gehalt des Christentums — die Menschwerdung Gottes, von erfreuten Ge-
sichtern am Ausgang, Wir werden von den Pfarrerinnen und Pfarrern horen,
dass sie diese Gottesdienste gern halten, und sie haben Recht. Aber zugleich
werden wir etwas davon spiren konnen, dass es nicht damit genug war, dass
es «gepasst» hat. Dass sie, selbstkritisch genug, fiirchten, den Leuten nicht
gerecht geworden zu sein, indem sie es thnen — in aller Sorgfalt und Aufge-
schlossenheit — recht machten. Da gibt es einen Rest, ein Unbehagen, des-
sen Herkunft schwer zu bestimmen ist. Eine Unruhe, die vielleicht selten
zur Sprache kommt, weil auch keine Sprache dafir zur Verfiigung zu stehen
scheint. Keine — ausser der Dogmatik.

Gerade im Licht der Kirchlichen Dogmatik ldsst sich die etwas dumpfe
Unbestimmtheit der Rest-Irritation in den Regelfillen der Verkiindigung —
zumal den herausgehobenen, die uns mit der kirchlichen Wirklichkeit detr
Gegenwart konfrontieren — bearbeiten. Denn mit threr Hilfe ldsst sich sehen
und verstehen: In der Verkundigung, also in dem Gottesdienst, der zu Weih-
nachten stattfand, ging es um nichts anderes, um nichts mehr und nichts
weniger als Gottes Gegenwart. Nicht als inszeniertes Mysterium, sondern
in den ganz schlichten Vollziigen von Horen und Reden, Singen und Beten.
Es ging um die Gegenwart des Gottes, der sich ganz und gar fir die Men-
schen entschieden hat. Es ging um eine Verwandlung der Menschen, die Gott
auf seinem Weg mitnimmt. Das taucht das ganze Geschehen in ein anderes
Licht. Es wertet die Tatigkeit der Pfarrerin, des Pfarrers auf: dass sie sich



354 Dietrich Korsch

selbst als Teil der Verkiindigung Jesu Christi verstehen konnen. Es versieht
die Situation mit einem ihr eigenen Gewicht: dass es um die grundlegende
Bestimmung des Lebens der Menschen geht. Und dass sie dann gar nicht da-
ran festhalten wollen und miissen, Religion nur als Oberfliche biirgerlichen
Lebens, als festtagliche Verklarung des Alltags, als momentane Vertréstung
endlicher Trostlosigkeit zu verstehen. Wird die Situation so verstanden, dann
lasst sie sich auch mit dem Zutrauen und dem Mut gestalten, dass es in ithr um
das Entscheidende geht, die immer wieder nétige Bestimmung menschlichen
Lebens vor und fir Gott.

Das allerdings setzt voraus, dass die Kirchliche Dogmatik als hermeneu-
tischer Horizont der Verkiindigung ernstgenommen wird. Sie kann als dieser
Horizont nur aus der Perspektive von Pfarrern und Pfarrerinnen erprobt
werden. Barths Dogmatik war, in ithren Anfingen, und blieb, in ihrer syste-
matischen Entfaltung, eine Pfarrer-Theologie. Dass sie es wieder wird, das ist
den Pfarrern und Pfarrerinnen zu winschen. Damit sie den Leuten, indem

sie es thnen nicht recht machen, gerecht werden.
Dietrich Korsch, Marburg

Abstract

Departing from a quotation of the late Karl Barth the article exposes the thesis that
there is a continuous line in Barth’s theological publications: It is a theology for pas-
tors. This is shown in the 1916 sermon «Der Pfarrer, der es den Leuten recht macht,
which reflects upon the role of the preacher in relation to his parish. The dialectical
structures, which are found here, present their dominating function even in the funda-
mental decisions of the Church Dogmatics, in the Doctrine of the Word of God (KD
I) as well as in the Doctrine of Election (KD II/1) as well as in the final part of the
Doctrine of Reconciliation (KD IV/3). Seen in this horizon, pastots are encoutaged to
interpret their religious activities by means of the Church Dogmatics.



	Vom Pfarrer, der es den Leuten (nicht) recht macht : kirchliche Dogmatik in der kirchlichen Praxis

