Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 4

Artikel: Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft
Autor: Schmid, Konrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877768

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft

Dass es anlisslich des 40. Todestags von Karl Barth angebracht sein kénnte,
dessen Wirken auch aus bibelwissenschaftlicher Perspektive zu beleuchten,
lasst sich in doppelter Weise begriinden. Zunichst war Barth von Haus aus
nicht Systematiker, sondern sehr viel eher Bibelwissenschaftler. In seinem
Todesjahr 1968 beschrieb er selber seinen Neuaufbruch rickblickend so:
«Ich begann ihn [sc. den Romerbrief] zu lesen, als hitte ich thn noch nie gele-
sen: nicht ohne das Gefundene Punkt fiir Punkt bedichtig aufzuschreiben.»'

Am Anfang von Karl Barths Denken und Wirken steht also die neue Lek-
tire der Bibel. Am Ende des 1. Weltkriegs, 1918, hatte er noch geklagt: «Nun
brutet man abwechselnd Gber der Zeitung und dem N.T. und sieht eigentlich
turchtbar wenig von dem organischen Zusammenhang beider Welten.» Den
Grund fir diese Blindheit fand er darin, dass gerade auch er selber sich bis-
lang nicht entschieden genug mit der Bibel beschaftigt hatte: «Hatten wir uns
doch friiher zur Bibel bekehrt!»”

Als zweitter Grund, weshalb die Bibel an diesem Jubilium interessieren
muss, kann angefiihrt werden, dass sich so etwas wie eine Selbstidhnlichkeit
der Geschichte beobachten ldsst: Die gegenwirtige Situation (zumindest der
deutschsprachigen Theologie) hat gewisse Gemeinsamkeiten mit jener zur
Zeit des Erscheinens von Barths Romerbriefkommentar. Sowohl die zwan-
ziger Jahre des 20. Jahrhunderts wie auch der Beginn des 21. Jahrhunderts
sind innertheologisch durch eine klar erkennbare Diastase zwischen den bi-
blischen und systematischen Disziplinen gekennzeichnet; diese war in der
Zeit dazwischen, namentlich in den funfziger und sechziger Jahren, so nicht
gegeben. Nun ist eine Diastase an sich nicht beklagenswert — es kann auch
Trennungen und Abstinde geben, die gut begrindet sind. Genau dies scheint
aber heute ebenso wenig der Fall zu sein, wie es dies zur Zeit von Barths
Rémerbriefkommentar war.

Insofern ist die Frage nach der Art von Barths Schriftauslegung und ih-
rer Wirkung auf die Bibelwissenschaft durchaus aktuell. Daher wird hier zu-
nachst versucht, eine quellennahe Rekonstruktion von Barths Prinzipien der

: K. Barth, Nachwort, in: Schleiermacher-Auswahl, H. Bolli, Miinchen 1968, 294,
> Karl Barth — Eduard Thurneysen. Briefwechsel Band 1: 1913-1921, in: Karl Barth
Gesamtausgabe V/3, Zirich 1973, 300 (Hervorhebung im Original).

ThZ 4/66 (2010) S. 332-343



Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft 333

Schriftauslegung zu geben, und im zweiten Teil werden einige Bemerkungen
zu den Folgen formuliert.

1. Karl Barths Schriftauslesnng

Es ist in diesem Rahmen nicht mdéglich, die Schriftauslegung Barths aus-
fithrlich zu rekonstruieren, aber auch nicht nétig, da dies schon vielfach ge-
schehen ist.* Es kann hier nur um einige Hinweise zur Eigenart von Barths
Umgang mit der Bibel gehen, die sich vor allem aus seinen — dazu tberra-
schenderweise nicht allzu zahlreichen — expliziten Selbstreflexionen ableiten
lassen. Im Vordergrund steht Barth als Autor der ersten und zweiten Auflage
des Romerbriefkommentars.

Wenn man Karl Barth eine Eigenschaft uneingeschrinkt zuschreiben
kann, dann ist es jene der Furchtlosigkeit. Es war ihm nie eine Frage, ob er
die Karten offen legen soll, wenn er der Auffassung war, dass er damit der
Wahrheit diene — auch wenn sich damit die begriindete Aussicht auf akade-
mische oder politische Isolation verband.

Entsprechend war er auch entschlossen, Gber die methodischen und her-
meneutischen Grundprinzipien seines Romerbriefkommentars Auskunft zu
geben. Wie sehr er allerdings mit diesen gerungen hat, lasst sich an den viel-
fachen Entwiirfen ablesen, die er schrieb, bevor er schliesslich das gedruckte
Vorwort zur 1. Auflage des Romerbrietkommentars 1919 fertigstellte. Vor
allem die Barth-Forschung in Princeton hat diese Entwiirfe historisch und
theologisch erschlossen, besonders durch die Arbeit von Richard Burnett,
die durch einige sehr hellsichtige Bemerkungen von Bruce McCormack ein-
geleitet wird.

Der erste Entwurf Barths fiir ein Vorwort zu seinem Rometbriefkom-
mentar setzte ein mit den Worten:

«Das vorliegende Buch ist ein Versuch, anders in der Bibel zu lesen, als
wir es auf Universititen unter der Herrschaft der Theologie der neunziger
Jahre im Ganzen gelehrt worden sind. Gefragt: inwiefern anders? mochte ich

Vgl etwa O. Bichli, Das Alte Testament in der Kirchlichen Dogmatik von Karl
Barth, Neukirchen-Vluyn 1987, und besonders R. Burnett, Karl Barth’s Theo-
logical Exegesis (WUNT 11/145), Tiibingen 2001. Die nachfolgenden Uberlegun-
gen bertuhren sich teilweise mit meinem Beitrag «Sind die Historisch-Kritischen
kritischer geworden? Uberlegungen zu Stellung und Potential der Bibelwissen-
schaften in der Theologie», der in JBTh 25 (2010) erscheinen wird.



334 Konrad Schmid

antworten: Sachlicher, inhaltlicher, wesentlicher, mit mehr Aufmerksamkeit
und Liebe auf den Sinn der Bibel selbst eingehend.»*

Dieses Grundanliegen zieht sich durch die verschiedenen Vorwortsent-
wiurfe hindurch, wie ein Beispiel aus dem dritten Entwurf zeigt, das den
negativen Komplementiraspekt betont:

«Die Tatsache, dal3 die heute herrschende Theologie tber die histori-
sche Kirrnerarbeit hinaus nichts Besseres zu bieten weil3 als psychologische
Plattheiten a la Niebergall, halte ich fiir eines der bedenklichsten Symptome
des geistigen Marasmus unserer Zeit.»’

In dieselbe Richtung zielt auch Barths Reaktion auf die Rezension von
Paul Wernle zum Rémerbrietkommentar im Kirchenblatt fir die reformier-
te Schweiz: «Mir war’s schon als Student wenigstens ahnungsweise klar, daf3
ich zum Verstehen der Bibel dort anfangen miiite, wo der Johannes Weif3-
Commentar aufhort.»®

Was Karl Barth hier einfordert, ist im Grunde genommen nichts ande-
res als eine Besinnung auf die Entdeckung der Reformation, dass die Bibel
keine historische Quelle, kein Mysterienbuch, kein dogmatischer Traktat ist,
sondern eine Sache verhandelt, die fir die Gegenwart unmittelbar relevant
ist. Bemerkenswert ist nun, dass Barth der felsenfesten Uberzeugung war,
dass die sachbezogene Auslegung der Bibel gerade auch die historisch ge-
botene sei:

«Grundsitzlich mul ich aber, so schlimm mir das bekommen mag, be-
merken, daf3 ich den Anspruch erhebe, eine geschichtliche Darstellung der
Meinung des Paulus und nicht ein Exzerpt meiner oder anderer moderner
Meinungen tber die zur Sprache kommenden Dinge geboten zu haben. Die
Aufgabe, Paulus zu verstehen, hat mir von Vers zu Vers genug Kampf gegen
meine und die ganze heutige Denk- und Empfindungsweise gekostet. Einen
Autor verstehen, heiB3t fiir mich vor Allem zu ihm stehen, ihn in jedem Wort
ernst nehmen, solange er nicht den Beweis geliefert, daf3 er dieses Zutrauen
nicht verdient, um ihn dann von innen nach auflen zu erkliren. [...] <Zu thm
steheny heile ich aber: die Voraussetzung machen, dal}, was einmal wahr

* Vorwort I (Fragment), in: K. Barth, Der Rémerbrief 1919. Erste Fassung (1919),
in: Karl Barth Gesamtausgabe 11/16, H. Schmidt, Zirich 1985, 581f.

> Vorwort I11, in: K. Barth, Romerbrief 1919, 597.

o Brief an Paul Wernle, 24.10.1919, in: Barth, Romerbrief 1919 (Anm. 4), 638-646,
(644).



Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft 335

gewesen ist, immer wahr sein wird und dal3 umgekehrt die Probleme, die
uns heute beschiftigen, wenn es ernste Probleme sind, die gleichen sind, mit
denen die ernsten Menschen aller Zeiten gerungen haben. Ohne diese Vo-
raussetzung ist die Geschichte Chaos. Ohne diesen lebendigen Zusammen-
hang zwischen Vergangenheit und Gegenwart, der nicht durch irgend eine
Einfihlungskunst erzielt werden kann, sondern der in der Sache gegeben
ist und in dem man sein muf3, haben fiir mich die Worte «Geschichte> und
Verstehen> iiberhaupt keinen Sinn.»’

Das sind steile Sitze, und es erstaunt nicht, dass ein in dieser Weise
profiliertes Werk Konfusionen hervorrufen musste. Die Rezensenten des
Romerbriefkommentars hielten Barth fur einen «Biblizisten», einen «Neo-
Paulinisten», unfreundlicher nannte man ihn einen «Gnostiker, einen «Mat-
cioniten» oder einen «Alexandriner».® Am allermeisten aber warf man dem
Romerbriefkommentar vor, dass er im Grunde genommen viel mehr tiber
Barth als iiber Paulus sage. Es handle sich um eine gegenwirtige, aktualisie-
rende Auslegung des Romerbriefs, um Eisegese, nicht um eine historische
Exegese. Stellvertretend fiir viele lasst sich eine Ausserung des Berliner Alt-
testamentlers Hugo Grel3mann nennen:

«[W]er wie Barth den Romerbrief auslegt, indem er mit Bewul3tsein von
den religiosen Bedtrfnissen des gegenwirtigen Menschen ausgeht und auf
die Gegenwart wirken will, der lehrt uns nicht den Paulus kennen, wie er
wirklich war, sondern den Paulus, wie er nach Barth hitte sein miissen, der
macht aus einem Brief des Paulus an die Romer einen Brief Barths an seine
Gemeinde. Diese Art der Auslegung ist, vom Standpunkt der wissenschaft-
lichen Exegese aus betrachtet, eine Filschung der Geschichte. Hier ist uns
kein Wort zu schatf; hier mussen wir im sittlichen Zorn reden uber eine

Art von Theologie, die das Wesen der geschichtlichen Wissenschaft vollig

? Vorwort Ia, in: Barth, Romerbrief 1919 (Anm. 4), 586f.

8 Vgl die Belege bei Burnett, Katl Barth’s Theological Exegesis (Anm. 3), 151-157.
Siehe fir den Biblizismusvorwurf bes. P. Wernle, Der Romerbrief in neuer Be-
leuchtung, KBRS 34 (1919), 167-169 (169): «Karl Barth ist ja mir gegeniiber mit
seinem Biblizismus im Besitz einer scheinbar beneidenswert sicheren Position.
Uber alle AnstoBe des modernen BewuBtseins geht er glatt hinweg [...] Es gibt
Uberhaupt keinen Punkt im Denken des Paulus, der ihm ungemdtlich wire [...]
Es bleibt alles in Harmonie zwischen Paulus und seinem Exegeten, und mit dem
Heraushéren des ewigen Gotteswortes ist in solchem Malle ernst gemacht, dal}
kein noch so bescheidener zeitgeschichtlicher Rest tibrig bleibt.»



336 Konrad Schmid

verkennt.»’

Karl Barth musste geahnt haben, dass ihm dieser Vorwurf gemacht wer-
den wiirde, denn er verteidigte sich genau dagegen in antizipierender Weise
schon in den verschiedenen Entwiirfen zum Vorwort der 1. Auflage des Ro-
merbriefkommentars, bevor dieser iberhaupt erschienen war — am deutlichs-
ten vielleicht im Entwurf I11:

«Aus dem Gesagten wird vielleicht begreiflich, warum ich die in der Theo-
logie lingst in Verruf erklirte Methode des (Hineinlesens» unserer eigenen
Probleme in die Gedankenwelt der Bibel bewul3t wieder aufgenommen habe.
Ich weil3, dal3 dieses Buch allein schon durch diesen Umstand wissenschaft-
lich erledigt ist, bevor es erschienen ist. Aber es ging nicht anders. Nicht nur
weil ich mich von Anfang an viel zu stark beteiligt fihlte, weil ich den Paulus
viel zu deutlich unmittelbar zu ##s reden horte, als dal3 ich bei der historisch-
kritischen Methode linger hitte stehen bleiben kénnen, als zur [ orarbeit un-
bedingt notig war. Sondern weil ich direkt die Behauptung aufstellen mul,
dass die wnkritischeny Arbeiten etwa eines Calvin oder J'T. Beck sachgemadfser
sind als z.B. die von Julicher und Lietzmann. Es handelt sich nicht darum,
irgend etwas in die Bibel <hineinzulesen; es handelt sich darum, sie zu verste-
hen. Verstehen kann man aber nur das, wozu man steht»'"

Natiirlich ist methodisch in Rechnung zu stellen, dass Barth diese For-
mulierungen eben gerade nicht ver6ffentlicht hat, sondern sie Teil eines
Entwurfs geblieben sind. Gleichwohl erlauben sie einen aufschlussreichen
Einblick in das geistige Ringen Barths mit dem Eisegesevorwurf, den er zu-

? H. GreBmann, Die Bibel als Wort Gottes. Eine Antwort an D. Brunner, ChW 40
(1926), 1050-1053 (1051).

" Vorwort II1, in: Barth, Romerbrief 1919 (Anm. 4), 595f., Hervorhebungen im
Original. Vgl. weiter: «Aus dieser grundsatzlichen Haltung hat sich ein weiterer
Umstand ergeben, der mir peinlich genug ist, der aber nicht zu vermeiden war:
ich meine die Naivitdt, mit der ich mich neben Paulus stellen mul3te, als ob ich
wirklich sagen dirfte, was Paulus sagt. Das Odium der Anmalung wirde ich
personlich gerne tragen, aber es tut mir um der Sache willen leid, daran denken
zu mussen, dal} bei der fatalen Aufmerksamkeit[,] die unsere gebildete Welt heute
auf das Personliche richtet, Viele bei der Entristung dartiber stehen bleiben
werden» (Vorwort 111, in: Barth, Romerbriet 1919 [Anm. 4], 597) sowie: «Weil
dieses Buch nicht meine Dogmatik, sondern eine Auslegung ist, habe ich zu den
darin beriihrten Gegenstinden nicht Alles und Jedes sagen kénnen, sondern nur
das was direkt in der Linie des vom Paulus Gesagten liegt» (Vorwort III, in:
Barth, Romerbrief 1919 [Anm. 4], 598).



Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft 337

nichst annimmt, dann aber mit Blick auf die verhandelte Sache des Textes
sogleich wieder von sich weist. Dieselbe Hermeneutik der Unmittelbarkeit
setzt Barth ibrigens auch fir die Leser seines Romerbriefkommentars vor-
aus. Vorwort Ia und II beginnen gleicherweise mit dem Satz: «Dieses Buch
mul selber sagen, was es enthilt und was es will»'' Mit Karl Barth selber
gesprochen: Wer zu Barth sze/t, kann thn auch verszeben.

Einerseits etwas ausgewogener, andererseits aber wiederum sehr ge-
wagt, sind dann die wohlbekannten Ausfiihrungen Barths im Vorwort zur
2. Auflage des Romerbriefkommentars. Barth anerkannte dort ausdriicklich
«Recht und Notwendigkeit» der Bibelkritik, aber er machte ihr das «Ste-
henbleiben bei einer Erklirung des Textes», die er «keine Erklirung des
Textes nennen kann, sondern nur den ersten primitiven Versuch einer sol-
chen, nimlich bei der Feststellung dessen «was da stehtw», zum Vorwurf."
Demgegentiber, so forderte Barth, musse die Bibelkritik zu einem Verste-
hen dessen vordringen, was in diesen Texten vorgetragen wird. In diesem
Sinne rief er den Bibelkritikern bekanntlich zu: «Kritischer mussten mir die
Historisch-Kritischen seinl»'> Was bedeutet diese Forderung nach «mehr
Kritik» konkret?

«Bis zu dem Punkt muss ich als Verstehender vorstossen, wo ich nahezu
nur noch vor dem Ritsel der Sache, nahezu nicht mehr vor dem Raitsel der
Urkunde als solcher stehe, wo ich es also nahezu vergesse, dal3 ich nicht der
Autor bin, wo ich thn nahezu so gut verstanden habe, daf3 ich ihn in meinem
Namen reden lasse und selber in seinem Namen reden kann.»'

Interessant an dieser Aussage ist, dass der Schleiermacher-Antipode
Barth hier im Grunde genommen eine romantisch inspirierte Bibelherme-
neutik im Sinne eines gozng native fordert: Auslegendes Subjekt und Autor
miussen zu einer Einheit verschmelzen. Barth muss geahnt haben, dass die-
ser Positionsbezug nicht unproblematisch ist:"> «Ich weiss, dall diese Sitze
mir wieder schwere Rigen eintragen werden.»'®

Man muss in der Tat ber keine prophetischen Idhigkeiten verfiigen,

" Vorwort Ia und II, in: Barth, Romerbrief 1919 (Anm. 4), (582.588).

2 K. Barth, Der Romerbrief, Ziirich? 1922 (1989), XVI.

B Barth: a.2.0. XVIIL.

4 Barth: 2.2.0. XIX.

P Vergleiche weiter die Darstellung bei H.-J. Kraus, Die Biblische Theologie. Thre
Geschichte und Problematik, Neukirchen-Vluyn 1970, 282-296.

1 Barth, Rémerbrief (Anm. 12), XIX.



338 Konrad Schmid

um diese Aussage zu machen. Aber solche Sitze dokumentieren abermals
Barths Furchtlosigkeit. Er scheute den Positionsbezug nicht; schon damals
galt, was er spiter explizit mit folgenden Worten festhielt: «Nur keine lang-
weilige Theologiel»'”

2. Die Wirkung von Karl Barths Schriftanslegung anf die Bibelwissenschaft

Es ist deutlich geworden, dass Barths Schriftauslegung gemaiss threm Selbst-
anspruch nicht nur eine theologische Exegese ist, sondern eben gerade auch
historische Exegese sein will. Wenn man nur zu Paulus steht, wenn man sich
ganz in ihn hineindenkt, dann wird die von ihm zur Sprache gebrachte Sache
klar, aber man hat sein Denken dann — so Barth — auch historisch korrekt
beschrieben.

Dieses Einheitsmodell — es sollte gerade aus exegetischer Sicht nicht ein-
tach als naiv oder als von vornherein erledigt abgetan werden, denn es ist
durchaus bemerkenswert: «Historische Exegese soll inhaltsorientiert sein»
— konnte sich in der nachfolgenden Theologie des 20. Jahrhunderts nicht
recht halten. Karl Barth aber betrieb es weiter. Wie weit entfernt er damit de
Jacto von den herkémmlichen Vollziigen der Bibelwissenschaft war, zeigen
die breiten exegetischen Exkurse in der KD, die vor allem der Tatsache ge-
schuldet sind, dass Barth mit seiner zeitgendssischen Bibelwissenschaft we-
nig anfangen konnte und er es fir notwendig ansah, jeweils eigene Exegesen
zu entwickeln.

In der Exegese wurde Karl Barth selten direkt rezipiert, aber der Im-
petus seiner Schriftauslegung wurde sehr wohl aufgenommen. Besonders
im Gefolge von Rudolf Bultmanns Arbeiten konnte sich die Uberzeugung,
dass man «zum Verstehen der Bibel dort anfangen miifite, wo der Johannes
Weil-Commentar authort,' in der Bibelwissenschaft des 20. Jahrhunderts
grundsitzlich etablieren, wenn auch die von Barth vertretene, grundsitzliche
Einheit von historischer und gegenwirtiger Sachwahrheit sich so nicht halten
liess. Schon Bultmann selber schrieb in einer ausfihtlichen Besprechung des
Romerbriefkommentars zunichst zustimmend:

«In der Auffassung der Aufgabe der Texterklirung, wie Barth sie im Vor-

7 K. Barth, Offene Briefe 1945-1968, in: Karl Barth Gesamtausgabe V/15, hg.v. D.
Koch, Zurich 1984, 554.
" Vgl. oben Anm. 6.



Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft 339

wort entwickelt, bin ich ganz mit ihm einig, Wie es fiir ihn selbstverstindlich
ist, daB3 die philologisch-historische Texterklirung die eine notwendige Seite
der Exegese ist, so ist es mir selbstverstindlich, dal man einen Text nur er-
klaren kann, wenn man ein inneres Verhiltnis zu der Sache hat, um die es sich
im Texte handelt.»"

Er fihrt dann aber kritisch fort: «Dal3 tiberall im Rémerbrief die Sache
adidquaten Ausdruck gewonnen haben miisse, ist doch eine unmégliche Vor-
aussetzung, wenn man nicht ein modernes Inspirationsdogma aufrichten will,
und ein solches scheint allerdings hinter Barths Exegese zu stehen zum Scha-
den fiir die Klarheit der Sache selbst»®

Rudolf Bultmanns eigenes Entmythologisierungsprogramm hatte eben
die Problematik der historisch zeitbedingten Einkleidung der Sache der Bibel
vor Augen, wenn es feststellte, dass die historischen Positionen der Bibel
nicht ohne weiteres als heutige Lebenswahrheit einleuchten, sondern dass die
Bibel — um im zweiten Sinne relevant zu werden — entmythologisiert werden
misse. Denn die biblische Botschalft ist, so genommen wie sie ist, nach Bult-
mann fur heutige Menschen unverstindlich geworden, weil sie im Rahmen
eines fur moderne Menschen vollig fremden Weltbilds formuliert ist. Bult-
mann steht bei aller Sympathie zu Barth an diesem spezifischen Punkt also
gewissermassen diametral zu Barths Romerbriefkommentar, der genau das
Gegenteil behauptete. Es gehort zum Standardrepertoire jeder Besprechung
von Bultmann, den folgenden Absatz aus «Neues Testament und Mytholo-
gie» zu zitleren:

«Man kann nicht elektrisches Licht und Radioapparat benutzen, in Krank-
heitsfillen moderne medizinische und klinische Mittel in Anspruch nehmen
und gleichzeitig an die Geister- und Wunderwelt des Neuen Testaments glau-
ben. Und wer meint, es fur seine Person tun zu konnen, mul3 sich klar ma-
chen, dal3 er, wenn er das fiir die Haltung des christlichen Glaubens erklirt,
damit die christliche Verkindigung in der Gegenwart unverstindlich und un-
moglich macht»”!

Bultmann nennt sogleich einige Beispiele dafiir, mit welchen mythologi-

' R. Bultmann, Rez. K. Barth, Der Romerbrief, in: Anfinge der dialektischen Theolo-
gie (TB 17/11), hg.v. ]. Moltmann, Minchen* 1977, 140.

2 Bultmann: a.2.0. 141.

= R. Bultmann, Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmytholo-
gisierung der neutestamentlichen Verkindigung (BEvTh 96), Miinchen 1985, 16.



340 Konrad Schmid

schen Aussagen die Leserschaft des Neuen Testaments konfrontiert wird:

«Wie kann meine Schuld durch den Tod eines Schuldlosen (wenn man
von einem solchen Gberhaupt reden darf) gesithnt werden? Welche primitiven
Begriffe von Schuld und Gerechtigkeit liegen solcher Vorstellung zugrunde?
Welch primitiver Gottesbegriff? Soll die Anschauung vom stundentilgenden
Tode Christi aus der Opfervorstellung verstanden werden: welch primitive
Mythologie, dal3 ein Mensch gewordenes Gotteswesen durch sein Blut die
Stinden der Menschen sthnt!»?

Wie aber sind solche Aussagen zu verstehen? Nach Bultmann jedenfalls
nicht dadurch, dass man hier zu Paulus «steht», sich gewissermassen in seine
Position als «Autom versetzt, sondern dadurch, dass man sie entmytholo-
gisiert — dadurch, dass man die existentialen Grunderfahrungen hinter dem
Mythos rekonstruiert. Es liegt auf der Hand, dass der historischen Bibelkritik
bei diesem hermeneutischen Programm ein eminenter Stellenwert zukommt.
Einen Mythos entmythologisieren, ihn existential interpretieren, kann man
nur, wenn man auf Abistorisch-kritischem Weg das Existenzverstindnis seines
Autors erhebt. Vom biblischen Text zu diesem Existenzverstindnis fithrt die
Bibelkritik, die allerdings entsprechend aufgeklirt und ausgerichtet sein muss.

Barth reagierte seinerseits auf Bultmanns Besprechung seines Romer-
briefkommentars, die er als «in der Hauptsache freundlich» auffasste.” Das
Vorwort zur dritten Auflage des Rémerbriefkommentars enthalt einige hilf-
reiche Klarstellungen Barths:

«Bultmann hat den Einwand erhoben, ich sei thm zu wenig radikal: die
Kritik von der Sache aus, von der dort die Rede war, mul3te sich auch gegen
gewisse Aufstellungen des Paulus selbst richten, weil auch Paulus selbst nicht
immer <aus der Sache heraus) rede. <Es kommen auch andere Geister in ithm
zu Wort als das pneuma Christou., Gewif3 will ich mit Bultmann nicht streiten
dartiber, wer von uns der Radikalere ist aber ich muf3 doch wirklich noch ein
wenig weiter gehen als er und sagen: Was im Romerbrief zu Wort kommt,
das sind Uberhaupt nur die <anderem, die von ithm angefithrten, jidischen,
vulgirchristlichen, hellenistischen und sonstigen «Geisten. [...] Der Ausleger
[...] wird dann seinen Kommentar nicht z#ber Paulus, sondern, gewil3 oft nicht
ohne Seufzen und Kopfschiitteln, so gut es geht, bis aufs letzte Wort mit
Paulus schreiben. Das Mal} des Geistes «Christi, das er dabei bei Paulus wahr-

2 Bultmann: 2.2.0. 19.
»  Vorwort zur dritten Auflage, in: Barth, Romerbrief (Anm. 12), XXVII.



Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft 341

nimmt und anschaulich machen kann in seiner eigenen Wiedergabe, wird ge-
wi} nicht Gberall gleich grof3 sein, sondern ein Mehr oder Wenigen. Er fiihlt
sich aber verantwortlich in dieser Sache.»*

Barth nimmt seinen eigenen Anspruch in der Folge noch weiter zurtick:
«Das pneuma Christou ist kein Standpunkt, auf den man sich stellen kann,
um von hier aus den Paulus oder wen auch immer zu schulmeistern. Es sei
uns genug, uns, nicht ganz von ithm vetlassen, trotz der andern> Geister ler-
nend-lehrend neben Paulus zu stellen, bereit, geistlich Gemeintes auch geist-
lich aufzufassen, und bereit, zu erkennen, dal3 auch unsere eigene Stimme,
mit der wir das Vernommene weiter geben, zunichst ganz und gar die Stim-
me <anderer Geistep ist.»”

Moglicherweise tritt hier die Eigenwahrnehmung Barths von der dritten
Auflage des Romerbriefkommentars etwas hinter diejenige der zweiten und
ersten zuruck. Es scheint, als habe Bultmanns Kritik bei Barth doch eine
gewisse Relativierung der eigenen Position bewirkt.

Aber auch die Bultmannsche Vermittlung des Barthschen Impulses war
nicht von dauerhaftem Bestand. Das Entmythologisierungsprogramm ge-
hort heute eher zur Theologiegeschichte als zur Theologie — ob zu deren
Vorteil oder nicht, sei einmal dahingestellt. Die existentiale Interpretation der
Bibel war zwar eine Mainstreambewegung innerhalb der deutschsprachigen
protestantischen Theologie bis in die siebziger Jahre hinein. Danach aber
begann sich die historisch-kritische Auslegung der Bibel mehr und mehr zu
verselbstindigen. Exegetinnen und Exegeten verstehen sich heute zu einem
grossen Teil als Historikerinnen und Historiker, die die Lebenswahrheitsper-
spektive der biblischen Texte ganz ausblenden. Dafiir sind ihrer Auffassung
nach andere Disziplinen der Theologie zustindig.

Die Griinde, die diesen Prozess vorangetrieben haben, sind diffus und
vielschichtig. Sie stehen wahrscheinlich vor allem in Zusammenhang einet-
seits mit der Erosion einer Frommigkeit, die breitere Gesellschaftsschich-
ten iibergreift, andererseits mit den Pluralisierungs-, Liberalisierungs- und
Entnormativierungsprozessen in der Gesellschaft nach 1968, die ja in der
Universitat ihren Ausgang genommen und sie selbst auch entscheidend um-
geformt haben.

Die deutschsprachige protestantische Exegese jedenfalls steht gegenwir-

2 Barth: a.2.0. XXVIIf.
2 Barth: 2.20. XXX.



342 Konrad Schmid

tig in vielen ihrer Vollziige in einer unguten Distanz zu den weiteren theolo-
gischen Disziplinen. Diese Distanz wird ihr bisweilen auch — in wenig sach-
gemisser Zuspitzung — vorgehalten:

«Die Theologien leiden unter einem grotesken Ubergewicht der exege-
tischen Disziplinen, die sich, angesichts der knappen Bestinde an heiligen
Texten, in ein fur Aullenstehende absurdes philologisches Spezialistentum
verrannt haben.»®

Allerdings ist vor einer vorschnellen Re-Theologisierung der Bibelwissen-
schaften im traditionellen Sinn ebenso zu warnen. Theologie, wo sie von Bi-
belwissenschaftlern heute noch betrieben wird, hat sich mancherorts zu einer
Art Platonismus Zght entwickelt, der mit den tatsichlichen Erkenntnissen der
historischen Bibelkritik kaum mehr etwas zu tun hat. Die Bibeltexte werden
mitunter mit einem traditionellen theologischen Uberbau interpretiert, der in
aller Regel mehr kirchlich als biblisch inspiriert ist — was nicht problematisch
sein muss, aber problematisch sein kann.

Vielversprechender dirfte eine aktive und kritische Riickbesinnung auf
das Potential des Entmythologisierungsprogramms Bultmanns sein. Natiir-
lich sind daran einige problematische Elemente zu vermerken, wie etwa die
wahrscheinlich nicht zutreffende Behauptung, mythische Aussagen seien dem
modernen Menschen « priori nicht zuginglich, oder das seltsam zeitlos be-
stimmte, bzw. gegenwartsgeschrumpfte Existenzverstindnis des Menschen,”
doch die Grundbewegung, Texte von daher zu interpretieren, was ihre Ver-
fasser existentiell bewegt hat, ist nach wie vor richtig,

Zum anderen ist zu vermuten, dass wahrscheinlich auch der Protestan-
tismus auf Dauer eine eigene Traditionslehre benotigt. Das reformatorische
und aufklirerische Pathos, Uber den sensus literalis vel historicus unmittelbar zur
Theologie der Bibel vorstossen zu kénnen, die ihrerseits in ihren Kernpunk-
ten mit dem protestantischen Lehrgebiude zu verbinden ist, bedarf heute
der Prizisierung und der historischen wie theologischen Aufklirung. Die
Bibeltexte sind nun einmal nicht ausschliesslich und exklusiv ihrem Literal-
sinn entsprechend wirksam geworden im Christentum (oder im Protestan-

% EW. Graf, Tumult im Theotop: Akademische Theologie in der Krise, FA.Z. Nr.
44 vom 21.02.2008, 8.
Vgl. M. Moxter, Gegenwart, die sich nicht dehnt. Eine kritische Erinnerung an

das Zeitverstindnis R. Bultmanns, in: Religion und Gestaltung der Zeit, hg.v. D.
Georgi u.a., Kampen 1994, 108—122.

27



Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft 343

tismus), sondern in bestimmten Rezeptionsformen, die die Identitit aller
Konfessionen des Christentums in unterschiedlicher Weise bestimmt haben.
Die Rezeptionsgeschichte der Bibel zeigt, dass das Christentum eben nicht
nur nach den Erfahrungen hinter den Bibeltexten zu fragen hat, sondern —
vollkommen legitim — mit diesen Bibeltexten selbst auch neue Erfahrungen
gemacht hat, die sich ihrerseits in neuen Artefakten niedergeschlagen haben.
Es konnte hilfreich sein, wenn die Exegese ithre Energie nicht nur auf die
hypothetisch rekonstruierbare Vorgeschichte, sondern ebenso auch auf die
reich dokumentierte Nachgeschichte der biblischen Texte verwenden wiirde.
Aber das ist noch ein weiter Weg.

Konrad Schmid, Zurich

Abstract

Die unterschiedlichen Entwiirfe Karl Barths fiir sein Vorwort zum Rémerbriefkom-
mentar zeigen in exemplarischer Weise, wie er das Geschift der Schriftauslegung ver-
stand und dass er den Eisegesevorwurf, der dann auch tatsichlich gegen ihn erhoben
wurde, selber bereits antizipierte. Theologisch angemessen bleibt sein Insistieren da-
rauf, dass historische und theologische Exegese nichts grundsitzlich Verschiedenes
sein kénnen. Deren Verhaltnisbestimmung ist nach wie vor eine offene Aufgabe fiir
die Bibelwissenschaft, die sich vor quasidoketischen Tendenzen in der theologischen
Schriftauslegung hiiten sollte.



	Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft

