
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 4

Artikel: Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft

Autor: Schmid, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877768

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft

Dass es anlässlich des 40. Todestags von Karl Barth angebracht sein könnte,
dessen Wirken auch aus bibelwissenschaftlicher Perspektive zu beleuchten,
lässt sich in doppelter Weise begründen. Zunächst war Barth von Haus aus

nicht Systematiker, sondern sehr viel eher Bibelwissenschaftler. In seinem

Todesjahr 1968 beschrieb er selber seinen Neuaufbruch rückblickend so:

«Ich begann ihn [sc. den Römerbrief] zu lesen, als hätte ich ihn noch nie gelesen:

nicht ohne das Gefundene Punkt für Punkt bedächdg aufzuschreiben.»1

Am Anfang von Karl Barths Denken und Wirken steht also die neue Lektüre

der Bibel. Am Ende des 1. Weltkriegs, 1918, hatte er noch geklagt: «Nun
brütet man abwechselnd über der Zeitung und dem N.T. und sieht eigentlich
furchtbar wenig von dem organischen Zusammenhang beider Welten.» Den
Grund für diese Blindheit fand er darin, dass gerade auch er selber sich

bislang nicht entschieden genug mit der Bibel beschäftigt hatte: «Hätten wir uns
doch früher zur Bibel bekehrt!»2

Als zweiter Grund, weshalb die Bibel an diesem Jubiläum interessieren

muss, kann angeführt werden, dass sich so etwas wie eine Selbstähnlichkeit
der Geschichte beobachten lässt: Die gegenwärtige Situation (zumindest der

deutschsprachigen Theologie) hat gewisse Gemeinsamkeiten mit jener zur
Zeit des Erscheinens von Barths Römerbriefkommentar. Sowohl die zwanziger

Jahre des 20. Jahrhunderts wie auch der Beginn des 21. Jahrhunderts
sind innertheologisch durch eine klar erkennbare Diastase zwischen den
biblischen und systematischen Disziplinen gekennzeichnet; diese war in der

Zeit dazwischen, namentlich in den fünfziger und sechziger Jahren, so nicht
gegeben. Nun ist eine Diastase an sich nicht beklagenswert — es kann auch

Trennungen und Abstände geben, die gut begründet sind. Genau dies scheint
aber heute ebenso wenig der Fall zu sein, wie es dies zur Zeit von Barths
Römerbriefkommentar war.

Insofern ist die Frage nach der Art von Barths Schriftauslegung und
ihrer Wirkung auf die Bibelwissenschaft durchaus aktuell. Daher wird hier
zunächst versucht, eine quellennahe Rekonstruktion von Barths Prinzipien der

1 K. Barth, Nachwort, in: Schleiermacher-Auswahl, H. Bolli, München 1968, 294.
2 Karl Barth — Eduard Thurneysen. Briefwechsel Band 1: 1913-1921, in: Karl Barth

Gesamtausgabe V/3, Zürich 1973, 300 (Hervorhebung im Original).

ThZ 4/66 (2010) S. 332-343



Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft 333

Schriftauslegung zu geben, und im zweiten Teil werden einige Bemerkungen
zu den Folgen formuliert.

1. Karl Barths Schriftauslegung

Es ist in diesem Rahmen nicht möglich, die Schriftauslegung Barths
ausführlich zu rekonstruieren, aber auch nicht nötig, da dies schon vielfach
geschehen ist.3 Es kann hier nur um einige Hinweise zur Eigenart von Barths

Umgang mit der Bibel gehen, die sich vor allem aus seinen - dazu
überraschenderweise nicht allzu zahlreichen — expliziten Selbstreflexionen ableiten
lassen. Im Vordergrund steht Barth als Autor der ersten und zweiten Auflage
des Römerbriefkommentars.

Wenn man Karl Barth eine Eigenschaft uneingeschränkt zuschreiben

kann, dann ist es jene der Furchtlosigkeit. Es war ihm nie eine Frage, ob er
die Karten offen legen soll, wenn er der Auffassung war, dass er damit der
Wahrheit diene — auch wenn sich damit die begründete Aussicht auf
akademische oder politische Isolation verband.

Entsprechend war er auch entschlossen, über die methodischen und her-
meneutischen Grundprinzipien seines Römerbriefkommentars Auskunft zu
geben. Wie sehr er allerdings mit diesen gerungen hat, lässt sich an den
vielfachen Entwürfen ablesen, die er schrieb, bevor er schliesslich das gedruckte
Vorwort zur 1. Auflage des Römerbriefkommentars 1919 fertigstellte. Vor
allem die Barth-Forschung in Princeton hat diese E,ntwürfe historisch und

theologisch erschlossen, besonders durch die Arbeit von Richard Burnett,
die durch einige sehr hellsichtige Bemerkungen von Bruce McCormack
eingeleitet wird.

Der erste Entwurf Barths für ein Vorwort zu seinem Römerbriefkommentar

setzte ein mit den Worten:
«Das vorliegende Buch ist ein Versuch, anders in der Bibel zu lesen, als

wir es auf Universitäten unter der Herrschaft der Theologie der neunziger
Jahre im Ganzen gelehrt worden sind. Gefragt: inwiefern anders? möchte ich

3 Vgl. etwa O. Bächli, Das Alte Testament in der Kirchlichen Dogmatik von Karl
Barth, Neukirchen-Vluyn 1987, und besonders R. Burnett, Karl Barth's
Theological Exegesis (WUNT11/145), Tübingen 2001. Die nachfolgenden Überlegungen

berühren sich teilweise mit meinem Beitrag «Sind die Historisch-Kritischen
kritischer geworden? Überlegungen zu Stellung und Potential der Bibelwissenschaften

in der Theologie», der in JBTh 25 (2010) erscheinen wird.



334 Konrad Schmid

antworten: Sachlicher, inhaltlicher, wesentlicher, mit mehr Aufmerksamkeit
und Liebe auf den Sinn der Bibel selbst eingehend.»4

Dieses Grundanliegen zieht sich durch die verschiedenen Vorwortsentwürfe

hindurch, wie ein Beispiel aus dem dritten Entwurf zeigt, das den

negativen Komplementäraspekt betont:
«Die Tatsache, daß die heute herrschende Theologie über die historische

Kärrnerarbeit hinaus nichts Besseres zu bieten weiß als psychologische
Plattheiten à la Niebergall, halte ich für eines der bedenklichsten Symptome
des geistigen Marasmus unserer Zeit.»5

In dieselbe Richtung zielt auch Barths Reaktion auf die Rezension von
Paul Wernle zum Römerbriefkommentar im Kirchenblatt für die reformierte

Schweiz: «Mir war's schon als Student wenigstens ahnungsweise klar, daß

ich zum Verstehen der Bibel dort anfangen müßte, wo der Johannes Weiß-
Commentar aufhört.»6

Was Karl Barth hier einfordert, ist im Grunde genommen nichts anderes

als eine Besinnung auf die Entdeckung der Reformation, dass die Bibel
keine historische Quelle, kein Mysterienbuch, kein dogmatischer Traktat ist,
sondern eine Sache verhandelt, die für die Gegenwart unmittelbar relevant
ist. Bemerkenswert ist nun, dass Barth der felsenfesten Uberzeugung war,
dass die sachbezogene Auslegung der Bibel gerade auch die historisch
gebotene sei:

«Grundsätzlich muß ich aber, so schlimm mir das bekommen mag,
bemerken, daß ich den Anspruch erhebe, eine geschichtliche Darstellung der

Meinung des Paulus und nicht ein Exzerpt meiner oder anderer moderner

Meinungen über die zur Sprache kommenden Dinge geboten zu haben. Die
Aufgabe, Paulus zu verstehen, hat mir von Vers zu Vers genug Kampf gegen
meine und die ganze heutige Denk- und Empfindungsweise gekostet. Einen
Autor verstehen, heißt für mich vor Allem zu ihm stehen, ihn in jedem Wort
ernst nehmen, solange er nicht den Beweis geliefert, daß er dieses Zutrauen
nicht verdient, um ihn dann von innen nach außen zu erklären. [...] <Zu ihm
stehen) heiße ich aber: die Voraussetzung machen, daß, was einmal wahr

4 Vorwort I (Fragment), in: K. Barth, Der Römerbrief 1919. Erste Fassung (1919),
in: Karl Barth Gesamtausgabe 11/16, H. Schmidt, Zürich 1985, 581 f.

5 Vorwort III, in: K. Barth, Römerbrief 1919, 597.
6 Brief an Paul Wernle, 24.10.1919, in: Barth, Römerbrief 1919 (Anm. 4), 638—646,

(644).



Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft 335

gewesen ist, immer wahr sein wird und daß umgekehrt die Probleme, die

uns heute beschäftigen, wenn es ernste Probleme sind, die gleichen sind, mit
denen die ernsten Menschen aller Zeiten gerungen haben. Ohne diese

Voraussetzung ist die Geschichte Chaos. Ohne diesen lebendigen Zusammenhang

zwischen Vergangenheit und Gegenwart, der nicht durch irgend eine

Einfühlungskunst erzielt werden kann, sondern der in der Sache gegeben
ist und in dem man sein muß, haben für mich die Worte <Geschichte> und
<Verstehen> überhaupt keinen Sinn.»7

Das sind steile Sätze, und es erstaunt nicht, dass ein in dieser Weise

profiliertes Werk Konfusionen hervorrufen musste. Die Rezensenten des

Römerbriefkommentars hielten Barth für einen «Biblizisten», einen «Neo-
Paulinisten», unfreundlicher nannte man ihn einen «Gnostiker», einen «Mar-
cioniten» oder einen «Alexandriner».8 Am allermeisten aber warf man dem

Römerbriefkommentar vor, dass er im Grunde genommen viel mehr über
Barth als über Paulus sage. Es handle sich um eine gegenwärtige, aktualisierende

Auslegung des Römerbriefs, um Eisegese, nicht um eine historische

Exegese. Stellvertretend für viele lässt sich eine Äusserung des Berliner Alt-
testamentlers Hugo Greßmann nennen:

«[W]er wie Barth den Römerbrief auslegt, indem er mit Bewußtsein von
den religiösen Bedürfnissen des gegenwärtigen Menschen ausgeht und auf
die Gegenwart wirken will, der lehrt uns nicht den Paulus kennen, wie er
wirklich war, sondern den Paulus, wie er nach Barth hätte sein müssen, der
macht aus einem Brief des Paulus an die Römer einen Brief Barths an seine

Gemeinde. Diese Art der Auslegung ist, vom Standpunkt der wissenschaftlichen

Exegese aus betrachtet, eine Fälschung der Geschichte. Hier ist uns
kein Wort zu scharf; hier müssen wir im sittlichen Zorn reden über eine

Art von Theologie, die das Wesen der geschichtlichen Wissenschaft völlig

7 Vorwort Ia, in: Barth, Römerbrief 1919 (Anm. 4), 586f.
8 Vgl. die Belege bei Burnett, Karl Barth's Theological Exegesis (Anm. 3), 151-157.

Siehe für den Biblizismusvorwurf bes. P. Wernle, Der Römerbrief in neuer
Beleuchtung, KBRS 34 (1919), 167-169 (169): «Karl Barth ist ja mir gegenüber mit
seinem Biblizismus im Besitz einer scheinbar beneidenswert sicheren Position.
Uber alle Anstöße des modernen Bewußtseins geht er glatt hinweg [...] Es gibt
überhaupt keinen Punkt im Denken des Paulus, der ihm ungemütlich wäre [...]

Es bleibt alles in Harmonie zwischen Paulus und seinem Exegeten, und mit dem
Heraushören des ewigen Gotteswortes ist in solchem Maße ernst gemacht, daß

kein noch so bescheidener zeitgeschichtlicher Rest übrig bleibt.»



336 Konrad Schmid

verkennt.»5

Karl Barth musste geahnt haben, dass ihm dieser Vorwurf gemacht werden

würde, denn er verteidigte sich genau dagegen in antizipierender Weise

schon in den verschiedenen Entwürfen zum Vorwort der 1. Auflage des

Römerbriefkommentars, bevor dieser überhaupt erschienen war — am deutlichsten

vielleicht im Entwurf III:
«Aus dem Gesagten wird vielleicht begreiflich, warum ich die in der Theologie

längst in Verruf erklärte Methode des <Hineinlesens> unserer eigenen
Probleme in die Gedankenwelt der Bibel bewußt wieder aufgenommen habe.

Ich weiß, daß dieses Buch allein schon durch diesen Umstand wissenschaftlich

erledigt ist, bevor es erschienen ist. Aber es ging nicht anders. Nicht nur
weil ich mich von Anfang an viel zu stark beteiligt fühlte, weil ich den Paulus

viel zu deutlich unmittelbar zu uns reden hörte, als daß ich bei der historischkritischen

Methode länger hätte stehen bleiben können, als zur Vorarbeit

unbedingt nötig war. Sondern weil ich direkt die Behauptung aufstellen muß,
dass die <unkritischen> Arbeiten etwa eines Calvin oder J.T. Beck sachgemäßer

sind als z.B. die von Jülicher und Lietzmann. Es handelt sich nicht darum,
irgend etwas in die Bibel <hineinzulesen>; es handelt sich darum, sie zu verstehen.

Verstehen kann man aber nur das, wozu man steht.y>w

Natürlich ist methodisch in Rechnung zu stellen, dass Barth diese

Formulierungen eben gerade nicht veröffentlicht hat, sondern sie Teil eines

Entwurfs geblieben sind. Gleichwohl erlauben sie einen aufschlussreichen
Einblick in das geistige Ringen Barths mit dem Eisegesevorwurf, den er zu-

9 H. Greßmann, Die Bibel als Wort Gottes. Eine Antwort an D. Brunner, ChW 40

(1926), 1050-1053 (1051).
10 Vorwort III, in: Barth, Römerbrief 1919 (Anm. 4), 595£, Hervorhebungen im

Original. Vgl. weiter: «Aus dieser grundsätzlichen Haltung hat sich ein weiterer
Umstand ergeben, der mir peinlich genug ist, der aber nicht zu vermeiden war:
ich meine die Naivität, mit der ich mich neben Paulus stellen mußte, als ob ich
wirklich sagen dürfte, was Paulus sagt. Das Odium der Anmaßung würde ich

persönlich gerne tragen, aber es tut mir um der Sache willen leid, daran denken

zu müssen, daß bei der fatalen Aufmerksamkeit!,] die unsere gebildete Welt heute

auf das Persönliche richtet, Viele bei der Entrüstung darüber stehen bleiben
werden» (Vorwort III, in: Barth, Römerbrief 1919 [Anm. 4], 597) sowie: «Weil

dieses Buch nicht meine Dogmatik, sondern eine Auslegung ist, habe ich zu den

darin berührten Gegenständen nicht Alles und Jedes sagen können, sondern nur
das was direkt in der Linie des vom Paulus Gesagten liegt.» (Vorwort III, in:

Barth, Römerbrief 1919 [Anm. 4], 598).



Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft 337

nächst annimmt, dann aber mit Blick auf die verhandelte Sache des Textes

sogleich wieder von sich weist. Dieselbe Hermeneutik der Unmittelbarkeit
setzt Barth übrigens auch für die Leser seines Römerbriefkommentars voraus.

Vorwort Ia und II beginnen gleicherweise mit dem Satz: «Dieses Buch
muß selber sagen, was es enthält und was es will.»11 Mit Karl Barth selber

gesprochen: Wer zu Barth steht, kann ihn auch verstehen.

Einerseits etwas ausgewogener, andererseits aber wiederum sehr

gewagt, sind dann die wohlbekannten Ausführungen Barths im Vorwort zur
2. Auflage des Römerbriefkommentars. Barth anerkannte dort ausdrücklich
«Recht und Notwendigkeit» der Bibelkritik, aber er machte ihr das

«Stehenbleiben bei einer Erklärung des Textes», die er «keine Erklärung des

Textes nennen kann, sondern nur den ersten primitiven Versuch einer
solchen, nämlich bei der Feststellung dessen <was da steht)», zum Vorwurf.12

Demgegenüber, so forderte Barth, müsse die Bibelkritik zu einem Verstehen

dessen vordringen, was in diesen Texten vorgetragen wird. In diesem

Sinne rief er den Bibelkritikern bekanntlich zu: «Kritischer müssten mir die

Historisch-Kritischen sein!»13 Was bedeutet diese Forderung nach «mehr
Kritik» konkret?

«Bis zu dem Punkt muss ich als Verstehender vorstossen, wo ich nahezu

nur noch vor dem Rätsel der Sache, nahezu nicht mehr vor dem Rätsel der
Urkunde als solcher stehe, wo ich es also nahezu vergesse, daß ich nicht der
Autor bin, wo ich ihn nahezu so gut verstanden habe, daß ich ihn in meinem
Namen reden lasse und selber in seinem Namen reden kann.»14

Interessant an dieser Aussage ist, dass der Schleiermacher-Antipode
Barth hier im Grunde genommen eine romantisch inspirierte Bibelhermeneutik

im Sinne eines going native fordert: Auslegendes Subjekt und Autor
müssen zu einer Einheit verschmelzen. Barth muss geahnt haben, dass dieser

Positionsbezug nicht unproblematisch ist:15 «Ich weiss, daß diese Sätze

mir wieder schwere Rügen eintragen werden.»16

Man muss in der Tat über keine prophetischen Fähigkeiten verfügen,

11 Vorwort Ia und II, in: Barth, Römerbrief 1919 (Anm. 4), (582.588).
12 K. Barth, Der Römerbrief, Zürich2 1922 (1989), XVI.
13 Barth: a.a.O. XVIII.
14 Barth: a.a.O. XIX.
15 Vergleiche weiter die Darstellung bei H.-J. Kraus, Die Biblische Theologie. Ihre

Geschichte und Problematik, Neukirchen-Vluyn 1970, 282—296.
16 Barth, Römerbrief (Anm. 12), XIX.



338 Konrad Schmid

um diese Aussage zu machen. Aber solche Sätze dokumentieren abermals
Barths Furchtlosigkeit. Er scheute den Positionsbezug nicht; schon damals

galt, was er später explizit mit folgenden Worten festhielt: «Nur keine
langweilige Theologie!»17

2. Die Wirkung von Karl Barths Schriftauslegung auf die Bibelwissenschaft

Es ist deudich geworden, dass Barths Schriftauslegung gemäss ihrem
Selbstanspruch nicht nur eine theologische Exegese ist, sondern eben gerade auch

historische Exegese sein will. Wenn man nur zu Paulus steht, wenn man sich

ganz in ihn hineindenkt, dann wird die von ihm zur Sprache gebrachte Sache

klar, aber man hat sein Denken dann — so Barth — auch historisch korrekt
beschrieben.

Dieses Einheitsmodell — es sollte gerade aus exegetischer Sicht nicht
einfach als naiv oder als von vornherein erledigt abgetan werden, denn es ist
durchaus bemerkenswert: «Historische Exegese soll inhaltsorientiert sein»

— konnte sich in der nachfolgenden Theologie des 20. Jahrhunderts nicht
recht halten. Karl Barth aber betrieb es weiter. Wie weit entfernt er damit de

facto von den herkömmlichen Vollzügen der Bibelwissenschaft war, zeigen
die breiten exegetischen Exkurse in der KD, die vor allem der Tatsache
geschuldet sind, dass Barth mit seiner zeitgenössischen Bibelwissenschaft wenig

anfangen konnte und er es für notwendig ansah, jeweils eigene Exegesen
zu entwickeln.

In der Exegese wurde Karl Barth selten direkt rezipiert, aber der

Impetus seiner Schriftauslegung wurde sehr wohl aufgenommen. Besonders

im Gefolge von Rudolf Bultmanns Arbeiten konnte sich die Uberzeugung,
dass man «zum Verstehen der Bibel dort anfangen müßte, wo der Johannes
Weiß-Commentar aufhört»,18 in der Bibelwissenschaft des 20. Jahrhunderts
grundsätzlich etablieren, wenn auch die von Barth vertretene, grundsätzliche
Einheit von historischer und gegenwärtiger Sachwahrheit sich so nicht halten
Hess. Schon Bultmann selber schrieb in einer ausführlichen Besprechung des

Römerbriefkommentars zunächst zusümmend:
«In der Auffassung der Aufgabe der Texterklärung, wie Barth sie im Vor-

17 K. Barth, Offene Briefe 1945-1968, in: Karl Barth Gesamtausgabe V/15, hg.v. D.

Koch, Zürich 1984, 554.
18 Vgl. oben Anm. 6.



Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft 339

wort entwickelt, bin ich ganz mit ihm einig. Wie es für ihn selbstverständlich

ist, daß die philologisch-historische Texterklärung die eine notwendige Seite

der Exegese ist, so ist es mir selbstverständlich, daß man einen Text nur
erklären kann, wenn man ein inneres Verhältnis zu der Sache hat, um die es sich

im Texte handelt.»19

Er fährt dann aber kritisch fort: «Daß überall im Römerbrief die Sache

adäquaten Ausdruck gewonnen haben müsse, ist doch eine unmögliche
Voraussetzung, wenn man nicht ein modernes Inspirationsdogma aufrichten will,
und ein solches scheint allerdings hinter Barths Exegese zu stehen zum Schaden

für die Klarheit der Sache selbst.»20

Rudolf Bultmanns eigenes Entmythologisierungsprogramm hatte eben

die Problematik der historisch zeitbedingten Einkleidung der Sache der Bibel

vor Augen, wenn es feststellte, dass die historischen Positionen der Bibel
nicht ohne weiteres als heutige Lebenswahrheit einleuchten, sondern dass die

Bibel — um im zweiten Sinne relevant zu werden — entmythologisiert werden
müsse. Denn die biblische Botschaft ist, so genommen wie sie ist, nach

Bultmann für heutige Menschen unverständlich geworden, weil sie im Rahmen
eines für moderne Menschen völlig fremden Weltbilds formuliert ist.

Bultmann steht bei aller Sympathie zu Barth an diesem spezifischen Punkt also

gewissermassen diametral zu Barths Römerbriefkommentar, der genau das

Gegenteil behauptete. Es gehört zum Standardrepertoire jeder Besprechung
von Bultmann, den folgenden Absatz aus «Neues Testament und Mythologie»

zu zitieren:
«Man kann nicht elektrisches Licht und Radioapparat benutzen, in

Krankheitsfällen moderne medizinische und klinische Mittel in Anspruch nehmen
und gleichzeitig an die Geister- und Wunderwelt des Neuen Testaments glauben.

Und wer meint, es für seine Person tun zu können, muß sich klar
machen, daß er, wenn er das für die Haltung des christlichen Glaubens erklärt,
damit die christliche Verkündigung in der Gegenwart unverständlich und
unmöglich macht.»21

Bultmann nennt sogleich einige Beispiele dafür, mit welchen mythologi-

19 R. Bultmann, Rez. K. Barth, Der Römerbrief, in: Anfänge der dialektischen Theolo¬

gie (TB 17/11), hg.v. J. Moltmann, München4 1977, 140.
20 Bultmann: a.a.O. 141.
21 R. Bultmann, Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmytholo-

gisierung der neutestamentlichen Verkündigung (BEvTh 96), München 1985, 16.



340 Konrad Schmid

sehen Aussagen die Leserschaft des Neuen Testaments konfrontiert wird:
«Wie kann meine Schuld durch den Tod eines Schuldlosen (wenn man

von einem solchen überhaupt reden darf) gesühnt werden? Welche primitiven
Begriffe von Schuld und Gerechtigkeit liegen solcher Vorstellung zugrunde?
Welch primitiver Gottesbegriff? Soll die Anschauung vom sündentilgenden
Tode Christi aus der Opfervorstellung verstanden werden: welch primitive
Mythologie, daß ein Mensch gewordenes Gotteswesen durch sein Blut die

Sünden der Menschen sühnt!»22

Wie aber sind solche Aussagen zu verstehen? Nach Bultmann jedenfalls
nicht dadurch, dass man hier zu Paulus «steht», sich gewissermassen in seine

Position als «Autor» versetzt, sondern dadurch, dass man sie entmythologisiert

— dadurch, dass man die existentialen Grunderfahrungen hinter dem

Mythos rekonstruiert. Es liegt auf der Hand, dass der historischen Bibelkritik
bei diesem hermeneutischen Programm ein eminenter Stellenwert zukommt.
Einen Mythos entmythologisieren, ihn existential interpretieren, kann man

nur, wenn man auf historisch-kritischem Weg das Existenzverständnis seines

Autors erhebt. Vom biblischen Text zu diesem Existenzverständnis führt die

Bibelkritik, die allerdings entsprechend aufgeklärt und ausgerichtet sein muss.
Barth reagierte seinerseits auf Bultmanns Besprechung seines

Römerbriefkommentars, die er als «in der Hauptsache freundlich» auffasste.23 Das

Vorwort zur dritten Auflage des Römerbriefkommentars enthält einige
hilfreiche Klarstellungen Barths:

«Bultmann hat den Einwand erhoben, ich sei ihm zu wenig radikal: die

Kritik von der Sache aus, von der dort die Rede war, müßte sich auch gegen
gewisse Aufstellungen des Paulus selbst richten, weil auch Paulus selbst nicht
immer <aus der Sache heraus> rede. <Es kommen auch andere Geister in ihm
zu Wort als das pneuma Christou.) Gewiß will ich mit Bultmann nicht streiten

darüber, wer von uns der Radikalere ist aber ich muß doch wirklich noch ein

wenig weiter gehen als er und sagen: Was im Römerbrief zu Wort kommt,
das sind überhaupt nur die <anderen>, die von ihm angeführten, jüdischen,

vulgärchristlichen, hellenistischen und sonstigen <Geister>. [...] Der Ausleger
[...] wird dann seinen Kommentar nicht «fer Paulus, sondern, gewiß oft nicht
ohne Seufzen und Kopfschütteln, so gut es geht, bis aufs letzte Wort mit
Paulus schreiben. Das Maß des Geistes <Christi>, das er dabei bei Paulus wahr-

22 Bultmann: a.a.O. 19.
23 Vorwort zur dritten Auflage, in: Barth, Römerbrief (Anm. 12), XXVII.



Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft 341

nimmt und anschaulich machen kann in seiner eigenen Wiedergabe, wird
gewiß nicht überall gleich groß sein, sondern ein <Mehr oder Wenigen. Er fühlt
sich aber verantwortlich in dieser Sache.»24

Barth nimmt seinen eigenen Anspruch in der Folge noch weiter zurück:
«Das pneuma Christou ist kein Standpunkt, auf den man sich stellen kann,

um von hier aus den Paulus oder wen auch immer zu schulmeistern. Es sei

uns genug, uns, nicht ganz von ihm verlassen, trotz der <andern> Geister 1er-

nend-lehrend neben Paulus zu stellen, bereit, geistlich Gemeintes auch geistlich

aufzufassen, und bereit, zu erkennen, daß auch unsere eigene Stimme,
mit der wir das Vernommene weiter geben, zunächst ganz und gar die Summe

<anderer Geisten ist.»25

Möglicherweise tritt hier die Eigenwahrnehmung Barths von der dritten
Auflage des Römerbriefkommentars etwas hinter diejenige der zweiten und

ersten zurück. Es scheint, als habe Bultmanns Kritik bei Barth doch eine

gewisse Relativierung der eigenen Position bewirkt.
Aber auch die Bultmannsche Vermitdung des Barthschen Impulses war

nicht von dauerhaftem Bestand. Das Entmythologisierungsprogramm
gehört heute eher zur Theologiegeschichte als zur Theologie — ob zu deren

Vorteil oder nicht, sei einmal dahingestellt. Die existentiale Interpretation der
Bibel war zwar eine Mainstreambewegung innerhalb der deutschsprachigen
protestantischen Theologie bis in die siebziger Jahre hinein. Danach aber

begann sich die historisch-kritische Auslegung der Bibel mehr und mehr zu
verselbständigen. Exegetinnen und Exegeten verstehen sich heute zu einem

grossen Teil als Historikerinnen und Historiker, die die Lebenswahrheitsperspektive

der biblischen Texte ganz ausblenden. Dafür sind ihrer Auffassung
nach andere Disziplinen der Theologie zuständig.

Die Gründe, die diesen Prozess vorangetrieben haben, sind diffus und

vielschichtig. Sie stehen wahrscheinlich vor allem in Zusammenhang einerseits

mit der Erosion einer Frömmigkeit, die breitere Gesellschaftsschichten

übergreift, andererseits mit den Pluralisierungs-, Liberalisierungs- und

Entnormativierungsprozessen in der Gesellschaft nach 1968, die ja in der
Universität ihren Ausgang genommen und sie selbst auch entscheidend

umgeformt haben.

Die deutschsprachige protestantische Exegese jedenfalls steht gegenwär-

24 Barth: a.a.O. XXVIIf.
25 Barth: a.aO. XXX.



342 Konrad Schmid

tig in vielen ihrer Vollzüge in einer unguten Distanz zu den weiteren
theologischen Disziplinen. Diese Distanz wird ihr bisweilen auch — in wenig sach-

gemässer Zuspitzung — vorgehalten:
«Die Theologien leiden unter einem grotesken Übergewicht der

exegetischen Disziplinen, die sich, angesichts der knappen Bestände an heiligen
Texten, in ein für Außenstehende absurdes philologisches Spezialistentum
verrannt haben.»26

Allerdings ist vor einer vorschnellen Re-Theologisierung der Bibelwissenschaften

im traditionellen Sinn ebenso zu warnen. Theologie, wo sie von
Bibelwissenschaftlern heute noch betrieben wird, hat sich mancherorts zu einer

Art Piatonismus /^/entwickelt, der mit den tatsächlichen Erkenntnissen der

historischen Bibelkritik kaum mehr etwas zu tun hat. Die Bibeltexte werden
mitunter mit einem traditionellen theologischen Überbau interpretiert, der in
aller Regel mehr kirchlich als biblisch inspiriert ist — was nicht problematisch
sein muss, aber problematisch sein kann.

Vielversprechender dürfte eine aküve und kritische Rückbesinnung auf
das Potential des Entmythologisierungsprogramms Bultmanns sein. Natürlich

sind daran einige problematische Elemente zu vermerken, wie etwa die

wahrscheinlich nicht zutreffende Behauptung, mythische Aussagen seien dem
modernen Menschen a priori nicht zugänglich, oder das seltsam zeitlos

bestimmte, bzw. gegenwartsgeschrumpfte Existenzverständnis des Menschen,27

doch die Grundbewegung, Texte von daher zu interpretieren, was ihre
Verfasser existentiell bewegt hat, ist nach wie vor richtig.

Zum anderen ist zu vermuten, dass wahrscheinlich auch der Protestantismus

auf Dauer eine eigene Traditionslehre benötigt. Das reformatorische
und aufklärerische Pathos, über den sensus literalis vel historiens unmittelbar zur
Theologie der Bibel vorstossen zu können, die ihrerseits in ihren Kernpunkten

mit dem protestantischen Lehrgebäude zu verbinden ist, bedarf heute

der Präzisierung und der historischen wie theologischen Aufklärung. Die
Bibeltexte sind nun einmal nicht ausschliesslich und exklusiv ihrem Literalsinn

entsprechend wirksam geworden im Christentum (oder im Protestan-

26 F.W. Graf, Tumult im Theotop: Akademische Theologie in der Krise, F.A.Z. Nr.
44 vom 21.02.2008, 8.

27 Vgl. M. Moxter, Gegenwart, die sich nicht dehnt. Eine kritische Erinnerung an

das Zeitverständnis R. Bultmanns, in: Religion und Gestaltung der Zeit, hg.v. D.

Georgi u.a., Kampen 1994, 108—122.



Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft 343

tismus), sondern in bestimmten Rezeptionsformen, die die Identität aller
Konfessionen des Christentums in unterschiedlicher Weise bestimmt haben.

Die Rezeptionsgeschichte der Bibel zeigt, dass das Christentum eben nicht
nur nach den Erfahrungen hinter den Bibeltexten zu fragen hat, sondern —

vollkommen legitim — mit diesen Bibeltexten selbst auch neue Erfahrungen
gemacht hat, die sich ihrerseits in neuen Artefakten niedergeschlagen haben.

Es könnte hilfreich sein, wenn die Exegese ihre Energie nicht nur auf die

hypothetisch rekonstruierbare Vorgeschichte, sondern ebenso auch auf die

reich dokumentierte Nachgeschichte der biblischen Texte verwenden würde.
Aber das ist noch ein weiter Weg.

Konrad Schmid, Zürich

Abstract

Die unterschiedlichen Entwürfe Karl Barths für sein Vorwort zum Römerbriefkommentar

zeigen in exemplarischer Weise, wie er das Geschäft der Schriftauslegung
verstand und dass er den Eisegesevorwurf, der dann auch tatsächlich gegen ihn erhoben
wurde, selber bereits antizipierte. Theologisch angemessen bleibt sein Insistieren
darauf, dass historische und theologische Exegese nichts grundsätzlich Verschiedenes
sein können. Deren Verhältnisbestimmung ist nach wie vor eine offene Aufgabe für
die Bibelwissenschaft, die sich vor quasidoketischen Tendenzen in der theologischen
Schriftauslegung hüten sollte.


	Karl Barths Schriftauslegung und die Bibelwissenschaft

