
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 4

Artikel: Theologie als normative Kulturwissenschaft? : Überlegungen im Licht
Barthscher Verdikte

Autor: Pfleiderer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie als normative Kulturwissenschaft?

Überlegungen im Licht Barthscher Verdikte

1. Theologie als kulturhermeneutische Universitätswissenschaft

Die Situierung konfessioneller Theologie an staatlichen Universitäten, also

Theologie als Universitätswissenschaft, ist eine Besonderheit der deutschsprachigen

Bildungssysteme, keine exklusive zwar, in etlichen Ländern Nord- und

Osteuropas gibt es sie auch, aber vor allem im Westen, in Frankreich, England

und insbesondere in Nordamerika ist es anders. Weltweit einzigartig,
jedenfalls hinsichtlich ihrer Intensität, ist die Verflechtung der deutschsprachigen

protestantischen Universitätstheologie mit der Geschichte und Entwicklung
der Geisteswissenschaften, d.h. der historisch orientierten Geistes- und
Sozialwissenschaften und der darauf bezogenen Philosophie. Diese Verflechtung
hat zur Ausbildung einer spezifisch philosophisch-theologischen Denktradition

geführt, die etwa mit den Namen Immanuel Kant, Georg Wilhelm Friedrich

Hegel, Friedrich Schleiermacher, Albrecht Ritsehl, Adolf von Harnack, Ernst
Troeltsch, Paul Tillich, Rudolf Bultmann, Friedrich Gogarten, Ernst
Käsemann, Gerhard Ebeling, Wolfhart Pannenberg, Jürgen Moltmann, Trutz Rend-

torff, Eberhard Jüngel, Falk Wagner oder Eilert Herms, in gewisser Weise aber

durchaus auch mit dem Namen von Karl Barth und den Namen derer, die ihm

gefolgt sind (einige wurden schon genannt), eng verbunden ist.

Mit diesen Namen sind im Einzelnen bekanntlich sehr unterschiedliche

Programme assoziiert; trotzdem gibt es unverkennbar gemeinsame Wahrnehmungen

hinsichtlich der Grundprobleme der Theologie und auch, darauf basierend,
verbindende Überzeugungen hinsichtlich der möglichen Lösungswege. Als
zentrales Grundproblem kann in dieser gemeinsamen Wahrnehmung das Verhältnis

von normativer Wahrheit und Geschichte gelten. Diese Konstellation tritt
an die Stelle bzw. überformt die die Theologie im Mittelalter und schon in der

Spätantike bestimmende fundamentale Problemkonstellation von Glaube und
Vernunft. Die Einsicht, dass für den Zugang zur Wahrheit das Problem der
Geschichtlichkeit aller Wahrheitsansprüche von grundlegender Bedeutung ist, ist
dem europäischen Universitätssystem, seinen Geisteswissenschaften und unter
ihnen der Theologie nicht erst am postmodernen Ende des 20. Jahrhunderts

zugewachsen; diese Einsicht bildet vielmehr gerade den Entstehungspunkt der

ThZ 4/66 (2010) S. 318-331



Theologie als normative Kulturwissenschaft? 319

modernen Geistes- und Kulturwissenschaften und der modernen Theologie
im 18. Jahrhundert. Durchlaufende Überzeugung der neuzeitlichen Theologen
ist darum, dass alle theologischen Wahrheitsaussagen auf einer transparenten,
epistemologisch reflektierten Methodik aufruhen müssen, die genau dieses

Verhältnis von Wahrheit und Geschichte reflektiert und darum ihrerseits Gegenstand

der theologischen, nämlich der fundamentaltheologischen Reflexion ist.

Das theologische Paradigma, das sich in dieser Tradition gebildet hat, kann

man das geschichts- oder kulturhermeneutische Paradigma nennen, weil es dabei

wesentlich um das Verständnis der Möglichkeit von Wahrheit, theologischer
Wahrheit, aber auch Wahrheit überhaupt, unter den Bedingungen geschichtlicher

und damit zugleich kultureller Verschiedenheit von Wahrheitswahrnehmungen

geht; sofern man nämlich das jeweilige kollektive Integral geschichtlicher

Wahrheitsverständnisse und darauf basierender Praktiken «Kultur» und
das wiederum darauf gerichtete methodische Verstehen «Kulturhermeneutik»

nennen mag.
Von daher lässt sich die Theologie, und zwar jede Theologie, die sich im

Horizont solchen Problembewusstseins gebildet hat, in mehr oder weniger
explizitem Sinne als «normative Kulturwissenschaft»1 bezeichnen. In irgendeiner
Weise — und sei es in der des eschatologischen Angriffs auf sie — muss sich, so

die mit diesem Paradigma verbundene Überzeugung, die theologische Wahrheit

an und in der geschichtlichen Kultur bewähren. Es ist gewissermassen Lessings

Ringparabel-Losung, der die Theologie als normative Kulturwissenschaft folgt.
Das gilt in dieser Formalität auch noch für die grossen inneren Widersacher

in dieser Tradition, deren wahrscheinlich wichtigster Karl Barth ist. Auch
seine Theologie kann man in diesem formalen Sinne als «normative
Kulturwissenschaft» bezeichnen, nämlich als eine Theologie, deren Ursprungspunkt
genau jene Frage nach der Aussagbarkeit theologischer Wahrheit angesichts

geschichtlich-kultureller Verschiedenheit und geschichtlich-kultureller Relativität

aller Wahrheitsansprüche ist. Und in einem spezifischen Sinne ist auch Karl
Barth noch ein Anhänger jener Lessinglosung. Auch die Wahrheit des Wortes
Gottes bewährt sich nach ihm in der Geschichte, nämlich in der Inkarnation
des Wortes, dem die glaubende Gemeinde in der Geschichte folgt, indem sie es

als Geschichte Gottes mit den Menschen verkündet.

F.W. Graf: Theologie, in: Wozu Geisteswissenschaften? Kontroverse Argumente
für eine überfallige Debatte, ed. by F. Keisinger and S. Seischab, Frankfurt am
Main, New York 2003, 109-116 (115).



320 Georg Pfleiderer

Bis vor zwanzig, dreissig Jahren war die deutschsprachige Theologie, die

jenem (so verstandenen) geschichtstheologisch-kulturhermeneutischen
Paradigma anhängt, weltweit als führende anerkannt; Theologen aus den USA,
aus Asien, aus Afrika kamen an deutschsprachige theologische Fakultäten,

um dort zu studieren, promoviert zu werden und dabei ,richtige'
Universitätstheologie zu lernen. Dass die Barthsche Theologie, und was von ihr
ausgelöst wurde, in diese Tradition hineingehört, zeigt sich auch daran, dass mit
dem Bruch, den sie intendierte, die internationale Ausstrahlung der

deutschsprachigen Theologie keineswegs verblasst ist. Im Gegenteil: Die nach dem

Ersten Weltkrieg aufbrechende neue dialektische Theologie, in den verschiedenen

Versionen Karl Barths, Friedrich Gogartens, Rudolf Bultmanns und,

wenn man ihn diesbezüglich hinzunehmen möchte, auch Paul Tillichs stellt
die transformierte Gestalt international wirksamer kulturhermeneutischer

Theologie im 20. Jahrhundert dar.

Doch seit mindestens einer Generation hat der internationale Einfluss dieser

deutschsprachigen geschichtstheologisch-kulturhermeneutischen Theologie

spürbar nachgelassen. Die Winde haben sich gedreht, oder vielmehr: Sie

scheinen sich in mehrere Windrichtungen aufgelöst zu haben. Die Gründe
dafür sind zahlreich; ich nenne nur zwei: erstens die Entdeckung der eigenen
Probleme und Aufgaben kontextueller Theologien in den Ländern des Südens

und Asiens und das Aufkommen vielfältiger ethnischer und genderbezogener

Gruppen- und Milieutheologien; zweitens der Aufstieg der sprachanalytischen

Philosophie in Nordamerika, deren Wissenschaftsbegriff stärker von den Natur-

als von den Geschichts- und Geisteswissenschaften geprägt ist, und mit
ihm die Umorientierung der dortigen Theologie auf andere als kulturherme-
neutische Paradigmata.2 Diese Veränderungen sind nicht ohne Einfluss auf
die deutschsprachige akademische Theologie geblieben; auch hier hat sich die

2 Man kann übrigens bekanntlich fragen, ob nicht auch schon der für die deutsch¬

sprachige Theologie so wichtige Vernunft- und Wissenschaftsbegriff I. Kants
stärker von der Auseinandersetzung mit den Natur- als von derjenigen mit den

historischen Geisteswissenschaften bestimmt ist. Dies ist zwar nicht von der

Hand zu weisen; allerdings hat es, wie insbesondere Michael Murrmann-Kahl
luzide gezeigt hat, den Aufstieg des geschichtsphilosophischen Paradigmas schon

im nachkantischen Idealismus wie auch in der Romantik nicht nur nicht behindert,

sondern auf sublime Weise gefördert. Vgl. M. Murrmann-Kahl: Die entzauberte

Heilsgeschichte. Der Historismus erobert die Theologie 1880-1920, Gütersloh

1992, 25-38.



Theologie als normative Kulturwissenschaft? 321

Theologie entsprechend solchen — überaus divergenten — Einflüssen weiter
entwickelt und pluralisiert, obwohl sie in der grossen Mehrzahl ihrer
Ausformungen immer noch beherrscht wird von jenem <kulturhermeneutischen

Paradigma).
Eine in den 1960er und 1970er Jahren in Deutschland entstandene

theologische Strömung hat dieses Paradigma mit besonderer Konsequenz umgesetzt,

nämlich in Gestalt der Herbeiführung einer Renaissance der liberalen,
kulturwissenschaftlichen Theologie des 19. und frühen 20. Jahrhunderts. In
einer Wende gegen die dialektische Theologie insbesondere in der Version
Karl Barths haben Theologen wie Trutz Rendtorff, Wolfhart Pannenberg,
Dietrich Rössler, Eilert Herms, Volker Drehsen, Wilhelm Gräb oder Ulrich
Barth und etliche andere wieder auf die explizit geschichts- und kulturtheologischen

Ansätze Schleiermachers, Hegels oder Troeltschs zurückgegriffen,
um sie unter den neuen Bedingungen einer fortgeschrittenen, hochtechnisierten,

demokratisch-pluralistischen Moderne zu revitalisieren. Dabei korrigierten

sie das einseitige Bild, das Karl Barth und seine Mitstreiter, insbesondere

am Anfang ihres Marschs durch die akademischen Institutionen (vielleicht
auch zu dessen Beschleunigung), von der liberalen Theologie ihrer Väter und
Grossväter nicht selten gezeichnet hatten. Hegel, Schleiermacher, ja sogar
Ritsehl, und vor allem Troeltsch und von Harnack waren, wie die heutige
Forschung nicht zuletzt der genannten Theologen breit festgestellt hat, in
Wirklichkeit keineswegs die Heilsverkünder eines harmonischen Gleichtakts

von Kulturfortschritt und Christentum, im Gegenteil: Sie waren sich über die

Spannungen und inneren Widersprüche der Moderne und der Widersprüche
zwischen Christentum und Moderne durchaus auch schon im Klaren; und ihr
ganzes theologisch-kulturphilosophisches Denken speist sich gerade aus dem

Bewusstsein vom Bestehen solcher Spannungen und Widersprüche.
Aus diesen, meist in stupender theologiegeschichtlicher Forschung gewonnenen

Einsichten hat sich in den letzten Jahrzehnten in der Systematischen
und Praktischen Theologie eine neue liberale Kulturtheologie entwickelt,
die versucht, Theologie als, wie es oft heisst, Theorie «gelebter Religion»3,
als Theorie lebens- und gesellschaftskrisenbewusster, individueller Lebens-

3 Vgl. dazu z.B. A. Grözinger, G. Pfleiderer (Hg.): «Gelebte Religion» als Pro¬

grammbegriff Systematischer und Praktischer Theologie (Christentum und Kultur.

Basler Studien zu Theologie und Kulturwissenschaft des Christentums, hg. v.

dens. und E.W. Stegemann, Bd. 1), Zürich 2002.



322 Georg Pfleiderer

deutung, zu entfalten. In bewusster Anknüpfung an die liberale Religionstheologie

des 19. Jahrhunderts, also an die Subjekt- und bewusstseinstheo-
retische Theologie von Friedrich Schleiermacher bis Ernst Troeltsch, wird
hier versucht, Theologie als Theorie heutigen gelebten christlich-religiösen
Bewusstseins zu entwickeln, mit dem Ziel zu zeigen, dass und inwiefern ein
solches religiöses Bewusstsein den Kern individuellen Freiheitsbewusstseins

zu bilden vermag.
Wie in jener liberalen Theologie des 19. Jahrhunderts wird in diesen

Ansätzen Dogmatik jedweder metaphysischer Anleihen zu entheben versucht
und programmatisch zur Glaubenslehre umgeformt; d.h. sie wird als gedankliche

Entfaltung der Strukturen und Inhalte des sich seines Lebenssinnes

vergewissernden modernen christlich-religiösen, näherhin protestantischen
Bewusstseins begriffen. Die einzelnen Glaubensinhalte, etwa die Eschatologie,

beziehen sich mithin nicht auf bewusstseinstranszendente Wirklichkeiten,

etwa auf ein Leben nach dem Tod, sondern sie beschreiben einzelne
Dimensionen oder Momente religiösen Sinnbewusstseins, das, auch wenn es

sprachlich auf ein zeitliches Jenseits gerichtet ist, sich grundsätzlich innerhalb
dieser Welt vollzieht. Zur gegenständlichen Rede von Gott und seinem Handeln

in Jesus Christus, wie die Predigt und die klassische, aber auch grosse
Teile der neuzeitlichen Dogmatik sie pflegen, geht diese Theologie auf einen

funktionalen Abstand. In einer abstraktiven Bewegung analysiert sie sie als

rhetorische Praktiken aktueller religiöser Daseinsvergewisserung und sucht
sie zugleich auf ihren normativen theologischen Kern hin durchsichtig zu
machen.

Trotz der beträchtlichen Ausbreitung, welche diese neue liberale

Kulturtheologie inzwischen an deutschsprachigen Universitäten erreicht hat, ist
ihr jenseits der Akademien bislang nach meiner Einschätzung lediglich eine

recht partielle Resonanz zuteil geworden. In der Pfarrerschaft und in
Kirchenkreisen hat sie verhältnismässig wenige Anhänger. Das ist insofern nicht
erstaunlich, als sich bei einem Teil der Protagonisten neuliberaler Theologie

die Hinwendung zur <gelebten Religion) mit einer starken Kirchenkritik,
bzw. mit einem betont volkskirchlichen Programm verbindet, das bei der oft
sehr auf die Pflege der <Kerngemeinde> bezogenen Pfarrerschaft nicht so

leicht die erhoffte Resonanz findet.4 Die nicht geringen Schwierigkeiten der

4 Vgl. V. Drehsen: Wie religionsfähig ist die Volkskirche? Sozialisationstheoretische

Erkundungen neuzeitlicher Christentumspraxis, Gütersloh 1994.



Theologie als normative Kulturwissenschaft? 323

neoliberalen Kulturtheologie mit der Rezeption unter professionellen
kirchlichen Religionsakteuren sind aber insofern schon erstaunlich, als sich diese

Theologie doch gerade eine Steigerung der Praxisdienlichkeit der Theologie

auf die Fahnen geschrieben hat. Auch auf dem akademischen Parkett
hat die neuliberale Kulturtheologie nach aussen Anschlussprobleme. Trotz
heftigen Bemühens scheint sie an der weithin herrschenden Ignoranz vieler

nichttheologischer Geisteswissenschaftler gegenüber der Theologie wenig
ändern zu können.5 Ähnlich verhält es sich auch oft hinsichtlich der medialen

Wahrnehmung der Universitätstheologie in der Öffentlichkeit. Für religiöse

Gegenwartsphänomene traut man ihr in der Regel nach wie vor keine allzu

grosse Deutungskraft zu.6 Unübersehbar ist ferner, dass der Einflussradius
der neuen deutschsprachigen Kulturtheologie auch im Raum der
internationalen Theologien sehr begrenzt ist. Auf dem wichtigsten und grössten
akademisch-theologischen Markt, in Nordamerika, ist sie nur wenig bekannt
und wird wenig rezipiert.

Den möglichen Gründen für diese Rezeptionsschwächen kann hier nicht
näher nachgegangen werden. Sie dürften nicht zuletzt mit den auch ausserhalb

der Theologie zu beobachtenden Vermittlungsschwierigkeiten
subjektivitätstheoretischer Philosophie zu tun haben, die eine von den weitverbreiteten

Psychologismen noch einmal charakteristisch verschiedene Form der

Selbstwahrnehmung impliziert.
Die liberale Theologie amerikanischer Provenienz hat meist einen anderen

theoretischen Zuschnitt, und selbst die neuerdings wieder zahlreicheren

Schleiermacherforscher verfolgen, wie im Herbst 2008 bei einer transatlantischen

Schleiermacher-Konferenz in Chicago deutlich wurde, in der Regel

theologisch-theoretisch wie religions- und kulturpraktisch andere Interessen.7

Auf diesem Kongress wurde anschaulich, dass eine neoschleiermacherianische

Kulturtheologie deutschsprachiger Prägung ihrerseits auf spezifischen kultu-

5 Eine mindestens partielle Ausnahme von dieser Regel sind aktuell die «Emp¬

fehlungen des Wissenschaftsrates zur Weiterentwicklung von Theologien und

religionsbezogenen Wissenschaften an deutschen Hochschulen» 2010. Vgl.
http://www.wissenschaftsrat.de/download/archiv/9678-10.pdf; abgerufen am
20.8.2010.

6 Die wenigen Ausnahmen, wie vor allem der medial breit präsente Friedrich Wil¬

helm Graf, bestätigen diese Regel.
7 Vgl. B.W. Sockness, W Gräb (Hg.): Schleiermacher, the Study of Religion, and the

Future of Theology: A Transatlantic Dialogue, Berlin/New York 2009.



324 Georg Pfleiderer

teilen und institutionellen Voraussetzungen basiert: Sie setzt die besondere
Situation mitteleuropäischer Volkskirchen mit ihrem hohen Vernetzungsgrad in
staatlichen Bildungseinrichtungen, insbesondere in Gestalt theologischer
Fakultäten an staatlichen Universitäten, voraus. Schleiermacherianisierende

Kulturtheologie ist auch diesbezüglich, also wissenssoziologisch, nicht nur
theologiegeschichtlich eine Vermittlungstheologie. Sie setzt ferner und näherhin,
auch diese Erfahrung lässt sich am amerikanischen Spiegelbild gut ablesen, eine

spezifische Sorte von Bildung, nämlich eine (dominanterweise) epistemologisch
reflektierte und zugleich historisch-hermeneutische Bildung und die mit ihr
einhergehenden Probleme, Krisen und Paradoxien voraus. Die geschichtliche
Imprägniertheit der abendländischen, auch noch der modernen Wissens- und

Bildungskulturen durch Religion, besonders durch das Christentum, muss

einem ebenso klar vor Augen stehen wie die theoretischen Schwierigkeiten, nach

Kants, Fichtes, Feuerbachs oder eben Schleiermachers Kritik weiterhin
gegenständlich von Gott zu reden. All das ist unter den von Naturwissenschaften,

Empirismus, Utilitarismus und sprachanalytischer Philosophie geprägten
Bedingungen Nordamerikas so nicht der Fall.

Darum, wie auch aus anderen Gründen dürfte es wenig Sinn haben, auf
wachsende Bildungsferne und Neoklerikalismus in der Pfarrerschaft, auf die

<Theologie-light> von Kirchenleitungen, auf die manchmal in der Tat haarsträubenden

blinden Flecken nichttheologischer Geistes- und Kulturwissenschaftler
innerhalb wie ausserhalb der Universitäten in Sachen religiöser bzw. theologischer

Bildung oder auf das mangelnde kulturhistorische und kulturhermeneu-
tische Problembewusstsein <der Amerikaner zu schimpfen. Andererseits wäre

es aus meiner Sicht noch weniger produktiv, aufgrund solcher frustrierender

Rezeptionserfahrungen das ganze Projekt einer neuen protestantischen
Kulturtheologie sein zu lassen oder es (was faktisch nicht selten geschieht) als rein

akademische, fachdisziplinäre Veranstaltung der deutschsprachigen Theologie,
respektive einer bestimmten Ausprägung von ihr, weiter zu betreiben: «Wer Ohren

hat zu hören, der höre...». Zu fragen ist, ob es nicht neue Formen einer
liberal-dialektischen Vermittlungstheologie gibt oder geben könnte.

2. <BarthianisierenderRulturprotestantismus>? Überlegungen %u einer

<unmöglichen Möglichkeit}

Die Wiederkehr eines neuen liberalen Kulturprotestantismus hätte Karl Barth,
um das Mindeste zu sagen, wohl kaum emphatisch begrüsst. Es gab seit seiner

Abwendung von der liberalen Theologie zeit seines Lebens essentielle Ver-



Theologie als normative Kulturwissenschaft? 325

Stehensbarrieren zwischen Barth und dieser Tradition; dazu gehört vor allem
die Orientierung Barths an der biblischen Sprach- und Denkwelt, die er in der

liberalen Theologie seiner Zeit weithin vergessen fand. Die heutigen
kulturprotestantischen Religionstheorien und ihren Umgang mit den Gehalten der

vormodernen Dogmatik würde Barth — wenn die kleine (methodologisch nicht
sonderlich kritikresistente) historische Extrapolation erlaubt ist — gewiss nach

wie vor funktionaüstisch finden, ihre Fixierung auf den Protestantismus, einen

Bildungsprotestantismus zumal, partikularistisch und unevangelisch, und ihre
Versuche, das individuell gelebte moderne oder postmoderne Christentum in
seiner Vielfalt wahrzunehmen, würde er entschlossen auf die unter der Kanzel
versammelte christliche Gemeinde als dem Kern und Stern legitimer
Glaubensvielfalt hinweisen.

Umgekehrt hat sich, und dies kann mit geringerem Aufwand an
extrapolierender Spekulation gesagt werden, bei der Mehrzahl jedenfalls unter den
Älteren der neuen Liberalen an der Ablehnung Barthscher und Barthianischer

Theologie ebenfalls wenig geändert. Doch diesbezüglich sind bei einigen
Vertretern der jüngeren und mittleren Generation inzwischen andere Töne
vernehmlich geworden. Seit den 1990er Jahren wurde in etlichen umfangreichen
Arbeiten, meist QualifikationsSchriften, versucht, die Barthsche Theologie
als produktive Transformation kulturprotestantischer, liberaler Theologie
zu deuten.8 In diesen meist unabhängig voneinander entstandenen Arbeiten
wird auf verschiedenen Wegen zu zeigen versucht, dass Barths theologische
Entwicklung nicht einfach als bekehrungsartige Kehrtwende und Gegenbewegung

gegen seine ursprünglichen liberal-theologischen Anfänge und
Anliegen zu deuten ist, sondern als deren mehr oder weniger kontinuierliche
Transformation, und zwar begleitet vom Anspruch, zentrale Anliegen dieser

8 Vgl. z.B. J.F. Lohmann: Karl Barth und der Neukantianismus. Die Rezeption des

Neukantianismus im «Römerbrief» und ihre Bedeutung für die weitere
Ausarbeitung der Theologie Karl Barth (TBT 72), Berlin/New York 1995; D. Korsch:
Dialektische Theologie nach Karl Barth, Tübingen 1996; F. Wittekind: Geschichtliche

Offenbarung und die Wahrheit des Glaubens. Der Zusammenhang von
Offenbarungstheologie, Geschichtsphilosophie und Ethik bei Albrecht Ritsehl, Julius

Kaftan und Karl Barth (1909-1916) (BHTh 113), Tübingen 2000; M. Moxter:
Kultur als Lebenswelt. Studien zum Problem einer Kulturtheologie (HUTh 38),

Tübingen 2000; G. Pfleiderer: Karl Barths Praktische Theologie. Zu Genese und
Kontext eines paradigmatischen Entwurfs systematischer Theologie im 20.
Jahrhundert (BHTh 115), Tübingen 2000.



326 Georg Pfleiderer

Tradition nicht preiszugeben, sondern in neuem denkerischen Gewand besser

zu wahren, als es die eigenen theologischen Väter vermocht hatten. Dazu

gehört u.a. die Orientierung an den epistemologischen Standards der
zeitgenössischen Philosophie, nämlich des Neukantianismus, womit sich in Barths

(wie übrigens auch in Bultmanns) dialektischer Theologie vor allem das Verbot

gegenständlicher Rede von Gott verbindet, dann die Uberzeugung, dass

die theologische Konstruktionsarbeit den Grund und die Struktur des Glaubens

als eines individuell gelebten, zugleich aber gemeinschaftlich-kommunikativen

Lebensvollzugs zu erhellen habe, dass sie in diesem Sinne praktisch
zu sein habe, und schliesslich, dass solcher individuell gelebter Glaube als die

Möglichkeitsbedingung und Realisierungsform endlicher Freiheit zu verstehen

sei und darum auch die gesellschaftlichen Institutionen von hieraus und
hierauf hin zu konzipieren seien.

Was also kann eine heutige liberale Theologie, so sie es denn möchte, von
Barth lernen? Wie kann er ihr sozusagen helfen? In dreierlei Hinsicht, meine

ich. Erstens und grundsätzlich könnte liberale Theologie nach meinem Urteil

heute von Barth lernen, dass die theologischen Versuche, die Konstitutionslogik

des gelebten christlich-religiösen Bewusstseins zu durchdenken, von
dessen Selbstwahrnehmung, gewissermassen von seiner Eigensprachlichkeit,
ausgehen müssen, die aber nicht einfach nur empirisch zu notieren, sondern

gedanklich-theologisch zu entfalten ist. Zwar muss, daran würde ich gegen
Barth — aber bei näherem Hinsehen doch auch mit Barth — festhalten, eine

theologische Theorie des Glaubens sich auch als Religionstheorie explizieren
lassen, aber dies sollte wieder so geschehen, dass die Innenperspektive des

Glaubens als Bewusstsein aktualer Gottverdanktheit zum Ausgangspunkt der

theoretischen Rekonstruktion genommen wird.
Zweitens könnte eine heutige liberale Theologie von Barth lernen, dass

auch für ein neuzeitliches Christentum die biblische Sprachwelt ihre normative
Kraft für die Wirklichkeitsdeutung des christlichen Glaubens behält.

Drittens, und mit letzterem zusammenhängend, könnte eine heutige liberale

Theologie von Karl Barth, falls sie diese Lehre nötig hat, vielleicht lernen,
dass das kirchliche Christentum als die institutionelle Pflegeanstalt eines sich

an der biblischen Sprachwelt orientierenden neuzeitlichen Christentums zu

gelten hat und darum auch besondere Pflege seitens der wissenschaftlichen

Theologie verdient. Kirche aber ist nicht einfach eine empirische Gegebenheit,
sondern sie ist ecclesia semper reformanda. Hinzuzufügen ist aber auch und

gerade für Barth: ecclesia — per theologiam — semper reformanda! D.h. Kirche



Theologie als normative Kulturwissenschaft? 327

entsteht aus der Kommunikation des Glaubens, die wesentlich Theologie ist.9

Für Barthianer und andere gute Kirchenchristen werden diese drei Lektionen

keine revolutionären Neuigkeiten enthalten, für heutige Liberale unter
Umständen allerdings einige Zumutungen. Umgekehrt werden heutige Barthianer

in diesen drei Punkten sicher nur ein absolutes Minimalprogramm finden
und Entscheidendes vermissen, etwa theologische Grundbegriffe wie
«Offenbarung» und «Wort Gottes», damit zusammenhängend die Christozentrik der

Theologie oder die produktive Aufnahme der Dogmen des vierten Jahrhunderts,

insbesondere die Trinitätslehre und die Zweinaturenlehre. Und wo bleibt
die Eschatologie?

Auf solche gewiss ernst zu nehmenden Vermisstenmeldungen wäre mit
Verweis etwa auf Arbeiten von Wolfhart Pannenberg oder Eilert Herms in

Erinnerung zu rufen, das s seit längerem gewichtige Entwürfe vorliegen, in
denen ein neuzeitlicher Offenbarungs- mit einem neuzeitlichen Religionsbegriff
systematisch-theologisch verbunden wird. Christozentrik ist, wie ihr Urheber

am besten gewusst hat, kein exklusives Spezifikum barthianischer

Offenbarungstheologie. Was die starke Gewichtung klassischer materialdogmatischer
Gehalte angeht, kann auf religionstheologische Versuche wie denjenigen
verwiesen werden, den Dietrich Korsch in seiner «Dogmatik im Grundriss»10

unternommen hat, und im übrigen darauf, dass es auch in Barths theologischer
Entwicklung eine Phase gegeben hat, nämlich die Römerbriefzeit um 1920, in
der er ohne etwa die Trinitätslehre — jedenfalls im expliziten Sinn ausgekommen

ist — und trotzdem schon eine kritische Gegenwendung gegen eine liberale

Erlebnistheologie und ihre (vermeintliche) Gottesvergessenheit eingeleitet
hatte.

Wie dem auch sei: Wenn es, wie hier angenommen, eine latente Gemeinsamkeit

von Barthscher und kulturprotestantischer Theologie gibt, die im
gemeinsamen Erbe des kulturhermeneutischen Paradigmas besteht, dann könnte

es produktiv sein, und zwar für beide Seiten, dieses kulturhermeneutische Erbe
in der Theologie Karl Barths aufzudecken und sodann allerdings die

Ausformulierung, die es bei Barth gefunden hat, kritisch zu differenzieren. Auf diese

Weise könnte diese Theologie für eine heutige liberale Theologie in ihren

Es ist übrigens, am Rande vermerkt, das Programm Schleiermachers, das Barth
hier mit den Mitteln des 20. Jahrhunderts weiterführt.
D. Korsch: Dogmatik im Grundriss. Eine Einführung in die christliche Deutung
menschlichen Lebens mit Gott, Tübingen 2000.



328 Georg Pfleiderer

beschriebenen Schwierigkeiten fruchtbar werden. Dazu müssten freilich die

leitenden Begriffe der Barthschen Theologie einer kritischen Analyse mit Blick
auf ihre kulturhermeneutische Funktionalität unterzogen werden.

Dies sei an einem diesbezüglich in der Tat entscheidenden und für Barths

Theologie zumindest nach 1922 gewiss zentralen Begriff abschliessend kurz

skizziert, nämlich dem des Wortes Gottes. Mit «Wort Gottes» bezeichnet Barth

erstens die formale, epistemologische Grundthematik und -problematik der

Theologie, die auch der Offenbarungsbegriff benennt (Offenbarung als Wort
Gottes), und verbindet ihn zweitens mit dem materialen Thema der biblischen

Sprachwelt (Bibel als Wort Gottes), das er zugleich drittens inhaltlich
konzentriert auf die Person Jesu Christi (Jesus Christus als das eine Wort Gottes)
und dabei seinerseits wiederum viertens in eine innerbiblische Traditionsgeschichte,

nämlich die prophetische Tradition stellt. Fünftens führt der theologische

Begriff «Wort Gottes» vor diesem Flintergrund die Thematik der aktu-

alen, performativen Realisierung des Offenbarungsgeschehens in Form eines

sprachlichen Vollzugs herauf, der seinerseits szenische Qualitäten hat: die

Vorstellung vom Verkündigungsgeschehen, nämlich die sprachliche Anrede eines

Einzelnen oder einer Gruppe durch einen besonderen Sprecher, also die ek-

klesiale oder pneumatische Dimension der Theologie bzw. des gelebten Glaubens.

Sechstens hat der Begriff den Vorzug, dass er von Barth nicht freihändig
erfunden, sondern aus der theologischen, aus der reformatorischen Tradition
übernommen, jedenfalls mit Verweis auf sie verwendet werden konnte.11

«Wort Gottes» ist in Barths Gebrauch ein Terminus, der durch seine

systematische Überkodierung darauf abzielt, als «lichte Beschreibung) für ein

komplexes, gleichwohl in sich einheitliches, <reales> Geschehen verstanden werden

zu können. Das «Wort Gottes» <gibt es>; <es geschieht) — so die Basisintuition
und -insinuation der Barthschen Theologie. Dieser theologische Phänomenali-

sierungs- bzw. Reifizierungsversuch des Begriffs ist jedoch mit einer Reihe von
Problemen verbunden. Erstens verbindet er sich, wie vielfach beobachtet, mit

11 Mit dem Verweis auf das Wort Gottes im Barthschen Sinne (oder in Barths Sinne

reformatorischen Sinne) stellen wir uns nicht nur in den bestimmten geschichtlichen

Ursprungszusammenhang des Christentums, sondern z.ugleich auch in
einen bestimmten Rezeptionszusammenhang. Alles dies schwingt in Barths Rede

vom Wort Gottes bekanntlich mit, muss mitgehört und kann, wie in der späteren

dogmatischen Theologie geschehen, auf faszinierende Weise systematisch breit
und differenziert entfaltet werden.



Theologie als normative Kulturwissenschaft? 329

einer ausgesprochen autoritativen, um nicht zu sagen autoritären Vorstellung
vom konstitutiven Grundereignis des Glaubens. Dies hängt zweitens damit

zusammen, dass sein performativ-informativer Doppelsinn bei genauerer
Betrachtung doch wohl eher eine Scheinlösung des Problems enthält, wie sich im
Glauben intuitive Gottesgewissheit («Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit»)
mit bestimmten kognitiven Glaubensinhalten verbindet. Drittens ist der chris-

tologische Logos des vierten Jahrhunderts strukturell mit dem <dabar>, der

an die alttestamentlichen Propheten ergeht, historisch-philologisch keineswegs
identisch. Viertens steht die Rede von der Wort-Verkündigung als Konstitutionsgrund

christlicher Lebens- und Glaubensgemeinschaft in einer problematischen

Spannung zu einem sozialwissenschaftlich sicherbaren Wissen darum,
wie Glaube im Individuum entsteht und intersubjektiv tradiert wird. Empirisch
dürfte der Glaube nur höchst selten aus der Predigt kommen, jedenfalls aus

der Sonntagspredigt. Fünftens führt die Konzentration auf das Wort Gottes

zu einer Engführung der Aufgaben pastoraler Kirchen- und Gemeindeleitung.
Natürlich lässt sich über alle diese — ihrerseits hier nur apodiktisch

aufgestellten — Behauptungen trefflich streiten. Das Beispiel soll nur zeigen: Wer
das kulturhermeneutische Erbe in Barths Theologie aufdecken will, muss zu

Begriffsrevisionen bereit sein. Das bedeutet nicht, dass ein Begriff wie der des

Wortes Gottes gänzlich unter fundamentaltheologischen Bann zu stellen wäre;
aber sein funktionaler Gebrauch ist theoretisch genau zu kontrollieren und

praktisch stark zu dosieren.

Solche Dekonstruktionen sind für barthianische Ohren gewiss schmerzhafte

Operationen an liebgewordenen theologischen Denkgewohnheiten. Und
doch muss man sich damit, meine ich, nicht ausserhalb des Barthschen Denkens

stellen, sondern tritt vielleicht gerade in seinen engeren Umkreis. Denn
der umreisst bekanntlich eine Mitte, die in theologischen Begriffen immer wieder

nur genau umschrieben, aber nicht ein für allemal, und gleichsam
übergeschichtlich, fixiert werden kann.

3. Schluss: «Might We Be <Liberals> afterAU?»12

In der Zeitschrift «Dialog. A Journal of Theology», die sich den »intersections

between contemporary social issues and the mission of the Lutheran

12 Titel des Schlussteils der Aufsatzserie von Michael Aune (Dialog 46 [2007], 153),
s. folgende Anm.



330 Georg Pfleiderer

church» widmet, hat der Theologie- und Liturgiehistoriker Michael Aune, Dekan

des Pacific Lutheran Theological Seminary in Berkeley, in den Jahren 2004

bis 2007 eine vierteilige Artikelserie unter dem Titel veröffentlicht: «Discarding
the Barthian Spectacles».13 Darin führt er die lutherisch-kirchliche Leserschaft
dieses Magazins in neuere deutschsprachige Forschungen zur liberalen Theologie

des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts ein. Es gelte, so der Tenor
dieses umfangreichen Aufsatzes, endlich auch für die amerikanische Leserschaft

die barthianische Brille auf diese Epoche der Theologiegeschichte
abzulegen und zu erkennen, dass hier Probleme bearbeitet wurden, die bis

heute aktuell sind, durchaus gerade jetzt in diesen Zeiten der Krise des Neo-
kapitalismus.

Man kann diesen Artikel auch Reformierten und Barthianern nur
empfehlen. Die Welt ist heute bekanntlich «flach» geworden14; Nähe- und
Ferneverhältnisse ändern sich, auch in der Theologie. «Dialektische Theologie»,
«Krisentheologie», «liberale Theologie», «kulturprotestantische», «kulturher-
meneutische Theologie» sind Hüte, die wir zumindest im Rückblick und mit
der Weisheit des grösseren zeitlichen Abstandes den verschiedenen
Schlüsselfiguren der neueren Theologiegeschichte durchaus auch sozusagen reihum

aufsetzen könnten. Alte, liebgewordene Feindschaften könnten darum
heute ebenso zu überdenken sein wie neue, vermeintliche Freundschaften.
Im globalen Massstab und demnächst im Jahr des 125. Geburtstages dieses

grossen Basler Theologen kann erkennbar sein, dass — trotz unübersehbarer,
bleibender Differenzen — die Nähe Barths zu seinen von ihm jedenfalls
anfangs so heftig bekämpften Vätern vielleicht grösser ist, als es manchen unter
seinen Verächtern, aber vielleicht auch manchen unter seinen Verehrern lieb
sein mag.

Georg Pfleiderer, Basel

13 Vgl. M. Aune: Discarding the Barthian Spectacles. Parts I-IV, Dialog. A Journal
of Theology 43 (2004), 223-232; 44 (2005), 56-68; 45 (2006), 389-405; 46 (2007)
153-165.

14 Th. L. Friedmann: Die Welt ist flach. Eine kurze Geschichte des 21. Jahrhunderts,
Frankfurt a. M. 2006.



Theologie als normative Kulturwissenschaft? 331

Abstract

Deutschsprachige Theologie seit der Aufklärung ist dem Grundproblem des Verhältnisses

von normativer (theologischer) Wahrheit und Geschichte verpflichtet. Dem auf
dieses Verhältnis konzentrierten «geschichts- oder kulturhermeneutischen Paradigma»
ist nicht nur die liberale Theologie seit Schleiermacher bis in die Gegenwart, sondern
auch deren erklärte Widersacherin, die Offenbarungstheologie Karl Barths und ihrer

Anhänger verpflichtet. Unbeschadet solcher Kritik hat sich seit den 1970er Jahren eine

neue liberale Theologie gelebter christlicher Religion an deutschsprachigen
theologischen Fakultäten etabliert. Diese hat jedoch erhebliche Resonanzprobleme jenseits
der Akademien. In solcher Resonanzerzeugung liegt — oder lag zu ihren Hochzeiten
— die eine grosse Stärke Barthscher bzw. Barthianischer Theologie. Darum werden

Vorschläge gemacht, wie beide Traditionslinien jenes Paradigmas voneinander lernen
können.


	Theologie als normative Kulturwissenschaft? : Überlegungen im Licht Barthscher Verdikte

