Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 4

Artikel: Gute Theologie und die Kirche der Freiheit
Autor: Huber, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877765

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gute Theologie und die Kirche der Freiheit

Vortrag zum Symposium «Theologie als kirchliche Dogmatik?
Transatlantische Erkundungen zur Aktualitit der Theologie
Karl Barths im 21. Jahrhundert» anlisslich des 40. Todestages von
Karl Barth

I. Die Frage

Die Frage, was gute Theologie ist, kann man nur beantworten, indem man
Kriterien fiir eine solche Theologie angibt. Ieider gibt es auch schlechte
Theologie, die diese Kriterien nicht erfiillt. Wo nétig, muss das auch ausge-
sprochen werden um besserer Theologie willen. Aber wir sollten unser Licht
und das Licht unserer Theologie nicht unter den Scheffel stellen. Wir wiren
nicht hier, wenn es nicht gute Theologie gidbe, wenn uns nicht gute Theolo-
ginnen und Theologen geprigt hitten und nach wie vor prigten. Karl Barths
vierzigster Todestag ist ein guter Anlass, das zu betonen.

Dabei nétigt ein Blick auf Barths Biographie, die Kriterien guter Theo-
logie nicht zu formal anzusetzen. Denn immerhin erinnern wir uns heute an
cinen Theologen, der in ein akademisches Lehramt berufen wurde, ohne je
die akademischen Qualifikationsstufen der Promotion und der Habilitation
durchlaufen zu haben. In der Folgezeit nahm er sich stets die Freiheit, for-
male Kriterien flr gute Theologie zurlicktreten zu lassen und sich ganz am
Inhalt zu orientieren. Nicht die Fugsamkeit gegentiber den Kiriterien, die seit
dem Ubergang zur Moderne fiir wissenschaftliches Erkennen gelten — die
Unterscheidung zwischen dem erkennenden Subjekt und dem zu erkennen-
den Objekt vor allen anderen —, pragen Barths Begriff der Theologie. Viel-
mehr liegt es an Karl Barth, ja, man mochte sagen, allein an ihm, dass eine
populire Darstellung des Weges der evangelischen Theologie im 20. Jahrhun-
dert den Titel erhielt: «Die Sache mit Gott'.

Inzwischen sind solche Bezeichnungen seltener geworden. Heute furchtet
die Theologie wieder stirker, sie konne sich um die wissenschaftliche Reputa-

: H. Zahrnt: Die Sache mit Gott. Die protestantische Theologie im 20. Jahrhun-
dert, Minchen 1966.

ThZ 4/66 (2010) S. 292-305



Wias ist eine gute Theologie 293

tion bringen, wenn sie sich zu unvermittelt an ihrer eigenen Sache orientiert.
In die Debatte darum, was gute Theologie sei, ist wieder Bewegung gekom-
men.

Ich will mich dieser Frage unter vier Gesichtspunkten annahern: Die Pet-
son (IL.), der Ort (111.), das Thema (IV.), der Weg (V.).

II. Die Person

Gute Theologie braucht gute Theologen. Die personale Dimension guter
Theologie ist von entscheidender Bedeutung, Ich habe damit keineswegs ein
Kriterium im Sinn, das allein auf die Theologie anzuwenden wire. Alle Wis-
senschaft lebt vielmehr von der Erkennbarkeit der Personen, die sie betreiben;
denn sie alle beziehen ihre Kraft aus einer Begeisterungsfihigkeit, ohne die
Wissenschaft nicht gelingen kann, und einer damit korrespondierenden he-
rausragenden Befihigung zu solcher Arbeit. Deshalb: Keine gute Theologie
ohne das Charisma der Person. Dafur ist Katl Barth ein herausragendes Bei-
spiel — aber er ist nicht das einzige.

Als ich im Sommersemester 1960 im Alter von siebzehn Jahten mit dem
Studium der Theologie begann, war Heidelberg als Studienort ausersehen.
Doch ich machte Gebrauch von dem angenehmen Zufall, dass das Semester
in Basel einige Tage frither begann als in Heidelberg, wo der Semesterbeginn
damals noch auf den 1. Mai festgelegt war. So fuhr ich zusammen mit dem
Bruder eines Pfadfinderfreundes von Lorrach aus an einigen Tagen nach Basel,
um Karl Barth zu héren. Er hatte als Theologe fiir mich deshalb einen heraus-
ragenden Rang, weil uns unser Religionslehrer in Freiburg auf ihn aufmerksam
gemacht hatte. Manche Abende hatten wir in dessen Studierstube verbracht
und den «weissen Elefanten» hinter dem Schreibtisch bestaunt. Warum man
bei Barth das Kleingedruckte lesen musse, erklirte er uns schon damals. Man
verstehe dadurch das Profil dieser Theologie im Verhiltnis zu den grossen For-
mationen der theologischen Tradition. Und dieses Profil entwickle sich in der
unmittelbaren Auseinandersetzung mit biblischen Texten. Das Kleingedruckte
erspare manchen exegetischen Kommentar. So lernten wit es von unserem
Religionslehrer, am Abend, in seinem verqualmten Studierzimmer.

Profil musste man auch bei Karl Barth zeigen, das merkten wir auch in je-
ner ersten Woche des Sommersemesters 1960, in der wir nicht nur Barths Vor-
lesung besuchten, sondern uns auch unerlaubt in sein Seminar setzten. Reden
durfte dort nur, wer einen Platz in der ersten Rethe um den Seminartisch hatte:



294 Wolfgang Huber

mit eigenem Gesicht und eigener Verantwortung fur den Fortgang des theolo-
gischen Gesprichs. Dass man, wenn man Barths Theologie ernst nahm, kein
«Barthianem sein kénne, wurde mir auf diese Weise vor dem Beginn meines
ersten Studiensemesters klar. Jedenfalls daran habe ich mich in den 48 Jahren
seitdem gehalten.

Von Barth wird berichtet, dass er sich auch in seinen spiten Jahren noch
als «stud. theol» bezeichnet habe. Ein guter Theologe zu sein bedeutet, stets
ein Lernender zu bleiben. Auch deshalb verbietet es sich, die Positionen von
wichtigen Lehrern der Theologie absolut zu setzen.

Aber die Personen sind wichtig. Das wurde mir an keinem anderen Doku-
ment deutlicher als an dem Btiefwechsel zwischen Adolf von Harnack und
Karl Barth, der, daran kann man nicht deuteln, unmittelbar mit der Frage nach
guter Theologie zu tun hat. «Finfzehn Fragen an die Verichter der wissen-
schaftlichen Theologie unter den Theologen»? richtete Adolf von Harnack
1923 an den, wie er am Ende der Korrespondenz begutigend erklirte, «be-
freundeten Theologen». Angesichts meines jugendlichen Interesses fiir Barth
war es fir mich eine schockierende Erfahrung, dass ich mich schon beim ers-
ten Lesen dieses Schlagabtauschs auf die Seite Harnacks und nicht auf die
Seite Barths gezogen fiihlte; vielleicht fithrte mein Weg mich auch deshalb
zunichst in die Patristik, in die Disziplin Harnacks, und erst spiter in die Sys-
tematische Theologie, also in Barths theologisches Fach.

Aber auch dieser Ubergang machte mich nicht einfach zum «Barthianer.
Man darf die Feststellung des Inhalts des Evangeliums nicht dem «Erlebnis»
des Einzelnen tibetlassen, sondern hat dafiir geschichtliches Wissen und kriti-
sches Nachdenken nétig — von dieser ersten Harnackschen These gegen Barth
an leuchtete mir ein, dass mit dem Eingehen auf das wissenschaftliche Wahr-
heitsbewusstsein der Moderne fiir die Deutung des christlichen Glaubens kein
Verlust, sondern ein Gewinn verbunden ist. Aber Barths Insistieren darauf,
dass das Objekt der Theologie zuallererst selber «Subjekt» sei — namlich der
sich offenbarende Gott selbst —, behielt fiir mich zugleich eine untiberbietbare
Anziehungskraft.

Es mag damit zusammenhingen, dass ich immer wieder den Wunsch ver-
spurte, mich bestimmten Formen der theologischen Konfrontation und ka-

(38

A. v. Harnack: Fiinfzehn Fragen an die Verichter der wissenschaftlichen Theolo-
gie unter den Theologen, in: A. v. Harnack (Hg.): Aus der Werkstatt des Vollende-
ten. Als Abschlul3 seiner Reden und Aufsitze, Giessen 1930, 51-54.



Wias ist eine gute Theologie 295

tegorischen Behauptungen iiber positionelle Unvereinbarkeiten zu entziehen.
Bis zum heutigen Tag wird beispielsweise von manchen Barth auf eine recht
einseitige Weise als Beleg dafiir verwendet, das «FEvangeliumsgemisse» sei das
entscheidende Kriterium guter Theologie. Andere treten gegen Barth und mit
Schleiermacher als Verfechter einer kulturhermeneutischen Perspektive auf, in
der allein die gegenwirtigen Formen religidser Sinnstiftung die Relevanz von
Theologie bestimmen. Ganz gegen eine heute an sich vorherrschende Ten-
denz, theologiegeschichtliche Konstellationen zu historisieren, werden dabei
die Positionen der Dialektischen Theologie einerseits und des Kulturprotes-
tantismus andererseits absolut gesetzt.

Dabei kann doch kein Zweifel daran bestehen, dass der Kulturprotestantis-
mus zwischen Schleiermacher und Harnack einerseits, die Dialektische Theo-
logie Karl Barths andererseits ihre jeweiligen Starken heute gerade dann zeigen,
wenn man sie historisiert, also in ithrem historischen Kontext versteht. Geht
es im einen Fall darum, die ausgreifenden Anspriiche europiischer Kultur im
Augenblick ihrer weltgeschichtlichen Relativierung theologisch zu fassen, so
geht es im anderen Fall darum, das Bewusstsein einer offenkundig geworde-
nen Krise zu verarbeiten. FEin Jahrhundert spiter diese epochale Konstellation
einfach zu reproduzieren, ist unfruchtbar: Nur in die Schuhe der damaligen
Kontrahenten zu schliipfen, erweist sich als epigonal.

Gegentber den Herausforderungen des 21. Jahrhunderts wirkt eine solche
Debatte wie ein Nachhutgefecht. Ich verstehe den Sinn des heutigen Kolloqui-
ums so, dass es Uber solche Betrachtungsweisen deutlich hinausfihrt, erfreuli-
cherweise auch dadurch, dass es von vornherein «transatlantisch» angelegt ist.
Denn eine erstaunliche Aktualitit erweist Karl Barth — wie neben ihm aus je-
weils unterschiedlichen Griinden Dietrich Bonhoeffer und Paul Tillich — auch
dadurch, dass et bis zum heutigen Tag diesseits wie jenseits des Atlantiks theo-
logisches Denken zu stimulieren vermag. Auch in diesem Anregungspotential
zeigt sich die Richtigkeit der These, dass gute Theologie unlésbar an die Person
dessen gebunden ist, der Theologie treibt.

III. Der Ort

Zu guter Theologie gehért die Bindung an die Wirklichkeit der Kirche. Aber
dies vertrigt sich mit der Beheimatung der Theologie am Ort der Wissen-
schaft, also insbesondere an der Universitiat. Die auch an diesem Ort fortbeste-



296 Woltgang Huber

hende Bindung an die Wirklichkeit der Kirche kann sich programmatisch unter
dem Titel einer «Kirchlichen Dogmatik» zeigen; es gibt dafiir aber auch andere
Wege. Die Bindung an die Kirche schliesst die kritische Auseinandersetzung
mit den kirchlichen Zustinden der eigenen Zeit ein. Aber gute Theologie ist
ohne ein Ja zur Kirche weder denkbar noch lebbar.

Die christliche Theologie ist von Anfang an im Lebenszusammenhang der
Kirche entstanden; sie bleibt auf diesen Zusammenhang immer angewiesen.
Das gilt seit der Theologie der alten Kirche®, wie die neueren Untersuchungen
von Christoph Markschies beispielhaft zeigen. Schon in dieser frithen Zeit bil-
det der Briickenschlag zwischen der Bindung an die Kirche und der Bindung
an Orte der Wissenschaft ein besonderes Charakteristikum der christlichen
Theologie. Das prigt dann auch die Entstehung und Entwicklung der europi-
ischen Universitit seit dem Mittelalter. Fir die rémisch-katholische Theologie
gestaltet sich das Verhiltnis der beiden Orte als Vorordnung des kirchlichen
Lehramts vor die Theologie aus.

Davon unterscheidet sich die reformatorische Verhaltnisbestimmung auf
charakteristische Weise. IFr sie ist entscheidend, dass der Theologie selbst eine
Teilhabe am Lehramt der Kirche und damit eine kirchenleitende Aufgabe zuer-
kannt wird. Sowohl aus diesem Grund als auch im Blick auf die Ausbildung des
geistlichen Nachwuchses gilt die Theologie als eine praktische Wissenschaft.*

Das ist eine sperrige Aussage. Sie schliesst an die alte Néihe der Theolo-
gie zu Medizin und Jurisprudenz an. Auch sie haben eine unmittelbar berufs-
votbereitende und in diesem Sinn «praktische» Bedeutung, Vor allem dienen
auch sie der kompetenten Ausiibung eines «Vertrauensberufs», fiir den nicht
nur fachliche Exzellenz, sondern auch personliche Integritit ausschlaggebend
ist. Insofern wiederholt sich auch an dieser Stelle noch einmal die Einsicht in
die herausragende Bedeutung der Person. Aus dieser Perspektive muss man
sich tbrigens die «transatlantische» Frage gefallen lassen, ob das europaische
Modell der Theologenausbildung dem Gesichtspunkt der Persénlichkeitsent-
wicklung — die Ubung persénlicher Spiritualitit eingeschlossen — den Rang
einrdumt, den er bendtigt.

Dass die Theologie eine praktische Wissenschaft ist, erweist sich aber
auch noch unter einem anderen Aspekt als ausserordentlich aktuell. Der blei-

‘ C. Markschies: Kaiserzeitliche christliche Theologie und ihre Institutionen. Prole-

gomena zu einer Geschichte der antiken christlichen Theologie, Tibingen 2007.
4 Vgl. W. Huber: Theologie und Kirchenleitung, ZThK 102 (2005), 409-418.



Was ist eine gute Theologie 207

bende Sinn dieser Bestimmung zeigt sich heute angesichts einer unter die-
sem Gesichtspunkt eher verfehlten Einordnung der Theologie in die Gruppe
der Kulturwissenschaften sowie der Vorstellung, das Studium der Theologie
liesse sich umstandslos in stromlinienférmiger Bologna-Manier auf einen
Bachelor- und einen Master-Studiengang aufteilen. Doch wenn die Theo-
logie als praktische Wissenschaft bereits mit einem Bachelor abgeschlossen
werden kann — auf welche Praxis bereitet dann dieser Bachelor vor? Und wie
verhalten sich die praktischen Aufgaben zueinander, die von einem Bachelor
und von einem Master der Theologie wahrgenommen werden kénnen?

Es gentgt, solche Fragen zu stellen, um sich zu vergegenwirtigen, dass
die reformatorische Bestimmung der Theologie als einer praktischen Wis-
senschaft auch fur uns Heutige eine bleibende Orientierungskraft entfalten
kann. Diese Bestimmung hat das neuzeitliche Theologieverstindnis in der
evangelischen Theologie in einer bemerkenswerten Kontinuitit geprigt.
Dass dies fur Karl Barths «Kirchliche Dogmatik» gilt, ist allgemein bekannt.
Doch genau an diesem Punkt gibt es keine Differenz zu seinem ein Jahrhun-
dert frither wirkenden Antipoden Friedrich Schleiermacher. Fir ihn ist die
Theologie bekanntlich «der Inbegriff derjenigen wissenschaftlichen Kennt-
nisse und Kunstregeln ... , ohne deren Besitz und Gebrauch eine zusammen-
stimmende Leitung der christlichen Kirche, d.h. ein christliches Kirchenregi-
ment, nicht méglich ist»®

Unter Kirchenleitung versteht Schleiermacher dabei die praktische Tatig-
keit, die darauf gerichtet ist, dass die Kirche als ganze ihren Auftrag wahr-
nimmt — nimlich den Glauben an Gott zu wecken und ihn zu loben. Wer
Theologie treibt, nimmt damit kirchenleitende Verantwortung wahr — keines-
wegs nur in der dusserlich erkennbaren Ubernahme kirchlicher Leitungsimter,
sondern ebenso im praktischen Dienst in der Gemeinde. Denn die These, die
Kirche sei der Ort der Theologie, ist ja nur dann ernst genommen, wenn auch
der praktisch titige Absolvent der Theologie sich eben nicht nur als Absol-
vent, sondern als Theologe versteht.

Dafir nun bildet Karl Barth ein besonders tiberzeugendes Beispiel. Denn
diejenigen Arbeiten, die ihn — ohne Promotion und Habilitation — ins akade-

E. D. E. Schleiermacher: Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum Be-
huf einleitender Votlesungen (1811/1830), hg.v. D. Schmid (de Gruyter Texte),
Berlin/New York 2002, §5.



298 Wolfgang Huber

mische Lehramt brachten, gewannen im Safenwiler Pfarramt Gestalt. Damals
stellte sich die Frage, ob ein Pfarrer — ohne Promotion und Habilitation — ins
akademische Lehramt gelangen kénne; mit dieser Moglichkeit rechnet heute
niemand mehr. Heute dagegen stellt sich die Frage, ob ein bestallter akade-
mischer Lehrer der Theologie wohl kirchlich ordiniert werden kénne — ohne
Vikariat und Zweites Examen, wozu auf dem akademischen Weg keine Zeit
geblieben ist. Fur die These, dass die Theologie eine praktische Wissenschaft
sei, bleibt diese Umkehrung nicht folgenlos.

Doch die grundsatzliche Verbindung von Theologie und Kirche bleibt
auch unter derart veranderten Bedingungen bestehen. Zum einen ist die
Theologie auf die Aufgaben der Kirchenleitung ausgerichtet, namlich dar-
auf, dass ihre Kenntnisse und Kunstregeln angeeignet und gebraucht wer-
den. Zum anderen ist die Kirchenleitung auf Theologie angewiesen, namlich
darauf, dass ithr praktisches Handeln kritisch auf sein Zusammenstimmen
mit den entsprechenden Kenntnissen und Kunstregeln tberprift wird. Wie
wichtig diese doppelte Bindung ist, kann ich aus eigener tiglicher Erfahrung
bestitigen.

Bei allem konstruktiv-kritischen Miteinander von Theologie und Kirchen-
leitung ist freilich nicht zu tbersehen, dass diese beiden Seiten institutionell
voneinander geschieden sind. Gerade durch dieses institutionelle Auseinan-
dertreten kann die Theologie zur kritischen Instanz der kirchlichen Praxis
und die Kirchenleitung zur kritischen Instanz der Theologie werden. Diese
kritische Verbundenheit von Theologie und Kirchenleitung kann nur unter
der Voraussetzung der Freiheit wirklich fruchtbar werden.

Nur unter der Bedingung der Freiheit kann die Verpflichtung der Theo-
logie auf die Wahrheit sich entfalten. Ohne diese Wahrheitspflicht wirde die
Theologie in erster Linie gegentiber threm Auftrag zum Dienst an der Kirche
versagen. Sie wiirde sich aber zugleich ihrer Bedeutung fiir die Universitit
verweigern, die zuallererst, wie Eberhard Jingel einmal formuliert hat, in «der
ihr wesentlichen Bestimmungy» zu schen ist, «fiir Wabrbeit verantwortlich zu
seiny’.

E. Jiingel: Strukturwandel der Offentlichkeit. Herausforderung und Chance fiir
die universitire Theologie, in: ders.: Indikative der Gnade - Imperative der Frei-
heit, Tubingen 2000, 312-329 (320).



Was ist eine gute Theologie 299

1. Das Thema

Das erste und wichtigste Thema der Theologie ist Gott. Gute Theologie redet
von Gott. Dazu holt sie ihre Inspiration aus der Bibel und erhilt dafir Ori-
entierung aus der kirchlichen Tradition, insbesondere aus den Bekenntnissen.

Oder in einer an Karl Barth anschliessenden Formulierung von Eberhard
Jungel ausgedrickt: Gegenstand der Theologie ist «das auf Wahrheit An-
spruch erhebende, sich in den biblischen Texten manifestierende und aus den
biblischen Texten zu gewinnende Wort Gottes. Der Wahrheitsanspruch dieses
Wortes ist nur im Glauben verifizierbar.»’

Dieses Kriterium wurde freilich urspriinglich unter den Bedingungen kul-
tureller und religioser Homogenitit formuliert. Die Bezugnahme auf nicht-
christliche Religionen vollzog sich in der europiischen Theologie unter dem
Gesichtspunkt, auch die indigenen Religionen von Missionsgebieten in den
Blick zu nehmen. Das «Wort Gottes» jedoch trat nicht zu anderen Wortern
in Konkurrenz. Auch wenn die These von der Absolutheit des Christentums
verabschiedet wurde, geschah das nicht, weil andere Religionen auf Anerken-
nung dringten. Die These, Religion sei Unglaube, liess sich auch deshalb re-
lativ leicht vertreten, weil es nicht allzu schwer war, den christlichen Glauben
aus der Umklammerung durch die Religion zu befreien.

Heute ist das anders. Die Interdependenz in der einen Welt trigt nicht nur
6konomischen, sondern auch kulturellen und religiésen Charakter. Christliche
Selbstverstindigung, die das nicht berticksichtigt, braucht sich tiber thren Re-
levanzvetlust nicht zu wundern. Trotzdem meinen manche immer noch, bei
der Bestimmung des gegenwirtigen Ortes der Theologie ausschliesslich auf
den Horizont der christlichen Theologie, ja unter Umstinden sogar nur auf
Paradigmen aus der Geschichte der deutschsprachigen evangelischen Theolo-
gie zuriickgreifen zu missen. Doch der Situation globaler Pluralitit, die sich
gerade in Buropa in jedem einzelnen Land, wenn auch auf unterschiedliche
Weise, widerspiegelt, werden wir nicht gerecht, wenn wir unser theologisches
Selbstverstindnis auf derart hermetisch abgeschlossene Weltbilder stiitzen.

Die Wahrnehmungsfihigkeit heutiger Theologie muss sich nicht nur auf
andere konfessionelle Gestalten des Christentums und auf die Ausprigungen
des Christentums in anderen Kontinenten ausdehnen; sie muss sich ebenso
mit anderen Religionen, weltanschaulichen Uberzeugungen und nichtreligié-

d Jungel: Indikative (Anm. 6), 324.



300 Wolfgang Huber

sen Lebensformen auseinandersetzen. Unter Formeln, die lediglich mit einem
Allgemeinbegriff von Religion arbeiten, bleiben die Differenzen, um die es
dabei geht, unterbestimmt. Solche Formeln leiten gerade nicht dazu an, die
Doppelaufgabe zu l6sen, die sich noch immer am besten in der Zusammen-
gehorigkeit von Identitit und Verstindigung fassen ldsst.

Die heutige Herausforderung besteht in der Doppelaufgabe der Beheima-
tung im Figenen und der Wahrnehmung des Fremden, der Ausbildung einer
eigenen Identitit und der Verstindigung mit dem Anderen. Wie bildet sich
und worin zeigt sich christliche Identitit unter den Bedingungen einer religi-
0s pluralen Gesellschaft? Und wie gelingt das Zusammenleben von einander
Fremden, ohne dass dabei Toleranz mit Selbstvergleichgiiltigung verwechselt
wird? Fragen dieser Art stellen sich mit wachsender Dringlichkeit. Antworten
erschliessen sich nur dann, wenn die Bestimmtheit der christlichen Rede von
Gott in den Dialog der Religionen eingebracht wird. Karl Barths Einsicht,
dass die christliche Rede von Gott sich nur von der Selbstoffenbarung Gottes
in Jesus Christus her erschliesst, gewinnt deshalb eine ganz neue Aktualitit.

Dem Konfliktpotential, das in der Pluralitit der Religionen liegt, lisst sich
niamlich nicht durch eine Verharmlosung ihrer Unterschiede beikommen. Der
interreligiose Dialog gelingt weder dadurch, dass man im Zuge eciner allge-
meinen Religionshermeneutik die Differenz religioser Haltungen zum Ver-
schwinden bringt, noch dadurch, dass man sich ins Schneckenhaus der ei-
genen Tradition verkriecht und andere Uberlieferungen und Lebensformen
mit Nichtachtung bedenkt. Der Rat der EKD hat in seiner Handreichung
«Klarheit und gute Nachbarschafp® konkretisiert, was dies im Hinblick auf
das Verhiltnis von Christen und Muslimen in Deutschland bedeuten kann.
Nicht nur die positiven, sondern auch die kritischen Reaktionen auf diesen
Text haben mich in der Uberzeugung bestirkt, dass wir damit auf dem rich-
tigen Weg sind.

Dass die These, Theologie sei die Rede von Gott, in Aporien fiihrt, hat
schon Karl Barth mit der notwendigen Klarheit hervorgehoben. Wenn er gute
Theologie darin erkennt, dass sie im Blick auf die Rede von Gott beides, unser
Sollen und unser Nichtkénnen, zum Ausdruck bringt’, macht er damit schon

®  EKD Texte 86: Klarheit und gute Nachbarschaft. Christen und Muslime in
Deutschland, Hannover 20006.

? K. Barth: Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie, in: ders.: Das Wort Gottes
und die Theologie, Miinchen 1924, 158.



Wias ist eine gute Theologie 301

klar, dass Theologie, indem sie von Gott redet, zugleich vom Menschen redet.
Sie reflektiert, dass und wie sich der Mensch in seiner Beziehung zu Gott
wahrnimmt.

Die Reformation und die aus ihr gespeiste Theologie spricht dem Men-
schen einen ganz neuen Rang zu, indem sie die Wiirde des Einzelnen in der
Beziehung zu Gott und nicht in seinen Leistungen, seiner Herkunft, seinem
Stand, seiner Rasse oder seiner Nation wurzeln lisst. Zwar entzieht die Auf-
hebung des religiosen Leistungsgedankens der positiven Bewertung von Leis-
tungen nicht den Boden; aber sie misst sie mit menschlichem Mass. So wird
deutlich, dass es in diesen Leistungen um den verantwortlichen Umgang mit
den Gaben geht, die dem Menschen anvertraut sind. Es geht nicht um die Er-
langung der ewigen Seligkeit. Wir leben aus der uns anvertrauten Wiirde, aber
wir stellen sie nicht selber her.

Gerade im Blick auf den Menschen ist gute Theologie durch ein spezifi-
sches Grenzbewusstsein geprigt. Sie stellt die Frage, welche Grenzen mensch-
lichen Bemichtigungsanspriichen gestellt sind. Sie tritt dafiir ein, die Grenze
der Herrschaftsanspriche des Menschen iiber den Menschen zu achten, die
mit der Wiirde jedes Menschen gegeben ist. Sie tritt ebenso dafir ein, dass die
Verfugungsanspriiche des Menschen dort eine Grenze haben, wo der Mensch
sich selbst oder andetre nur noch wie eine Sache behandelt, deren Lebensrecht
er selbst meint abschliessend beurteilen zu kénnen. Deshalb meldet sie sich
zu Wort, wo neue Tendenzen auftauchen, lebenswertes und lebensunwertes
Leben voneinander zu unterscheiden oder auf die Méglichkeiten der modet-
nen Medizin mit dem Ruf nach aktiver Sterbehilfe oder assistiertem Suizid zu
antworten. Hier in der Schweiz sind dazu Erfahrungen gesammelt worden,
die uns in Deutschland haben aufmerken lassen. Grenzbewusstsein ist heute
in spezifischer Weise im Blick auf den Umgang des Menschen mit sich selbst,
auf die Verfigung tiber Anfang und Ende seines Lebens vonnéoten.

V. Der Weg

Der frithe Barth hat auf die Frage nach dem Weg der Theologie eine unzwei-
deutige, aber doch bezweifelbare Antwort gegeben: «Wahrhafte Aussagen
iber Goto» — so hielt er Adolf von Harnack entgegen — «werden iiberhaupt
nur da gemacht, wo man sich statt auf irgendeine Héhe der Kultur oder der
Religion vor die Offenbarung und damit unter das Gericht gestellt weiss, un-
ter dem mit allen menschlichen Aussagen tiber diesen Gegenstand doch wohl



302 Wolfgang Huber

auch die Goethes und Kants stehen. Schleiermachers Bangemachen vor der
Barbareb ist als unwesentlich und unsachlich abzulehnen, weil das Evange-
lium mit der Barbareb so viel und so wenig zu tun hat wie mit der Kultur»'
Die Aquidistanz gegenuber Kultur und Barbarei, die er dem Evangelium
unterstellt, hat Barth selbst in seiner Theologie zum Glick nicht durchge-
halten. Die programmatische Ferne gegentiber der Kultur steht vielmehr zu
seinen eigenen, durchaus hochkulturellen Votlieben in einem erkennbaren
Kontrast. Man darf freilich nicht verkennen, dass die These von der Diastase
zwischen Evangelium und Kultur aus der Verzweiflung tiber den Bankrott ei-
ner angeblich christlichen Kultur im Ersten Weltkrieg geboren war. Die Ein-
sicht in einen solchen Bankrott ist uns Nachgeborenen ohne Zweifel nicht
ferner, sondern naher gertickt. Deshalb darf man es sich mit dem Abschied
von Barths Diastase auch wieder nicht zu einfach machen. Vielmehr lohnt
es sich, darauf zu achten, in welcher Denkbewegung Barth sich selbst von
ithr entfernte. Er schwor der kompletten Diastase zwischen Evangelium und
Kultur ab, indem er einer Denkfigur des Anselm von Canterbury nachdachte:
Fides quaerens intellectum — der Glaube auf der Suche nach Erkenntnis.
Wer einsieht, dass der Glaube sich fir sein Verstehen der menschlichen
Vernunft bedient, wird auch nicht davor zurtickscheuen, fiir seine Darstel-
lung von den Moglichkeiten menschlicher Kultur Gebrauch zu machen.
Wenn die Unterscheidung zwischen Glaube und Vernunft nicht in deren Dia-
stase miindet, dann braucht auch die Unterscheidung zwischen Glaube und
Kultur nicht die Kulturlosigkeit des Glaubens zur Folge zu haben. Vielmehr
gehort es zu den Paradoxien in der Wirkungsgeschichte der reformatorischen
Freiheitsbotschaft, dass evangelische Theologie die Freiheit der Offenbarung
durch eine Befreiung von der kulturellen Gestalt meinte sichern zu mussen,
in der sie sich vermittelt. Als ob man, um Guy Stroumsa zu zitieren, den kul-
turellen Rost nur vom Eisen des Evangeliums abklopfen musse, um es blank
zuriickzubehalten.! So verstindlich diese Absetzbewegung war, so sehr ist
es heute angezeigt, die Freiheit des Glaubens nicht nur als Freiheit von der
Welt, sondern auch als Freiheit in der Welt, nicht nur als Freiheit von der
Kultur, sondern auch als Freiheit zur Kultur zu verstehen. Und ebenso ist

" K. Barth: Offene Briefe 1909-1935 (Karl Barth-Gesamtausgabe 35), Zirich 2001,
60.

G.G. Stroumsa: Kanon und Kultur. Zwei Studien zur Hermeneutik des antiken
Christentums (Hans-Lietzmann-Vorlesungen), Berlin/New York 1995, 5.



Was ist eine gute Theologie 303

auch die Freiheit nicht nur als Freiheit von einer irdisch-geschichtlichen Exi-
stenzform, sondern als Freiheit zur irdisch-geschichtlichen Existenzform zu
verstehen. Das Mittlere zwischen der «Kirche im Defekt» und der «Kirche
im Exzess»'"? liegt nimlich nicht in der unsichtbaren Kirche, sondern in der
Kirche als sichtbarer, erfahrbarer Gemeinschaft der Glaubenden.

Dass diese Gemeinschaft der Glaubenden als Kirche der Freiheit gestal-
tet wird, ist immer wieder das entscheidende Thema von Kirchenreform in
evangelischem Verstindnis. Die Befreiung der Kirche aus ihrer «babyloni-
schen Gefangenschaft» ist der Grundimpuls reformatorischen Handelns. Die
«Freiheit eines Christenmenschen» findet in einer «Kirche der Freiheit» eine
Entsprechung,

Die Formel von der «Kirche der Freiheit» hat allerdings fir Karl Barth, so
weit ich sehe, keine tragende Rolle gespielt. Der Gedanke einer «Realisierung
der Freiheit» war ihm fremd. Denn er verstand die Freiheit des Glaubens im-
mer als etwas Vorgegebenes, das gerade deshalb als Autoritit zu akzeptieren
sel.

Karl Barth thematisiert tbrigens in der «Kirchlichen Dogmatik» nicht die
«Kirche der Freiheity, sondern die «Freiheit in der Kirche»". Diese Freiheit
in der Kirche erweist sich in erster Linie als eine Freiheit des Wortes. Die-
ses Wort ruft Menschen zu einer Wahl und Entscheidung, zu einem eigenen
Beschliessen und Bestimmen'*. Aber das Wort Gottes bleibt das Subjekt der
Freiheit in der Kirche. Die antwortende Freiheit des Menschen ist deshalb
eine «Freiheit unter dem Wort». Die menschliche Freiheit in der Kirche zeigt
sich also vor allem anderen in der «Ubernahme einer Verantwortung fiir die
Auslegung und Anwendung der heiligen Schrift»!.

Damit wird ein Weg beschrieben. Die Bewegung der Theologie wird
eindeutig in der Kirche verankert. Denn Theologie ist in einer solchen Per-
spektive insgesamt nichts anderes als die «Ubernahme einer Verantwortung
far die Auslegung und Anwendung der heiligen Schrift» Man wird indessen
mit Barth tber Barth hinaus nicht nur fragen durfen, sondern auch fragen
miissen, wie die Kirche, die durch die «Ubernahme der Verantwortung fiir
die Auslegung und Anwendung der heiligen Schrift» geprigt ist, Gestalt an-

2 KD IV/4, 223f,
5 KD1/2,§21.
4 KD 1/2,750.
5 KD1/2,797.



304 Wolfgang Huber

nimmt. Eine Kirche, die aus der Freiheit des Wortes lebt und sich in der Frei-
heit unter dem Wort bewihrt, muss auch als Kirche der Freiheit erkennbar
sein.

Dabei bleibt festzuhalten: Man kann die Kirche nicht «machen». Die Kir-
che ist als Gemeinschaft derer, bei denen sich im Hotren auf das dussere Wort
gemeinsames Gewisswerden, Vertrauen und Hoffen einstellt, ein Geschopf
des Wortes Gottes. Deshalb steht im Zentrum des Selbstverstindnisses der
Kirche das Element der Unverfiigbarkeit. Aber das schliesst das Gestalten
des Verfigbaren nicht aus. Auch die Antizipation erwartbarer Entwicklungen
und die Aufgabe, ihnen gegebenenfalls gegenzusteuern, sind dadurch nicht
ausgeschlossen. Denn weder die «Freiheit des Wortes» noch die «Freiheit un-
ter dem Wort» kann in der Resignation gegentiber erwartbaren Entwicklun-
gen einen adiquaten Ausdruck finden. Deshalb leuchtet mir der immer wie-
der zu beobachtende Defaitismus, mit dem die Kirchen in der Mitte Europas
demographische Wandlungen tber sich ergehen lassen und eine wachsende
Distanz grosser Bevolkerungsgruppen vom christlichen Glauben hinneh-
men, theologisch nicht ein. Wer diesem Defaitismus entgegentreten will, ist
indessen zu konkretem Handeln herausgefordert. Er muss akzeptieren, dass
der Auftrag zur Mission sich nicht nur anderwirts, sondern auch im eigenen
Lande stellt.

Er wird zugleich darauf angewiesen sein, das, was durch kirchenrefor-
merisches Handeln zu beeinflussen ist, von dem zu unterscheiden, was sol-
chem Einfluss einstweilen oder auf Dauer entzogen ist. Insofern ist Reinhold
Niebuhrs viel zitiertes Gelassenheitsgebet auch als Motto einer Kirche der
Freiheit zu lesen: «Gott, gib mir die Gelassenheit, Dinge hinzunehmen, die
ich nicht dndern kann; gib mir den Mut, Dinge zu dndern, die ich dndern
kann; und gib mir die Weisheit, das eine vom anderen zu unterscheiden.»'
Eine knappere und eindrucksvollere Begriindung dafiir, warum Theologie
sich nicht nur als Wissenschaft, sondern auch als Weisheit begreifen sollte,
kenne ich ubrigens nicht.

Solche Weisheit verzichtet darauf, alles selbst beherrschen zu wollen. Sie
lisst sich von jener Demut leiten, die auch Karl Barths letzte Notiz prigt: «Es
wird regiert.»'’

' Zur Entstehung dieses Gebets vgl. E. Sifton: Das Gelassenheits-Gebet, Miinchen
2001.
7 K. Barth: Gespriche 1964-1968 (Karl Barth-Gesamtausgabe 4), Zurich 1997, 562.



Was ist eine gute Theologie 305

Abstract

Unter der Leitfrage, was gute Theologie sei, wendet sich dieses Essay unter vier
Gesichtspunkten dem Theologen Karl Barth zu. Dabei verfolgt es nicht das Ziel,
formale Kriterien zu erheben, um die Giite einer Theologie zu bestimmen, sondern
vermittelt im Zusammenspiel biografischer und inhaltlicher Beztige aus Barths
Leben und Wirken ein narratives Paradigma gelungener Theologie. Dieses wird (re-)
konstruiert aus der Reflexion tiber die Personlichkeit des Theologen, das Verhiltnis
zwischen Kirche und Theologie, aus der Verantwortbarkeit theologischer Rede und
dem Ideal einer Weisheit, die in der Lebensgeschichte einzelner sichtbar hervortritt.



	Gute Theologie und die Kirche der Freiheit

