
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 4

Artikel: Gute Theologie und die Kirche der Freiheit

Autor: Huber, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877765

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gute Theologie und die Kirche der Freiheit

Vortrag zum Symposium «Theologie als kirchliche Dogmatik?
Transatlantische Erkundungen zur Aktualität der Theologie

Karl Barths im 21. Jahrhundert» anlässlich des 40. Todestages von
Karl Barth

I. Die Frage

Die Frage, was gute Theologie ist, kann man nur beantworten, indem man
Kriterien für eine solche Theologie angibt. Leider gibt es auch schlechte

Theologie, die diese Kriterien nicht erfüllt. Wo nötig, muss das auch

ausgesprochen werden um besserer Theologie willen. Aber wir sollten unser Licht
und das Licht unserer Theologie nicht unter den Scheffel stellen. Wir wären
nicht hier, wenn es nicht gute Theologie gäbe, wenn uns nicht gute Theologinnen

und Theologen geprägt hätten und nach wie vor prägten. Karl Barths

vierzigster Todestag ist ein guter Anlass, das zu betonen.
Dabei nötigt ein Blick auf Barths Biographie, die Kriterien guter Theologie

nicht zu formal anzusetzen. Denn immerhin erinnern wir uns heute an

einen Theologen, der in ein akademisches Lehramt berufen wurde, ohne je

die akademischen Qualifikationsstufen der Promotion und der Habilitation
durchlaufen zu haben. In der Folgezeit nahm er sich stets die Freiheit,
formale Kriterien für gute Theologie zurücktreten zu lassen und sich ganz am
Inhalt zu orientieren. Nicht die Fügsamkeit gegenüber den Kriterien, die seit

dem Ubergang zur Moderne für wissenschaftliches Erkennen gelten — die

Unterscheidung zwischen dem erkennenden Subjekt und dem zu erkennenden

Objekt vor allen anderen —, prägen Barths Begriff der Theologie.
Vielmehr liegt es an Karl Barth, ja, man möchte sagen, allein an ihm, dass eine

populäre Darstellung des Weges der evangelischen Theologie im 20. Jahrhundert

den Titel erhielt: «Die Sache mit Gott»1.

Inzwischen sind solche Bezeichnungen seltener geworden. Heute fürchtet
die Theologie wieder stärker, sie könne sich um die wissenschaftliche Reputa-

1 H. Zahrnt: Die Sache mit Gott. Die protestantische Theologie im 20. Jahrhun¬
dert, München 1966.

ThZ 4/66 (2010) S. 292-305



Was ist eine gute Theologie 293

tion bringen, wenn sie sich zu unvermittelt an ihrer eigenen Sache orientiert.
In die Debatte darum, was gute Theologie sei, ist wieder Bewegung gekommen.

Ich will mich dieser Frage unter vier Gesichtspunkten annähern: Die Person

(II.), der Ort (III.), das Thema (IV.), der Weg (V.).

II. Die Person

Gute Theologie braucht gute Theologen. Die personale Dimension guter
Theologie ist von entscheidender Bedeutung. Ich habe damit keineswegs ein

Kriterium im Sinn, das allein auf die Theologie anzuwenden wäre. Alle
Wissenschaft lebt vielmehr von der Erkennbarkeit der Personen, die sie betreiben;
denn sie alle beziehen ihre Kraft aus einer Begeisterungsfähigkeit, ohne die

Wissenschaft nicht gelingen kann, und einer damit korrespondierenden
herausragenden Befähigung zu solcher Arbeit. Deshalb: Keine gute Theologie
ohne das Charisma der Person. Dafür ist Karl Barth ein herausragendes
Beispiel — aber er ist nicht das einzige.

Als ich im Sommersemester 1960 im Alter von siebzehn Jahren mit dem
Studium der Theologie begann, war Heidelberg als Studienort ausersehen.

Doch ich machte Gebrauch von dem angenehmen Zufall, dass das Semester

in Basel einige Tage früher begann als in Heidelberg, wo der Semesterbeginn
damals noch auf den 1. Mai festgelegt war. So fuhr ich zusammen mit dem

Bruder eines Pfadfinderfreundes von Lörrach aus an einigen Tagen nach Basel,

um Karl Barth zu hören. Er hatte als Theologe für mich deshalb einen
herausragenden Rang, weil uns unser Religionslehrer in Freiburg auf ihn aufmerksam

gemacht hatte. Manche Abende hatten wir in dessen Studierstube verbracht
und den «weissen Elefanten» hinter dem Schreibtisch bestaunt. Warum man
bei Barth das Kleingedruckte lesen müsse, erklärte er uns schon damals. Man
verstehe dadurch das Profil dieser Theologie im Verhältnis zu den grossen
Formationen der theologischen Tradition. Und dieses Profil entwickle sich in der
unmittelbaren Auseinandersetzung mit biblischen Texten. Das Kleingedruckte
erspare manchen exegetischen Kommentar. So lernten wir es von unserem
Religionslehrer, am Abend, in seinem verqualmten Studierzimmer.

Profil musste man auch bei Karl Barth zeigen, das merkten wir auch in
jener ersten Woche des Sommersemesters 1960, in der wir nicht nur Barths
Vorlesung besuchten, sondern uns auch unerlaubt in sein Seminar setzten. Reden

durfte dort nur, wer einen Platz in der ersten Reihe um den Seminartisch hatte:



294 Wolfgang Huber

mit eigenem Gesicht und eigener Verantwortung für den Fortgang des

theologischen Gesprächs. Dass man, wenn man Barths Theologie ernst nahm, kein
«Barthianer» sein könne, wurde mir auf diese Weise vor dem Beginn meines

ersten Studiensemesters klar. Jedenfalls daran habe ich mich in den 48 Jahren
seitdem gehalten.

Von Barth wird berichtet, dass er sich auch in seinen späten Jahren noch
als «stud. theol.» bezeichnet habe. Ein guter Theologe zu sein bedeutet, stets

ein Lernender zu bleiben. Auch deshalb verbietet es sich, die Positionen von
wichtigen Lehrern der Theologie absolut zu setzen.

Aber die Personen sind wichtig. Das wurde mir an keinem anderen Dokument

deutlicher als an dem Briefwechsel zwischen Adolf von Harnack und

Karl Barth, der, daran kann man nicht deuteln, unmittelbar mit der Frage nach

guter Theologie zu tun hat. «Fünfzehn Fragen an die Verächter der
wissenschaftlichen Theologie unter den Theologen»2 richtete Adolf von Harnack
1923 an den, wie er am Ende der Korrespondenz begütigend erklärte,
«befreundeten Theologen». Angesichts meines jugendlichen Interesses für Barth

war es für mich eine schockierende Erfahrung, dass ich mich schon beim ersten

Lesen dieses Schlagabtauschs auf die Seite Harnacks und nicht auf die

Seite Barths gezogen fühlte; vielleicht führte mein Weg mich auch deshalb

zunächst in die Patristik, in die Disziplin Harnacks, und erst später in die
Systematische Theologie, also in Barths theologisches Fach.

Aber auch dieser Ubergang machte mich nicht einfach zum «Barthianer».

Man darf die Feststellung des Inhalts des Evangeliums nicht dem «Erlebnis»
des Einzelnen überlassen, sondern hat dafür geschichtliches Wissen und
kritisches Nachdenken nötig — von dieser ersten Harnackschen These gegen Barth

an leuchtete mir ein, dass mit dem Eingehen auf das wissenschaftliche Wahr-

heitsbewusstsein der Moderne für die Deutung des christlichen Glaubens kein

Verlust, sondern ein Gewinn verbunden ist. Aber Barths Insistieren darauf,
dass das Objekt der Theologie zuallererst selber «Subjekt» sei - nämlich der

sich offenbarende Gott selbst —, behielt für mich zugleich eine unüberbietbare

Anziehungskraft.
Es mag damit zusammenhängen, dass ich immer wieder den Wunsch

verspürte, mich bestimmten Formen der theologischen Konfrontation und ka-

2 A. v. Harnack: Fünfzehn Fragen an die Verächter der wissenschaftlichen Theolo¬

gie unter den Theologen, in: A. v. Harnack (Hg.): Aus der Werkstatt des Vollendeten.

Als Abschluß seiner Reden und Aufsätze, Giessen 1930, 51-54.



Was ist eine gute Theologie 295

tegorischen Behauptungen über positionelle Unvereinbarkeiten zu entziehen.

Bis zum heutigen Tag wird beispielsweise von manchen Barth auf eine recht

einseitige Weise als Beleg dafür verwendet, das «Evangeliumsgemässe» sei das

entscheidende Kriterium guter Theologie. Andere treten gegen Barth und mit
Schleiermacher als Verfechter einer kulturhermeneutischen Perspektive auf, in
der allein die gegenwärtigen Formen religiöser Sinnstiftung die Relevanz von
Theologie bestimmen. Ganz gegen eine heute an sich vorherrschende
Tendenz, theologiegeschichtliche Konstellationen zu historisieren, werden dabei

die Positionen der Dialektischen Theologie einerseits und des Kulturprotestantismus

andererseits absolut gesetzt.
Dabei kann doch kein Zweifel daran bestehen, dass der Kulturprotestantismus

zwischen Schleiermacher und Harnack einerseits, die Dialektische Theologie

Karl Barths andererseits ihre jeweiligen Stärken heute gerade dann zeigen,

wenn man sie historisiert, also in ihrem historischen Kontext versteht. Geht

es im einen Fall darum, die ausgreifenden Ansprüche europäischer Kultur im

Augenblick ihrer weltgeschichtlichen Relativierung theologisch zu fassen, so

geht es im anderen Fall darum, das Bewusstsein einer offenkundig gewordenen

Krise zu verarbeiten. Ein Jahrhundert später diese epochale Konstellation
einfach zu reproduzieren, ist unfruchtbar: Nur in die Schuhe der damaligen
Kontrahenten zu schlüpfen, erweist sich als epigonal.

Gegenüber den Flerausforderungen des 21. Jahrhunderts wirkt eine solche

Debatte wie ein Nachhutgefecht. Ich verstehe den Sinn des heutigen Kolloquiums

so, dass es über solche Betrachtungsweisen deutlich hinausführt,
erfreulicherweise auch dadurch, dass es von vornherein «transatlantisch» angelegt ist.

Denn eine erstaunliche Aktualität erweist Karl Barth — wie neben ihm aus
jeweils unterschiedlichen Gründen Dietrich Bonhoeffer und Paul Tillich — auch

dadurch, dass er bis zum heutigen Tag diesseits wie jenseits des Atlantiks
theologisches Denken zu stimulieren vermag. Auch in diesem Anregungspotential
zeigt sich die Richtigkeit der These, dass gute Theologie unlösbar an die Person

dessen gebunden ist, der Theologie treibt.

III. Der Ort

Zu guter Theologie gehört die Bindung an die Wirklichkeit der Kirche. Aber
dies verträgt sich mit der Beheimatung der Theologie am Ort der Wissenschaft,

also insbesondere an der Universität. Die auch an diesem Ort fortbeste-



296 Wolfgang Huber

hende Bindung an die Wirklichkeit der Kirche kann sich programmaüsch unter
dem Titel einer «Kirchlichen Dogmatik» zeigen; es gibt dafür aber auch andere

Wege. Die Bindung an die Kirche schliesst die kritische Auseinandersetzung
mit den kirchlichen Zuständen der eigenen Zeit ein. Aber gute Theologie ist

ohne ein Ja zur Kirche weder denkbar noch lebbar.

Die christliche Theologie ist von Anfang an im Lebenszusammenhang der

Kirche entstanden; sie bleibt auf diesen Zusammenhang immer angewiesen.
Das gilt seit der Theologie der alten Kirche3, wie die neueren Untersuchungen

von Christoph Markschies beispielhaft zeigen. Schon in dieser frühen Zeit bildet

der Brückenschlag zwischen der Bindung an die Kirche und der Bindung
an Orte der Wissenschaft ein besonderes Charakteristikum der christlichen

Theologie. Das prägt dann auch die Entstehung und Entwicklung der europäischen

Universität seit dem Mittelalter. Für die römisch-katholische Theologie
gestaltet sich das Verhältnis der beiden Orte als Vorordnung des kirchlichen
Lehramts vor die Theologie aus.

Davon unterscheidet sich die reformatorische Verhältnisbestimmung auf
charakteristische Weise. Für sie ist entscheidend, dass der Theologie selbst eine

Teilhabe am Lehramt der Kirche und damit eine kirchenleitende Aufgabe
zuerkannt wird. Sowohl aus diesem Grund als auch im Blick auf die Ausbildung des

geistlichen Nachwuchses gilt die Theologie als eine praktische Wissenschaft.4

Das ist eine sperrige Aussage. Sie schliesst an die alte Nähe der Theologie

zu Medizin und Jurisprudenz an. Auch sie haben eine unmittelbar
berufsvorbereitende und in diesem Sinn «praktische» Bedeutung. Vor allem dienen

auch sie der kompetenten Ausübung eines «Vertrauensberufs», für den nicht

nur fachliche Exzellenz, sondern auch persönliche Integrität ausschlaggebend
ist. Insofern wiederholt sich auch an dieser Stelle noch einmal die Einsicht in
die herausragende Bedeutung der Person. Aus dieser Perspektive muss man
sich übrigens die «transatlantische» Frage gefallen lassen, ob das europäische
Modell der Theologenausbildung dem Gesichtspunkt der Persönlichkeitsentwicklung

- die Übung persönlicher Spiritualität eingeschlossen — den Rang

einräumt, den er benöügt.
Dass die Theologie eine praktische Wissenschaft ist, erweist sich aber

auch noch unter einem anderen Aspekt als ausserordentlich aktuell. Der blei-

3 C. Markschies: Kaiserzeitliche christliche Theologie und ihre Institutionen. Prole¬

gomena zu einer Geschichte der antiken christlichen Theologie, Tübingen 2007.
4 Vgl. W Huber: Theologie und Kirchenleitung, ZThK 102 (2005), 409-418.



Was ist eine gute Theologie 297

bende Sinn dieser Bestimmung zeigt sich heute angesichts einer unter
diesem Gesichtspunkt eher verfehlten Einordnung der Theologie in die Gruppe
der Kulturwissenschaften sowie der Vorstellung, das Studium der Theologie
liesse sich umstandslos in stromlinienförmiger Bologna-Manier auf einen

Bachelor- und einen Master-Studiengang aufteilen. Doch wenn die Theologie

als praktische Wissenschaft bereits mit einem Bachelor abgeschlossen
werden kann — auf welche Praxis bereitet dann dieser Bachelor vor? Und wie
verhalten sich die praktischen Aufgaben zueinander, die von einem Bachelor
und von einem Master der Theologie wahrgenommen werden können?

Es genügt, solche Fragen zu stellen, um sich zu vergegenwärtigen, dass

die reformatorische Bestimmung der Theologie als einer praktischen
Wissenschaft auch für uns Heutige eine bleibende Orientierungskraft entfalten
kann. Diese Bestimmung hat das neuzeitliche Theologieverständnis in der

evangelischen Theologie in einer bemerkenswerten Kontinuität geprägt.
Dass dies für Karl Barths «Kirchliche Dogmatik» gilt, ist allgemein bekannt.

Doch genau an diesem Punkt gibt es keine Differenz zu seinem ein Jahrhundert

früher wirkenden Antipoden Friedrich Schleiermacher. Für ihn ist die

Theologie bekanntlich «der Inbegriff derjenigen wissenschaftlichen Kenntnisse

und Kunstregeln ohne deren Besitz und Gebrauch eine zusammenstimmende

Leitung der christlichen Kirche, d.h. ein christliches Kirchenregiment,

nicht möglich ist.»5

Unter Kirchenleitung versteht Schleiermacher dabei die praktische Tätigkeit,

die darauf gerichtet ist, dass die Kirche als ganze ihren Auftrag
wahrnimmt — nämlich den Glauben an Gott zu wecken und ihn zu loben. Wer

Theologie treibt, nimmt damit kirchenleitende Verantwortung wahr — keineswegs

nur in der äusserlich erkennbaren Übernahme kirchlicher Leitungsämter,
sondern ebenso im praktischen Dienst in der Gemeinde. Denn die These, die

Kirche sei der Ort der Theologie, ist ja nur dann ernst genommen, wenn auch

der praktisch tätige Absolvent der Theologie sich eben nicht nur als Absolvent,

sondern als Theologe versteht.

Dafür nun bildet Karl Barth ein besonders überzeugendes Beispiel. Denn

diejenigen Arbeiten, die ihn — ohne Promotion und Habilitation — ins akade-

3 F. D. E. Schleiermacher: Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum Be¬

huf einleitender Vorlesungen (1811/1830), hg.v. D. Schmid (de Gruyter Texte),
Berlin/New York 2002, §5.



298 Wolfgang Huber

mische Lehramt brachten, gewannen im Safenwiler Pfarramt Gestalt. Damals
stellte sich die Frage, ob ein Pfarrer — ohne Promotion und Habilitation — ins

akademische Lehramt gelangen könne; mit dieser Möglichkeit rechnet heute

niemand mehr. Heute dagegen stellt sich die Frage, ob ein bestallter
akademischer Lehrer der Theologie wohl kirchlich ordiniert werden könne — ohne

Vikariat und Zweites Examen, wozu auf dem akademischen Weg keine Zeit
geblieben ist. Für die These, dass die Theologie eine praktische Wissenschaft
sei, bleibt diese Umkehrung nicht folgenlos.

Doch die grundsätzliche Verbindung von Theologie und Kirche bleibt
auch unter derart veränderten Bedingungen bestehen. Zum einen ist die

Theologie auf die Aufgaben der Kirchenleitung ausgerichtet, nämlich darauf,

dass ihre Kenntnisse und Kunstregeln angeeignet und gebraucht werden.

Zum anderen ist die Kirchenleitung auf Theologie angewiesen, nämlich

darauf, dass ihr praktisches Handeln kritisch auf sein Zusammenstimmen
mit den entsprechenden Kenntnissen und Kunstregeln überprüft wird. Wie

wichtig diese doppelte Bindung ist, kann ich aus eigener täglicher Erfahrung
bestätigen.

Bei allem konstruktiv-kritischen Miteinander von Theologie und Kirchenleitung

ist freilich nicht zu übersehen, dass diese beiden Seiten institutionell
voneinander geschieden sind. Gerade durch dieses institutionelle Auseinandertreten

kann die Theologie zur kritischen Instanz der kirchlichen Praxis

und die Kirchenleitung zur kritischen Instanz der Theologie werden. Diese
kritische Verbundenheit von Theologie und Kirchenleitung kann nur unter
der Voraussetzung der Freiheit wirklich fruchtbar werden.

Nur unter der Bedingung der Freiheit kann die Verpflichtung der Theologie

auf die Wahrheit sich entfalten. Ohne diese Wahrheitspflicht würde die

Theologie in erster Linie gegenüber ihrem Auftrag zum Dienst an der Kirche

versagen. Sie würde sich aber zugleich ihrer Bedeutung für die Universität

verweigern, die zuallererst, wie Eberhard Jüngel einmal formuliert hat, in «der

ihr wesentlichen Bestimmung» zu sehen ist, «für Wahrheit verantwortlich zu
sein»6.

E. Jüngel: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Herausforderung und Chance für
die universitäre Theologie, in: ders.: Indikative der Gnade - Imperative der Freiheit,

Tübingen 2000, 312-329 (320).



Was ist eine gute Theologie 299

IV. Das Thema

Das erste und wichtigste Thema der Theologie ist Gott. Gute Theologie redet

von Gott. Dazu holt sie ihre Inspiration aus der Bibel und erhält dafür
Orientierung aus der kirchlichen Tradition, insbesondere aus den Bekenntnissen.

Oder in einer an Karl Barth anschliessenden Formulierung von Eberhard

Jüngel ausgedrückt: Gegenstand der Theologie ist «das auf Wahrheit
Anspruch erhebende, sich in den biblischen Texten manifestierende und aus den

biblischen Texten zu gewinnende Wort Gottes. Der Wahrheitsanspruch dieses

Wortes ist nur im Glauben verifizierbar.»7

Dieses Kriterium wurde freilich ursprünglich unter den Bedingungen
kultureller und religiöser Homogenität formuliert. Die Bezugnahme auf
nichtchristliche Religionen vollzog sich in der europäischen Theologie unter dem

Gesichtspunkt, auch die indigenen Religionen von Missionsgebieten in den

Blick zu nehmen. Das «Wort Gottes» jedoch trat nicht zu anderen Wörtern
in Konkurrenz. Auch wenn die These von der Absolutheit des Christentums
verabschiedet wurde, geschah das nicht, weil andere Religionen auf Anerkennung

drängten. Die These, Religion sei Unglaube, Hess sich auch deshalb
relativ leicht vertreten, weil es nicht allzu schwer war, den christlichen Glauben

aus der Umklammerung durch die ReKgion zu befreien.

Heute ist das anders. Die Interdependenz in der einen Welt trägt nicht nur
ökonomischen, sondern auch kulturellen und religiösen Charakter. Christüche

Selbstverständigung, die das nicht berücksichtigt, braucht sich über ihren
Relevanzverlust nicht zu wundern. Trotzdem meinen manche immer noch, bei

der Bestimmung des gegenwärtigen Ortes der Theologie ausschliesslich auf
den Horizont der christüchen Theologie, ja unter Umständen sogar nur auf
Paradigmen aus der Geschichte der deutschsprachigen evangelischen Theologie

zurückgreifen zu müssen. Doch der Situation globaler Pluralität, die sich

gerade in Europa in jedem einzelnen Land, wenn auch auf unterschiedliche

Weise, widerspiegelt, werden wir nicht gerecht, wenn wir unser theologisches
Selbstverständnis auf derart hermetisch abgeschlossene Weltbilder stützen.

Die Wahrnehmungsfähigkeit heutiger Theologie muss sich nicht nur auf
andere konfessionelle Gestalten des Christentums und auf die Ausprägungen
des Christentums in anderen Kontinenten ausdehnen; sie muss sich ebenso

mit anderen Religionen, weltanschauüchen Überzeugungen und nichtreligiö-

Jüngel: Indikative (Anm. 6), 324.



300 Wolfgang Huber

sen Lebensformen auseinandersetzen. Unter Formeln, die lediglich mit einem

Allgemeinbegriff von Religion arbeiten, bleiben die Differenzen, um die es

dabei geht, unterbestimmt. Solche Formeln leiten gerade nicht dazu an, die

Doppelaufgabe zu lösen, die sich noch immer am besten in der Zusammengehörigkeit

von Identität und Verständigung fassen lässt.

Die heutige Herausforderung besteht in der Doppelaufgabe der Beheimatung

im Eigenen und der Wahrnehmung des Fremden, der Ausbildung einer

eigenen Identität und der Verständigung mit dem Anderen. Wie bildet sich

und worin zeigt sich christliche Identität unter den Bedingungen einer religiös

pluralen Gesellschaft? Und wie gelingt das Zusammenleben von einander

Fremden, ohne dass dabei Toleranz mit Selbstvergleichgültigung verwechselt
wird? Fragen dieser Art stellen sich mit wachsender Dringlichkeit. Antworten
erschüessen sich nur dann, wenn die Bestimmtheit der christlichen Rede von
Gott in den Dialog der Religionen eingebracht wird. Karl Barths Einsicht,
dass die christliche Rede von Gott sich nur von der Selbstoffenbarung Gottes
in Jesus Christus her erschliesst, gewinnt deshalb eine ganz neue Aktualität.

Dem Konfliktpotential, das in der Pluralität der Religionen liegt, lässt sich

nämlich nicht durch eine Verharmlosung ihrer Unterschiede beikommen. Der
interreligiöse Dialog gelingt weder dadurch, dass man im Zuge einer
allgemeinen Religionshermeneutik die Differenz religiöser Haltungen zum
Verschwinden bringt, noch dadurch, dass man sich ins Schneckenhaus der

eigenen Tradition verkriecht und andere Überlieferungen und Lebensformen
mit Nichtachtung bedenkt. Der Rat der EKD hat in seiner Handreichung
«Klarheit und gute Nachbarschaft»8 konkretisiert, was dies im Hinblick auf
das Verhältnis von Christen und Muslimen in Deutschland bedeuten kann.

Nicht nur die positiven, sondern auch die kritischen Reaktionen auf diesen

Text haben mich in der Überzeugung bestärkt, dass wir damit auf dem

richtigen Weg sind.

Dass die These, Theologie sei die Rede von Gott, in Aporien führt, hat

schon Karl Barth mit der notwendigen Klarheit hervorgehoben. Wenn er gute
Theologie darin erkennt, dass sie im Blick auf die Rede von Gott beides, unser
Sollen und unser Nichtkönnen, zum Ausdruck bringt9, macht er damit schon

EKD Texte 86: Klarheit und gute Nachbarschaft. Christen und Muslime in
Deutschland, Hannover 2006.

K. Barth: Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie, in: ders.: Das Wort Gottes
und die Theologie, München 1924, 158.



Was ist eine gute Theologie 301

klar, dass Theologie, indem sie von Gott redet, zugleich vom Menschen redet.

Sie reflektiert, dass und wie sich der Mensch in seiner Beziehung zu Gott
wahrnimmt.

Die Reformation und die aus ihr gespeiste Theologie spricht dem
Menschen einen ganz neuen Rang zu, indem sie die Würde des Einzelnen in der

Beziehung zu Gott und nicht in seinen Leistungen, seiner Herkunft, seinem

Stand, seiner Rasse oder seiner Nation wurzeln lässt. Zwar entzieht die

Aufhebung des religiösen Leistungsgedankens der positiven Bewertung von
Leistungen nicht den Boden; aber sie misst sie mit menschlichem Mass. So wird
deutlich, dass es in diesen Leistungen um den verantwortlichen Umgang mit
den Gaben geht, die dem Menschen anvertraut sind. Es geht nicht um die

Erlangung der ewigen Seligkeit. Wir leben aus der uns anvertrauten Würde, aber

wir stellen sie nicht selber her.

Gerade im Blick auf den Menschen ist gute Theologie durch ein spezifisches

Grenzbewusstsein geprägt. Sie stellt die Frage, welche Grenzen menschlichen

Bemächtigungsansprüchen gestellt sind. Sie tritt dafür ein, die Grenze
der Herrschaftsansprüche des Menschen über den Menschen zu achten, die

mit der Würde jedes Menschen gegeben ist. Sie tritt ebenso dafür ein, dass die

Verfügungsansprüche des Menschen dort eine Grenze haben, wo der Mensch
sich selbst oder andere nur noch wie eine Sache behandelt, deren Lebensrecht

er selbst meint abschliessend beurteilen zu können. Deshalb meldet sie sich

zu Wort, wo neue Tendenzen auftauchen, lebenswertes und lebensunwertes

Leben voneinander zu unterscheiden oder auf die Möglichkeiten der modernen

Medizin mit dem Ruf nach aktiver Sterbehilfe oder assistiertem Suizid zu

antworten. Hier in der Schweiz sind dazu Erfahrungen gesammelt worden,
die uns in Deutschland haben aufmerken lassen. Grenzbewusstsein ist heute

in spezifischer Weise im Blick auf den Umgang des Menschen mit sich selbst,
auf die Verfügung über Anfang und Ende seines Lebens vonnöten.

V. Der Weg

Der frühe Barth hat auf die Frage nach dem Weg der Theologie eine

unzweideutige, aber doch bezweifelbare Antwort gegeben: «(Wahrhafte Aussagen
über Gott») — so hielt er Adolf von Harnack entgegen — «werden überhaupt
nur da gemacht, wo man sich statt auf irgendeine Höhe der Kultur oder der

Religion vor die Offenbarung und damit unter das Gericht gestellt weiss, unter

dem mit allen menschlichen Aussagen über diesen Gegenstand doch wohl



302 Wolfgang Huber

auch die Goethes und Kants stehen. Schleiermachers Bangemachen vor der
<Barbarei> ist als unwesentlich und unsachlich abzulehnen, weil das Evangelium

mit der <Barbarei> so viel und so wenig zu tun hat wie mit der Kultur.»10

Die Äquidistanz gegenüber Kultur und Barbarei, die er dem Evangelium
unterstellt, hat Barth selbst in seiner Theologie zum Glück nicht durchgehalten.

Die programmatische Ferne gegenüber der Kultur steht vielmehr zu
seinen eigenen, durchaus hochkulturellen Vorlieben in einem erkennbaren
Kontrast. Man darf freilich nicht verkennen, dass die These von der Diastase
zwischen Evangelium und Kultur aus der Verzweiflung über den Bankrott
einer angeblich christlichen Kultur im Ersten Weltkrieg geboren war. Die
Einsicht in einen solchen Bankrott ist uns Nachgeborenen ohne Zweifel nicht
ferner, sondern näher gerückt. Deshalb darf man es sich mit dem Abschied

von Barths Diastase auch wieder nicht zu einfach machen. Vielmehr lohnt
es sich, darauf zu achten, in welcher Denkbewegung Barth sich selbst von
ihr entfernte. Er schwor der kompletten Diastase zwischen Evangelium und
Kultur ab, indem er einer Denkfigur des Anselm von Canterbury nachdachte:
Fides quaerens intellectum — der Glaube auf der Suche nach Erkenntnis.

Wer einsieht, dass der Glaube sich für sein Verstehen der menschlichen
Vernunft bedient, wird auch nicht davor zurückscheuen, für seine Darstellung

von den Möglichkeiten menschlicher Kultur Gebrauch zu machen.

Wenn die Unterscheidung zwischen Glaube und Vernunft nicht in deren
Diastase mündet, dann braucht auch die Unterscheidung zwischen Glaube und

Kultur nicht die Kulturlosigkeit des Glaubens zur Folge zu haben. Vielmehr
gehört es zu den Paradoxien in der Wirkungsgeschichte der reformatorischen
Freiheitsbotschaft, dass evangelische Theologie die Freiheit der Offenbarung
durch eine Befreiung von der kulturellen Gestalt meinte sichern zu müssen,
in der sie sich vermittelt. Als ob man, um Guy Stroumsa zu zitieren, den
kulturellen Rost nur vom Eisen des Evangeliums abklopfen müsse, um es blank
zurückzubehalten." So verständlich diese Absetzbewegung war, so sehr ist

es heute angezeigt, die Freiheit des Glaubens nicht nur als Freiheit von der

Welt, sondern auch als Freiheit in der Welt, nicht nur als Freiheit von der

Kultur, sondern auch als Freiheit zur Kultur zu verstehen. Und ebenso ist

10 K. Barth: Offene Briefe 1909-1935 (Karl Barth-Gesamtausgabe 35), Zürich 2001,
60.

11 G.G. Stroumsa: Kanon und Kultur. Zwei Studien zur Hermeneutik des antiken
Christentums (Hans-Lietzmann-Vorlesungen), Berlin/New York 41995, 5.



Was ist eine gute Theologie 303

auch die Freiheit nicht nur als Freiheit von einer irdisch-geschichtlichen
Existenzform, sondern als Freiheit zur irdisch-geschichtlichen Existenzform zu
verstehen. Das Mitdere zwischen der «Kirche im Defekt» und der «Kirche
im Exzess»12 liegt nämlich nicht in der unsichtbaren Kirche, sondern in der

Kirche als sichtbarer, erfahrbarer Gemeinschaft der Glaubenden.
Dass diese Gemeinschaft der Glaubenden als Kirche der Freiheit gestaltet

wird, ist immer wieder das entscheidende Thema von Kirchenreform in

evangelischem Verständnis. Die Befreiung der Kirche aus ihrer «babylonischen

Gefangenschaft» ist der Grundimpuls reformatorischen Flandelns. Die
«Freiheit eines Christenmenschen» findet in einer «Kirche der Freiheit» eine

Entsprechung.
Die Formel von der «Kirche der Freiheit» hat allerdings für Karl Barth, so

weit ich sehe, keine tragende Rolle gespielt. Der Gedanke einer «Realisierung
der Freiheit» war ihm fremd. Denn er verstand die Freiheit des Glaubens
immer als etwas Vorgegebenes, das gerade deshalb als Autorität zu akzeptieren
sei.

Karl Barth thematisiert übrigens in der «Kirchlichen Dogmatik» nicht die

«Kirche der Freiheit», sondern die «Freiheit in der Kirche»13. Diese Freiheit
in der Kirche erweist sich in erster Linie als eine Freiheit des Wortes. Dieses

Wort ruft Menschen zu einer Wahl und Entscheidung, zu einem eigenen
Beschliessen und Bestimmen14. Aber das Wort Gottes bleibt das Subjekt der
Freiheit in der Kirche. Die antwortende Freiheit des Menschen ist deshalb

eine «Freiheit unter dem Wort». Die menschliche Freiheit in der Kirche zeigt
sich also vor allem anderen in der «Übernahme einer Verantwortung für die

Auslegung und Anwendung der heiligen Schrift»15.

Damit wird ein Weg beschrieben. Die Bewegung der Theologie wird
eindeutig in der Kirche verankert. Denn Theologie ist in einer solchen

Perspektive insgesamt nichts anderes als die «Übernahme einer Verantwortung
für die Auslegung und Anwendung der heiligen Schrift.» Man wird indessen

mit Barth über Barth hinaus nicht nur fragen dürfen, sondern auch fragen
müssen, wie die Kirche, die durch die «Übernahme der Verantwortung für
die Auslegung und Anwendung der heiligen Schrift» geprägt ist, Gestalt an-

12 KD IV/4, 223f.
13 KD 1/2, §21.
14 KD 1/2, 750.
15 KD 1/2, 797.



304 Wolfgang Huber

nimmt. Eine Kirche, die aus der Freiheit des Wortes lebt und sich in der Freiheit

unter dem Wort bewährt, muss auch als Kirche der Freiheit erkennbar
sein.

Dabei bleibt festzuhalten: Man kann die Kirche nicht «machen». Die Kirche

ist als Gemeinschaft derer, bei denen sich im Floren auf das äussere Wort
gemeinsames Gewisswerden, Vertrauen und Hoffen einstellt, ein Geschöpf
des Wortes Gottes. Deshalb steht im Zentrum des Selbstverständnisses der
Kirche das Element der Unverfügbarkeit. Aber das schliesst das Gestalten
des Verfügbaren nicht aus. Auch die Antizipation erwartbarer Entwicklungen
und die Aufgabe, ihnen gegebenenfalls gegenzusteuern, sind dadurch nicht
ausgeschlossen. Denn weder die «Freiheit des Wortes» noch die «Freiheit unter

dem Wort» kann in der Resignation gegenüber erwartbaren Entwicklungen

einen adäquaten Ausdruck finden. Deshalb leuchtet mir der immer wieder

zu beobachtende Defaitismus, mit dem die Kirchen in der Mitte Europas
demographische Wandlungen über sich ergehen lassen und eine wachsende

Distanz grosser Bevölkerungsgruppen vom christlichen Glauben hinnehmen,

theologisch nicht ein. Wer diesem Defaitismus entgegentreten will, ist
indessen zu konkretem Handeln herausgefordert. Er muss akzeptieren, dass

der Auftrag zur Mission sich nicht nur anderwärts, sondern auch im eigenen
Lande stellt.

Er wird zugleich darauf angewiesen sein, das, was durch kirchenrefor-
merisches Handeln zu beeinflussen ist, von dem zu unterscheiden, was
solchem Einfluss einstweilen oder auf Dauer entzogen ist. Insofern ist Reinhold
Niebuhrs viel zitiertes Gelassenheitsgebet auch als Motto einer Kirche der

Freiheit zu lesen: «Gott, gib mir die Gelassenheit, Dinge hinzunehmen, die

ich nicht ändern kann; gib mir den Mut, Dinge zu ändern, die ich ändern

kann; und gib mir die Weisheit, das eine vom anderen zu unterscheiden.»"'

Eine knappere und eindrucksvollere Begründung dafür, warum Theologie
sich nicht nur als Wissenschaft, sondern auch als Weisheit begreifen sollte,
kenne ich übrigens nicht.

Solche Weisheit verzichtet darauf, alles selbst beherrschen zu wollen. Sie

lässt sich von jener Demut leiten, die auch Karl Barths letzte Notiz prägt: «Es

wird regiert.»17

16 Zur Entstehung dieses Gebets vgl. E. Sifton: Das Gelassenheits-Gebet, München
2001.

17 K. Barth: Gespräche 1964-1968 (Karl Barth-Gesamtausgabe 4), Zürich 1997, 562.



Was ist eine gute Theologie 305

Abstract

Unter der Leitfrage, was gute Theologie sei, wendet sich dieses Essay unter vier
Gesichtspunkten dem Theologen Karl Barth zu. Dabei verfolgt es nicht das Ziel,
formale Kriterien zu erheben, um die Güte einer Theologie zu bestimmen, sondern
vermittelt im Zusammenspiel biografischer und inhaltlicher Bezüge aus Barths
Leben und Wirken ein narratives Paradigma gelungener Theologie. Dieses wird (re-)
konstruiert aus der Reflexion über die Persönlichkeit des Theologen, das Verhältnis
zwischen Kirche und Theologie, aus der Verantwortbarkeit theologischer Rede und
dem Ideal einer Weisheit, die in der Lebensgeschichte einzelner sichtbar hervortritt.


	Gute Theologie und die Kirche der Freiheit

