Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 66 (2010)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Pancratius Cornelis Beentjes: «Die Freude war groff in Jerusalem» (2Chr 30,26). Eine Ein-
fihrung in die Chronikbticher (Salzburger Exegetische Theologische Vortrige 3),
LIT-Verlag: Miinster/Hamburg/London 2008. VII+96 S. (Paperback), EUR
19.90, ISBN 978-3-8258-1628-5.

Der Vf. dieser kleinen Schrift ist Professor fiir Altes Testament im niederlandischen
Tilburg; er forscht schwergewichtig iiber die Biicher Chronik und Sirach. Dass hiet eine
spezielle Einfithrung in die Chronik vorgelegt wird, reflektiert die Zunahme an Inter-
esse, die diesem biblischen Buch in den letzten 25 Jahren zuteil geworden ist. Das vor-
liegende Bindchen will Studenten und Interessierte (auch ohne Kenntnisse des Bibel-
hebriischen) in die Welt der Chronikbuicher einfihren.

Nach einem kurzen Hinweis auf den Buchtitel erortert der V. die hebriischen und
griechischen Textvorlagen. Es folgen knappe Ausfiihrungen zu Autorschaft und Da-
tierung. Beentjes rickt mit der neueren Forschung von der Annahme eines «Chronisti-
schen Geschichtswerks» (mit Einbezug von Esr-Neh) ab und vertritt eine Ansetzung
von Chr im 4. Jh. v.Chr. Kurz werden die Aufnahme von Chr in den Kanon, ihre Plat-
zierung darin und ihre Akzeptanz erdrtert. Ein lingerer Passus ist dem Aufbau des
Buchs gewidmet. Es handelt sich nach dem Vf. bei der Chronik nicht um zwei Bucher,
sondern um ein dreiteiliges Werk mit den Hauptabschnitten: I Chr 1-9 (Genealogien)
—1 Chr 10-IT Chr 9 (Saul, David, Salomo) — IT Chr 10-36 (getrennte Ko6nigreiche). Der
besondere Stellenwert der Konigszeit Davids und Salomos (mit rund 30 Kapiteln in
Chr) wird herausgestellt, allerdings steht nach der Intention des Chronisten — so der Vf.
— nicht das davidische Konigshaus, sondern der Tempel im Mittelpunkt. Dies wird
durch die dem Esrabuch (1,1-3) entnommenen Schlussverse (II Chr 36,21-23) besti-
tigt.

Den grossten Umfang nimmt die Darstellung literarischer und theologischer As-
pekte der Chronik ein. Eingehend wird die Arbeitsweise des Chronisten, seine Aufnah-
me vorliegender Uberlieferung und deren Um- bzw. Neugestaltung erértert. Besonders
viel Platz nehmen in Chr Reden (von Koénigen und Propheten) und Gebete ein; viele
von ihnen gehdren zum «Sonderguty. In seinen Ausfihrungen zu den theologischen
Schwerpunkten der Chr schreibt der V. gleich zu Beginn: «Mehr als andere Biicher der
Bibel weist das Chronikbuch Gott eine zentrale Rolle zu.» (38) Behandelt werden wich-
tige Begriffe wie «veruntreuen/Untreue», « HWH suchen/befragen» und die Frage,
wer mit «Israel» gemeint ist. Es folgen Abschnitte iiber Tempel, Kult, Kénigtum und
Prophetie. Den Abschluss bilden Uberlegungen, wie Israel in der Chronik seine Ge-
schichte deutet und das Buch verstanden werden will («Ideologie und Utopie»). Ver-
schiedene Verzeichnisse tragen zur Erschliessung der kleinen Schrift bei.

Der Band bietet eine gute Einfihrung in die Chronik und orientiert zugleich tber
den gegenwirtigen Forschungsstand. Sie ist gegentiber den derzeit gebriuchlichen, von
E. Zenger bzw. ].C. Gertz herausgegebenen Einleitungswerken (der Abschnitt Gber die
Chronik wird von G. Steins bzw. M. Witte verantwortet) ausfithrlicher. Hilfreich sind
namentlich die mit Beispielen angereicherten Erorterungen zur Arbeitsweise des Chro-
nisten. Besonders iiberzeugend sind Beentjes’ Ausfithrungen zu ithm lieben Themen

ThZ 3/66 (2010) S. 250-288



Rezensionen 251

(u.a. Reden und Gebete), die er bereits anderswo behandelt hat. Kurzum: Der Band ist

hilfreich und gut zu lesen; ihm ist eine wohlwollende Aufnahme zu winschen.
Beat Weber, Linden

Oliver Dyma: Die Wallfahrt zum Zweiten Tempel. Untersuchungen zur Entwicklung der
Wallfahrtsfeste in vorhasmoniischer Zeit (FAT 11/40), Mohr-Siebeck: Tiibingen
2009. XIV+393 S. (Paberback), EUR 74—, ISBN 978-3-16-149772-8.

Bei der vorzustellenden Studie handelt es sich um eine von Herbert Nichr betreute und
von der Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitit Tibingen angenommene
Dissertation. Thr Autor arbeitet vornehmlich historisch bzw. textgeschichtlich und bie-
tet die im Titel angezeigte Thematik unter fiinf Hauptkapiteln dar.

Zunichst wird untet «Anndherungen» das Bild der Wallfahrten im N'T und bet Jo-
sephus dargestellt; es folgen Begriffsklirungen und ein Forschungsiiberblick (Safrai
u.a.), aus dem sich spezifische Fragestellungen ergeben. Den Abschluss bilden Erorte-
rungen zur Historizitit bzw. Fiktionalitit der Quellen und zur gewihlten Vorgehens-
weise.

In Kapitel IT werden «normative Texte» des Pentateuchs, die von den Jahresfesten
in Israel handeln, etlautert. Im Blick sind namentlich Ex 23,14-19; Dtn 16,1-17; Ex
34,18-26; Lev 23 und Num 28f.

Im umfangreichsten Kapitel I1I werden eingehende Textanalysen geboten. V. kon-
zentriert sich auf drei Textkorpora, die Chronikbiicher, Tobit und die Psalmen (speziell
Ps 120-134), und fragt nach historisch auswertbaren Gehalten hinsichtlich der Wall-
fahrt. Gemiss dem Vf. enthilt Chr keine historischen Informationen tber das Passa
der Konigszeit, propagiert aber in ihrer (hellenistischen) Zeit Tempel und Kult und
wirbt fiir die Teilnahme an zentralen Festen in Jerusalem. Das Tobitbuch bietet fiktive
Erinnerung an Wallfahrten. Seine Intention ist nicht, die Wallfahrtspraxis zu legitimie-
ren bzw. zu férdern; diese erfillt lediglich eine literarische Funktion in der Darstellung.
Bei der wohl spitnachexilischen Psalmengruppe Ps 120—134 ergibt sich ein Bezug auf
die Wallfahrt namentlich aufgrund der Uberschriften, deren Bedeutung allerdings um-
stritten ist. VL. kommt zum Schluss, dass es nicht zulidssig sei, Ps 120134 allein auf-
grund davon als Wallfahrtspsalmen historisch auszulegen. Inhaltlich am deutlichsten
verweist Ps 122 auf eine Wallfahrt. Insgesamt reflektiert die genannte Psalmengruppe
die Wallfahrt, ohne dass allerdings nihere Schliisse daraus gezogen werden koénnten,
denn ihr eigentliches Thema ist der Zion und nicht die Wallfahrt. Nach dem Vf. sind
die fiir eine Wallfahrt historisch auswertbaren Informationen sowohl hinsichtlich Ps
120-134 als auch der Korachpsalmen (u.a. Ps 42f)) bescheiden.

Kapitel IV widmet sich der «Terminologie der Wallfahrt». Die einschlagige Begritf-
lichkeit wird angefithrt und erortert; Resultat: «Eine spezifische Wallfahrtsterminologie
ist zundchst nicht auszumachen. Sie entwickelt sich aber aus der Verwendung der Ter-
mini im Wallfahrtskontext vor allem in der Spitphase der Textentstehung.» (319)

Den Schluss bilden «Auswertung und Ausblick». Vf. streicht hervor, dass in allen
untersuchten Texten ein enger Bezug der Wallfahrt zum Konzept der Identitit vorlie-
ge; das heisst: (1.) Die gemeinsame Begehung der Feste in Jerusalem konstituiert Israel;
(2.) Die Wallfahrt geh6rt zur Tora-Observanz; (3.) Die fiir das Heil entscheidende Stel-
lung kommt dem Jerusalemer Tempel zu; die Reise zu ihm ist positiv konnotiert. Die-



252 Rezensionen

ses Vorstellungscluster von Wallfahrt war die Voraussetzung fiir die Entwicklung hin
zu den grossen Wallfahrtsfesten, die erst nach der Abfassung der genannten Texte so
richtig einsetzte. Fazit: Fur die vorexilische Zeit finden sich lediglich magere Indizien,
dass es eine Wallfahrt nach Jerusalem gegeben hat, und aus der frithnachexilischen Zeit
erfahren wir nichts. Erste Hinweise auf Wallfahrten werden in friihhellenistischer Zeit
greifbar (Chronik); um 200 v.Chr. (Tobit) sind Wallfahrten aus dem Gebiet des ehema-
ligen Nord- und Sudreichs belegt. Die vorliegende Studie kommt entsprechend zum
Schluss, dass es sich beim Wallfahrtswesen um eine relativ spite Entwicklung handelt,
die mit den Hasmonidern ihren Anfang nahm und unter rémischer Vorherrschaft zur
vollen Blite kam.

Die Monographie zeichnet sich durch umsichtige Arbeit an den Texten aus. Thre
Ergebnisse stehen und fallen — wie der Vf. sich bewusst ist — mit der Einschitzung der
Datierung der Texte und v.a. ihres angenommenen historischen Werts. Zudem hingen
sie von der Einschitzung ab, wie eng oder weit man den Begrift «Wallfahrt» fasst. Fiir
eine detaillierte Auseinandersetzung mit diesem Problem muss auf die Studie selbst
verwiesen werden. Innerhalb des derzeitigen historisch-kritischen Verstehensparadig-
mas sind Dymas Einschitzungen der historischen Gehalte der Texte vertretbar, dem
Rezensenten scheinen sie tendenziell zu gering veranschlagt zu sein. Ein altorientali-
sches Heiligtum wie das in Jerusalem ist m.E. nahezu konstitutiv mit «Hinaufztigen»
verbunden. Ob und inwiefern man sie als «Wallfahrt» bezeichnen will, lasst sich disku-
tieren. Auffallend ist jedenfalls, dass in den unterschiedlichen Textkorpora wiederholt
—wie der V1. selbst notiert — von Wallfahrten aus dem Gebiet des Nordreichs die Rede
ist. Ob man sie wirklich nur als spites Phinomen abtun kann und hier nicht alte Uber-
lieferungen vorliegen, die Begehungen aus der Konigszeit spiegeln, ldsst sich zumindest
fragen. Der vom Vf. ausgewiesene historische Ertrag fiir eine «Wallfahrt zum zweiten
Tempel» in biblischen Zeiten ist insgesamt (enttduschend) gering,

Beat Weber, Linden

Ina Willi-Plein: Haggar, Sacharja, Maleachi (Zircher Bibelkommentare AT 24.4), TVZ:
Zirich 2007. 306 S., CHF 48.—, EUR 30.—, ISBN 978-3-290-147066-2.

In der gegenwirtigen Prophetenexegese tritt mehr und mehr das Problem der Entste-
hung der Prophetenbiicher in den Vordergrund. Insbesondere bei den auf vorexilische
Propheten zuriickgehenden Schriften zeigt sich, dass die Prophetengestalten hinter den
vielschichtigen Redaktionsprozessen, die die Texte durchlaufen haben, kaum noch zu
erkennen sind. Aber auch in der nachexilischen Prophetie liegen Textbereiche vor, die
sich mehrstufigen Fortschreibungsprozessen verdanken und nicht auf einzelne Verfas-
ser zurlickgefithrt werden konnen, wie sich etwa an Jes 40-55 und Jes 56—-66 zeigen
lasst. Der vorliegende Kommentar zu den Blichern Haggai, Sacharja und Maleachi der
emeritierten Hamburger Alttestamentlerin Ina Willi-Plein fihrt anhand der drei letzten
Schriften des Zwolfprophetenbuches mitten hinein in die nachexilische Prophetie und
setzt sich dabei mit dem Ubergang auseinander, der von der konkreten Botschaft eines
Propheten iiber die Verschriftlichung seiner Worte bis hin zur Komposition von Pro-
phetenbtichern reicht. Gerade Haggai, Sacharja und Maleachi sind hier ausserordent-
lich ertragreiche Arbeitstelder, weil sich zum einen zeigen lisst, dass das Phinomen der
Prophetie nicht nur als ein umfassender Redaktions- und Fortschreibungsprozess be-



Rezensionen 253

schrieben werden kann, sondern durchaus konkrete historische Ausgangspunkte hat,
weil zum anderen aber auch deutlich wird, in wie hohem Masse die von diesen histori-
schen Haftpunkten herkommenden Traditionsbildungen theologisch schopferisch sein
konnen.

Die Vin. wihlt einen ganz klar historisch ansetzenden Einstieg in thren Kommen-
tar, wenn sie unter der Uberschrift «Das zweite Jahr des Darius als die Stunde der frith-
nachexilischen Prophetie» (11-16) die besonderen zeitgeschichtlichen Umstinde vor
Augen fuhrt, welche die zu kommentierenden Biicher prigen. Ganz zu Recht unter-
streicht sie damit, dass es fiir die Deutung eben nicht gleichgtltig ist, wann ein alttesta-
mentlicher Text entstanden ist — die Ruckfrage nach dem historischen Kontext ist fir
die sachgemasse Auslegung eines Textes schlichtweg unverzichtbar. Dass zu diesem hi-
storischen Kontext immer auch die philologisch prizise Erschliessung des im Text
Ausgesagten gehort, ist der Vin. des vorliegenden Kommentars ein ganz besonderes
Anliegen, was sich im Verlauf der Einzelanalysen immer wieder zeigt: An schwierigen
Stellen, von denen es in den Blichern Haggai, Sacharja und Maleachi nicht wenige gibt,
wird nicht zuerst die exegetische Phantasie, sondern die nichterne Philologie bemiiht.
An manchen Stellen muss die Vin. dennoch feststellen, dass ein Text unverstiandlich
und unklar bleibt — trotz aller Bemithungen; das ist aber keine Schwiche, sondern eine
wirkliche Stirke dieses Kommentars, der nicht versucht, mit waghalsigen Konstruktio-
nen dunkle Stellen vermeintlich heller zu machen, sondern der nur soweit geht, wie es
sich eben aufgrund der Sach- und Faktenlage methodisch verantworten lisst — ganz
nach dem alten Diktum de Wettes, der in seinem Psalmenkommentar anmerkte, man
wisse lieber etwas weniger, das aber mit grésserer Gewissheit, als vermeintlich viel, das
aber letztlich ungewiss bleibe.

Das Haggaibuch geht der Vin. zufolge auf einen Propheten zuriick, der wihrend
der Exilszeit im Land verblieb und zu den kleinen Leuteny gehorte. Ex habe um 520
v.Chr. das Wort ergriffen und den «Grosspriesten (so die Ubersetzung der Vin.) Josua
sowie den Sonderbeauftragten Serubbabel bei threm Vorhaben unterstiitzt, den in
Trimmern liegenden Tempel wieder aufzubauen. Aus Hag 2,10-19 schliesst die Vin.,
dass es auch vor der Aufnahme des Tempelneubaus in Jerusalem Priester und einen
Kultbetrieb gab; durchgehend betont sie zudem, dass auch wihrend der Exilszeit das
Gebiet des ehemaligen Juda bewohnt war. Das in der Forschung vieldiskutierte Prob-
lem des Verschwindens Serubbabels, von dessen Ergehen man nichts mehr hért, stuft
die Vin. als Exegetenproblem» ein, da sowohl das Haggai- als auch das Sacharjabuch
(Sach 1-8) vor der Fertigstellung des Tempels enden und man daher aus den vorliegen-
den Texten schlicht nichts iiber Serubbabels Schicksal entnehmen kénne — weder tiber
ein Verschwinden noch iber eine durchaus auch mégliche Teilnahme an der Vollen-
dung des Tempelbaus. Diese niichterne Sicht auf Serubbabel hangt auch damit zusam-
men, dass die Vin. in ihm keinen Thronpratendenten oder gar messianischen Heils-
bringer sieht; auch wenn es spiter zu solchen Deutungen Serubbabels gekommen sein
konnte, sei es durchaus denkbar, dass Serubbabel bei seiner Ankunft in Jerusalem gar
nicht mit offenen Armen, sondern mit Skepsis empfangen worden sei. Diese Sicht hat
natlrlich auch Einfluss auf die Interpretation des Schlusswortes des Haggaibuches: Die
Vin. hilt es fiir verfehlt, im Blick auf Hag 2,20-23 von (Messianitib zu sprechen; Se-
rubbabel sei als Siegel lediglich das «Mittel zur Darstellung einer Wiirde, aber nicht
selbst ein Wiirdentriger.» (49)



254 Rezensionen

Nach dem Wirken Haggais — so die Vin. — habe ein spiterer Chronist das Daten-
gertst geschaffen, mit dessen Hilfe das Haggaibuch mit dem folgenden Sacharjabuch
verkniipft worden sei; hinter diesem Vorgang stehe kein anderer als der Prophet Sa-
charja selber. In der folgenden Auslegung von Sach 1-8 rechnet die Vin. mit einem ho-
hen Anteil an prophetischem Gut, das auf den Propheten des 6. Jh. v.Chr. zuriickgehen
konnte — der Kern des von Sacharja geschaffenen Doppelwerkes Haggai-Sacharja sei
moglicherweise als eine «Griindungsurkunde> konzipiert und noch vor Vollendung des
Tempelneubaus in diesem deponiert worden. Innerhalb der Nachtgesichte des Sachar-
jabuches rechnet die Vin. selbst fir die Vision in Sach 3, die innerhalb der Abfolge der
Nachtgesichte eine Sonderstellung einnimmt und in deren Zentrum der «Grosspriesten
Josua steht, damit, dass sie auf den Propheten selber zurtickgehe, der hier seinen eige-
nen Text bearbeitet habe: «Dieser Bearbeiter erweist sich damit als kompetenter Fort-
schreiber des prophetischen Selbstberichtes, Er kénnte schon aus diesem Grund der
Prophet Sachatja selbst sein» (61) Im Blick auf Sach 4, die Vision von den beiden «Ol-
sOhnem, weist die Vin, erneut messianische Assoziationen ab und betont, dass es hier
nicht um eine Salbung gehe, sondern um die Kraft und Frische der beiden genannten
Figuren. In der spiteren Fortschreibung des Textes seien die beiden «Olséhne) mit Jo-
sua und Serubbabel identifiziert worden: «Niemand als der Visiondr selbst hitte wagen
konnen, das urspriingliche Visionsbild in dieser Weise zu «evidieren» und auszudeu-
ten.» (906)

Wihrend man der Vin. zufolge sowohl fiir das Haggaibuch als auch fiir Sach 1-8
weitgehend mit einer Entstehung in der Perserzeit rechnen kann, fithren Sach 9-14 in
die Zeit des aufkommenden Hellenismus. Das Eroffnungskapitel dieses zweiten Teils
des Sacharjabuches, Sach 9, interpretiert die Vin. vor dem Hintergrund des Alexander-
zuges, der in diesem Text seine Spuren hinterlassen habe; im Blick auf die Deutung des
in Sach 9,91. angekiindigten Ko6nigs vermeidet sie erneut alle messianischen Spekulatio-
nen: «Wer der Kénig ist oder sein wird, bleibt hingegen véllig offen. Es wird kein Name
genannt, sondern ein Programm entworfen und seine Verwirklichung verheilen.»
(164) Ahnlich urteilt die Vfn. auch hinsichtlich anderer schwieriger Passagen in den fol-
genden Texten, wenn sie davon ausgeht, dass diese als esoterische Literatur nicht ein-
geweihte Leser vom Verstindnis ausschliessen. Das ist insbesondere fiir Sach 12 und
die Klage tiber den Durchbohrten wichtig, da hier massvolle Zuriickhaltung vielleicht
wirklich des Exegeten grosste Tugend ist: Die Vin. betont, dass schon die dltesten Re-
zipienten des Grundtextes die zeitgeschichtlichen Beziige nicht mehr entschlisseln
konnten und daher ihre eigenen Kommentierungen hinzufiigten; man habe es hier
auch dem Selbstverstindnis des Textes nach mit Schriftprophetie zu tun. In Sach 13
komme es dann im Kontext solcher Schriftprophetie zur Ansage des Endes der Pro-
phetie als einer geschichtswirksamen Grosse; bemerkenswert sei an diesem Text, «dass
sich in ihm eine prophetische Stimme zu Wort meldet, die die eigene Zeitgeschichte als
jenseits der durch Schriftprophetie geprigten Phase der Geschichte Israels stehend
wahrnimmt.» (207)

Dass nicht nur Haggai und Sach 1-8 miteinander verbunden sind, sondern auch
Sach 9-14 und Maleachi als zusammengehdrend gelesen werden sollen, zeigt sich der
Vin. zufolge an den Uberschriften in Sach 9,1; 12,1; Mal 1,1, die die folgenden Prophe-
tenworte jeweils als dLastworp bezeichnen. Dennoch unterscheide sich das Maleachi-
buch aufgrund seiner durchgehenden Dialogstruktur — mit Gott bzw. seiner prophe-



Rezensionen 255

tischen Stimme Maleachi auf der einen und einer angesprochenen Gruppe auf der an-
deren Seite — deutlich vom vorangehenden Sacharjabuch. Zeitlich ordnet die Vin. Ma-
leachi vor Sach 9-14, aber nach Haggai und Sach 1-8 ein; das Buch gehére in die Welt
des Perserreiches und richte sich an diejenigen, deren geistiges und kulturelles Zentrum
der Jerusalemer Tempel sei. Insbesondere die kultischen Vollziige und deren Triger
seien hier im Blick, das Buch wende sich an priesterliche Kreise und ermahne sie dazu,
sich der Bedeutung des Priesteramtes als eines Botenamtes Gottes bewusst zu sein;
eine gewisse Nachlissigkeit prigte wohl den Alltag am Jerusalemer Tempel: «Mit dem
zweiten Tempel und seinen Priestern und gottesdienstlichen Vollztigen war |[...] kein
Staat zu machen.» (295) Im Blick auf den Schluss des Maleachibuches geht die Vfn. da-
von aus, dass die Erinnerung an die Tora Moses in Mal 3,22 den ilteren Schluss des
Buches bilde, wihrend Mal 3,23f. mit dem Verweis auf Elia eine spitere Erganzung sei,
wobei der Vin. zufolge unklar ist, wann die Elia-Erwartungen, die hier dokumentiert
sind, aufkamen: «Unser Text setzt sie vielleicht teilweise voraus, begriindet sie aber an-
dererseits auch. Er ist nicht eindeutig datierbar.» (286)

Den Kommentar schliesst ein ausserordentlich instruktiver Abschnitt «Zum Ertrag
der Auslegung der drei Prophetenbtichem (289-296) ab, in dem die Vfn. ihre Erkennt-
nisse bundelt und damit das Einleitungswissen liefert, das ihrer Meinung nach nicht am
Anfang stehen kann, «denn ein solches Wissen kann sich — wenn tiberhaupt — erst aus
der genauen Auslegung der entsprechenden Texte ergeben.» (9)

Ina Willi-Plein zeigt mit dem vorliegenden Kommentar, dass eine fundierte histo-
rische und philologische Erschliessung der Prophetenbticher zu beachtlichen Ergeb-
nissen fihren kann; dabei wird zugleich deutlich, dass vor verallgemeinernden Aussa-
gen zur alttestamentlichen Prophetenliteratur zunichst die Besonderheiten eines jeden
Textes beschrieben werden mussen. Es kann sich dann herausstellen, dass so manches
Prophetenbuch mehr iiber den hinter ihm stehenden Propheten erkennen lisst, als
man in der gegenwirtigen Forschungsdebatte im allgemeinen vermutet; nach Willi-
Plein verschwinden zumindest Haggai und Sacharja nicht in einem spiteren Redakti-
onsprozess vor dem Auge der Historikerin. Ganz gewiss kann man tGber die Anteile des
Propheten Sacharja am Redaktions- und Fortschreibungsprozess des Haggai-Sacharja-
buches anders urteilen, sicherlich kann man auch bei der Bewertung der Rolle Serub-
babels aufgrund von Hag 2,20-23 zu anderen Ergebnissen kommen und moglicher-
weise kann man auch Sach 9,9f. stirker in die Konigstraditionen und deren Fortleben
in nachexilischer Zeit einordnen. Doch auch da, wo man Willi-Pleins Interpretationen
nicht folgt, wird man angesichts der methodisch durchgehend transparenten Exegesen
nicht ohne eigene ebenso sorgfiltige Detailarbeit an den Texten widersprechen konnen
—und zu dieser Detailarbeit leitet der vorliegende Kommentar in jeder Weise an, nicht
zuletzt wegen der dicht am Hebriischen entlanggehenden Ubersetzungen, die die Vfn.
erarbeitet hat. Dieser Kommentar ist daher eine unverzichtbare Grundlage jeder wei-
teren Arbeit an den drei letzten Buchern des Dodekapropheton.

Markus Sanr, Kiel



256 Rezensionen

Johannes Schnocks: Rettung und Neuschipfung. Studien zur alttestamentlichen Grundle-
gung einer gesamtbiblischen Theologie der Auferstehung (Bonner Biblische Beitra-
ge 158), V&R unipress/Bonn University Press: Gottingen 2009. 291 S., EUR 43.90,
ISBN 978-3-89971-570-5.

Das auf die Bonner Habilitationsschrift des Vf.s zurtickgehende Buch fiigt sich in eine
ganze Reihe neuerer bibelwissenschaftlicher Untersuchungen zu den Vorstellungen ei-
ner Uberwindung der Todesgrenze und versucht, das auferstehungstheologische Po-
tential alttestamentlicher Texte zu erheben und fiir eine gesamtbiblische Theologie der
Auferstehung fruchtbar zu machen. Fiir diesen Zweck analysiert S. als «Schwerpunkt-
texter ausfiihrlich den von ithm im 5. Jh. v.Chr. verorteten und als «Klage und Reflexi-
on» angesprochenen Ps 88 (im Verbund der als literarisch einheitlich und noch in das
5./4. Jh. v.Chr. datierten Psalmen 49 und 73) und Ez 37, das aus einem frithnachexili-
schen Grundbestand (V. 1-5.6b—132) und einer aus der Zeit um 100 v.Chr. stammen-
den Fortschreibung (V. 6a.13b—14), die auch fiir Textumstellungen im Bereich von Ez
36-39 verantwortlich sei, bestehe. Vorangestellt sind kurze Exegesen der nur in der
Septuaginta tradierten Notiz der Auferstehung Hiobs (Hil*Y 42,17a) sowie von Hi
14,13-18 und Hi 19,25-27. Abschliessend werden knapp 1 Kén 17,17-24; 11 Kon 4,8—
37 und Sir 48,5f.11ff. behandelt.

Charakteristisch fur die Hermeneutik des Vi.s ist die Kombination eines historisch-
kritischen Zugangs mit kanonstheologischen Verhiltnisbestimmungen, also der Frage,
wie sich biblische Texte in ihrem kanonischen Umfeld neu verstehen lassen, und mit
der frithen Rezeptionsgeschichte, konzentriert auf die Interpretation der Ausfillung
von so genannten «Leerstellen» (Wolfgang Iser) durch spitantike Leser jidischer und
christlicher Herkunft. So wird dem Masoretischen Text jeweils die Septuaginta mit ih-
ren je eigenen Kontexten und Verstehenshorizonten zur Seite gestellt. Mitunter werden
auch die Vulgata, das Qumranschrifttum (so im Fall von 4QPsEzechiel), das Neue Te-
stament (so z.B. im Fall von Jak 5,7-11) oder einzelne judische Schriften aus helleni-
stisch-romischer Zeit (so z.B. das Testament Hiobs) als eigengewichtige Rezeptions-
und Transformationsformen dargestellt.

Die Bedeutung des Bandes liegt in der Hervorhebung der alttestamentlichen Ver-
ankerung der paulinischen Formulierung des Glaubens an den Gott, «der die Toten le-
bendig macht und das Nichtseiende ruft als Seiendes» (Rém 4,17). So kristallisiere sich
im Rahmen des Jahweglaubens, wie er sich in den alttestamentlichen Schriften nieder-
geschlagen habe, verstirkt seit der frithnachexilischen Zeit, aus den Vorstellungen von
Gott als Schépfer und als Retter die Hoffnung auf eine Uberwindung der Todesgrenze
heraus, die sich dann in den Vorstellungen einer Auferstehung oder Auferweckung
(beide Begriffe werden vom Vf. nicht sauber unterschieden) konkretisiere. Insgesamt
arbeitet der V. acht «Bausteine» einer alttestamentlichen Theologie der Auferstehung
heraus: (1) «Gott als personlicher Rettergotts (vgl. Ps 49,16; Ez 37,12; Hi 19,25-2753%;
Ps 88,2), (2) «Gottes Wille zur Nihe und zur Bezichung zu seinem Geschopb» (vgl. Hi
14,14f. [was — kaum tberzeugend — in der LXX in Richtung einer Palingenesie variiert
worden sei]; Ps 73,23f,; Hi 42,17aYY), (3) «Gottes Gedenken» (vgl. Hi 14,13 [mit einer
fraglichen Differenzierung zwischen MT und LXX]; Ps 88,6), (4) «Wunder an den To-
ten und universales Gotteslob» (vgl. Ps 88,11-13; Ps 22,30; Jes 26,14.19; 4QPsLiz;
bSanh 92b), (5) «Kraft des gottlichen Wortes» (vgl. Ez 37,1-10; T Kon 17,24; Hi
14,1595, Hi 19,25-275YY), (6) «Gott als Schopfer und Neuschopfen (vgl. Ez 37,1-14;



Rezensionen 257

36,27), (7) «Gottes alleinige Souverinitit Gber Leben und Tod» (vgl. Ez 37,1-10; 11,1—
13; T Kon 17,17-24 [als frihnachexilischer Text]; II Kon 4,18-37; Sir 48,5f.), (8) «kor-
petliche Integritit» (vgl. Hi 19,25-271%%; TestHiob; Hieronymus). Vollkommen zu
Recht verweist der V. dabei auf die in jungerer Zeit hiufig beobachtete Korrelation
von Monotheismus und Auferstehungsvorstellungen und bestitigt die These einer
multikausalen Ableitung alttestamentlicher Vorstellungen von der Uberwindung des
Todes. So stehen in deren Hintergrund nicht nur gerechtigkeits- und mirtyrertheologi-
sche Momente, sondern v.a. auch schopfungstheologische Motive.

Fur die neutestamentlich zentrale Vorstellung von der Auferstehung in und durch
Jesus Christus, also der mittels Partizipation erhofften Auferstehung, macht die Studie
aber leider keine alttestamentlichen Texte namhaft; auf Jes 52-53* wird nur in einer
Fussnote hingewiesen. Dan 12 und II Makk 7 werden vom V1. als eindeutige alttesta-
mentliche Belege bewusst ausgeklammert. Weish 2f. wird nur am Rande behandelt. An-
gesichts der vom V1. selbst fiir eine produktions- und rezeptionsisthetisch sowie ka-
nonstheologisch orientierte Hermeneutik eingeforderte Bertcksichtigung der histori-
schen Kontexte ist der weitgehende Verzicht auf eine religionsgeschichtliche Kontex-
tualisierung der behandelten Texte unverstindlich. So ist das angezeigte Werk trotz
seiner umfangreichen Detailanalysen von Ps 88 und Ez 37 doch eher eine begrenzte
Skizze zu auferstehungstheologischen Verstehensmdglichkeiten alttestamentlicher
Texte in ihrer hebriischen und griechischen Gestalt als eine «Grundlegung einer ge-
samtbiblischen Theologie der Auferstehungy.

Markus Witte, Berlin

Maria Moog-Grunewald (Hg.): Mythenrezeption. Die antike Mythologie in Literatur, Mu-
sik und Kunst von den Anfingen bis zur Gegenwart, Der Neue Pauly Supplemente
5, Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler 2008. 749 S., EUR 180.—, ISBN 978-3-476-
02031-1.

Wihrend das Neue Testament von der Bekehrung von den Abgéttern zu Gott spricht
(I Thess 1,9) und mehrfach explizit vor Mythen warnt, finden sich bereits wenig spiter
in den nach-ntl. Schriften Hinweise auf die Mythen der griechisch-romischen Welt, die
in ganz unterschiedlicher Weise rezipiert werden. Auch in der Folgezeit begegnen In-
halte antiker Mythologie in den Abhandlungen, in Predigten und in der christlichen
Kunst in oft ganz unterschiedlicher Kombination mit christlichen Inhalten. Die ein-
schligigen Lexika zur Antike stellen in der Regel die mythische Figur an sich austei-
chend vor. Sucht man jedoch nach Hinweisen auf christliche Rezeption oder will diese
mit der sonstigen zeitgendssischen Rezeption oder der Rezeption in anderen Epochen
vergleichen, war dies bisher ein mithsames Unterfangen, das Theologen schnell tber-
forderte.

Zur abgeschlossenen Neubearbeitung Der Neue Pauly: Engyklopadie der Antike, hg.v.
H. Cancik, H. Schneider, Stuttgart/Weimar 1996ff., 15 Bande, geh6ren acht Supple-
mentbinde (erschienen oder in Vorbereitung). Der vorliegende Supplementband 5 gibt
einen hervorragenden Uberblick iiber die Rezeptionsgeschichte und Wirkung heraus-
ragender Figuren der griech.-rém. Mythologie von der frithen Antike bis in die Gegen-
wart, vornehmlich in Literatur, Kunst und Musik. «Dabei steht die Funktionalisierung
mythischer Figuren als Reflexionsmedien von Kunst bzw. dsthetischer und philosophi-



258 Rezensionen

scher Programmatik im Vordergrund; so ergibt sich ein neuer Zusammenhang der Re-
zeptionsgeschichte, durch den neue Forschungsakzente gesetzt werden» (vii). Nicht
berticksichtigt werden dabei reine Personifikationen, historische Figuren, mythische
Orte oder geschichtliche Ereignisse.

Uber die Kenntnis der spezifischen Rezeption mythischer Figuren hinaus sind auch
neue Perspektiven auf die jeweiligen kiinstlerischen und philosophischen Werke beab-
sichtigt, in denen diese Figuren erscheinen. Dieses Nachschlagewerk will daher nicht
nur in konzentrierter Form die Summa der antiken mythischen Figuren und ihrer Re-
zeption darstellen, sondern auch die votliegende Forschung kritisch aufnehmen und
durch eigenstindige Beitrige uber den Forschungsstand weiterbringen. Neben dem
Nachzeichnen der Rezeption ist auch die jeweilige, einmalige Funktion der Rezeption
fir die betreffenden Werke im Blick.

Die grossangelegten Einzelartikel beriicksichtigen je nach Gegebenheit folgende
Aspekte: die historische, dsthetische und ideologische Kontextualisierung der mythi-
schen Figur von ihren Anfingen bis in die Gegenwart, die intertextuellen bzw. interdis-
ziplindren Verweisungen, die epochenspezifische Bedeutung einzelner Figuren, die gat-
tungs- und medienspezifische Relevanz einzelner Figuren sowie die Indienstnahme
einzelner mythischer Figuren fiir politische, psychologische bzw. psychoanalytische,
philosophische und allgemeine ideologische Interessen.

Die einzelnen Lemmata sind wie folgt aufgebaut:

— Namen in griech. und lat. Form und kurze Charakteristik der Figur;

— Prisentation des antiken Mythos in seiner wirkmichtigsten Version, ggf. mit geo-
graphischen und historischen Varianten (unter Angabe der antiken Quellen);

— ggf. religionsgeschichtliche Deutung;

— Rezeption der mythischen Figur in Text und Bild in der Antike; ab der Spitantike
bis zur frithen Neuzeit sowie von der frithen Neuzeit bis in die Gegenwart inkl. der
Rezeption in Psychologie und Ethnologie sowie in den neueren Medien Film, Co-
mic und Werbung; ferner abschliessend Literaturhinweise.

Die folgenden, jeweils vollstindig aufgefiihrten Lemmata, zeigen Umfang und Aus-
wahl:

Achilleus, Adonis, Agamemnon und Klytaimnestra, Aias, Aktaion, Alkestis und
Admetos, Amazonen, Amphitryon und Alkmene, Andromache, Antigone, Aphro-
dite, Apollon, Ares, Ariadne, Artemis, Atalanta, Athena, Arteus und Thyestes ...
Kadmos, Kassandra, Kastor und Polydeukes, Kentauren, Kephalos und Proktis,
Kirke, Kronos ... Pan, Pandora, Paris, Penthesileia, Persepone, Perseus, Phaethon,
Phaidra, Philomena und Prokne, Pomona, Poseidon, Prometheus, Psyche, Pygma-
lion, Pyramos und Thisbe.

Neben diesen Beitrigen bietet der Band eine Auswahlbibliographie sowie ein Register
der mythischen Figuren, das Hinweise auf weit mehr Figuren beinhaltet, als in eigenen
Lemmata dargestellt werden, und von tiber 2600 Personen, die die antiken Mythen auf-
gegriffen, interpretiert und immer wieder neu gestalten haben. Es enthilt durchgehend
knapp zweihundert schwarzweiss Abbildungen.

Viele Artikel zeigen sowohl die Verdringung als auch die Aufnahme und Transfor-
mation paganer Bilder und Vorstellungsinhalte in der frihchristlichen Literatur, etwa



Rezensionen 259

in der Polemik der Apologeten (z.B. U. v. Loyen, «Apollony, 115-131 [121]). Freilich
zeigt die Rezeption auch, dass spiter christlicherseits Elemente der antiken Mythen z.
B. in die Heiligen- und Marienverehrung aufgenommen wurden (z.B. B. Full, «Aphro-
dite», 97-114 [102]; sehr eindriicklich auch am Beispiel des Herakles dargestellt; FF. Bez-
net, 320-343 [332£.]; dhnlich auch bei Orpheus, B. Huss, 522-538). Solche Aufnahmen
mythischer Stoffe durch die Kirchenviter waren durch Thesen wie die des Clemens
von Alexandria vorbereitet, der behauptete, «die heidnischen Autoren hitten nicht nur
Zugang zur atl. Weisheit, sondern durch niederrangige Engel zur christl. Heilsgeschich-
te selbst gehabt (vgl. Clem. Al strom. 2.2)» (121).

Dabei wird deutlich, welche Elemente antiker Mythen «christianisierbar» waren und
welche nicht. Viele Artikel zeigen die Auseinandersetzung des Christentums mit die-
sem Aspekt des langlebigen — auch christlich tberlieferten — antiken Erbes in Abgren-
zung und Aufnahme. Somit ist das Lexikon nicht nur «ein Beitrag zu einer Kulturwis-
senschaft, die die Historizitit ithres Gegenstandes im Blick hat» (vii), sondern auch zum
Thema Christentum und Kultur(en). Freilich hitte man allein aus dem Blickwinkel der
Theologie die Lemmata anders gewihlt und die Darstellungen anders gewichtet. Doch
liegt auch in der vorliegenden, interdisziplindren Gewichtung ein Charme des Bandes.
Zum Thema vgl. ferner B.B. Powell: Einfithrung in die klassische Mythologie, Stutt-
gart: |. B. Metzler 2009.

Geplant ist ein siebter Supplementband des Nexen Pauly, detr Die Regeption der antiken
Literatur als kulturhistorisches Werklexikon aufarbeitet (hg.v. C. Walde) und ebenfalls
fir Theologen von Interesse sein wird.

Christoph Stenschke, Wiedenest/Pretoria

Krupp, Michael: Einfiitbrung in die Mischna, Vetlag der Weltreligionen: Frankfurt a.M./
Leipzig 2007. 223 S. (geb.), EUR 18.—, ISBN 978-3-458-71002-8.

Die Mischna: Festzeiten — Seder Mo'ed, aus dem Hebriischen tbers. u. hg.v. Michael
Krupp, Vetlag der Weltreligionen: Frankfurt a.M./Leipzig 2007. 498 S. (geb.), EUR
30.—, ISBN 978-3-458-70004-3.

Die Mischna: Schadigungen — Seder Negigin, aus dem Hebriischen tbers. u. hg.v. Michael
Krupp, Verlag der Weltreligionen: Frankfurt a.M./Leipzig 2008. 674 S. (geb.), EUR
36.—, ISBN 978-3-458-70014-2.

Mit den vorliegenden Binden beginnt der Verlag der Weltreligionen (ein Imprint des
Insel Verlags, Frankfurt a.M. und Leipzig, www.verlagderweltreligionen.de) eine voll-
stindige Ausgabe der Mischna in neuer deutscher Ubersetzung mit Kommentierung:
«Diese Mischnaausgabe macht es sich zur Aufgabe, dem Wissenschaftler und Laien,
dem Lehrer, Pfarrer, Juristen, Historiker und jedem, der am Judentum interessiert ist,
eine verliBliche Ubersetzung mit zum Verstindnis nétigen Erlduterungen zu bieteny
(14). Als erste Gesamtausgabe in deutscher Sprache berticksichtigt sie die beiden un-
terschiedlichen Versionen der Mischna (babylonisch und paldstinisch). Betreut wird sie
von M. Krupp, Dozent fir Rabbinische Literatur und Frithes Christentum an der He-
braischen Universitat in Jerusalem.

Die Eznfiihrung will ein Reisefiihrer in die Welt der Mischna sein. Krupp beschreibt
zunichst die verschiedenen Richtungen im Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels



260 Rezensionen

sowie den Beginn der Mischnabildung und ihren komplexen Entstehungsprozess (15-
36). Es folgen Ausfihrungen zum Text der Mischna. Krupp beschreibt die beiden Re-
zensionen und stellt die drei vollstindigen Mischnahandschriften (Codex Kaufmann,
Parma und Cambridge) sowie die Gbrigen Mischnahandschriften vor (37-66, jeweils
mit Abbildungen). Anschliessend stellt Krupp die verschiedenen Kommentare, Text-
ausgaben und Ubersetzungen der Mischna zusammen und untersucht deren Sprache
(67-84). Knapp geht er auf die Tosefta ein, die «Schwester der Mischna» (85-89).

Ein wesentlicher Teil der Einfithrung besteht aus der Darstellung der wichtigsten
Mischnalehrer (die ersten vier Paare, das finfte Paar — Shammai und Hillel —, die Tan-
naiten als Mischnalehrer in den finf Generationen, 90-145). Zu jedem Lehrer gibt
Krupp die bekannten, oft spirlichen biographischen Hinweise sowie charakteristische
Aussagen bzw. Lehrentscheidungen wieder (zumeist aus #.42). Nach knappen Uberle-
gungen zur rabbinischen Logik (hermeneutische Regeln in unterschiedlicher Anzahl,
jeweils mit Beispielen, 146—154) und Darstellung der Titel und des Inhalts der einzel-
nen Mischnatraktate fasst Krupp abschliessend die weitere Entwicklung nach der
Mischna zusammen (155-168).

Im Anhang finden sich einige Beispieltexte aus alten Quellen, aus Gesetzesent-
scheidungen, Erzihlungen, Regeln fiir ethisches Verhalten und aus der Spruchliteratur
(169-197, jeweils mit Einleitungen und Erlduterungen in den Fussnoten). Mit Zeittafel,
Glossar, einer Tabelle mit Namen und Abkurzungen der Mischna- und Talmudtrakta-
te, einem Verzeichnis der Rabbinen und einem Literaturverzeichnis schliesst das hand-
liche Bindchen (11x18 cm, so auch das Format der Ubersetzungsbinde).

Allgemeinverstindlich und gewinnend stellt Krupp die Mischna um ihrer selbst wil-
len und von den ihr eigenen Fragestellungen her dar. Das macht diese Einfiibrung fir
christliche Theologen interessant. Gleichzeitig verweist Krupp wiederholt auf Paralle-
len oder sonstige Bezlige zum Neuen Testament, denen leicht weitere hinzugefiigt wer-
den koénnten. Ein rundum gelungener Band, der auch als Begleitung zur Ubersetzung
und Kommentierung der Mischna dient.

Grundlage der bisher vorliegenden Binde der Ubersetzung der Mischna ist die in Jeru-
salem seit 2002 erscheinende deutsch-hebriische Ausgabe Die Mischna, die sogenannte
[erusalemer Mischna, die von Krupp im Lee Achim Verlag herausgegeben wird (vgl.
www.lee-achim.de/html/mishnaProject.htm; beschrieben in der Eznfiibrang, 78£.). Die
Ausgabe im Verlag der Weltreligionen lisst den hebriischen Text und den Varianten-
apparat weg. «Auflerdem gibt es in der Jerusalemer Mischna eine Reihe Zusitze in der
Kommentierung, die sprachliche und weitergehende wissenschaftliche Erklirungen
zum Inhalt haben» (so die Angaben auf der Homepage des Verlags).

Die Ubersetzungsbinde zu Seder Mo'‘ed und Seder Negigin bieten zunichst den voll-
stindigen Text in gut verstindlicher, textnaher Uberserzung (im Seder Mo‘ed-Band 9-250,
im Seder Negigin-Band 9-286). Die Kommentierung des Seder Mo'ed beginnt mit einer all-
gemeinen Einfithrung (253-275, teilweise in Uberschneidung mit dem Einfithrungs-
band), ohne dass detailliert auf die Ordnung in ihrer Gesamtheit eingegangen wird (le-
diglich 18 Zeilen). Eine andere Gewichtung am Beginn der Kommentierung wire in
den weiteren Binden winschenswert. Der Einleitung folgt ein ausfiihrlicher Stellen-
kommentar mit textkritischen Anmerkungen, Erklirungen und Hinweisen auf Paralle-



Rezensionen 261

len (276-464), der zudem Einfiihrungen in die einzelnen zwolf Traktate des Seder Mo ‘ed
enthalt (jeweils ca. zwei Seiten).

Der Band zum Seder Nezigin enthilt zumindest eine dreieinhalbseitige Einfithrung
speziell in diese Ordnung (291-294; ansonsten ist die tibrige Einfithrung der Kommen-
tierung ebenfalls allgemeiner gehalten: historischer Kontext — Paldstina zur Zeit der
Entstehung der Mischna, Text: Rezensionen, Handschriften, Vorlage und Ubersetzun-
gen sowie Zeittafel, 294-327). Im Seder Nezigin-Band folgen dem Text iiber 300 Seiten
Stellenkommentar (328-638).

Dank der umfangreichen Stellenkommentare ist Krupps Ausgabe der einbdndigen
Ubersetzung von D. Correns: Die Mischna, Wiesbaden 2005, vorzuziehen, die fast kei-
ne Anmerkungen enthilt und zudem der nicht unproblematischen hebriischen Ausga-
be von H. Albeck folgt. Krupps Binde enden mit Glossaren, verschiedenen Registern
und Literaturverzeichnissen. Eine abschliessende Zusammenfassung und Wiirdigung
der theologischen und anderweitigen Bedeutung bzw. eine knappe Skizze der Wir-
kungsgeschichte fehlt jedoch.

Die Binde sind hervorragend gedruckt und verarbeitet. Wo man ohne den hebri-
ischen Text auskommt und der umfangreichen Kommentierung bedarf, wird man ger-
ne auf Krupps Binde zurlickgreifen. Die relativ kostengtinstige Ausgabe wurde durch
die Forderung der Udo Keller Stiftung Forum Humanum (vgl. www.forum-humanum.org)
moglich. Nach ihrem Abschluss wiire eine Studienausgabe fiir Studierende wiinschens-
wert.

Christoph Stenschke, Wiedenest/Pretotia

Christiana Reemts: Samuel Biblische Gestalten bei den Kirchenvitern, Miinster:
Aschendorff 2009. 233 S., geb., EUR 30.—, ISBN 978-3-402-12808.

Das vorliegende Buch ist der dritte Band in der neuen Serie Biblische Gestalten bei den Kir-
chenvatern, die sich dem patristischen Verstindnis biblischer Gestalten widmet. Der er-
ste Band zu Abraham ist 2005 erschienen, der zweite Band zu Adam im Jahr 2007. Da-
bei ist es das Ziel, «die Art und Weise, wie die groen Theologen der frithen Christen-
heit die Bibel lasen, vorzustellen und so zu einer geistlichen Schriftauslegung in unserer
Zeit Anregungen zu geben» (6). Den Lohn solcher Beschiftigung beschreibt das Vor-
wort wie folgt: «Fir die Kirchenviter ist die Bibel Quelle und Ziel jeder Freude, jeder
Schoénheit, aber auch jeder denkerischen Bemiithung. Thre Werke sprechen von der Fas-
zination, die von der Bibel ausgeht und der man sich, einmal davon gepackt, nicht mehr
entziehen kann. Dadurch leiten sie auch ihte Leser an, die Bibel zu lesen, sie neu zu le-
sen, sie wieder und wieder zu lesen und in ihr die Begegnung mit Gott zu suchen. Die
Beschiftigung mit ihrer Theologie zwingt uns, gerade weil sie uns in vielem fremd ist
und unsere Plausibilititen nicht teilt, unser Selbstverstindnis und unsere Denkgewohn-
heiten zu hinterfragen und zu neuen Fragen vorzustoBen» (6).

Das Vorwort (11-13) umreisst die Bedeutung Samuels in der patristischen Wahr-
nehmung. Reemts orientiert sich an der Abfolge der von Samuel handelnden Texte 1
Sam. Wihrend die Geburtsgeschichte hiufig kommentiert wurde, erscheint die Beru-
fungsgeschichte seltener. Bei den ubrigen von Samuel berichteten Ereignissen witd
deutlich, dass die Viter ihre Bibel kannten, selbst die auf den ersten Blick weniger wich-
tigen Samuelbiicher. Doch zeigt sich auch, dass diese Biicher nicht im Zentrum ihrer



262 Rezensionen

Aufmerksambkeit standen. Von besonderem Interesse dagegen war die Erzidhlung von
dem postmortalen Erscheinen Samuels, die die «patristische Exegese so sehr beschif-
tigt hat, dass I Sam 28 einer der am meisten ausgelegten Texte des AT ist, zu dem wir
von fast jedem Kirchenvater Bemerklungen haben» (11). Die ersten umfangreicheren
Texte zum ersten Samuelbuch finden sich bei Origenes, auf den alle Spateren auftbauen.
Abgesehen von Origenes stammt die Mehrzahl der Belege aus dem 4. Jh. Dabei erwat-
ten sich die Viter von ihrer Beschiftigung mit Samuel Aufschluss dartiber, wie Gott
gehandelt hat, und damit auch Weisung fir die eigene Zeit.

Unter der «Geburtsgeschichte Samuels» geht es im ersten Teil um Lebenszeit und
Wohnort Samuels, seine Eltern, die Bedeutung des Namens und die Bestimmung des
Knaben fiir den Gottesdienst sowie seine Berufung. Im zweiten Teil, «Wer war Samu-
eb» (33-63), fasst Reemts die patristischen Hinweise auf Samuel als Priester (priestetli-
che Abstammung, Aufwachsen im Tempel, priesterliche Kleidung?, die Weissagung an
Eli, priestetliche Amtshandlungen?) sowie Samuel als Richter und Propheten zusam-
men. Ferner erscheint Samuel den Vitern als Beter, als Heiliger (Weihe von Geburt an,
auf einer Stufe mit Mose und Aaron), als Vorbild fiir Christen, als ein Typos Christi und
als biblischer Schriftsteller. Fiir Origenes etwa war Samuel ein Typos Christi, «denn Sa-
muel nimmt den Abstieg Christi in die Totenwelt und seinen Wiederaufstieg aus ihr
voraus. Ein Unterschied zwischen beiden besteht darin, dass Christus seinen Weg frei-
willig geht, Samuel aber nicht (62).

Teil drei untersucht die patristische Wahrnehmung der Rolle Samuels in der Ge-
schichte Israels. Das Interesse der Viter gilt der Forderung Israels nach einem Konig,
dem Verhiltnis von Samuel und Saul, dem Kampf gegen die Feinde, der Reue Gottes
und der Verwerfung Sauls sowie Samuel und David.

Ausfihrlich behandelt Teil vier die Erzahlung von der Totenbeschwérerin in En-
dor (I Sam 28,83-126). Dazu gehoéren Samuels Tod, unterschiedliche exegetische Be-
obachtungen der Viter und verschiedene hermeneutische Fragen («Sehr vereinfacht
dreht sich die hermeneutische Diskussion zu 1 Sam 28 um den Satz: (Und Samuel
sprach zu Saub. Simmt dieser Satz oder stimmt er nicht?») und systematische Ubetle-
gungen. Die Viter versuchen den Text in das Ganze der Heiligen Schrift einzuordnen
und ihn dartiber hinaus mit dem christlichen Glaubensbekenntnis in Verbindung zu
bringen. Dabei ist es interessant zu sehen, wie viele und verschiedenartige Fragen der
Text fiir die Viter aufwirft und wie deutlich an thm wird, dass es die Viterexegese nicht
gibt, sondern dass die patristische Exegese von sehr verschiedenen Vorentscheidungen
geprigt sein und deshalb auch zu sehr unterschiedlichen Ergebnissen kommen kann
(86). Fiir die Viiter, die diesen Bericht fiir wahr halten, ist er ein Zeichen dafur, dass die
Bezichung des Menschen zu Gott, und dazu gehort auch seine Sendung, mit dem Tod
nicht zu Ende ist, sondern nach dem Tod vertieft weitergefiihrt wird. Samuel gehort
schon vor seiner Geburt Gott, er gehort noch im Tod Gott und wird so zu einer Ge-
stalt, an der die Viter besonders deutlich die Grosse der Liebe Gottes zeigen kénnen.

Mit Samuel erscheint ein Mensch, dessen Leben ohne Briuche und aus einem Guss
ist, weil es nur Gott allein gehért. «Die Viter sehen Samuel als Gestalt, die zwischen
Mose und Jeremias anzusiedeln ist. Wie Mose ist er Fuhrer des Volkes in einer sehr be-
dringten Zeit, wie Jeremias ist er ein groB3er Prophet, und wie beide ein Fiirsprecher
des Volkes bei Gott. Gleichzeitig, und das ist die andere Seite, weist er voraus auf Chri-



Rezensionen 263

stus, dem er in der Verfolgung dhnlich wird, weil er wie dieser auf den thm entgegen-
schlagenden Hass mit nicht zu erschutternder Liebe antwortet» (127).

In einem Anhang werden die 1. und 5. Samuel-Homilie des Origenes (nur sie sind
vollstindig erhalten) in Lateinisch bzw. Griechisch und erstmalig in deutscher Uberset-
zung geboten, dazu ferner in Ubersetzung Quaestiones 27 und 46 des Ambrosiaster, die
sich ausschliesslich mit Samuel beschiftigen (128-217; «... um dem Leser zu ermégli-
chen, ausgewihlte Beispiele patristischer Exegese einmal im Zusammenhang zu lesen»,
128). Der Band schliesst mit Bibliographie und Register von Bibelstellen und Texten
der Kirchenvater.

Neben der griindlichen Darstellung und gelungenen Kommentierung gibt der Band
einen hervorragenden Einblick in die patristische Exegese und Theologie. Uber die Be-
deutung fir die Rezeptionsgeschichte der Samuelbticher hinaus ist er fir eine theolo-
gisch orientierte Exegese der Samuelerzihlung inspirierend und enthilt mehrere Per-
spektiven fiir eine gesamtbiblische Theologie.

Erarbeitet wurde der schone Band in der Benediktinerinnen-Abtei Mariendonk am
Niederrhein, zu der die Autorin gehort, die sich vorbildlich um das Vitererbe kimmert
(vgl. www.mariendonk.de). Von der Autorin stammt ferner der Band: Origenes. Eine
Einfiihrung in Leben und Denken, Wiirzburg: Echter 2004.

Christoph Stenschke, Wiedenest/Pretoria

Gerhard Tersteegen: Briefe 1 und 2, hg.v. Gustav Adolf Benrath, unter Mitarbeit von Ul-
rich Bister und Klaus vom Orde (Texte zur Geschichte des Pietismus, Abt.V Ger-
hard Tersteegen, Werke, Band 7/1 und 2), Brunnen-Verlag/Vandenhoeck & Rup-
recht: Giessen und Géttingen 2008. 663 und 605 S., EUR 199.—, CHF 378.30,
ISBN: 978-3-7655-9409-0 (Brunnen), 978-3-525-55339-8 (Vandenhoeck & Rup-
recht).

Gerhard Tersteegen (1697-1769) gehort zu den am hiufigsten im Kirchengesangbuch
vertretenen Liederdichtern. Ubertroffen wird er nur von Martin Luther und Paul Ger-
hardt. Exemplarisch zeigt das bekannteste Lied «Gott ist gegenwirtige sowohl den
Kern seiner Botschaft wie die Attraktivitit seiner Frommigkeit. Wendungen wie «Ma-
che mich einfiltig, innig, abgeschieden, sanft und still in deinem Frieden» oder «Herr,
komm in mir wohnen ... komm, du nahes Wesen, dich in mir verklire» markieten Tet-
steegens religiose Grundhaltung. Er steht in der Tradition der quietistischen Mystik,
weiss sich verbunden einem Thomas von Kempen oder Jean de Labadie, einer Ma-
dame Jeanne Marie de Guyon oder Pierre Poiret, einem Johann Arndt oder Gottfried
Arnold. Im niederlindisch-deutschen Grenzgebiet wuchs Tersteegen zweisprachig auf,
genoss eine gute Schulbildung, die ihm vertiefte Sprachkenntnisse vermittelte, so dass
er Ubersetzungen aus dem Franzosischen anzufertigen vermochte. Einem eigentlichen
Broterwerb musste er nicht nachgehen, denn er lebte von einer ansehnlichen Erbschaft
und den Gaben einiger seiner Freundinnen und Freunde. Auf Gemeinschaftsbildung
verzichtete er, sein Individualismus liess ithn Distanz auch zu den Vertrautesten halten.
Das Gefille zur Askese bis hin zu seiner Ehelosigkeit ging allerdings mit besonderer
Aufmerksamkeit fir die Pflege des Leibes bei Leiden und Krankheit einher. Der le-
benslang krinkelnde Tersteegen sprach aus eigener Erfahrung. Dieser Frommigkeit
entsprachen die Wege der Verktundigung. Tersteegen wirkte im seelsorgerlichen Ein-



264 Rezensionen

zelgesprich, durch erbauliche Rede in grésserem Kreis, in seinen Briefen, durch ge-
druckte Werke. Zu grosskirchlichen Veranstaltungen wollte er sich nicht in Konkur-
renz begeben. Den Separatismus lehnte er ab.

Den Zugang zu Tersteegens Werken erschwert deren iiberaus komplizierte Ubet-
lieferungsgeschichte. Einige wenige Schriften kamen noch zu seinen Lebzeiten mit sei-
ner Einwilligung im Druck heraus. Das meiste indes erschien erst nach seinem Tode,
vor allem die «Geistlichen Reden» und Briefe. Es bildeten sich ferner handschriftliche
Sammlungen von Tersteegenbriefen sowohl von Originalen wie von Abschriften. Die
Veroffentlichungen und Kollektionen aus dem Kreis seiner Anhingerinnen und An-
hinger sollten allein erbaulichen Zwecken dienen. Deshalb sduberten sie Tersteegens
Texte, enthistorisierten seine seelsorgerlichen Ratschlige und geistlichen Betrachtun-
gen. Konkrete zeitgeschichtliche Beziige fielen ebenso weg wie Datumsangaben und
Empfingernamen von Briefen.

Sorgfiltig beschreibt der erfahrene Editor Gustav Adolf Benrath diese komplexe
Uberlieferung von Tersteegenbriefen mit den Konsequenzen fiir eine wissenschaftli-
chen Anspriichen geniigende Edition. Was sollte mit den in die Hunderte gehenden
Briefen geschehen, die durch Herausgeber und Kopisten aller zeitgeschichtlichen Be-
zuige entkleidet wurden und sich deshalb als undatierbar erweisen? Richtigerweise ver-
zichtet die Edition auf die Veroffentlichung dieser Stlicke, da sie kaum Wesentliches
zur Erhellung von Tersteegens Gedankenwelt — oder derjenigen der Redaktoren — bei-
getragen hitte. So enthilt die Edition allein die datumtragenden — oder zuverlissig da-
tierbaren — Schreiben Tersteegens. Eine kritische Gesamtausgabe seiner Briefe wurde
zu Recht nicht angestrebt (22). Trotzdem ist damit ein weiterer wichtiger Schritt in der
Erschliessung von Tersteegens Werk erreicht, da bereits die «Geistlichen Reden» sowie
die «Briefe in niedetlindischer Sprache» in modernen Editionen vorliegen.

Die jetzt edierten 750 Briefe bezeugen ein héchstes Mass an Konzentration. Der
Kreis von Empfingerinnen und Empfingern der Briefe ist nicht gross, geographisch
beschrinkt er sich auf das Rheinland und die Niederlande, persénliche Mitteilungen
sind dusserst selten, und nur ein einziges Thema bringt Tersteegen in immer neuen Va-
tiationen zur Sprache: die Pilgerschaft der Seele zu Gott. So kreisen seine Ausfithrun-
gen um Busse und Bekehrung, Selbstverleugnung und Gebet, Leiden und Heiligung.
Die Seele — das fromme Ich — stehe in stindiger Gefahr, vom rechten Wege abzuwei-
chen. In klassisch mystischer Weise sieht Tersteegen die grosste Gefahrdung beim «Be-
trug der Vernunft und des Fleisches» (I, 77). Die «Spekulation» der Vernunft fihre in
die Irre, das «Fleisch» blockiere geistlichen Fortschritt. Trotz der unmissverstindlichen
Ablehnung aufklirerischen Gedankengutes beriihrt sich Tersteegen doch mit ihm in
der extremen Individualisierung, die — im religiosen Gewand — keine andere Autoritat
anerkennt als die im Inneren erfahrene Anwesenheit Gottes. Diese Botschaft der In-
nerlichkeit erzeugte erhebliche Breitenwirkung,

Ein eindriickliches Beispiel fiir Tersteegens Attraktivitit bietet der gleichaltrige Bas-
ler Pietist Hieronymus Annoni (1697-1770). Im Jahre 1736 betreute Annoni zwei junge
Minner auf ihrer Bildungsreise durch Deutschland und die Niederlande. Im Miilheim
traf sich die Gruppe mit Tersteegen, der bei den Schweizern einen tiefen Findruck hin-
terliess. Eine personliche Beziehung zwischen Annoni und Tersteegen entwickelte sich
aus dem Besuch nicht, doch verfolgte Annoni Tersteegens Veroffentlichungen und be-
sass mehrere seiner Schriften. Im Jahre 1752 sorgte er fiir die Verteilung von 80 Exem-



Rezensionen 265

plaren der Predigt Tersteegens tiber «Die Kraft der Liebe Christi». Sie muss auf so po-
sitiven Widerhall gestossen sein, dass Annoni im folgenden Jahr ihren Nachdruck in
Basel veranlasste (H. Gantner-Schlee: Hieronymus Annoni, 1697-1770. Ein Wegberei-
ter des Basler Pietismus, Liestal 2001, 128-130).

Ulrich Gébler, Riehen

David Friedrich Straul3: Die christliche Glanbenslebre in ihrer geschichtlichen Entwicklung nnd
im Kampfe mit der modernen Wissenschaft, mit einer Einfihrung von Werner Zager, Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt 2009 (Nachdruck der Ausgabe Ttbin-
gen/Stuttgart 1841). Bd. 1: 38+XVI+718 S, Bd. 2: VIII+740 S., EUR 149.—, CHF
233.—, ISBN 978-3-534-22037-3.

Unausloschlich hat sich David Friedrich StrauB3 in die Theologiegeschichte eingeschrie-
ben durch sein epochemachendes Leben Jesn von 1835. Dieses kritische Werk hatte von
vornherein eine systematische Intention: Was historisch vernichtet wurde, sollte spater
dogmatisch in einem héheren Sinne wiederhergestellt werden — ganz im Sinne der He-
gelschen Dialektik der Aufhebung. In seiner Einleitung zur vorliegenden Reprintaus-
gabe der Glanbenslebre von 1841 zeichnet Werner Zager, Professor fir Neues Testament
an der Universitit Frankfurt, subtil die Verbindungen nach, die von der urspriinglichen
Idee einer Leben-Jesu-Vorlesung, wie sie Straul3 in einem Brief an den Freund Christi-
an Mirklin am 6. Februar 1832 entwickelt, tiber das Opwus magnum von 1835 bis hin zur
vorliegenden Arbeit gefihrt haben. Die dogmatische «Schlussabhandlungy, der letzte
Teil des Lebens Jesu, war fiir Straul3 trotz seiner relativen Kiirze der Zielpunkt seiner um-
fangreichen historisch-kritischen Untersuchung; hier konnte er seine Christologie im
Gefolge Schellings und Hegels entwickeln, nach der die Idee der mit Gott einigen
Menschheit sich zunichst in Jesus von Nazareth verkorperte, «bevor dann die speku-
lative Philosophie ihre die Gesamtheit aller Individuen umfassende Dimension erkann-
te» (Bd. 1, Einfithrung S. 16). Vorarbeiten zur Glaubenslehre hat Straul3 1838 aufgenom-
men, als sich die Aussicht auf die Ziricher Professur fur Dogmatik und Kirchenge-
schichte ergab, die dann mit der Berufung im Februar in Erfilllung ging (ihr folgte al-
lerdings im Mirz des folgenden Jahres die sofortige, abrupte Emeritierung). Hinzu tritt
die Beschiftigung mit Daub und Schleiermacher, vor allem aber mit Ludwig Feuer-
bach, durch den er freilich an der inhaltlichen Identitit von Philosophie und Religion
irre wird. Unter diesen verinderten Voraussetzungen beginnt Strauf3 schliesslich An-
fang 1840 mit der Niederschrift des Werkes, dessen erster Band im Sommer desselben
Jahres und dessen zweiter Band 1842 erscheint.

Straul}” Glaubenslebre ist keine Dogmatik, schon gar nicht eine konfessionelle. Der
Autor mustert vielmehr die dogmatischen Hauptstiicke in ihrer historischen Entste-
hung durch, stellt die Kritik von den Sozinianern bis zu den Rationalisten der Aufkli-
rung dagegen, um schliesslich zu dem Ergebnis zu kommen, «wie viel von dem jewei-
ligen Glaubensartikel sich gegeniiber der modernen Wissenschaft halten lisst (Bd. 1,
Einfuhrung, 22). «Die wahre Kritik des Dogma ist seine Geschichte» — dieser Spitzen-
satz aus Straul3’ Einleitung (Bd. 1, 71) markiert das methodisch Neue seines Werkes.
Als Beispiel diene der zentrale § 21 iber Glauben und Wissen, wo das Thema zuerst von
Paulus iiber Clemens und Origenes, Tertullian und Augustin, Abaelard, Bernhard von
Clairvaux und Thomas bis zu Luther und Quenstedt verfolgt wird. Dann erfolgt der



266 Rezensionen

kritische Uberschlag: «Mit jenem Veto der Vernunft, von welchem LUTHER ein bald
wieder zurickgenommenes Wort hatte fallen lassen, fingen die Socinianer Ernst zu ma-
chen an. Nichts ist zu glauben, als was wahr ist; aber nichts kann wahr sein, das mit der
Vernunft offenbar streitet, oder einen Widerspruch in sich schliesst.» (Bd. 1, 317) Das
Erbe Hegels kommt in der dialektischen Grundstruktur des Aufbaus zum Ausdruck:
Auf die formalen Grundbegriffe der christlichen Glanbenslebre (Apologetik) folgt mit der Dogma-
tik ihr materialer Inbegriff; geteilt in die Darstellung des .Absoluten als Gegenstand des abstrac-
ten Vorstellens, oder im Elemente der Ewigkert, als gittliches Wesen und des Absoluten als Gegen-
stand des empirischen Vorstellens, oder im Elemente der Zeit, als gittliches Geschehen. Auf diesen
zweiten Teil entfallen, der Zeitschiene Vergangenheit — Gegenwart — Zukunft entlang
entfaltet, die allermeisten Loci, von der Schépfungslehre iiber die Christologie bis zur
Eschatologie. Aufbau wie Methode lassen die Glaubensiehre als imponierendes Gegen-
stick zum [eben Jesu erscheinen; das Ergebnis — die Ablésung der Theologie durch die
Philosophie, des christlichen Glaubens durch die moderne Weltanschauung — markiert
einen entscheidenden Schritt zu Strauf’ letztem, von Nietzsche so unbarmherzig ver-
spotteten Werk Der alte und der nene Glaube von 1872, Es ist ein Verdienst, dieses Buch
einer breiteren Offentlichkeit als Reprint wieder zuginglich gemacht zu haben. Uber
das rein Theologiegeschichtliche hinaus bleibt der unbedingte Wahrheitsanspruch zeit-
los giiltig, dem sich die Untersuchung verdankt und dem sich der Verfasser sein ganzes
Leben hindurch gestellt hat.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Ernst Troeltsch: Schriften zur Theologie und Religionsphilosophie (1888-1902) (= Ernst Tro-
eltsch: Kritische Gesamtausgabe im Auftrag der Kommission fir Theologiege-
schichtsforschung der Bayerischen Akademie der Wissenschaften hg.v. Friedrich
Wilhelm Graf sowie Christian Albrecht, Volker Drehsen, Gangolf Hiibinger u.
Trutz Rendtorff, Bd. 1), hg.v. Christian Albrecht in Zusammenarbeit mit Bjérn Bie-
ster, Lars Emersleben u. Dirk Schmid, Berlin/New York 2009. XXI + 4 Tafeln +
1093 S., EUR 259.—, ISBN 978-3-11-020923-5 .

Von der auf 21 Bande konzipierten Kritischen Gesamtausgabe der Werke des grossen
Theologen und Kulturphilosophen Ernst Troeltsch sind seit 1998 bereits neun Binde
erschienen. Dies macht einen Band pro Jahr, was als eine editorische Meistetleistung
gelten darf. Man kann den Herausgebern und Mitarbeitern an diesem ambitionierten
Editionsprojekt nur danken, dass sie in so kurzer Zeit eine so ausgezeichnete Edition
auf den Weg gebracht haben. Nun liegt auch der erste Band der Kritischen Gesamitansgabe
mit den Schriften des jungen Ernst Troeltsch vor. Er wurde von dem Miinchner prak-
tischen Theologen Christian Albrecht federfithrend in Zusammenarbeit mit Bjérn Bie-
ster, Lars Emersleben und Dirk Schmid herausgegeben und bringt zum Teil schwer zu-
gangliche Texte des jungen Troeltsch aus den Jahren 1888 bis 1902. Nicht aufgenom-
men in den ersten Band der Kritischen Gesamtansgabe wurden die Rezensionen und die
Texte aus dem (Luvre des jungen Troeltsch, welche dieser in die von ihm selbst veran-
staltete Ausgabe seiner Gesammelten Schriffen aufgenommen hat. Die Rezensionen und
Sammelbesprechungen dieser Jahre sind aufgenommen in den Band 2 und 4 der Kriz-
schen Gesamtansgabe (siche hierzu meine Besprechung in: ThZ 65 [2009] 87-93.). Die drei

von Troeltsch selbst noch verdtfentlichten Binde seiner Gesammelten Schriften — Bd. 1:



Rezensionen 267

Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen (1912), Bd. 2: Zur religidsen Lage, Religi-
onsphilosophie und Ethik (1913) und Bd. 3: Der Historismus und seine Probleme (1922) — wer-
den als eigene Binde der Kritischen Gesamtansgabe (Bd. 9 und 10) publiziert bzw. liegen
wie der Historismusband (KGA 16) bereits vor (siche hierzu meine Besprechung in:
ThZ 65 [2009] 273-277). Der Band umfasst dennoch 21 Texte des jungen Troeltsch,
die teilweise monographische Ausmasse etreichen, wie sein grosser Aufsatz tiber Die
Selbstandigkeit der Religion (364-534) aus den Jahren 1895 und 1896 oder die Gottinger
Promotionsschrift von 1891 Gber Vernunft und Offenbarung bei Johann Gerbard und Me-
lanchthon (81-338). Dem Leser des Bandes eréffnet sich die werkgeschichtliche Ent-
wicklung des Denkens von Ernst Troeltsch von seinen akademischen Anfingen bis hin
zur Absolutheitsschrift von 1902.

Der Band ist entsprechend den Editionsprinzipien der Kritischen Gesamtansgabe auf-
gebaut. Eine von Christian Albrecht, dem Herausgeber des Bandes, besorgte Einlei-
tung (1-38) informiert vorzliglich iiber die theologiegeschichtlichen und werkge-
schichtlichen Zusammenhinge, in denen die frithen Texte Troeltschs stehen, und er-
hebt sorgsam Konturen der friiben Schriften (26-38). Ausgehend von Troeltschs spiter
Selbstdeutung seiner werkgeschichtlichen Entwicklung in dem 1921 verfassten Text
Meine Biicher (in: Ernst Troeltsch: Gesammelte Schriften Bd. 4, Tibingen 1925, 3—18)
wird dem Leser mustergiiltig Kontinuitdt und Diskontinuitit in Troeltschs Schaffen
vor Augen gefiihrt. Auch wenn sich Schwerpunktsetzungen in Troeltschs Werk nach
1902 verindern und sich das Problembewusstsein im Hinblick auf die methodischen
Problemanforderungen der Geschichtsphilosophie oder an eine modernegemaisse Re-
ligionsphilosophie verschirft, so zeichnet sich diese weitere Entwicklung doch bereits
in den frihen Schriften ab. «In Troeltschs frither wissenschaftlicher Wirksamkeit bil-
den sich Umtisse und erste Profilierungen eines historisch-kulturwissenschaftlichen
Grundlegungsprogramms der Theologie heraus, das historische Forschung in den
Dienst einer Kulturethik stellt und die Geltung bestimmter geschichtlich vermittelter
Kulturideale zu erweisen sucht» (5) Troeltsch verfiigte, wie die Texte des Bandes
durchweg erkennen lassen, uiber ein Sensorium fir den Problemhorizont sowie fiir die
Anforderungen, unter denen die Theologie unter den Erkenntnisbedingungen der Mo-
derne steht. Troeltsch erblickte diese, worauf er in seinem Werk mehrfach hingewiesen
hat, in dem spannungsvollen Verhiltnis von Normativitit und Geschichte. Mit diesem
Spannungsverhiltnis ist die Theologie erst seit der Aufklirung konfrontiert, mit dem
Einzug des historischen Denkens in die Theologie. Es macht jedoch — dartiber war sich
Troeltsch schon frithzeitig klar — einen grundlegenden Umbau und eine Reorganisation
der gesamten Theologie notwendig. Daraus resultiert nicht nur die Aufgabe einer Re-
konstruktion der Geschichte der Theologie in der Neuzeit in einem Horizont, der die
dogmatischen Binnendiskurse tiberschreitet und die sozialen und mentalitatsgeschicht-
lichen Transformationen im Ubergang zur modernen Gesellschaft mit einbezieht, son-
dern vor allem auch die Aufgabe, eine neue Geltungsgrundlage fiir die Theologie zu
entwickeln, die an die Stelle des unter den Bedingungen des modernen historischen
Denkens nicht mehr haltbaren formalen Offenbarungssupranaturalismus tritt. Tro-
eltsch erblickt diese methodische Grundlage der modernen Theologie bekanntlich in
einer Religionsphilosophie, die an die methodischen Einsichten Schleiermachers an-
knupft, jedoch die religions- und kulturwissenschaftlichen Diskurse des spiten 19.
Jahrhunderts konstruktiv verarbeitet. Seine Position, so Troeltsch in seiner Auseinan-



268 Rezensionen

dersetzung mit Julius Kaftan, sei im «Grunde nur die Position Schleiermachers. Wenn
man auch keine einzelne Lehre dieses groten Theologen unmittelbar teilen kann und
wenn man auch sehr viel von der inzwischen fortgeschrittenen Arbeit gelernt hat, so
kommt man meines Ermessens doch tber die Grundlagen seiner Position nicht hin-
aus» (669) Troeltsch hat mehtfach auf Schleiermacher als methodischen Richtpunkt
fur die ihm selbst vorschwebende Form moderner Theologie und Religionsphilosophie
hingewiesen und freilich auch ebenso oft darauf, dass von Schleiermachers eigener
Lehre kein Stein auf dem anderen bleiben kann.

Thematisch kreisen die Texte aus dem Band um zwei gréssere Komplexe. Sie re-
sultieren aus der oben genannten Problemwahrnehmung der Theologie in der Neuzetit.
Auf der einen Seite lassen die Texte deutlich ein Interesse an der Geschichte der
neueren Theologie des Protestantismus erkennen; auf der anderen Seite skizziert Tro-
eltsch — gleichsam als Konsequenz aus der theologiegeschichtlichen Bilanz und Be-
standsaufnahme — eine hoch ambitionierte religionsphilosophische Grundlegung der
Theologie. Das materiale theologiegeschichtliche Interesse des jungen Troeltsch doku-
mentieren vor allem seine Gottinger Dissertation lber Johann Gerhard und Me-
lanchthon, aber auch die in den Band aufgenommenen Texte zum 400jihrigen Ge-
burtstag Melanchthons aus dem Jahre 1897 — Das Werk Melanchthons (599—-601); Der
400jihrige Geburistag Melanchthons (605—608) —, die Darstellungen der Theologie Richard
Rothes — Richard Rothe (706—712); Richard Rothe. Geddchtnisrede (722—752); Richard Rothe
(843-8406) — sowie die Studie Leibniz und die Anfinge des Pretismus aus dem Jahre 1901
(854—-897). Auch der am 2. Juli 1895 auf der Versammlung des Wissenschaftlichen Pre-
digervereins zu Karlsruhe gehaltene und im selben Jahr publizierte Vortrag Die histori-
schen Grundlagen der Theologie unseres Jabrbunderts (539—560) gehort in dieses material aus-
gerichtete theologiehistorische Forschungsprogramm des jungen Troeltsch. Gegen-
ubet dem Freund Wilhelm Bousset hat Troeltsch den Vortrag von 1895 in seinem Brief
vom 23. Juli 1895 als «ein Probchen» seiner «Geschichte der Theologie» (537) bezeich-
net und in seine damals verfolgten Forschungsprojekte eingeordnet. In drei Teilen skiz-
ziert Troeltsch die historischen Grundlagen der Theologie des 19. Jahrhunderts. «Fs ist
zuerst der groBe Bildungsumschwung, der aus der Bildung des 18. Jahrhunderts die Bil-
dung des klassischen und romantischen Zeitalters sammt threm Ausdruck in den gro-
Ben philosophischen Systemen erzeugte. Das zweite ist die teils hierdurch, teils durch
die Verstirkung des Pietismus und die religiose Erhebung der napoleonischen Jahre
bewirkte Neubelebung der kirchlichen Tradition in ihrem alten charakteristischen Sin-
ne. Das dritte ist die im Zusammenhang mit der ganzen sozialen und politischen Neu-
bildung erfolgte innere Neuorganisation der Kirchen und die Verinderung der Stellung
des Staates zu der Kirche.» (541) Troeltsch geht — das macht seine Problembeschrei-
bung mehr als deutlich — die Entwicklung der Theologie im 19. Jahrhunderts in einer
breiten, die soziokulturellen Umbtiiche einbezichenden Weise an. Die in seinen spite-
ren Studien zum Protestantismus und seiner Bedeutung fir die Genese der modernen
Kultur ausgefiihrte methodische Unterscheidung zwischen Alt- und Neuprotestantis-
mus klingt schon in den frihen Texten an (vgl. 546.606.672 u.6.). Bereits in seiner Dis-
sertation von 1891, mit der sich Troeltsch zugleich in Géttingen habilitierte, entwickelt
er ein scharfes Bewusstsein fur die Differenz zwischen dem Protestantismus des 16.
und 17. Jahrhunderts und der eigenen Gegenwart (vgl. 332). Methodisch hoch reflek-
tiert bahnt sich Troeltsch den Weg von Johann Gerhard zu Melanchthon: «Macht man



Rezensionen 269

nimlich den Anfang mit Melanchthon, so gewinnt man bei dem ungeheueren Umfang
seiner Arbeit, bei der schwankenden Entwicklung seiner Auffassung und bei dem stets
vorwiegenden Interesse fir die sogenannten urspringlichen Ideen der Reformation
keinen Ausgangspunkt und namentlich keine Einsicht in die Continuitit der geschicht-
lichen Entwicklung der lutherischen Kirche und Doktrin [...] Dem gegeniiber ist es
wohl am Platze, zuerst den Tatbestand bei dem grossen orthodoxen Theologen zu er-
heben und dann zu untersuchen, welche Anknipfungspunkte sich hierflir bei dem
Schopfer der protestantischen Dogmatik und des protestantischen Unterrichtswesens
darbieten.» (891f.) Dabei versteht Troeltsch unter Dogmatik schon in der Dissertation
keine reine Wissenschaft. Ihre Bedeutung liege «nicht in der Férderung der allgemeinen
Erkenntnis und der Wissenschafty, aber auch nicht «in der Belebung und Vertiefung
der Religion selbst», sondern in «dem apologetischen Bediirfnis einer Auseinanderset-
zung zwischen den positiven Religionsvorstellungen und dem tbrigen Wissen eines
Culturvolkes» (85). Als eine solche Vermittlungsinstanz, die keine reinen Erkenntnisin-
teressen habe, sei eine theologische Dogmatik freilich fur jede Religion bis «zum Welt-
ende» schlechthin unentbehrlich, und zwar, wie Troeltsch hinzufiigt, als «Grundlage ih-
rer Religionspadagogik, als der stille Koeffizient aller Predigt und alles Unterrichts, der
das Zusammenbestehen einer weltlichen Bildung mit der religiosen Wahrheit ermog-
licht» (86). In seinen spiteren Aufsatz Gber Die Dogmatik der «religionsgeschichtlichen S chute»
(in: E. Troeltsch: Gesammelte Schriften Bd. 2, Tiibingen 1913, 500-524) sind diese Uber-
legungen aufgenommen in der wissenschaftstheoretischen Neubestimmung der theo-
logischen Dogmatik als eines Stiickes der praktischen Theologie, die keine eigentliche
Wissenschaft mehr sei.

Die materialen Studien zur Genese der modernen Theologie und das mit diesen
Studien verbundene Forschungsprojekt einer Theologiegeschichte bilden den einen
Arbeitsschwerpunkt Troeltschs zwischen 1888 und 1902. Den anderen markieren die
Schriften, in denen er — methodisch auf den Spuren Schleiermachers — eine Grundle-
gung der Religionsphilosophie vorlegt, die der Moderne gemiss ist. Unter diesen Tex-
ten ragt die grosse, iiber mehrere Jahrginge der Zestschrift fiir Theologie nnd Kirche publi-
zierte Abhandlung Die Selbstindigkeit der Religion hervor. Mit Schleiermacher teilt Tro-
eltsch nicht nur das Interesse an der Selbstindigkeit der Religion; wie bei diesem soll
die Religionsphilosophie auch an die Stelle der unter den Bedingungen des modernen
historischen Denkens nicht mehr zu haltenden Lehre von der Heiligen Schrift treten.
Troeltsch versteht die ihm vorschwebende modernegemisse Religionsphilosophie, die
sich in ihrem Aufbau und ihren Elementen aufgrund des am Ende des 19. Jahrhunderts
deutlich erhéhten Problemdrucks von der Schleiermachers unterscheidet, als die einzi-
ge plausible Alternative zu dem unhaltbar gewordenen Supranaturalismus und dessen
Auszeichnung des Christentums als der einzig gottlich gestifteten Religion. Sein Beitrag
zur Selbstverstindigung der Ritschl-Schule angesichts des lastenden Problemdrucks
wurde indes von den élteren Vertretern der Schule als Frontalangriff gewertet und I9ste
heftige Kontroversen innerhalb und ausserhalb der Schule aus. Der Betliner Systema-
tiker Julius Kaftan reagierte in der Zeztschrift fiir Theologie und Kirche bereits im Jahre 1896
mit seiner kritischen Replik Die Selbstandigkeit des Christentums (ZThK 6 [1896] 373-394).
Auf diesen Beitrag Kaftans replizierte Troeltsch mit dem in den Band aufgenommenen
Beitrag Geschichte und Metaphysik (617—682), der 1898 zusammen mit einer weiteren Stel-
lungnahme Kaftans im ersten Band der Zeitsehrift fiir Theologie und Kirche publizierte wur-



270 Rezensionen

de. Troeltschs damalige Religionsphilosophie kreist um die beiden Pole Religionspsy-
chologie und Religionsgeschichte. Aus dem auf diese Weise gefiihrten Nachweis der
Selbstindigkeit der Religion resultiert erst die gegen die Ritschl-Schule gewendete The-
se, dass deren Isolierung des Christentums in der Religionsgeschichte nicht zu halten
sei. Dahinter steht die Uberzeugung Troeltschs, dass sich die Geltung des Christen-
tums unter den Bedingungen seiner Gegenwart nicht mehr im Riickgriff auf einen wie
auch immer gearteten supranaturalistischen Offenbatungsbegriff begriinden lasse.
Das, was der Offenbarungsbegriff leisten soll, nimlich die Geltung des Christentums
begriinden, gehdrt nach Troeltsch in die Geschichtsphilosophie. Zu deren Hauptthe-
ma wird ein geistesphilosophisch explizierter Entwicklungsbegriff, dessen innere
Schwierigkeiten und Probleme, wie die Texte dieser Jahre zeigen, Troeltsch sehr be-
wusst waren. «Ich habe», so fasst Troeltsch sein Programm in dem Aufsatz Geschichte
und Metaphysik zusammen, «als Grundlage der Theologie eine Religionsphilosophie ge-
fordert und skizzirt, die sich erst von der Gesammterscheinung der Religion und einer
Untersuchung ihres geschichtlichen Entwikkelungsganges aus an die Frage nach dem
Wahrheitswert der einzelnen Religionen begiebt und rundweg darauf verzichtet, das
Christentum rein fiir sich allein und aus sich allein zum voraus fir die normale Wahr-
heit zu erklaren.» (625)

Man kann die frithen Texte Troeltschs als einen fulminanten Beitrag zur Selbstver-
stindigungsdebatte innerhalb der Ritschl-Schule lesen, die auch heute noch durch das
Problembewusstsein des jungen Autors faszinieren, das sich in ithnen zeigt. Der Her-
ausgeber legt eine sorgfiltig gearbeitete, gute Edition vor. Jeder der in den Band aufge-
nommenen Texte ist mit einem editorischen Bericht versehen, der seine Entstehung er-
hellt. Erklirende Anmerkungen erschliessen die zeitgendssischen Kontroversen, und
Biogramme (925-940) informieren liber die in dem Band genannten Personen. Die Ar-
beit mit dem Band wird durch umfangreiche Literaturverzeichnisse (941-999) sowie
Personen- (1001-1016) und Sachregister (1017-1093) erleichtert.

Christian Dang, Wien

Paul Tillich: Ausgewahlte Texte, hg.v. Christian Danz, Werner Schiif}ler und Erdmann
Sturm, Walter de Gruyter: Berlin/New York 2008. 492 S., EUR 58.— (geb.), EUR
29.95 (brosch.), ISBN: 978-3-11-020526-8 (geb.), 978-3-11-020527-5 (brosch.).

Auswahlbinde sind fesselnd. Auswahlbande sind problematisch. Auswahlbinde sind
notig.

Fesselnd: Meinen ersten Zugang zu Tillich bekam ich durch den Band .Auf der Gren-
zevon 1962, der einige wichtige selbstindige Texte, aber auch Ausziige aus der Systema-
tischen Theologie oder aus Der Profestantismus — Pringip und Wirklichkeit (1950) nach einem
inhaltlichen Kriterium sortiert versammelte; der bibliographische und biographische
Apparat war sparlich. Das ist bei dem anzuzeigenden Band anders: Er bietet mit seinen
in chronologischer Reihenfolge angeordneten 27 Texten einen Uberblick tiber Tillichs
Denken von 1919 (Uber die Idee einer Theologie der Kultur) bis 1966 (The Significance of the
History of Religions for the Systematic Theologian), also tber beinahe funf Jahrzehnte. Dabei
sind zentrale Arbeiten aus Tillichs deutscher wie aus seiner amerikanischen Wirkungs-
zeit, theologische wie philosophische Themen gleichermassen bertcksichtigt; so soll
nach dem erklirten Willen der Herausgeber «die werkgeschichtliche Entwicklung des



Rezensionen 271

Denkens von Tillich nicht nur in der Vielfalt der Themenstellungen vorgestellt, son-
dern auch der Weg hin zu seinem spiten Hauptwerk, der dreibindigen Systematischen
Theolggze, transparent gemacht werden» (9). Dazu dienen auch die ausfihrliche biogra-
phische Einleitung, die editorischen Berichte, die jedem Text vorangestellt sind und die
textkritischen Apparate; ein Personen- und ein Sachregister erschliessen den Band. Die
Textauswahl ist spannend: Da steht der expressive Artikel Kairos von 1922 («Diese
Worte sollen ein Aufruf sein zu geschichtsbewuf3tem Denken, zu einem Geschichtsbe-
wulltsein, dessen Wurzeln herabreichen in die Tiefen des Unbedingten, dessen Begriffe
geschopft sind aus der Urbeziehung des menschlichen Geistes und dessen Ethos un-
bedingte Verantwortlichkeit fiir den gegenwirtigen Zeitmoment ist.», 43) neben der ru-
higen Analyse Das religigse Symbol von 1928, der Aufsatz Die Uberwindung des Religionsbe-
griffs in der Religionsphilosophie (zuerst erschienen in den Kantstudien 1922) mit seiner poin-
tierten Apologie des Paradoxalen («Paradoxie ist [...] die notwendige Form jeder Aus-
sage iiber das Unbedingte [...] Die Paradoxie des Unbedingten ist nicht auflésbar. Sie
stellt eine Aufgabe an das Schauen.», 63) neben der Prazisierung The God above God von
1961. Hier werden Kontinuitit wie Fortentwicklung im Denken Tillichs schon an der
Sprache geradezu sinnlich spiirbar.

So fesselnd diese Auswahl in ihrer biographisch-historischen Absicht ist, so proble-
matisch ist die Entscheidung, keine Ausziige aus lingeren Werken aufzunehmen; fiir
die Relzgionsphilossphie und den Mut zum Sein bedauern das die Herausgeber selbst (10).
Insofern ist das Buch in der Tat eine Einfiihrung, aber kein Tillich-Handbiichlein wie
der Band von 1962, zumal Predigten ganz fehlen. Man mag das bedauern — unter den
verinderten Rezeptionsbedingungen angesichts der Gesammelten Werke ist diese Ent-
scheidung konsequent. Sicher kann man beim Durchblittern der grossen Werkausgabe
tber die Auswahl des einen oder anderen Textes diskutieren. Tillichs wegweisende Ge-
danken zum Protestantismus, seinem Spezifikum, seiner Gestalt, seinen Chancen etwa,
werden mit dem klassischen Aufsatz Der Protestantismus als kritisches und gestaltendes Prin-
zip von 1929 vorgestellt — ich hitte mir zusitzlich noch den Text iber Die blezhende Be-
dentung der katholischen Kirche fiir den Protestantismus aus Band VII gewtinscht. Doch ange-
sichts des begrenzten Umfangs eines solchen Bandes sind solcherlei Uberlegungen
mussig.

Notig ist ein solcher Auswahlband jedenfalls. Die Texte sind zitierfihig, und min-
destens die broschierte Ausgabe ist auch fir Seminarteilnehmer bezahlbar. Darum hier
zum Schluss eine Aufzihlung der noch nicht genannten wichtigsten Stiicke, die einzeln
zu wiirdigen hier nicht der Ort ist: Grundlinien des Religios|en] Sozialismus. Ein syste-
matischer Entwurf (1923); Kirche und Kultur (1924); Das Ddmonische. Ein Beitrag
zur Sinndeutung der Geschichte (1926); Die Idee der Offenbarung (1927); Christologie
und Geschichtsdeutung (1930); Das Neue Sein als Zentralbegriff einer christlichen
Theologie (1955); Existential Analyses and Religious Symbols (1956); The Impact of
Psychotherapy on Theological Thought (1960); Christianity and the Encounter of
Wortld Religions (1963).

Der umfangreiche, sorgtiltig edierte Band macht sich gut neben dem schmalen von
1962. Hoffentlich gelingt es ihm, bei heutigen Studenten das Interesse an Tillich so zu
wecken, wie es vor drei Jahrzehnten sein dlterer Bruder bei mir vermocht hat.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal



272 Rezensionen

Cees van der Laan, Paul van der Laan: Toer de kracht Gods op mij viel. 100 jaar pinkster-
beweging in Nederland 1907-2007, Kampen: Kok 2007. 223 S., EUR 27.50, ISBN
978-90-435-1-389-0.

Dieses Buch tber die hundertjahrige Geschichte der Pfingstbewegung (im Folgenden:
Pb) in den Niedetlanden ist von zwei Experten verfasst worden, die griindliche For-
schung mit der Kunst lebendiger Darstellung verbinden. Sie sind Briider und wurden
beide bei W. Hollenweger in Birmingham promoviert. Sie sind geistlich in der Pfingst-
gemeinschaft beheimatet und haben in ihr leitende Amter inne. Cees war lange Zeit Di-
rektor der theologischen Ausbildungsstitte, die sich unter seiner Leitung zu einer staat-
lich anerkannten Fachhochschule entwickelte und den Namen «Azusa Theologische
Hogeschool» trigt; 2003 wurde er zum Extraordinarius fiir Pentekostalismus an der
Freien Universitit von Amsterdam ernannt. Paul war sieben Jahre als Redaktor von re-
ligiosen Programmen im Fernsehen titig und unterrichtet seit 2000 Dogmatik und Kit-
chengeschichte an der Southeastern University in Lakeland (Florida), einer theologi-
schen Ausbildungsstitte der (pentekostalen) «Assemblies of God». Beide haben die Pb
und alles, was mit ihr zusammenhingt, zum Schwerpunkt ihrer Forschungsarbeit ge-
macht. Sie waren daher bestens in der Lage, das hier anzuzeigende instruktive und
spannende Buch zu schreiben.

Von Thematik und Sprache her ist klar, dass dieses Buch in erster Linie fiir nieder-
lindische Leser bestimmt ist. Es geht jedoch auch auf Aspekte ein, die fir die Pb im
Allgemeinen wesentlich sind. Vor allem sind die Pfingstkirchen — mehr als die meisten
anderen Denominationen — durch ihre Entstehung und ihr Leben und Handeln inter-
national ausgerichtet.

Der Titel — Anfang einer Zeile eines ilteren, in Ptingstkreisen bekannten Liedes —
weist deutlich auf die pentekostale Urerfahrung hin; die Liedzeile lautet auf Deutsch:
«Als die Kraft Gottes auf mich fiel, kam Freude in meine Seele.» Der Geist als die Kraft
Gottes: Mit dieser Qualifikation berthrt man das Zentrum der pentekostalen Spiritua-
litat, Liturgie und Lebenspraxis.

Nach einigen instruktiven Ausfithrungen tGber die Urspriinge der internationalen
Pb beschreiben die Autoren in vier Etappen deren Geschichte von 1907 bis 2007. Ei-
nige biographische Skizzen tragen dazu bei, die Entwicklungen, die sich in diesen Pha-
sen vollzogen haben, anschaulich zu machen. Diese Darstellungen werden durch einige
Kapitel tiber zentrale Facetten der Pb, u.a. die Pfingstlehre, vervollstindigt.

Wichtig ist, dass die Pb auch in den Niederlanden als eine Erweckungsbewegung
angefangen hat. Ihr Griinder, Gerrit R. Polman, war urspriinglich Heilsarmeeoffizier.
Er wurde durch die Erweckung im Ausland bestimmt, besonders durch die Dowiebe-
wegung, die sich stark mit Heilung beschiftigt. Polman suchte und fand das, was die
Heilsarmee ihm nicht geben konnte: die konkrete Erfahrung des Geistes, die Geisttaufe
und, als deren Beglaubigung, die Glossolalie. Zusammen mit seiner Frau, Wilhelmine
J.M. Blekkink, sammelte und leitete er Gemeinden und Kreise in Amsterdam und an
anderen Orten, in denen sich die Geistesgaben manifestierten — neben der Glossolalie
auch Prophetie und Heilung. Die beiden hatten viele auslindische Kontakte und waren
u.a. an Konferenzen in Miihlheim a.R. und Ziirich sehr geschitzte Referenten. Polman
wollte keine eigene Kirche ins Leben rufen, sondern seine Entdeckung fiir die beste-
henden Kirchen fruchtbar machen. Erst durch deren ablehnende Haltung kam es zu
der Bildung einer eigenen Denomination.



Rezensionen 293

Die auf seinen Tod im Jahre 1932 folgende Periode stand im Zeichen einer Neu-
orientierung und Besinnung. Die 50er Jahre bringen eine Wende. Die Botschaft der
Heilung wurde durch die Massenversammlungen der Prediger und Heiler Hermann
Zaiss und Tommy Lee Osborn in der breiten Offentlichkeit zu einem heiss diskutierten
Thema. Weltweit bekamen die Pfingstgemeinden, auch in Holland, neuen Aufwind.
Von den Leitern, die in dieser Periode in den Vordergrund traten, sei hier Karel Hoe-
kendijk erwahnt, der dltere Bruder des bekannten 6kumenischen Theologen J.C. Hoe-
kendijk. Thr Vater war bereits Evangelist und Missionar. In dieser dritten Periode 6ff-
neten sich auch in Holland die etablierten Kirchen vorsichtig dem Pfingst-Anliegen. In
den sechziger und siebziger Jahren entstand sowohl in den protestantischen Kirchen
wie auch in der katholischen die Charismatische Bewegung, die in den eigenen Deno-
minationen eine Revitalisierung der Geistesgaben anstrebte und betonte, dass die Kir-
che kraft ihres Ursprungs eine charismatische Gemeinschaft sein solle. Es blieb vor-
laufig noch eine Distanz zwischen dieser Bewegung und der sich in freikirchlicher Ge-
stalt manifestierenden Pb.

In der vierten Periode, die ca. 1980 anfing, erfolgte sowohl eine Emanzipation der
Pb wie auch eine weitere Annaherung zwischen den verschiedenen Richtungen inner-
halb der Pb. Neue Bewegungen und Organisationen, vor allem aus dem amerikani-
schen und englischen Raum, begannen auch in den Niederlanden starken Einfluss aus-
zuliben, wie z.B. die <Vineyard Christian Fellowship» von John Wimber, die <Youth with
a Mission» und die «Alpha-Kurse» von Nicky Gumbel. Bezeichnend fiir diese Periode
ist, dass sich konservativ-evangelikale Kirchen und Gemeinden vermehrt der charisma-
tischen Praxis 6ffneten. Die bereits genannte Azuza Theologische Hochschule, das
Ausbildungsinstitut der grossten Pfingstdenomination, wurde in die Theologische Fa-
kultit der Freien Universitit in Amsterdam integriert. An ihr besteht auch ein Lehrstuhl
tiir Charismatische Theologie. Die Emanzipation der Pb zeigt sich auch soziologisch:
Die Mitglieder stammten anfangs vorwiegend aus der Arbeiterklasse und der unteren
Mittelschicht; in ihr sind jetzt alle Schichten und Berufsgruppen vertreten.

Das Buch enthilt eine Fiille von Informationen tiber viele Personen und Sachen.
Interessant ist z.B. der Bericht iiber die zahlreichen Migrantenkirchen (allein in Amster-
dam 170!), unter denen nicht wenige pfingstlich gepragt sind.

Anschaulich charakterisieren die Autoren die Pb als einen (Pfingstbaums mit vielen
Zweigen und Verastelungen, in dem Vogel mit verschiedenen Federn ithre Nester bau-
en (114). Hier dringt sich allerdings auch eine Frage auf: Wo liegt die Grenze zwischen
den eigentlichen Pfingstkirchen einerseits und den Kirchen und Gemeinden andrer-
seits, die zwar durch die Pb beeinflusst sind, aber doch eine andere Wurzel haben? Die
Autoren rechnen z.B. auch die Kimbangukirche zu den Pfingstgemeinden. Dartiber
kann man aber geteilter Meinung sein. Das Bild von dem Baum mit den vielen Zweigen
macht deutlich, wie schwer es bei der Analyse der Pb als ganzer fillt, Abgrenzungen
und Einteilungen vorzunehmen.

Bemerkenswert sind die Ausfithrungen zur Lehre der Pb. Zwar kenne, so die Au-
toren, die Pb eine «Komplexitit» von Auffassungen. Aber weil der Uberzeugung der
Pb gemiss der Heilige Geist neue Offenbarungen gibt, kann die Lehre nicht statisch
sein. In der Dynamik des Geistes ist diese dauernd der Verinderung ausgesetzt (176).

Die eschatologische Erwartung ist in der Pb immer wach geblieben — deshalb auch
ihr grosser Einsatz in der Mission. Erstaunlich ist, dass schon zu Beginn des vorigen



274 Rezensionen

Jahrhunderts an der damaligen Grenze zwischen China und Tibet, in Likiang, eine
christliche Gemeinde entstand.

Das reich bebilderte Buch ist ein zuverlissiger Wegbegleiter in einer noch wenig be-
kannten LLandschaft. Die Autoren schreiben und urteilen fair. Sie schweigen nicht tiber
das Menschliche und bisweilen allzu Menschliche in dieser Bewegung. Es wirkt darum
glaubwiirdig, wenn sie etwa tiber die religiése Kraft, die Menschen in der Pb erfillt, be-
richten. Was sie Uiber die Geisttaufe und die Charismen ausfithren, ist frei von jeglicher
Rechthaberei, behutsam und offen. Anders als viele fundamentalistisch eingestellte
evangelikale oder pentekostale Christen, die alternative Heilungsmethoden ablehnen,
reden sie ruhig lber «einen gliubigen hom&opathischen Arzt (15).

Die Pb stellt die etablierte Kirchen vor die Herausforderung, erneut den Weg zu
der Quelle der Kraft zu finden und zu gehen: zur Kraft des Geistes in Wort #nd Tat, in
Verkindigung #nd Heilung (dieser zweite Teil des urspriinglichen Auftrags ist bis heute
weitgehend unerfiillt geblieben!). Es gilt, diese Herausforderung anzunehmen — dies
umso meht, als gemiss den Prognosen der Statistiker die Pb in diesem Jahrhundert zur
grossten Gruppierung in der weltweiten Christenheit heranwachsen wird.

Jan Veenhof, Gunten

Matthias Zeindler: Erwablung. Gottes Weg in der Welt, TVZ: Zirich 2009. 230 S., CHF
36.—, EUR 24.— ISBN 978-3-290-17516-0.

Wie wohl kein anderer dogmatischer Topos ist die Lehre von der Pridestination mit
reformierter Tradition und Theologie identifiziert worden. Auch hat sie wohl keine an-
dere Lehre stirker in Verruf gebracht als eben jene. Die vorliegende Untersuchung des
Berner Privatdozenten und Erlacher Pfarrers Matthias Zeindler setzt sich im Sinne ei-
nes unapologetischen «Gegendiskurses» (M. Foucault) intensiv mit den gingigen Vor-
wiitfen auseinander, die vom «klippensteilen Ritsel der Pridestination» (J. Updike)
sprechen oder eine «narzisstisch unreife Gottesvorstellung» (IC.-P. Jorns), «eine unwah-
re Anthropologie und einen ungelduterten Gottesbegriff» (H. Lidemann) bzw. die
Voraussetzung einer «ewigen Spaltung in Gott selbst» (P. Tillich) als Hintergrund der
Erwihlungslehre vermuten.

Unapologetisch sind Zeindlers erwihlungstheologischen Ausfithrungen schon al-
lein deshalb, weil er sie zum Anlass nimmt, die Traditionsbildung in zwei ausgedehnten
theologiegeschichtlichen Streifztigen (27-68; 69-95) kritisch zu inspizieren. Er unter-
sucht in ihnen die Entwicklung der klassischen Pridestinationslehre (Augustin und Cal-
vin einschliesslich seiner Wirkungsgeschichte im Zusammenhang der arminianischen
Krise bzw. der Synode von Dordrecht sowie der Problematik des syllogismus practicus)
und der Revisionen der klassischen Pridestinationslehre (F.D.E. Schleiermacher, A.
Schweizer, W. Pannenberg und K. Barth — bezeichnender Weise in dieser Reihenfol-
gel). Diese Untersuchung geschieht durchgingig aus dem konstruktiven Interesse her-
aus, den Glauben (173-199) an die Erwihlung Israels (202-212), der Kirche (143-172),
ja sogar anderer Religionen (213-221) denkerisch zu verantworten.

Damit ist bereits grosstenteils die Disposition der Untersuchung skizziert, deren
Gegenstand nach Auffassung des Autors aufgrund seiner zentralen Bedeutung weitere
dogmatische Problemkreise (etwa ein sachgemisses Berufungsverstindnis, Ekklesiolo-
gie, Israel- und Religionstheologie) erschliesst. Freilich ist noch nicht ihr christologi-



Rezensionen 275

sches Zentrum benannt worden, wonach sich Gottes Erwihlung in Jesus Christus er-
eignet. Diese Zentralaussage entfaltet Zeindler im Sinne der beriihmten Doppelthese
K. Barths, wonach Jesus Christus Subjekt und Objekt der Erwihlung, mithin sowohl
der erwihlte (und zugleich der eine verworfene) Mensch als auch der erwihlende Gott
ist (119-141). Mit Barth bemiiht sich der Autor darum, den theologischen Erwahlungs-
gedanken aus jener Verengung auf ein vorzeitliches Dekret Gottes tber die Bestim-
mung des einzelnen Menschen zum Heil oder Unheil zu befreien, in die er mit der klas-
sischen Pridestinationslehre geraten ist (vgl. 18.119).

Zeindlers Monographie beabsichtigt aber weitaus mehr, als einfach nur K. Barths
Erwihlungslehre zu vermitteln, deren Grundentscheidungen er zweifellos folgt. Zeind-
ler geht es um eine Erwihlungslehre, die sich theologisch dem biblischen Zeugnis aus-
setzt. Im Blick auf eine Uberwindung det Aporien der klassischen Pridestinationslehre
kann er nicht nur Barths christologische Konzentration, sondern auch Schleiermachers
Verbindung von Erwiahlungslehre und Geschichte wiirdigen. Neben der Betonung der
Erwihlung in Christus (als Selbstbestimmung Gottes), bringt namlich Schleiermachers
Akzentuierung des erwihlenden Handelns als Wirken Gottes in der Geschichte nach
Zeindler ein wichtiges Element und eine vernachlissigte Dimension des biblischen Er-
wihlungszeugnisses wieder zur Sprache (vgl. dazu das Kap. zur Erwihlung in der Bibel,
97-118), welche er mit seiner zentralen These aufnimmt, wonach die Erwihlung Got-
tes Weg in die Welt ist (22).

Den Auftakt zur Extrapolation dieser Kernthese bildet eine kurze Meditation tiber
einen zentralen biblischen Erwihlungstext, die Segnung Abrahams (Gen 12,1-3), an-
hand derer der Autor seine zentrale These vom Interpretament der Liebe her entwic-
kelt: «Das partikulare Erwihlen ist nicht weniger als die Vollzugsweise von Gottes uni-
versalem Heilshandeln. Erwihlung meint die Gestalt von Gottes Liebe» (ebd.). Die Er-
wihlung Abrahams ist mithin als Konkretion der Liebe Gottes zu verstehen, die sich
zugleich zu «allen Volkern» (Mt 28,19) hin weitet: «Indem Gott Abraham erwihlt, be-
ginnt sein Weg zu allen Menschen» (9).

Zeindler gelingt es, in sehr verstindlicher und anschaulicher Sprache zu demon-
strieren, dass Theologie und Kirche sich keineswegs lastigen Plunders, sondern zentra-
ler Glaubensinhalte, ja ihres Grundbestandes entledigen wiirden, wenn sie die Lehre
von der gottlichen Erwihlung auf den «Misthaufen der Theologiegeschichte» (15) wiir-
fen. Dorthin gehort nach dem Autor hingegen die religiés verbrimte, nationalistische
Ausprigung der Vorstellung von einer erwihlten Nation, welche er mit einem weitge-
henden Ausfall an Christologie in einen Zusammenhang stellt: «Wire es stets klar ge-
wesen, dass der erwihlende Gott eins ist mit dem leidenden, auf Gewalt verzichtenden
und zu Gewaltverzicht rufenden Christus, dann hitte das Konzept der erwihlten Na-
tion nicht jenes Gefille zur offenen Gewalt haben konnen, das es faktisch hiufig hatte»
(228).

Indem Zeindler die theologische Tradition und biblische Texte mit derlei «Erwih-
lungsphdnomenen» aus Vergangenheit und Gegenwart kontrastiert, wie sie etwa in z.T.
aggressiver Weise im amerikanischen Erwihlungsbewusstsein zum Ausdruck kommen,
nimmt er die theologische Aufgabe einer kritischen Zeitgenossenschaft wahr. Gerade
so vermag er nachdriicklich zu unterstreichen: Es gilt, den fiir christlichen Glauben



276 Rezensionen

zentralen Begriff der Erwihlung «nicht kampflos den Fundamentalisten in Judentum
und Christentum [zu] tbetlassen» (18).
Marco Hofbeing, Bern

Ralf K. Wistenberg: Christologie. Wie man heute theologisch von Jesus sprechen kann,
Gitersloher Verlagshaus: Giitersloh 2009. S. 156, EUR 17.95, CHF 31.90, ISBN
978-3-579-08049-9.

Mit diesem Buch legt der in Flensburg wirkende und vor allem als Bonhoeffer-Experte
bekannte und mit Themen der politischen Verséhnung bestens vertraute Theologe
R.W. eine sehr lesens- und empfehlenswerte knappe und verstindliche, bisweilen aller-
dings zu Redundanzen neigende Einfithrung in die Christologie vor. Wie bereits der
Untertitel verrit, dient D. Bonhoeffers Frage: «Wie kann man heute von Jesus Christus
sprechen?» (vgl. DBW 8, 402) als Ausgangsfrage der Untersuchung. R.W. bricht die
tbergeordnete Fragestellung herunter in fiinf Fragen bzw. Einwinde (vgl. 18), die ge-
gen die Botschaft von Jesus als dem Christus in der Gegenwart erhoben werden: 1.
Macht der Glaube an Jesus Christus nicht notwendig intolerant? 2. Ist die Sache mit
Jesus nicht nur Hirngespinst fur religiose Fantasten? 3. Ist Christologie etwas anderes
als toter Buchstabe und kalter Dogmenglaube? 4. Wie kann ein liebender Gott den Tod
seines Sohnes als Gruseldrama inszenieren? 5. Wie kann der Mann Jesus erlosen?

Diese fiinf kritischen Einwinde, die nach R.W. im Namen des religiésen Pluralis-
mus, des Wissenschaftsglaubens, des Spiritualismus, Humanismus und Feminismus er-
hoben werden, geben die Struktur der Untersuchung vor. Diese stellt mit anderen Wor-
ten einen «Gegendiskurs» (19) zu besagten Einwanden dar. Die Untersuchung lasst sich
also die Bedingungen, unter denen sie nach der sachgemissen Rede von Jesus Christus
fragt, vorgeben. Ihr Interesse ist vor allem apologetischer Natur, zielt sie doch darauf
ab, dass «man den heutigen Einwinden nicht mehr ganz so schutzlos ausgeliefert ist»
(142). Hinsichtlich der Komposition des Buches wirkt der sehr gehaltvolle Exkurs zu
Bonhoeffers politischer Ethik (126—133) im 5. Abschnitt allerdings etwas deplaziert.
Wire es nicht sinnvoller gewesen, eine eigenstindige sechste Fragestellung diskursiv zu
entfalten: Wie kommt der Christus in die Ethik? Macht seine Verséhnung nicht un-
empfindlich gegentiber dem Diesseits?

R.W. mochte vor allem dazu ermutigen, die Herausforderungen der Gegenwart an-
zunchmen, die die genannten Einwinde fiir einen durch sie stark verunsicherten Glau-
ben an Jesus Christus bedeuten, und dies gelingt R.W. durchaus. Im Blick auf einen re-
ligibsen Pluralismus muss der christliche Glaube nach thm nicht mit Intoleranz bzw.
Verabsolutierung eigener Wahrheitsanspriiche reagieren, sondern kann seine «Dialog-
fihigkeit von innen heraus» (34) unter Beweis stellen, gilt doch: «Der Glaube ist ein Ge-
schenk und daher selber nicht absolut; fiir den christlichen Glauben ist nur Gott abso-
lut, dessen Wesen Wahrheit ist» (35). R.W. vertritt im Anschluss an W. Hitrle und Chr.
Schwoébel das Modell eines sog. «positionellen Pluralismus» bzw. «Pluralismus aus
Glauben» (vgl. 26), das er von sog. «exklusivistischen» (u.a. C. Braaten), «pluralistisch-
relativistischen» (u.a. J. Hick) und «inklusivistischen» (u.a. K. Rahner) Ansitzen abhebt.

Hinsichtlich der Herausforderung durch den «Wissenschaftsglauben» bzw. der hi-
stotrisch-wissenschaftlichen Zweifel am Wahrheitsgehalt des neutestamentlichen Zeug-
nisses macht R.W. geltend, dass der von Ostern herkommende Glaube die Kategorien



Rezensionen 277

des Historischen bzw. die Konturen eines naiven historisch-modernen Wahrheitsbe-
griffs (historisch = wahr und richtig) sprengt. Gegeniiber Infragestellungen der dogma-
tischen Christologie und insbesondere der Zwei-Naturen-Lehre als vermeintlich kal-
tem Dogmenglauben demonstriert R.W. anhand der altkirchlichen Lehrentwicklung,
dass jene als «Regulativ» (D. Ritschl) bleibend wichtig sind. Im Abschnitt zur Verséh-
nungslehre erhebt R.W. Einspruch gegeniiber einer Anselm von Canterbury zu Un-
recht zugeschriebenen Darstellung des Stellvertretungsgeschehens als eines Satisfakti-
onsgeschehens, dessen Objekt ein zorniger, lieblos gewordener Gott sei. R.W. zufolge
ist Gott nicht Objekt, sondern Subjekt der Verséhnung bzw. des Kreuzesleidens. Die
christliche Sithnopfervorstellung bedeute das «Ende aller blutriinstig inszenierten Op-
ferdramen» (100). In Bezug auf feministische Revisionen der Sohneschristologie stellt
R.W. fest, dass Jesus Christus jedes patriarchalisch oder matriarchalisch unterlegte Bild
von ihm sprengt und insofern auch fiir Minner ein Fremder bleibt.

Zu allen «Gegendiskursen» R.W.s wire im Einzelnen vieles zu sagen und einiges
auch kritisch zu hinterfragen. Dies betrifft etwa die Addquanz und damit Tragfihigkeit
der von R.W. didaktisch geschickt prisentierten Typologien bzw. Modelle. An einem
Detail mochte ich diese kritische Bemerkung exemplarisch veranschaulichen: Es be-
trifft den Anselmschen Typ der Vers6hnungslehre, um dessen Rehabilitierung sich
R.W. dankenswerter Weise bemtiht. Verschiedentlich (vgl. 105.108.119.123f.) behaup-
tet R.W. gleichwohl, dass Anselm Verséhnung mit seinem juridischen Modell indivi-
dualisiere und ihren sozialethischen Gehalt verkenne. Die Teilhabe des Menschen am
Verséhnungsgeschehen werde ausgeblendet. Hingegen ist es interessant zu beobachten
(vgl. 91), dass Anselm im Kap. 19 der Schrift «Cur deus homo» das Sterben des Sohnes
um der Gerechtigkeit willen als ethisches Beispiel (exenplum) anfihrt. Explizit werden
die Nachfolger (imztatores) des Sohnes als die Teilhabenden (particzpes) an seinem Ver-
dienst genannt. Zentrale Begtiffe — freilich noch kein ausgefiihrter Entwurf — einer als
Imitationsethik konzipierten Nachfolgeethik, die auf dem soteriologischen Partizipati-
onsgedanken basiert, tauchen bereits bei Anselm auf.

Gleichwohl ist bei R.W. durchgingig ein reflektierter Umgang mit den verschiede-
nen Typen bzw. Modellen zu beobachten. Im Blick etwa auf die dargestellte Pluralitit
christologischer Modelle des gottlichen Ursprungs Jesu (49-53) konstatiert R.W. nicht
einfach nur, dass «Christologie immer im Plural»y (57) erscheint. Vielmehr nimmt er
auch das biblisch-theologische Bemthen auf, die Heilige Schrift in all ihrer Vielfalt als
theologische Einheit zu begreifen und nach einer «christologischen Summe» zu fragen:
«[I]nnerhalb dieser Pluralitit [entnehme ich| eine eindeutige Botschaft: das Dass des
gottlichen Ursprungs Jesu von Nazareth. Kein Zweifel: Jesus wird bezeugt als einer, der
seinen Ursprung in Gott hat, was spiter fiir das Verstindnis seines Heilshandelns wich-
tig wird, da nur ein Gott erlosen kann» (53).

Wer dieses stets um intellektuell redliche christologische Rechenschaftsabgabe be-
mihte Buch sozusagen «auf Liicke» hin liest, wird zweifellos findig (etwa im Blick auf
«The Third Quest for the Historical Jesus», die Debatte um die sog. «Geistchristologie»
und eine Renaissance des «Arianismus» oder das nicht nur dogmengeschichtlich be-
deutsame Motiv von An- und Enhypostasie), was nicht zuletzt in der Natur einer Ein-
leitung liegt. Argerlich sind einige formale Fehler (Dahlfert statt Dalferth,
38.40.42.48.56.150; Heiler statt Hailer, 56.82.87). Wer sich ernsthaft mit den radikalen
Infragestellungen der Christologie auseinandersetzen will, kommt an diesem einfiih-



278 Rezensionen

renden Werk nicht vorbei. Fiir seine Ermutigungen, die sich den gegenwirtigen Her-
ausforderungen des Glaubens an Jesus Christus stellen und wichtige Perspektiven fiir
eine lebendige Christologie im 21. Jahrhundert skizzieren, sei R.W. nachdriicklich ge-
dankt.

Marco Hofheing, Bern

Annelore Siller: Kirehe fiir die Welt. Karl Barths Lehre vom prophetischen Amt Jesu Chri-
st in ihrer Bedeutung fiir das Verhiltnis von Kirche und Welt unter den Bedingun-
gen der Moderne, TVZ: Ziirich 2009. 338 S. (kt.), CHF 48.—, EUR 32.—, ISBN 978-
3-290-17522-1.

Annelore Siller, derzeit Berufsschulpfarrerin in Westfalen, legt ihre sorgfiltig erarbeite-
te, von Wolfgang Lienemann betreute Dissertation unter einem Titel vor, den bereits
Aufsatzsammlungen von Ernst Lange (1981) und Eilert Herms (1995) tragen. Schon
das zeigt, welch weites Spektrum das Thema «Kirche und Welt» eréffnet, wenn man es
«ntet den Bedingungen der Moderne» untersucht, die Sillers (auf dem Ausseneinband
Jeider abgekiirzter) Untertitel voraussetzt, d.h. wenn Kirche und Welt keine vollstiandi-
ge Alternative wie im mittelalterlichen corpus Christianum mehr bilden und umgekehrt
Christentum nicht mit Kirche gleichgesetzt werden kann,

Sillers einleitende Kapitel zum Konzept der Moderne (Kap. 1) und zu Barths Stel-
lung hierzu (Kap. 2) sind am besten als Abwehr falscher Oberbegriffe fiir Kirche und
Christentum zu verstehen — sei es «Gesellschaft (60), sei es «Religion» (58). Schon der
frihe und mittlere Barth habe beide «entflochten» mit Hilfe seiner anhypostatischen
Christologie, die der Welt eine gewisse «Eigenstindigkeit» einrdume, auch wenn der
grosse Religionstraktat (§ 17 KD I/2) eine theologische Aussenperspektive auf das
Phinomen Christentum noch vermissen lasse (104). Methodisch leitet Siller aus diesen
modernititstheoretischen Kapiteln die Forderung 1.U. Dalferths ab, das Verhiltnis von
Kirche und Welt doppelt theologisch zu perspektivieren (95); allerdings stand das schon vor
Kap. 1 fest (15£.).

Barths Beitrag zur Moderne sieht Siller in seinem «Hauptgedanken» (44), dass die
Erkenntnis der in Christus geschehenen Versohnung dessen «Realptisenz» (KD IV/3,
242 u.6.) in der modernen Welt sei — das sog. «Dritte Problem» der Verséhnungslehre.
Die Weichenstellungen fallen dabei in Kap. 3, einer profilierten Charakteristik der fir
dieses «Dritte Problem» einschligigen Lehre vom prophetischen Amt Jesu Christi. Sil-
ler erwihnt Barths Problemzugang aus dem Anselmbuch (1931), das die Vers6hnungs-
erkenntnis als die noetische Seite der Verséhnung selbst auffasse (200), konzentriert
sich aber darauf, die Verséhnungserkenntnis als Geschichte zu begreifen (124), die das
Versohnungsgeschehen erzihlend bezeuge. Siller kann das Erkenntnisproblem der
Versohnung daher grundlegend mit dem «Problem des Zeugnisses» verbinden (161),
zielt aber daneben auf «Gleichnisse» und «zeitgemasse Entsprechungen» (158), die die
Versohnung im «anthropologischen Bereich» (127; 162) findet. Das hier implizierte
Gegentiber von Gleichnis und Zengnzs scheint mir die untergrindige Heuristik der eigent-
lichen Datlegung in Kap. 4 abzugeben. Dieses mit Abstand lingste Kapitel entfaltet
Barths Lehre vom munus propheticum unter sieben Fragestellungen, die dem Duktus

der umstrittenen Lichtetlehre Barths (§ 69,2 KD) folgen — eine Entscheidung (169), die



Rezensionen 279

im Lichte von Sillers Auffassung der Moderne und deren Bedeutung fiir das Verhiltnis
von Kirche und Welt vollauf einleuchtet.

Im Verlauf der Darstellung setzt sich dabei m.E. klar der Gleichnis- gegen den
Zeugnisgedanken durch, d.h. die Sendung der Kirche in die Welt wird als Gleichnis der
Sendung Christi verstanden und schafft eine «echte Kontinuitity (23 mit Barthzitat) in
der Erkenntnis der Verschnung, die welfgeschichtlich von der Fleischwerdung des Wortes
Gottes bis zu dessen kirchlicher Verkindigung reicht. Vom Zeugnis her gedacht wire
diese Kontinuitit hingegen sakramental als Versetztwerden in das urspriingliche Selbst-
zeugnis Christi und darum als «in jeder Gegenwart neu anfangende|s] Erkennen» (so
Barth: KD I1/1, 67) zu begreifen. In der Vernachlissigung dieses Zeugnisgedankens
liegt m.E. die offene Flanke der Untersuchung. Zwar mag es sich bei dem relativen Ge-
gensatz von Gleichnis und Zeugnis um einen Streit der Barthénferpreten handeln, doch
wirkt sich gerade das in Sillers Kap. 4 beim sensiblen Thema der Religionen nachteilig
aus. So betont Siller die Kontinuitit des munus propheticum mit der Geschichte Israels
(Kap. 4.2), wertet aber unter dem Eindruck der isracltheologischen Barthkritik Bertold
Klapperts die doch gewiss in Israel wurzelnde Kategorie des Zeugnisses gegeniiber der
Prophetie ab (195). Auch dass Sillers Frage: «Inwiefern ist Jesus Christus das einzige
Licht des Lebens?» (Kap. 4.4) gegen Reinhold Bernhardts pluralistisch-religionstheolo-
gische Barthkritik keine iiberzeugende Antwort findet, konnte daran liegen, dass sie fur
Jesu Einzigkeit trotz eines Exkurses zum wichtigen § 70,1 KD (240-242) nicht durch-
greifend Barths Kategorie des Selbstzeugen heranzieht, die Christus mit dem himmli-
schen Vater zwar in Einheit (Joh 10,30), doch nicht in Identitit (Joh 8,12-20) sieht.
Schliesslich wiren auch die problematischen Thesen des knappen Kap. 5 (zu § 72 KD),
dass Barth die kirchliche Sendung in die Welt als dritte nota ecclesiae (303) und eine
térmliche dritte Existenzweise Jesu (als Pantokrator) lehre (296), entbehrlich, wenn der
erwihnte Gedanke des Zeugnisses als Versetztwerden der Gemeinde in die Utsprungs-
situation des gekreuzigten Selbstzeugen stirker zur Geltung kime.

Im Ganzen legt Siller eine umsichtige Interpretation der Lehre Barths vom munus
propheticum vor, die iiber ihren engeren Quellentext hinaus immer wieder andere Par-
tien aus Barths grossem Denkgebiude plausibel einbindet und eine eigene Stellungnah-
me nicht scheut, wenn sie z.B. eingangs (21 Anm. 30) Christian Links Studie tiber «Die
Welt als Gleichnis» als Leitfaden ihrer Arbeit erwihnt. Die Verbindung dieser Position
mit der modernititstheoretischen Barthdeutung schafft zudem eine im dichten Feld
der Barthliteratur wohl noch wenig begangene Bricke. Freilich ist hier wie auch bei an-
deren Themen zu bemiingeln, dass manche neuere Literatur nicht berticksichtigt wur-
de; das betrifft neben der Barth-Dissertation von Stefan Holtmann, deren Erscheinen
2007 sich mit Sillers Abschluss kreuzte, v.a. die Biicher von Christoph Kock und Stan-
ley Hauerwas zur Natirlichen Theologie (Kap. 4.5). Lohnend wire auch gewesen, die
Kritik an Barths anhypostatischer Christologie mit Vertretern dieser Barthdeutung
(z.B. Kimlyn J. Bender: Karl Barth’s Christological Ecclesiology [Barth Studies Series],
Aldershot 2005) oder mit anderen Denkfiguren aus Barths Gottinger Zeit wie dem
Neukantianismus (anhand der Habilitationsschrift von Michael Moxter, 2000) zu kon-
frontieren. Doch sind damit eher Fragen angemeldet, die in Sillers gelungener Studie
weniger fehlen, als dass sie durch sie angeregt werden.

Henning Thefsen, Greifswald



280 Rezensionen

George Hunsinger: The Eucharist and Ecumenism (Current Issues in Theology 6), Cam-
bridge University Press: New York 2008. X+350 S., USD 28.—, ISBN: 978-0-521-
89486-9 (geb.), 978-0-521-71917-9 (brosch.).

George Hunsinger, reformierter Theologe und Hazel Thompson McCord Professor
am Princeton Theological Seminary, bekannt als renommierter Kenner Karl Barths,
tritt in diesem Werk als engagierter Okumeniker hervor. Zu Beginn (1-18) bestimmt er
die Eigenart 6kumenischer Theologie in einer erhellenden Unterscheidung von zwei
anderen Typen gegenwirtiger Theologie: einer «Winkeltheologie» («enclave theology»),
die sich durch Abgrenzung mitdefiniert und dadurch auf eine immer schmalere Basis
einer bestimmten Tradition gerit, und der akademischen liberalen Theologie der Reli-
gionsintellektuellen, welche die Grundlagen christlicher Theologie — die Schrift und die
ersten vier Konzilien — rigoros unterhéhlt — und dabet selbst den Charakter von Win-
keltheologie annehmen kann (8). Genau auf diese Grundlagen besinnt sich hingegen
6kumenische Theologie — so allerdings, dass sie alle christlichen Traditionen, die auf
diesen Grundlagen stehen, einbezieht und versucht, kirchentrennende Lehren zu Gber-
winden, dabei aber keiner dieser Traditionen in wesentlichen Dingen Abbruch tut.

Das Buch gliedert sich in vier Hauptteile: I. Zur Realprisenz, II. Zum eucharisti-
schen Opfer, III. Eucharistie und Amt, IV. Eucharistie und Sozialethik. Auf die ersten
drei soll hier eingegangen werden.

Zur Losung der Kontroversen um die Realprisenz schligt H. das Modell der
«transelementation» vor — der Begriff stammt von Vermigli —; es beinhaltet einen Ver-
gleich, der auch aus der Christologie bekannt ist: so wie Eisen im Feuer die Eigenschaf-
ten des Feuers annimmt, so wandeln sich Brot und Wein und bleiben doch sie selbst
(40f.). — Dazu ist zu sagen, dass dies im Grunde eine Naherbestimmung der unio sac-
ramentalis darstellt, wie sie Luther gelehrt hat. H. meint, damit sei eine notwendige,
wenngleich nicht hinreichende Bedingung einer Einigung in dieser Frage gefunden
(59f., vgl. 74.76). Es ist abzuwarten, ob dies angesichts der Lehren von Trient (DH
1642.1652) weiterhilft.

Im zweiten Teil behauptet H. eine Identitit nicht nur des Opfernden und des Op-
fers, sondern auch der Opferhandlung in numerischer Einheit (143—145.156) — ja, die-
selbe Handlung sei auch das messianische Festmahl des Eschatons (166, vgl. 184-186).
Wenn das gilt, dann kénne der Opfercharakter der Messe auch von den Protestanten
anerkannt werden, ohne dass das Opfer Christi auf Golgatha geschmilert werde. Dem
ist zuzustimmen; es wire dann aber nur zu zeigen, wie ein und derselbé Akt — ohne dass
es sich um eine Wiederholung handelt! — in der Vergangenheit und in der Gegenwart
existieren kann. Zudem ist zu bedenken, worauf Calvin, Inst. IV, 18,3 hinweist: Wenn
die Messfeier lediglich eine Aneigung des Kreuzesopfers Christi sei (das meint auch
H.), dann miisse noch immer dartber geredet werden, warum diese Aneignung durch
eine Opferhandlung geschehen solle (was Calvin abstreitet).

Das Problem der Mitwirkung des Priesters behandelt H. in einer nicht immer klaren
Gedankenfithrung (160ff.). Er hebt hervor, dass dabei Christus als «sole saving agent»
aufgefasst werden miisse (168f.; 178, durchaus in Kontrast zu Trient, DH 1740). Eine
Messe flr die Toten sei dabei nach wie vor abzulehnen (175.180).

Im dritten Teil verweist H. angesichts des Konzepts des «defectusy, welcher gemaiss
dem Vatikanum IT in dem Amt der protestantischen «kirchlichen Gemeinschaften» be-
stiinde, auf Stellungnahmen auch rém.-kath. Theologen, wonach trotz dieses Mangels



Rezensionen 281

ebenfalls das volle Heil vermittelt werde. In einer Reihe von finf Punkten betreffs der
Ordination plidiert er u.a. auch fir die reformierten Kirchen fur die Einfiihrung eines
Bischofsamtes, ja fiir die Anerkennung einer zentralen Rolle des Papstamtes (205-208).
Andererseits fordert er zugleich eine allgemeine Einfithrung der Frauen- und der Ho-
mosexuellenordination (200-203; 231-244). Damit verlasst H. allerdings sein eingangs
so eindriicklich gelobtes Vorhaben, zwischen den Kirchen, wie sie auf der Grundlage
der Schrift und der altkirchlichen Konzilien entstanden sind, angesichts der Kontrovet-
sen des 16. Jhs. Vermittlungen zu finden; dieser Abschnitt fallt im Niveau des Problem-
bewusstseins und der Problembehandlung auch stark ab.

Der Gesamteindruck ist darum ein zwiespaltiger. H.s Ansatze fiir die Losung der
klassischen Kontroversen sind dabei auf jeden Fall aufzugreifen und weiterzuverfol-
gen.

Sven Grosse, Basel

Andreas Klein: Willensfreiheit anf dem Priifstand. Fin anthropologischer Grundbegriff in
Philosophie, Neurobiologie und Theologie, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Ver-
lag 2009. 562 S., EUR 49.90, ISBN 978-3-7887-2357-0.

In seiner volumindsen Habilitationsschrift «Willensfreiheit auf dem Priifstand» gibt
Andreas Klein von der Evangelisch-Theologischen Fakultit Wien einen hervorragen-
den Uberblick iiber die aktuelle Debatte zur Willensfreiheit. Die Studie besteht aus zwei
Hauptteilen, einem philosophischen, in den auch die Debatten um die Deutung neuro-
biologischer Befunde eingeflochten sind, und einem theologischen, in dem sich der Vf.
vor allem auf die klassische Auseinandersetzung zwischen Luther und Erasmus um den
freien Willen bezieht.

Ausgangspunkt bildet die Gegeniiberstellung von Hume und Kant. Humes Fokus-
sierung auf die Handlungsfreiheit und die das Handeln bestimmenden Leidenschaften
stellt Klein das Kant’sche Konzept einer rationalen, an Maximen orientierten Selbstbe-
stimmung des Willens gegeniiber. Freiheit (im negativen Sinn) als blosse Abstinenz von
Handlungshindernissen zu verstehen, scheint ihm — wie auch schon Kant — die fir die
Freiheitsproblematik grundlegendere Frage zu verstellen, wie das Wollen zustande
kommt. Um ein positives Verstindnis von Freiheit als Selbstbestimmung entwickeln
zu koénnen, sieht er sich vor die Notwendigkeit gestellt, den Zusammenhang von Frei-
heit, Kausalitat und Determinismus zu klaren.

Zu Recht sieht Klein in der Determinismusproblematik den Dreh- und Angelpunkt
der jingeren Debatte. Wie verhilt sich Determinismus zu Freiheit? — Das ist seine Leit-
frage. Zunichst gibt er einen systematischen Uberblick iiber die in der gegenwirtigen
Diskussion zum Freiheitsthema beschrittenen Denkwege, die sich in kompatibilistische
und inkompatibilistische Positionen unterscheiden lassen. Im Gegensatz zu den in-
kompatibilistischen Ansitzen halten die kompatibilistischen Determinismus und Frei-
heit fiir vereinbar. Die inkompatibilistischen Konzepte lassen sich in die der Libertarier
(Bestreitung des Determinismus) und die der Impossibilisten (Bestreitung der Freiheit)
unterteilen. Unter diesen gibt es wiederum die beiden Lager derer, die Freiheit fur un-
moglich halten, weil sie unvereinbar mit dem Determinismus oder auch mit dem Inde-
terminismus sei, und derer, die die Annahme von Freiheit von der Determinismusfrage
insgesamt abkoppeln wollen und fiir inkonsistent erachten.



282 Rezensionen

Diesem Unterscheidungsschema folgt die sich anschliessende Darstellung und Dis-
kussion der Positionen. Sie liuft auf die (kompatibilistische) These des Vf.s zu, dass
Freiheit mit Determinismus durchaus vereinbar sei, mehr noch: dass die Entfaltung ei-
nes Freiheitsverstindnisses von der Determinismusproblematik weitgehend zu tren-
nen sei. Entscheidend fiir die Erfahrung von Freiheit ist nicht unbedingt die Beschrin-
kung der Handlungsmoglichkeiten — sei es durch externe Bedingungen oder auch
durch die willentliche Selbstfestlegung des Handelnden. Gerade ein Handeln aus inne-
rer Gebundenheit kann als Ausdruck héchster Freiheit erlebt werden — man denke nur
an Luthers «Hier stehe ich, ich kann nicht anders»! Nicht das Anders-Kénnen macht
die Freiheitserfahrung aus, sondern die Identifizierung des Handelnden mit seiner
Handlung. Entscheidend ist, ob er sie als sezwe Handlung anerkennt und sie sich damit
zu eigen macht — egal welche Determinanten ihre Entstehung bewirkt oder dazu beige-
tragen haben. Der Akzent verschiebt sich mit dieser Weitung der Perspektive von der
Handlung auf die handelnde Person, die ihrerseits wiederum im sozialen Kontext eines
Beziehungs- und Handlungsgeflechts steht und darin ihr Selbstverstindnis ausbildet.
Freiheit ist ein soziales Phinomen.

Eine der gegenwirtig meistdiskutierten Spielarten der Freiheitsbestreitung speist
sich aus Interpretationen neurobiologischer Befunde. Klein befragt die neurophiloso-
phischen Ansitze auf ihre Plausibilitit hin und zeigt dabei, dass im Blick auf die 6ffent-
lichkeitswirksam vorgetragenen Bestreitungen der Willensfreiheit («Illusion», «Tédu-
schungy) und der daraus gezogenen ethischen und strafrechtlichen Konsequenzen mit
ungeklirten und problematischen philosophischen Voraussetzungen gearbeitet wird.
Er deckt die Unterkomplexitit und den Reduktionismus in vielen der Diskussionsbei-
trige auf, kritisiert die Bestimmung des Gehirns (statt der Person) als Aktinstanz und
fragt nach den implizierten Auffassungen von Kausalitit und Determinismus.

Die Frage der Willensfreiheit ist die Frage nach dem Selbst, dem Subjekt, dem Ich,
der Person als Instanz der Selbstbestimmung. Die Ergebnisse der Gehirnforschung
zelgen zunachst nur, dass sich psychische Vorginge wie die vorbewusste Bereitschaft
zum Entschluss neuronal reprisentieren, dass also bestimmte Gehirnregionen dabei
aktiv sind. Aber damit ist nur die triviale Einsicht ausgedriickt, dass sich mentale Zu-
stinde und Prozesse leiblich realisieren. Mit der Feststellung neuronaler Korrelate zu
bestimmten psychischen Zustinden ist einem cartesischen Dualismus von Leiblichem
und Geistigem widersprochen —und das zu Recht. Damit ist aber noch nicht die M&g-
lichkeit personaler Selbstbestimmung bestritten und diese ist auch von daher nicht be-
streitbar.

Nach der austithrlichen Diskussion der phzlosophischen Verstindnisse von Freiheit in
Teil A der Studie wendet sich Klein in Teil B den damit verbundenen #heologzschen Fra-
gen zu. Er arbeitet sich an der klassischen Kontroverse zwischen Luther und Erasmus
ab, «weil in dieser Kontroverse die relevanten Problemstellungen in markanter Weise
zur Darstellung kommen» (354). Die Stirke dieses Teils der Studie besteht darin, dass
der Vf. mit dem im ersten Teil entwickelten «theoretische(n) bzw. philosophische(n)
Erorterungsinventar (353) zu Werke geht und damit neue Interpretationsperspektiven
gewinnt. Er fragt aber auch umgekehrt, was die theologische Erorterung fiir die philo-
sophische Klirung der Freiheitsthematik austragen kénnte. Durch die Fokussierung
auf die Auseinandersetzung im 16. Jh. kommt der Grossteil der gegenwirtigen Frei-
heitsdebatte, wie sie in der evangelischen und katholischen Theologie gefithrt wird



Rezensionen 283

(man denke nur an die Konzepte von kommunikativer Freiheit), allerdings nur am Ran-
de in den Blick.

Luther vertritt in gewisser Weise einen theologischen Determinismus, der von der
Allwirksamkeit Gottes ausgeht. Damit scheint auch hier die Freiheitsthematik im Ge-
geniiber zu einem Determinismuspostulat aufgerollt zu werden. «De servo arbitrio»
kann so von Klein im Rahmen eines freiheitstheoretischen Kompatibilismus interpre-
tiert werden.

Zunichst pripariert der V. die Intentionen heraus, die in Erasmus’ Gedankengang
leitend sind. Es sind dies zum einen das Theodiezeeproblem (Gott darf nicht fiir das
Bose verantwortlich gemacht werden) und zum anderen die ethischen Konsequenzen
einer Lehre vom unfreien Willen (der Mensch wiire aus der Verantwortung fiir das Stre-
ben nach Gutem entlassen). Andererseits grenzt aber auch Erasmus seine Lehre vom
Pelagianismus ab. Es braucht die Gnade Gottes, damit sich der Mensch Gott zuwendet
und zum Guten fihig wird.

Auch bei der Aufarbeitung der Lehre Luthers vom versklavten Willen des Men-
schen setzt Klein bei den leitenden Intentionen an, die in unauthebbarer Spannung zu-
einander zu stehen scheinen: der Betonung der Allwirksamkeit Gottes und der Wah-
rung der Verantwortlichkeit des Menschen. Der Mensch wirkt zwar mit Gottes Wirken
zusammen, diese cooperatio selbst aber bleibt noch einmal vom Willen Gottes umfan-
gen. Entscheidend fiir das Verstindnis dieser letztlich nicht auflésbaren Spannung ist
die soteriologische (bzw. rechtfertigungstheologische) Motivation des Postulats der
Allwirksamkeit Gottes: «Primar geht es um die Gewissheit des Glaubens, um die iusti-
ficatio impii» (379). Doch hat die Lehre von der Allwirksamkeit dann auch Konsequen-
zen flir das Verstindnis des menschlichen Handelns und der Wirklichkeit insgesamt.

Kleins kompatibilistische> Interpretation Luthers iiberzeugt letztlich nicht. Im Be-
miuhen, die Allmacht Gottes als Allwitksamkeit zu denken, verstrickt sich Luther in lo-
gisch nicht mehr auflésbare Aporien, wie sich an seiner Behandlung der Frage nach
dem Bosen zeigt: Dass Gott durch die Bosen Boses wirkt, dabei aber selbst nichts Bo-
ses tut, dass der handelnde Mensch vielmehr die Verantwortung dafir trigt, kann ich
nur als unplausible Konsequenz in Spannung zueinander stehender Postulate deuten.
An diesen Postulaten muss m.E. die Kritik ansetzen. In kritischer Auseinandersetzung
mit Luthers Allmachtspostulat kénnte und misste ein «evangelisches), d.h. von der in
Christus konstituierten Freiheit her entwickeltes Freiheitsverstindnis entfaltet werden.

Wenn auch die Lutherinterpretation Kleins m.E. etwas zu affirmativ austillt, so hat
er mit seiner breit angelegten Studie doch fraglos einen beraus wertvollen Beitrag zur
Weiterentwicklung und Vertiefung der Freiheitsdebatte in der Theologie geleistet. Nur
wenn sich die Theologie mit dem in den philosophischen Diskursen entwickelten dif-
ferenzierten Problembewusstsein ausstattet und sich auf diesem Argumentationsni-
veau artikuliert, wird sie in den philosophischen Fachdiskursen Gehér finden, aber
auch in ihren Binnendiskursen tradierte Fragestellungen vorantreiben und auf Heraus-
forderungen aus dem Umfeld der Geisteskultur klirend und otientierend reagieren

kénnen.
Reinbold Bernbardt, Basel



284 Rezensionen

Silke Obenauer: Vielfiltig begabt. Grundzige einer Theorie gabenorientierter Mitarbeit
in der evangelischen Kirche (Heidelberger Studien zur Praktischen Theologie 14),
LIT-Verlag: Berlin/Munster 2009. 249 S., EUR 24.90, ISBN 978-3-643-10060-3.

In ihrer Heidelberger Dissertation widmet sich Silke Obenauer einem in der akademi-
schen Diskussion vernachlissigten Thema kirchlichen Lebens, namlich der «gabenori-
entierten Mitarbeity, d.h.dem «Engagement von Ehrenamtlichen, das sich an ihren je
personlichen Begabungen orientiert» (13). Unter einer Gabe versteht sie «eine vom
dreieinigen Gott aus Gnade jedem Christen individuell gegebene Begabung |[...], die
von Gott je aktuell und ereignishaft in Dienst genommen wird und derart vom Emp-
fanger zur Ehre Gottes und zum Wohl der Menschen eingesetzt wird.» (142)

Im Zuge der charismatischen Bewegung wurde die Bedeutung der so genannten
Charismen (Geistesgaben) fiir den Gemeindeaufbau wiederentdeckt; dies prigte die
kirchliche Praxis in Bezug auf Rekrutierung und Einsatz ehrenamtlicher Mitarbeiter.
Im ersten Teil analysiert Obenauer zwei auf diesem Hintergrund entstandene Materi-
alien, einerseits «D.L.E.N.S. T», die deutsche Version von «Network», einem in der Wil-
low Creek Community Church in Chicago entwickelten Hilfsmittel, andererseits «Die
3 Farben deiner Gaben» von Christian A. Schwarz. Mit theologischem Fingerspitzen-
gefihl werden Unterschiede herausgearbeitet und Starken und Schwichen benannt.
Dabei werden die fiir eine Theorie gabenorientierter Mitarbeit wesentlichen Fragestel-
lungen herausgeschilt, zum Beispiel: Wie werden Charismen theologisch begriindet?
Wie hingen natiirliche und geistliche Begabung zusammen?

Um zu begriundeten Antworten zu kommen, legt die Verfasserin im zweiten Teil
ihrer Arbeit eine Auslegung der einschligigen neutestamentlichen Stellen vor. Die Cha-
rismenlisten unterscheiden sich inhaltlich voneinander. Daraus folgt, dass sie exempla-
rischen Charakter haben und damit nicht als abgeschlossene Aufzihlungen zu verste-
hen sind. Die exegetischen Studien zeigen auch gut, dass es nicht immer méglich ist,
die im Neuen Testament genannten Gaben material exakt zu bestimmen (etwas, wozu
sich die oben genannten Gabentests dann doch wieder verleiten lassen). Von der An-
lage der Arbeit her bedingt kann die Exegese nicht allzu detailliert ausfallen; sie muss
sich stark auf bereits vorliegende Ergebnisse abstiitzen, Es hitte deshalb nahegelegen,
Kommentatoren zu beriuicksichtigen (z.B. D.E. Garland: 1 Corinthians [BECNT],
Grand Rapids MI 2003), welche mit den «charismatischen» Fragestellungen besser ver-
traut sind als bestimmte deutschsprachige Exegeten. Die — durchaus plausiblen — Er-
gebnisse der Exegese hitten so noch etwas priziser ausfallen kénnen.

Unklar ist die Verhiltnisbestimmung von Begabung und ez&odome (Auferbauung der
Gemeinde). Wihrend die Exegese deutlich herausarbeitet, dass die Auferbaung der Ge-
meinde das Ziel der Charismen ist (105-106), spricht Obenauer in der Zusammenfas-
sung von einem «ekklesialen Horizont» (137), in der Definition der Gaben dann vom
«Wohl der Menschen» (142). Diese vorschnelle, exegetisch unbegriindete Ausweitung
klingt gut, nimmt aber dem Sachverhalt die Wirze. Denn dem Wohl der Menschen die-
nen die Charismen eben gerade dadurch, dass sie fiir die Auferbauung der Gemeinde
eingesetzt werden. Hier besteht Klirungsbedarf.

In der an die Exegese anschliessenden systematisch-theologischen Reflexion legt
Obenauer den Schwerpunkt auf die trinitarische Begriindung der Gaben. Die Verbin-
dung von schépfungstheologischen und pneumatologischen Linien hat gegentiber ei-
ner rein pneumatologisch begriindeten Charismenlehre den Vorzug, dass eine oft



Rezensionen 285

kiinstliche Entgegensetzung von «natiirlichen» und «geistlichen» Gaben tiberwunden
werden kann. Der trinitarische Ansatz iberzeugt insgesamt, es fehlt allerdings eine Dis-
kussion des christologischen Aspektes. Implizit ist dieser Aspekt zwar in der Annahme
Obenauers angesprochen, dass es sich bei den begabten Menschen um Christen han-
delt (siehe die oben zitierte Definition von Gaben), es bleibt aber offen, welche Zusam-
menhinge zwischen Heilserfahrung/Erlosung (christologische Dimension) und Bega-
bung/Gabeneinsatz bestehen.

Der dritte Teil enthilt kirchentheoretische Aspekte zum Thema Mitarbeit. Obenau-
er verbindet in ithm den Gedanken des Allgemeinen Priestertums mit der Charismen-
lehre und reflektiert Gber diesen Zusammenhang auf dem Hintergrund empirischer
Studien. Daraus kristallisiert sich das Bild einer partizipatorischen Kirche heraus, die
den Mitgliedern vielfiltige Mitgestaltungsmoglichkeiten er6ffnet, durchaus auch in un-
terschiedlicher Nahe und Distanz zur verfassten Kirche.

Im vierten Teil werden die Ergebnisse zu Grundziigen einer Theorie gabenorien-
tierter Mitarbeit in der evangelischen Kirche gebtindelt. Alle Christen sind zum Prie-
sterdienst gerufen. Ihre je individuellen Gaben zeigen an, wie sie diesen Dienst spezi-
fisch austiben kénnen. Es gehort zu den pfarramtlichen Aufgaben, den Menschen zu
helfen, «ihre Begabungen zu entdecken, einzusetzen und weiterzuentwickeln» (215).
Finf Thesen zur gemeindepraktischen Umsetzung beschliessen die Arbeit. Am um-
fangreichsten fillt die Diskussion zur zweiten These aus: «Um gabenorientierte Mitarbett in
Gemeinden verldsslich und kontinuterlich 3u gewdibrileisten, ist es bilfreich, Strukturen u schaffen, die
das Entdecken und Fordern von Begabungen ermiglichen» (219). Obenauer schligt eine Ver-
bindung von drei Elementen vor: ein Seminar, das zum Entdecken der Gaben anregt,
ein Auswertungsgesprich zur Identifizierung von Mitarbeitsmdglichkeiten und eine
Phase des Experimentierens. Die Beschreibung dieser Elemente erfolgt in reflektierter
Aufnahme der analysierten Materialien und Abgrenzung zu ihnen. Dabei kommt der
Autorin zugute, dass sie sich nicht nur in der theologischen Diskussion auskennt, son-
dern auch selber im Auftrag der Evangelischen Landeskirche in Baden einen Kurs zur
Thematik konzipiert hat («Mitarbeiten am richtigen Platz»). Gerade hier zeigt sich, wie
eng theologische Reflexion und kirchliche Praxis zusammenhingen. Wie man gaben-
gemisse Mitarbeit gestaltet, ist Ausdruck grundlegender theologischer Uberzeugungen
und Begrindungen.

Obenauer hat mit ihrer Dissertation zur theologischen Fundierung gabengemasser
Mitarbeit einen zentralen Beitrag geliefert. Es ist zu hoffen, dass das Buch nicht nur ge-
lesen wird, sondern auch zu einer gut reflektierten kirchlichen Praxis anregt, in der ga-
benorientierte Mitarbeit geférdert und gelebt wird.

Stefan Schweyer, Riehen

Uwe Gerber: Wie iiberlebt das Christentum? Religiose Erfahrungen und Deutungen im 21.
Jahrhundert. Erlosung — Vers6hnung — Erleichterung — Vereindeutigung — Alteritit
(Beitrige zu einer Theologie der Religionen 4), TVZ: Zirich 2008. 298 S., CHF
39.—, EUR 26.—, ISBN 978-3-290-17470-5.

Das neue Buch von Uwe Gerber will eine Entdeckungsreise sein nach religiésen Be-
durfnissen und Spuren in der Gegenwart. Aus christlicher Perspektive fragt Gerber im
interkulturellen (und interreligidsen) Kontext nach der Zukunft des christlichen Glau-



286 Rezensionen

bens angesichts der Postmoderne — womit es Gerber um nicht weniger geht als um die
Zukunft des Christentums selbst. Die im Titel anklingende Doppeldeutigkeit — «Wie
tibetlebt das Christentum?» — erscheint wohl nicht zufillig, ist doch das Uberleben kei-
neswegs als selbstverstindlich anzusehen: «Kann es fiir uns Heutige Religion und Glau-
ben ohne die Jenseitstranszendenz geben, die bislang unser abendlindisches Glauben,
Denken und Handeln geprigt hat? Kann es fir uns Gottes-Erfahrung geben ohne
abendlindische Metaphysik, ohne eine zweite «obere> Sphire zu unserer Welt <hier un-
terv, ohne versichernde judisch-christliche Heilsgeschichte, ohne ein festes Telos mit
himmlischem happy end?» (14). Gerber versteht Religion streng auf den Menschen be-
zogen (vgl. 18) und bringt entsprechend die «Profane Religiositit der Alteritity (25; Kursi-
vierung im Original) ins Gesprich, in der sich Religion «in der kontingenten Du-Ich-
Beziehung konkretisiert» (25): «Die dem metaphysischen Weltbild eingeschriebene
Spannung von Ideen-Jenseits (absolutem Sein, Gott als reinem Geist, als platonischer
Idee) einerseits und Materie-Diesseits (Seiendes, Erschaffenes) andererseits ist von ih-
rer vertikalen Uber- bzw. Unterordnung gekippt in die Horizontale des Begegnens»
(26).

In finf Hauptkapiteln beschreibt Gerber zur Fundierung seines Ansatzes in analy-
tischem Tiefgang funf Modi religiéser Ausgestaltung gelebter Religiositit, die er durch
die Schlagworte Erlosung, 1 ersohnung, Erleichterung, 1V ereindentignng und schliesslich A/te-
ritdt bestimmt sieht und als Entwicklungsprozess in Anlehnung an Baudrillard wertet:
von der Imitation kommt es Uber das Stadium der Produktion zur Stmulation (vgl. 34L):
Die religiose Phase der Imitation sieht Gerber in den Zeiten der gehorsamen Nachfolge
einer Kirche gegeben, deren Ziel die sakramental inszenierte Er/isung aus der Welt ist
als «Befreiung der unsterblichen Geist-Seele und mit ihr alles Pneumatischen aus dem
Korperlichen, Verginglichen, Kontingenten, Sterblichen» (66), die Gerber vor allem in
der katholischen Theologie als herrschend beschreibt: Exl6sung macht den Menschen
gut und befihigt zu guten Taten. Dem seit der Aufklirung im Westen dominierenden
Lebenskonzept der Produktion entspricht die religiése Klassifizierung der Versihnung
des «Schopfergottes mit seinen irdischen Menschengeschopfen» (36ff.) vor allem in der
protestantischen Tradition: Christus erwirkt kein Verdienst bei Gott, sondern ist «Mitt-
ler allein aus [...] der Selbsthingabe Gottes an die stindigen Menschen» (83). Dem seit
der Aufklirung und Industrialisierung einsetzenden Wandel der menschlichen Selbst-
inszenierungen hin zu pluralen Lebenskonzepten und dem damit einhergehenden Ak-
zeptanz- und Relevanzverlust bisher unhinterfragter einheitlicher religicser Weltvor-
stellungen erwachsen — gewissermassen als Gegenbewegung — unterschiedliche For-
men der Simulation vergangener religioser Lebensformen und -inhalte z.B. durch mul-
timediale Kommunikationsnetze — und virtuelle Welten — als moderne Formen des
Zusammenlebens und der Erfahrung von Gemeinschaft: Diese Ersatzsysteme sollen
dem Menschen die mit dem Verlust Gottes gleichfalls verloren gegangenen Lebenshil-
fen — z.B. religiose Regeln friedlichen Zusammenlebens (vgl. 39 u.6.) — zurickgeben
oder Schattenseiten der Moderne — wie z.B. die Unfédhigkeit erwachsen zu werden (vgl.
121ff.) — ausblenden bzw. erleichtern helfen. Der Religion selbst kommt nach Gerber als
«Zivil-Religion» (145ft.) diese erleichternde wie auch sinnstiftende Funktion zu — ein-
hergehend mit der Gefahr des Verlustes der kritischen Potentalitit der Religion (149):
«Religion fungiert als Stimulans und erhebende Unterbrechung des Alltags, aber auch
als Verschleierung und Verdringung des gottlosen Alltidglichen» (153). Zugleich be-



Rezensionen 287

deutet die Mediatisierung mit ihrem Wahrheitsanspruch auch einen «mediatisierenden
Fundamentalismus» (38) mit einhergehenden I erezndentionngen — 2.B. durch Medien, das
Kapital oder die Wissenschaft. Diese analysierten Erleichterungen wie auch Funda-
mentalismen bilden fiir Gerber den Verstehenshintergrund fir die Darlegung einer die
Postmoderne ernst nehmenden Religion der A/teritar, mit der seine Ausfithrungen ih-
ren Ziel- und Hohepunkt erreichen: Der ausserweltliche Referenzverlust des Men-
schen als Frucht der Moderne fiihrt nach Gerber stringent zu innerweltlich religiosen
Gestaltungsformen «in der Du-Ich-Beziehung, der gegeniiber die Ich-Du-Beziehung
nachfolgend iso» (41). Von Emmanuel Levinas ausgehend erliutert Gerber (iiber seine
Zeugen Dietrich Bonhoeffer und Paul Tillich theo-logisch hinausgehend) die Relevanz
der Alteritat fiir das Christentum, sofern nimlich die Welt und Mitwelt des Menschen
tiir den Menschen schon immer eine ent-zogene Welt sei, was gleichfalls fiir den Mit-
menschen selbst in nichster Nihe (vgl. 253f.) und umso mehr auch fiir Gott als supra-
naturales Wesen gelte (243-252). Die Alterititsreligion realisiert sich fiir Gerber an-
thropologisch in der Erfahrung Gottes als «Macht in Bezichung» (214 — Zitat C. Hey-
ward), sofern «Gott mit seinem Sich-Entzweien den anderen Menschen fir mich zur
versdhnenden, heilbringenden Begegnungsgestalt seines mich anerkennenden Wirkens
bestellt» (243). «Alterititstheologische Wahrnehmungen» (235; vgl. 235-260) beschlies-
sen Gerbers anregenden Band und sind zugleich als Antwort auf die Titelfrage des Bu-
ches zu verstehen: Postmodern habe das Christentum nicht Gott als solchen selbst
denkerisch und religiés, sondern die grundlegende Differenz zum Anderen (Mensch
und Gott) stringent anthropologisch zu buchstabieren.

Es ist das Verdienst Gerbers, ohne Scheu und Riicksicht auf traditionelle (und auch
liebgewonnene) Theologumena die Lage des Christentums in der westlich-postmoder-
nen Welt zu analysieren und nach der Zukunft des christlichen Glaubens — und der Re-
ligionen allgemein — zu fragen. Dabei geben wie gewohnt Gerbers Gedanken den Le-
sern zu denken und zu fragen — zu denken z.B. hinsichtlich der Relevanz der von ihm
analysierten «medialen Simulation» (168-174) im Blick auf die religionspidagogische
Arbeit mit Jugendlichen heute (die deutlich anklingenden religionspadagogischen Affi-
nititen des Autors rithren von seinem jahrelangen Engagement fiir den Religionsunter-
richt an berufsbildenden Schulen her); zu fragen z.B. nach dem Grund des interreligi-
6sen Dialogs, sofern nach Gerber keine gemeinsamen Bekenntnisse oder Formulierun-
gen die Menschen weiter bringen, sondern allein in der Wahrnehmung und performa-
tiven Umsetzung der konkreten Differenz von uns Menschen untereinander — im
asymmetrischen Gespriach — Weiterbringendes liegt (vgl. 166.256-260; s. auch Gerber:
Interreligitser Dialog zur Friedensforderung. Abgrenzung — Toleranz — Differenz, in:
ders. [Hg.]: Auf die Differenz kommt es an, Leipzig 2006, 73). Gerbers erhellende Ge-
sellschaftsanalyse und sein alterititstheologischer Ansatz in seiner anthropologischen
Ausrichtung als Antwort auf die Analyse regen zum nach-denken an, fithren auf neue
Denkwege, provozieren in ihrer Klarheit eigene Positionierungen, beanspruchen Zeit-
riaume des Sortierens und Abwigens und gestatten durch seine offene und gewinnende
Ausdrucksweise immer auch Raume bleibenden Widerspruchs und Fragens (z.B. nach
der Rolle des anderen bei der Ausbildung von Identitit). Gerbers informative und
spannende Reise durch die Theologie mundet konsequent in einer geistesgeschichtli-
chen Deutung der Gegenwart; sie liefert interessierten Zeitgenossen inspirierende Ge-
dankenanstosse, was zukinftige Optionen des Christentums betrifft. Den von Gerber



288 Rezensionen

vorgelegten Perspektiven von Méglichkeiten der Religion in der Postmoderne ist eine
breite Rezeption zu wiinschen.
Andreas Obermann, Wuppertal



	Rezensionen

