
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Pancratius Cornells Beentjes: «Die Freude wargroß in Jerusalem» (2Chr 30,26). Eine Ein¬

führung in die Chronikbücher (Salzburger Exegetische Theologische Vorträge 3),

LIT-Verlag: Münster/Hamburg/London 2008. VII+96 S. (Paperback), EUR
19.90, ISBN 978-3-8258-1628-5.

Der Vf. dieser kleinen Schrift ist Professor für Altes Testament im niederländischen
Tilburg; er forscht schwergewichtig über die Bücher Chronik und Sirach. Dass hier eine

spezielle Einführung in die Chronik vorgelegt wird, reflektiert die Zunahme an Interesse,

die diesem biblischen Buch in den letzten 25 Jahren zuteil geworden ist. Das
vorliegende Bändchen will Studenten und Interessierte (auch ohne Kenntnisse des

Bibelhebräischen) in die Welt der Chronikbücher einführen.
Nach einem kurzen Hinweis auf den Buchtitel erörtert der Vf. die hebräischen und

griechischen Textvorlagen. Es folgen knappe Ausführungen zu Autorschaft und
Datierung. Beentjes rückt mit der neueren Forschung von der Annahme eines «Chronistischen

Geschichtswerks» (mit Einbezug von Esr-Neh) ab und vertritt eine Ansetzung
von Chr im 4. Jh. v.Chr. Kurz werden die Aufnahme von Chr in den Kanon, ihre
Platzierung darin und ihre Akzeptanz erörtert. Ein längerer Passus ist dem Aufbau des

Buchs gewidmet. Es handelt sich nach dem Vf. bei der Chronik nicht um zwei Bücher,
sondern um ein dreiteiliges Werk mit den Hauptabschnitten: I Chr 1—9 (Genealogien)
-1 Chr 10-11 Chr 9 (Saul, David, Salomo) - II Chr 10-36 (getrennte Königreiche). Der
besondere Stellenwert der Königszeit Davids und Salomos (mit rund 30 Kapiteln in
Chr) wird herausgestellt, allerdings steht nach der Intention des Chronisten — so der Vf.

- nicht das davidische Königshaus, sondern der Tempel im Mittelpunkt. Dies wird
durch die dem Esrabuch (1,1—3) entnommenen Schlussverse (II Chr 36,21—23) bestätigt.

Den grössten Umfang nimmt die Darstellung literarischer und theologischer
Aspekte der Chronik ein. Eingehend wird die Arbeitsweise des Chronisten, seine Aufnahme

vorliegender Überlieferung und deren Um- bzw. Neugestaltung erörtert. Besonders
viel Platz nehmen in Chr Reden (von Königen und Propheten) und Gebete ein; viele

von ihnen gehören zum «Sondergut». In seinen Ausführungen zu den theologischen
Schwerpunkten der Chr schreibt der Vf. gleich zu Beginn: «Mehr als andere Bücher der
Bibel weist das Chronikbuch Gott eine zentrale Rolle zu.» (38) Behandelt werden wichtige

Begriffe wie «veruntreuen/Untreue», «JHWH suchen/befragen» und die Frage,
wer mit «Israel» gemeint ist. Es folgen Abschnitte über Tempel, Kult, Königtum und
Prophétie. Den Abschluss bilden Überlegungen, wie Israel in der Chronik seine
Geschichte deutet und das Buch verstanden werden will («Ideologie und Utopie»),
Verschiedene Verzeichnisse tragen zur Erschliessung der kleinen Schrift bei.

Der Band bietet eine gute Einführung in die Chronik und orientiert zugleich über
den gegenwärtigen Forschungsstand. Sie ist gegenüber den derzeit gebräuchlichen, von
E. Zenger bzw. J.C. Gertz herausgegebenen Einleitungswerken (der Abschnitt über die
Chronik wird von G. Steins bzw. M. Witte verantwortet) ausführlicher. Hilfreich sind
namentlich die mit Beispielen angereicherten Erörterungen zur Arbeitsweise des
Chronisten. Besonders überzeugend sind Beentjes' Ausführungen zu ihm lieben Themen

ThZ 3/66 (2010) S. 250-288



Rezensionen 251

(u.a. Reden und Gebete), die er bereits anderswo behandelt hat. Kurzum: Der Band ist
hilfreich und gut zu lesen; ihm ist eine wohlwollende Aufnahme zu wünschen.

Beat Weber, Linden

Oliver Dyma: Die Wallfahrt 3um Zweiten Tempel. Untersuchungen zur Entwicklung der
Wallfahrtsfeste in vorhasmonäischer Zeit (FAT 11/40), Mohr-Siebeck: Tübingen
2009. XIV+393 S. (Paberback), EUR 74.-, ISBN 978-3-16-149772-8.

Bei der vorzustellenden Studie handelt es sich um eine von Herbert Niehr betreute und

von der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Tübingen angenommene
Dissertation. Ihr Autor arbeitet vornehmlich historisch bzw. textgeschichtlich und bietet

die im Titel angezeigte Thematik unter fünf Hauptkapiteln dar.

Zunächst wird unter «Annäherungen» das Bild der Wallfahrten im NT und bei Jo-
sephus dargestellt; es folgen Begriffsklärungen und ein Forschungsüberblick (Safrai
u.a.), aus dem sich spezifische Fragestellungen ergeben. Den Abschluss bilden Erörterungen

zur Historizität bzw. Fiktionalität der Quellen und zur gewählten Vorgehensweise.

In Kapitel II werden «normative Texte» des Pentateuchs, die von den Jahresfesten
in Israel handeln, erläutert. Im Blick sind namentlich Ex 23,14—19; Dtn 16,1—17; Ex
34,18—26; Lev 23 und Num 28f.

Im umfangreichsten Kapitel III werden eingehende Textanalysen geboten. Vf.
konzentriert sich auf drei Textkorpora, die Chronikbücher, Tobit und die Psalmen (speziell
Ps 120—134), und fragt nach historisch auswertbaren Gehalten hinsichtlich der Wallfahrt.

Gemäss dem Vf. enthält Chr keine historischen Informationen über das Passa

der Königszeit, propagiert aber in ihrer (hellenistischen) Zeit Tempel und Kult und
wirbt für die Teilnahme an zentralen Festen in Jerusalem. Das Tobitbuch bietet fiktive
Erinnerung an Wallfahrten. Seine Intention ist nicht, die Wallfahrtspraxis zu legitimieren

bzw. zu fördern; diese erfüllt lediglich eine literarische Funktion in der Darstellung.
Bei der wohl spätnachexilischen Psalmengruppe Ps 120-134 ergibt sich ein Bezug auf
die Wallfahrt namentlich aufgrund der Uberschriften, deren Bedeutung allerdings
umstritten ist. Vf. kommt zum Schluss, dass es nicht zulässig sei, Ps 120-134 allein
aufgrund davon als Wallfahrtspsalmen historisch auszulegen. Inhaltlich am deutlichsten
verweist Ps 122 auf eine Wallfahrt. Insgesamt reflektiert die genannte Psalmengruppe
die Wallfahrt, ohne dass allerdings nähere Schlüsse daraus gezogen werden könnten,
denn ihr eigentliches Thema ist der Zion und nicht die Wallfahrt. Nach dem Vf. sind
die für eine Wallfahrt historisch auswertbaren Informationen sowohl hinsichtlich Ps

120—134 als auch der Korachpsalmen (u.a. Ps 42f.) bescheiden.

Kapitel IV widmet sich der «Terminologie der Wallfahrt». Die einschlägige Begrifflichkeit

wird angeführt und erörtert; Resultat: «Eine spezifische Wallfahrtsterminologie
ist zunächst nicht auszumachen. Sie entwickelt sich aber aus der Verwendung der
Termini im Wallfahrtskontext vor allem in der Spätphase der Textentstehung.» (319)

Den Schluss bilden «Auswertung und Ausblieb). Vf. streicht hervor, dass in allen
untersuchten Texten ein enger Bezug der Wallfahrt zum Konzept der Identität vorliege;

das heisst: (1.) Die gemeinsame Begehung der Feste in Jerusalem konstituiert Israel;
(2.) Die Wallfahrt gehört zur Tora-Observanz; (3.) Die für das Heil entscheidende
Stellung kommt dem Jerusalemer Tempel zu; die Reise zu ihm ist positiv konnotiert. Die-



252 Rezensionen

ses Vorstellungscluster von Wallfahrt war die Voraussetzung für die Entwicklung hin
zu den grossen Wallfahrtsfesten, die erst nach der Abfassung der genannten Texte so

richtig einsetzte. Fazit: Für die vorexilische Zeit finden sich lediglich magere Indizien,
dass es eine Wallfahrt nach Jerusalem gegeben hat, und aus der frühnachexilischen Zeit
erfahren wir nichts. Erste Hinweise auf Wallfahrten werden in frühhellenistischer Zeit
greifbar (Chronik); um 200 v.Chr. (Tobit) sind Wallfahrten aus dem Gebiet des ehemaligen

Nord- und Südreichs belegt. Die vorliegende Studie kommt entsprechend zum
Schluss, dass es sich beim Wallfahrtswesen um eine relativ späte Entwicklung handelt,
die mit den Hasmonäern ihren Anfang nahm und unter römischer Vorherrschaft zur
vollen Blüte kam.

Die Monographie zeichnet sich durch umsichtige Arbeit an den Texten aus. Ihre
Ergebnisse stehen und fallen — wie der Vf. sich bewusst ist — mit der Einschätzung der

Datierung der Texte und v.a. ihres angenommenen historischen Werts. Zudem hängen
sie von der Einschätzung ab, wie eng oder weit man den Begriff «Wallfahrte fasst. Für
eine detaillierte Auseinandersetzung mit diesem Problem muss auf die Studie selbst
verwiesen werden. Innerhalb des derzeitigen historisch-kritischen Verstehensparadig-
mas sind Dymas Einschätzungen der historischen Gehalte der Texte vertretbar, dem
Rezensenten scheinen sie tendenziell zu gering veranschlagt zu sein. Ein altorientalisches

Heiligtum wie das in Jerusalem ist m.E. nahezu konstitutiv mit «Hinaufzügen»
verbunden. Ob und inwiefern man sie als «Wallfahrt» bezeichnen will, lässt sich
diskutieren. Auffallend ist jedenfalls, dass in den unterschiedlichen Textkorpora wiederholt
— wie der Vf. selbst notiert — von Wallfahrten aus dem Gebiet des Nordreichs die Rede
ist. Ob man sie wirklich nur als spätes Phänomen abtun kann und hier nicht alte

Überlieferungen vorliegen, die Begehungen aus der Königszeit spiegeln, lässt sich zumindest
fragen. Der vom Vf. ausgewiesene historische Ertrag für eine «Wallfahrt zum zweiten
Tempel» in biblischen Zeiten ist insgesamt (enttäuschend) gering.

Beat Weber, Linden

Ina Willi-Plein: Haggai, Sachatja, Maleachi (Zürcher Bibelkommentare AT 24.4), TVZ:
Zürich 2007. 306 S, CHF 48.-, EUR 30.-, ISBN 978-3-290-14766-2.

In der gegenwärtigen Prophetenexegese tritt mehr und mehr das Problem der Entstehung

der Prophetenbücher in den Vordergrund. Insbesondere bei den auf vorexilische
Propheten zurückgehenden Schriften zeigt sich, dass die Prophetengestalten hinter den

vielschichtigen Redaktionsprozessen, die die Texte durchlaufen haben, kaum noch zu
erkennen sind. Aber auch in der nachexilischen Prophétie liegen Textbereiche vor, die
sich mehrstufigen Fortschreibungsprozessen verdanken und nicht auf einzelne Verfasser

zurückgeführt werden können, wie sich etwa an Jes 40—55 und Jes 56—66 zeigen
lässt. Der vorliegende Kommentar zu den Büchern Haggai, Sacharja und Maleachi der
emeritierten Hamburger Alttestamentlerin Ina Willi-Plein führt anhand der drei letzten
Schriften des Zwölfprophetenbuches mitten hinein in die nachexiüsche Prophétie und
setzt sich dabei mit dem Übergang auseinander, der von der konkreten Botschaft eines

Propheten über die Verschriftlichung seiner Worte bis hin zur Komposition von
Prophetenbüchern reicht. Gerade Haggai, Sacharja und Maleachi sind hier ausserordentlich

ertragreiche Arbeitsfelder, weil sich zum einen zeigen lässt, dass das Phänomen der

Prophétie nicht nur als ein umfassender Redaktions- und Fortschreibungsprozess be-



Rezensionen 253

schrieben werden kann, sondern durchaus konkrete historische Ausgangspunkte hat,
weil zum anderen aber auch deutlich wird, in wie hohem Masse die von diesen historischen

Haftpunkten herkommenden Traditionsbildungen theologisch schöpferisch sein
können.

Die Vfn. wählt einen ganz klar historisch ansetzenden Einstieg in ihren Kommentar,

wenn sie unter der Überschrift «Das zweite Jahr des Darius als die Stunde der früh-
nachexilischen Prophétie» (11—16) die besonderen zeitgeschichtlichen Umstände vor
Augen führt, welche die zu kommentierenden Bücher prägen. Ganz zu Recht
unterstreicht sie damit, dass es für die Deutung eben nicht gleichgültig ist, wann ein alttesta-
mentlicher Text entstanden ist - die Rückfrage nach dem historischen Kontext ist für
die sachgemässe Auslegung eines Textes schlichtweg unverzichtbar. Dass zu diesem
historischen Kontext immer auch die philologisch präzise Erschliessung des im Text
Ausgesagten gehört, ist der Vfn. des vorliegenden Kommentars ein ganz besonderes

Anliegen, was sich im Verlauf der Einzelanalysen immer wieder zeigt: An schwierigen
Stellen, von denen es in den Büchern Haggai, Sacharja und Maleachi nicht wenige gibt,
wird nicht zuerst die exegetische Phantasie, sondern die nüchterne Philologie bemüht.
An manchen Stellen muss die Vfn. dennoch feststellen, dass ein Text unverständlich
und unklar bleibt — trotz aller Bemühungen; das ist aber keine Schwäche, sondern eine

wirkliche Stärke dieses Kommentars, der nicht versucht, mit waghalsigen Konstruktionen

dunkle Stellen vermeintlich heller zu machen, sondern der nur soweit geht, wie es

sich eben aufgrund der Sach- und Faktenlage methodisch verantworten lässt - ganz
nach dem alten Diktum de Wettes, der in seinem Psalmenkommentar anmerkte, man
wisse lieber etwas weniger, das aber mit grösserer Gewissheit, als vermeintlich viel, das

aber letztlich ungewiss bleibe.
Das Haggaibuch geht der Vfn. zufolge auf einen Propheten zurück, der während

der Exilszeit im Land verblieb und zu den <kleinen Leuten) gehörte. Er habe um 520
v.Chr. das Wort ergriffen und den <Grosspriester> (so die Übersetzung der Vfn.) Josua
sowie den Sonderbeauftragten Serubbabel bei ihrem Vorhaben unterstützt, den in
Trümmern liegenden Tempel wieder aufzubauen. Aus Hag 2,10—19 schliesst die Vfn.,
dass es auch vor der Aufnahme des Tempelneubaus in Jerusalem Priester und einen
Kultbetrieb gab; durchgehend betont sie zudem, dass auch während der Exilszeit das

Gebiet des ehemaligen Juda bewohnt war. Das in der Forschung vieldiskutierte Problem

des Verschwindens Serubbabels, von dessen Ergehen man nichts mehr hört, stuft
die Vfn. als <Exegetenproblem> ein, da sowohl das Haggai- als auch das Sacharjabuch
(Sach 1-8) vor der Fertigstellung des Tempels enden und man daher aus den vorliegenden

Texten schlicht nichts über Serubbabels Schicksal entnehmen könne - weder über
ein Verschwinden noch über eine durchaus auch mögliche Teilnahme an der Vollendung

des Tempelbaus. Diese nüchterne Sicht auf Serubbabel hängt auch damit zusammen,

dass die Vfn. in ihm keinen Thronprätendenten oder gar messianischen Heils-
bringer sieht; auch wenn es später zu solchen Deutungen Serubbabels gekommen sein

könnte, sei es durchaus denkbar, dass Serubbabel bei seiner Ankunft in Jerusalem gar
nicht mit offenen Armen, sondern mit Skepsis empfangen worden sei. Diese Sicht hat
natürlich auch Einfluss auf die Interpretation des Schlusswortes des Haggaibuches: Die
Vfn. hält es für verfehlt, im Blick auf Hag 2,20—23 von <Messianität> zu sprechen;
Serubbabel sei als Siegel lediglich das «Mittel zur Darstellung einer Würde, aber nicht
selbst ein Würdenträger.» (49)



254 Rezensionen

Nach dem Wirken Haggais - so die Vfn. - habe ein späterer Chronist das Datengerüst

geschaffen, mit dessen Hilfe das Haggaibuch mit dem folgenden Sacharjabuch
verknüpft worden sei; hinter diesem Vorgang stehe kein anderer als der Prophet Sa-

charja selber. In der folgenden Auslegung von Sach 1-8 rechnet die Vfn. mit einem
hohen Anteil an prophetischem Gut, das auf den Propheten des 6. Jh. v.Chr. zurückgehen
könnte - der Kern des von Sacharja geschaffenen Doppelwerkes Haggai-Sacharja sei

möglicherweise als eine <Gründungsurkunde> konzipiert und noch vor Vollendung des

Tempelneubaus in diesem deponiert worden. Innerhalb der Nachtgesichte des Sachar-

jabuches rechnet die Vfn. selbst für die Vision in Sach 3, die innerhalb der Abfolge der

Nachtgesichte eine Sonderstellung einnimmt und in deren Zentrum der <Grosspriester>
Josua steht, damit, dass sie auf den Propheten selber zurückgehe, der hier seinen eigenen

Text bearbeitet habe: «Dieser Bearbeiter erweist sich damit als kompetenter
Fortschreiber des prophetischen Selbstberichtes. Er könnte schon aus diesem Grund der

Prophet Sacharja selbst sein.» (61) Im Blick auf Sach 4, die Vision von den beiden <01-

söhnen>, weist die Vfn. erneut messianische Assoziationen ab und betont, dass es hier
nicht um eine Salbung gehe, sondern um die Kraft und Frische der beiden genannten
Figuren. In der späteren Fortschreibung des Textes seien die beiden <Ölsöhne> mit
Josua und Serubbabel identifiziert worden: «Niemand als der Visionär selbst hätte wagen
können, das ursprüngliche Visionsbild in dieser Weise zu <revidieren> und auszudeuten.»

(96)
Während man der Vfn. zufolge sowohl für das Haggaibuch als auch für Sach 1—8

weitgehend mit einer Entstehung in der Perserzeit rechnen kann, führen Sach 9—14 in
die Zeit des aufkommenden Hellenismus. Das Eröffnungskapitel dieses zweiten Teils
des Sacharjabuches, Sach 9, interpretiert die Vfn. vor dem Hintergrund des Alexanderzuges,

der in diesem Text seine Spuren hinterlassen habe; im Blick auf die Deutung des

in Sach 9,9f. angekündigten Königs vermeidet sie erneut alle messianischen Spekulationen:

«Wer der König ist oder sein wird, bleibt hingegen völlig offen. Es wird kein Name

genannt, sondern ein Programm entworfen und seine Verwirklichung verheißen.»

(164) Ähnlich urteilt die Vfn. auch hinsichtlich anderer schwieriger Passagen in den
folgenden Texten, wenn sie davon ausgeht, dass diese als esoterische Literatur nicht
eingeweihte Leser vom Verständnis ausschüessen. Das ist insbesondere für Sach 12 und
die Klage über den Durchbohrten wichtig, da hier massvolle Zurückhaltung vielleicht
wirklich des Exegeten grösste Tugend ist: Die Vfn. betont, dass schon die ältesten Re-

zipienten des Grundtextes die zeitgeschichtlichen Bezüge nicht mehr entschlüsseln
konnten und daher ihre eigenen Kommentierungen hinzufügten; man habe es hier
auch dem Selbstverständnis des Textes nach mit Schriftprophetie zu tun. In Sach 13

komme es dann im Kontext solcher Schriftprophetie zur Ansage des Endes der
Prophétie als einer geschichtswirksamen Grösse; bemerkenswert sei an diesem Text, «dass

sich in ihm eine prophetische Stimme zu Wort meldet, die die eigene Zeitgeschichte als

jenseits der durch Schriftprophetie geprägten Phase der Geschichte Israels stehend
wahrnimmt.» (207)

Dass nicht nur Haggai und Sach 1—8 miteinander verbunden sind, sondern auch
Sach 9—14 und Maleachi als zusammengehörend gelesen werden sollen, zeigt sich der
Vfn. zufolge an den Überschriften in Sach 9,1; 12,1; Mal 1,1, die die folgenden
Prophetenworte jeweils als <Lastwort> bezeichnen. Dennoch unterscheide sich das Maleachi-
buch aufgrund seiner durchgehenden Dialogstruktur — mit Gott bzw. seiner prophe-



Rezensionen 255

tischen Stimme Maleachi auf der einen und einer angesprochenen Gruppe auf der
anderen Seite — deutlich vom vorangehenden Sacharjabuch. Zeitlich ordnet die Vfn.
Maleachi vor Sach 9-14, aber nach Haggai und Sach 1-8 ein; das Buch gehöre in die Welt
des Perserreiches und richte sich an diejenigen, deren geistiges und kulturelles Zentrum
der Jerusalemer Tempel sei. Insbesondere die kultischen Vollzüge und deren Träger
seien hier im Blick, das Buch wende sich an priesterliche Kreise und ermahne sie dazu,
sich der Bedeutung des Priesteramtes als eines Botenamtes Gottes bewusst zu sein;
eine gewisse Nachlässigkeit prägte wohl den Alltag am Jerusalemer Tempel: «Mit dem
zweiten Tempel und seinen Priestern und gottesdienstlichen Vollzügen war [...] kein
Staat zu machen.» (295) Im Blick auf den Schluss des Maleachibuches geht die Vfn.
davon aus, dass die Erinnerung an die Tora Moses in Mal 3,22 den älteren Schluss des

Buches bilde, während Mal 3,23f. mit dem Verweis auf Elia eine spätere Ergänzung sei,
wobei der Vfn. zufolge unklar ist, wann die Elia-Erwartungen, die hier dokumentiert
sind, aufkamen: «Unser Text setzt sie vielleicht teilweise voraus, begründet sie aber
andererseits auch. Er ist nicht eindeutig datierbar.» (286)

Den Kommentar schliesst ein ausserordentlich instruktiver Abschnitt «Zum Ertrag
der Auslegung der drei Prophetenbücher» (289-296) ab, in dem die Vfn. ihre Erkenntnisse

bündelt und damit das Einleitungswissen liefert, das ihrer Meinung nach nicht am
Anfang stehen kann, «denn ein solches Wissen kann sich - wenn überhaupt - erst aus
der genauen Auslegung der entsprechenden Texte ergeben.» (9)

Ina Willi-Plein zeigt mit dem vorliegenden Kommentar, dass eine fundierte
historische und philologische Erschliessung der Prophetenbücher zu beachtlichen Ergebnissen

führen kann; dabei wird zugleich deutlich, dass vor verallgemeinernden Aussagen

zur alttestamentlichen Prophetenliteratur zunächst die Besonderheiten eines jeden
Textes beschrieben werden müssen. Es kann sich dann herausstellen, dass so manches

Prophetenbuch mehr über den hinter ihm stehenden Propheten erkennen lässt, als

man in der gegenwärtigen Forschungsdebatte im allgemeinen vermutet; nach Willi-
Plein verschwinden zumindest Haggai und Sacharja nicht in einem späteren Redakti-

onsprozess vor dem Auge der Historikerin. Ganz gewiss kann man über die Anteile des

Propheten Sacharja am Redaktions- und Fortschreibungsprozess des Haggai-Sacharja-
buches anders urteilen, sicherlich kann man auch bei der Bewertung der Rolle Serub-
babels aufgrund von Hag 2,20—23 zu anderen Ergebnissen kommen und möglicherweise

kann man auch Sach 9,9f. stärker in die Königstraditionen und deren Fortleben
in nachexilischer Zeit einordnen. Doch auch da, wo man Willi-Pleins Interpretationen
nicht folgt, wird man angesichts der methodisch durchgehend transparenten Exegesen
nicht ohne eigene ebenso sorgfältige Detailarbeit an den Texten widersprechen können

- und zu dieser Detailarbeit leitet der vorliegende Kommentar in jeder Weise an, nicht
zuletzt wegen der dicht am Hebräischen entlanggehenden Übersetzungen, die die Vfn.
erarbeitet hat. Dieser Kommentar ist daher eine unverzichtbare Grundlage jeder
weiteren Arbeit an den drei letzten Büchern des Dodekapropheton.

Markus Saur., Kiel



256 Rezensionen

Johannes Schnocks: Kettung und Neuschöpfung. Studien zur alttestamentlichen Grundle¬

gung einer gesamtbiblischen Theologie der Auferstehung (Bonner Biblische Beiträge

158), V&R unipress/Bonn University Press: Göttingen 2009. 291 S., EUR 43.90,
ISBN 978-3-89971-570-5.

Das auf die Bonner Habilitationsschrift des Vf.s zurückgehende Buch fügt sich in eine

ganze Reihe neuerer bibelwissenschaftlicher Untersuchungen zu den Vorstellungen
einer Überwindung der Todesgrenze und versucht, das auferstehungstheologische
Potential alttestamentlicher Texte zu erheben und für eine gesamtbiblische Theologie der
Auferstehung fruchtbar zu machen. Für diesen Zweck analysiert S. als «Schwerpunkttexte»

ausführlich den von ihm im 5. Jh. v.Chr. verorteten und als «Klage und Reflexion»

angesprochenen Ps 88 (im Verbund der als literarisch einheitlich und noch in das

5./4. Jh. v.Chr. datierten Psalmen 49 und 73) und Ez 37, das aus einem frühnachexili-
schen Grundbestand (V. 1—5.6b—13a) und einer aus der Zeit um 100 v.Chr. stammenden

Fortschreibung (V. 6a.l3b-14), die auch für Textumstellungen im Bereich von Ez
36—39 verantwortlich sei, bestehe. Vorangestellt sind kurze Exegesen der nur in der
Septuaginta tradierten Notiz der Auferstehung Hiobs (HiLX'Y 42,17a) sowie von Hi
14,13—18 und Hi 19,25—27. Abschliessend werden knapp I Kön 17,17—24; II Kön 4,8—

37 und Sir 48,5f. 11 ff. behandelt.
Charakteristisch für die Hermeneutik des Vf.s ist die Kombination eines historischkritischen

Zugangs mit kanonstheologischen Verhältnisbestimmungen, also der Frage,
wie sich biblische Texte in ihrem kanonischen Umfeld neu verstehen lassen, und mit
der frühen Rezeptionsgeschichte, konzentriert auf die Interpretation der Ausfüllung
von so genannten «Leerstellen» (Wolfgang Iser) durch spätantike Leser jüdischer und
christlicher Herkunft. So wird dem Masoretischen Text jeweils die Septuaginta mit
ihren je eigenen Kontexten und Verstehenshorizonten zur Seite gestellt. Mitunter werden
auch die Vulgata, das Qumranschrifttum (so im Fall von 4QPsEzechiel), das Neue
Testament (so z.B. im Fall von Jak 5,7—11) oder einzelne jüdische Schriften aus
hellenistisch-römischer Zeit (so z.B. das Testament Hiobs) als eigengewichtige Rezeptionsund

Transformationsformen dargestellt.
Die Bedeutung des Bandes liegt in der Hervorhebung der alttestamentlichen

Verankerung der paulinischen Formulierung des Glaubens an den Gott, «der die Toten
lebendig macht und das Nichtseiende ruft als Seiendes» (Rom 4,17). So kristallisiere sich
im Rahmen des Jahweglaubens, wie er sich in den alttestamentlichen Schriften
niedergeschlagen habe, verstärkt seit der frühnachexilischen Zeit, aus den Vorstellungen von
Gott als Schöpfer und als Retter die Hoffnung auf eine Überwindung der Todesgrenze
heraus, die sich dann in den Vorstellungen einer Auferstehung oder Auferweckung
(beide Begriffe werden vom Vf. nicht sauber unterschieden) konkretisiere. Insgesamt
arbeitet der Vf. acht «Bausteine» einer alttestamentlichen Theologie der Auferstehung
heraus: (1) «Gott als persönlicher Rettergott» (vgl. Ps 49,16; Ez 37,12; Hi 19,25—27LXX;
Ps 88,2), (2) «Gottes Wille zur Nähe und zur Beziehung zu seinem Geschöpft) (vgl. Hi
14,14f. [was — kaum überzeugend — in der LXX in Richtung einer Palingenesie variiert
worden sei]; Ps 73,23£; Hi 42,17aLXX), (3) «Gottes Gedenken» (vgl. Hi 14,13 [mit einer

fraglichen Differenzierung zwischen MT und LXX]; Ps 88,6), (4) «Wunder an den Toten

und universales Gotteslob» (vgl. Ps 88,11-13; Ps 22,30; Jes 26,14.19; 4QPsEz;
bSanh 92b), (5) «Kraft des göttlichen Wortes» (vgl. Ez 37,1-10; I Kön 17,24; Hi
14,15LXX; Hi 19,25—27IA'Y), (6) «Gott als Schöpfer und Neuschöpfer» (vgl. Ez 37,1-14;



Rezensionen 257

36,27), (7) «Gottes alleinige Souveränität über Leben und Tod» (vgl. Ez 37,1-10; 11,1—

13; I Kön 17,17-24 [als frühnachexiliseher Text]; II Kön 4,18-37; Sir 48,5f.), (8)
«körperliche Integrität» (vgl. Hi 19,25—27LXA; TestHiob; Hieronymus). Vollkommen zu
Recht verweist der Vf. dabei auf die in jüngerer Zeit häufig beobachtete Korrelation
von Monotheismus und Auferstehungsvorstellungen und bestätigt die These einer
multikausalen Ableitung alttestamentlicher Vorstellungen von der Uberwindung des

Todes. So stehen in deren Hintergrund nicht nur gerechtigkeits- und märtyrertheologi-
sche Momente, sondern v.a. auch schöpfungstheologische Motive.

Für die neutestamentlich zentrale Vorstellung von der Auferstehung in und durch
Jesus Christus, also der mittels Partizipation erhofften Auferstehung, macht die Studie
aber leider keine alttestamentlichen Texte namhaft; auf Jes 52—53* wird nur in einer
Fussnote hingewiesen. Dan 12 und II Makk 7 werden vom Vf. als eindeutige alttesta-
mentliche Belege bewusst ausgeklammert. Weish 2f. wird nur am Rande behandelt.
Angesichts der vom Vf. selbst für eine produktions- und rezeptionsästhetisch sowie
kanonstheologisch orientierte Hermeneutik eingeforderte Berücksichtigung der historischen

Kontexte ist der weitgehende Verzicht auf eine religionsgeschichtliche Kontex-
tualisierung der behandelten Texte unverständlich. So ist das angezeigte Werk trotz
seiner umfangreichen Detailanalysen von Ps 88 und Ez 37 doch eher eine begrenzte
Skizze zu auferstehungstheologischen Verstehensmöglichkeiten alttestamentlicher
Texte in ihrer hebräischen und griechischen Gestalt als eine «Grundlegung einer
gesamtbiblischen Theologie der Auferstehung».

Markus Witte, Berlin

Maria Moog-Grünewald (Hg.): Mythenre^eption. Die antike Mythologie in Literatur, Musik

und Kunst von den Anfangen bis zur Gegenwart, Der Neue Pauly Supplemente
5, Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler 2008. 749 S., EUR 180.-, ISBN 978-3-476-
02031-1.

Während das Neue Testament von der Bekehrung von den Abgöttern zu Gott spricht
(I Thess 1,9) und mehrfach explizit vor Mythen warnt, finden sich bereits wenig später
in den nach-ntl. Schriften Hinweise auf die Mythen der griechisch-römischen Welt, die
in ganz unterschiedlicher Weise rezipiert werden. Auch in der Folgezeit begegnen
Inhalte antiker Mythologie in den Abhandlungen, in Predigten und in der christlichen
Kunst in oft ganz unterschiedlicher Kombination mit christlichen Inhalten. Die
einschlägigen Lexika zur Antike stellen in der Regel die mythische Figur an sich ausreichend

vor. Sucht man jedoch nach Hinweisen auf christliche Rezeption oder will diese
mit der sonstigen zeitgenössischen Rezeption oder der Rezeption in anderen Epochen
vergleichen, war dies bisher ein mühsames Unterfangen, das Theologen schnell
überforderte.

Zur abgeschlossenen Neubearbeitung Der Neue Pauly: Eti-^yklopädie derAntike, hg.v.
H. Cancik, H. Schneider, Stuttgart/Weimar 1996ff., 15 Bände, gehören acht
Supplementbände (erschienen oder in Vorbereitung). Der vorliegende Supplementband 5 gibt
einen hervorragenden Uberblick über die Rezeptionsgeschichte und Wirkung
herausragender Figuren der griech.-röm. Mythologie von der frühen Antike bis in die Gegenwart,

vornehmlich in Literatur, Kunst und Musik. «Dabei steht die Funktionalisierung
mythischer Figuren als Reflexionsmedien von Kunst bzw. ästhetischer und philosophi-



258 Rezensionen

scher Programmatik im Vordergrund; so ergibt sich ein neuer Zusammenhang der
Rezeptionsgeschichte, durch den neue Forschungsakzente gesetzt werden» (vii). Nicht
berücksichtigt werden dabei reine Personifikationen, historische Figuren, mythische
Orte oder geschichtliche Ereignisse.

Über die Kenntnis der spezifischen Rezeption mythischer Figuren hinaus sind auch
neue Perspektiven auf die jeweiligen künstlerischen und philosophischen Werke
beabsichtigt, in denen diese Figuren erscheinen. Dieses Nachschlagewerk will daher nicht
nur in konzentrierter Form die Summa der antiken mythischen Figuren und ihrer
Rezeption darstellen, sondern auch die vorliegende Forschung kritisch aufnehmen und
durch eigenständige Beiträge über den Forschungsstand weiterbringen. Neben dem
Nachzeichnen der Rezeption ist auch die jeweilige, einmalige Funktion der Rezeption
für die betreffenden Werke im Blick.

Die grossangelegten Einzelartikel berücksichtigen je nach Gegebenheit folgende
Aspekte: die historische, ästhetische und ideologische Kontextualisierung der mythischen

Figur von ihren Anfängen bis in die Gegenwart, die intertextuellen bzw.
interdisziplinären Verweisungen, die epochenspezifische Bedeutung einzelner Figuren, die gat-
tungs- und medienspezifische Relevanz einzelner Figuren sowie die Indienstnahme
einzelner mythischer Figuren für politische, psychologische bzw. psychoanalytische,
philosophische und allgemeine ideologische Interessen.

Die einzelnen Lemmata sind wie folgt aufgebaut:

- Namen in griech. und lat. Form und kurze Charakteristik der Figur;

- Präsentation des antiken Mythos in seiner wirkmächtigsten Version, ggf. mit geo¬
graphischen und historischen Varianten (unter Angabe der antiken Quellen);

- ggf. religionsgeschichtliche Deutung;

- Rezeption der mythischen Figur in Text und Bild in der Antike; ab der Spätantike
bis zur frühen Neuzeit sowie von der frühen Neuzeit bis in die Gegenwart inkl. der
Rezeption in Psychologie und Ethnologie sowie in den neueren Medien Film, Comic

und Werbung; ferner abschliessend Literaturhinweise.

Die folgenden, jeweils vollständig aufgeführten Lemmata, zeigen Llmfang und
Auswahl:

Achilleus, Adonis, Agamemnon und Klytaimnestra, Aias, Aktaion, Alkestis und
Admetos, Amazonen, Amphitryon und Alkmene, Andromache, Antigone, Aphrodite,

Apollon, Ares, Ariadne, Artemis, Atalanta, Athena, Arteus und Thyestes
Kadmos, Kassandra, Kastor und Polydeukes, Kentauren, Kephalos und Prokris,
Kirke, Kronos Pan, Pandora, Paris, Penthesileia, Persepone, Perseus, Phaethon,
Phaidra, Philomena und Prokne, Pomona, Poseidon, Prometheus, Psyche, Pygmalion,

Pyramos und Thisbe.

Neben diesen Beiträgen bietet der Band eine Auswahlbibliographie sowie ein Register
der mythischen Figuren, das Hinweise auf weit mehr Figuren beinhaltet, als in eigenen
Lemmata dargestellt werden, und von über 2600 Personen, die die antiken Mythen
aufgegriffen, interpretiert und immer wieder neu gestalten haben. Es enthält durchgehend
knapp zweihundert schwarzweiss Abbildungen.

Viele Artikel zeigen sowohl die Verdrängung als auch die Aufnahme und Transformation

paganer Bilder und Vorstellungsinhalte in der frühchristlichen Literatur, etwa



Rezensionen 259

in der Polemik der Apologeten (z.B. U. v. Loyen, «Apollon», 115-131 [121]). Freilich
zeigt die Rezeption auch, dass später christlicherseits Elemente der antiken Mythen z.
B. in die Heiligen- und Marienverehrung aufgenommen wurden (z.B. B. Full, «Aphrodite»,

97-114 [102]; sehr eindrücklich auch am Beispiel des Herakles dargestellt; F. Bez-

ner, 326-343 [332f.]; ähnlich auch bei Orpheus, B. Huss, 522-538). Solche Aufnahmen
mythischer Stoffe durch die Kirchenväter waren durch Thesen wie die des Clemens

von Alexandria vorbereitet, der behauptete, «die heidnischen Autoren hätten nicht nur
Zugang zur ad. Weisheit, sondern durch niederrangige Engel zur chrisd. Heilsgeschichte

selbst gehabt (vgl. Clem. AI. ström. 2.2)» (121).
Dabei wird deutlich, welche Elemente antiker Mythen «christianisierbar» waren und

welche nicht. Viele Artikel zeigen die Auseinandersetzung des Christentums mit
diesem Aspekt des langlebigen - auch christlich überlieferten - antiken Erbes in Abgrenzung

und Aufnahme. Somit ist das Lexikon nicht nur «ein Beitrag zu einer Kulturwissenschaft,

die die Historizität ihres Gegenstandes im Blick hat» (vii), sondern auch zum
Thema Christentum und Kultur(en). Freilich hätte man allein aus dem Blickwinkel der
Theologie die Lemmata anders gewählt und die Darstellungen anders gewichtet. Doch
liegt auch in der vorliegenden, interdisziplinären Gewichtung ein Charme des Bandes.
Zum Thema vgl. ferner B.B. Powell: Einführung in die klassische Mythologie, Stuttgart:

J. B. Metzler 2009.

Geplant ist ein siebter Supplementband des Neuen Paulj, der Die Rezeption der antiken
Uteratur als kulturhistorisches Werklexikon aufarbeitet (hg.v. C. Walde) und ebenfalls
für Theologen von Interesse sein wird.

Christoph Stenschke, Wiedenest/Pretoria

Krupp, Michael: Einführung in die Mischna, Verlag der Weltreligionen: Frankfurt a.M./
Leipzig 2007. 223 S. (geb.), EUR 18.-, ISBN 978-3-458-71002-8.

Die Mischna: Feststen — Seder Mo'ed, aus dem Hebräischen übers, u. hg.v. Michael
Krupp, Verlag der Weltreligionen: Frankfurt a.M./Leipzig 2007. 498 S. (geb.), EUR
30.-, ISBN 978-3-458-70004-3.

Die Mischna: Schädigungen — Seder Ne^iqin, aus dem Hebräischen übers, u. hg.v. Michael
Krupp, Verlag der Weltreligionen: Frankfurt a.M./Leipzig 2008. 674 S. (geb.), EUR
36.-, ISBN 978-3-458-70014-2.

Mit den vorliegenden Bänden beginnt der Verlag der Weltreligionen (ein Imprint des

Insel Verlags, Frankfurt a.M. und Leipzig, www.verlagderweltreligionen.de) eine
vollständige Ausgabe der Mischna in neuer deutscher Übersetzung mit Kommentierung:
«Diese Mischnaausgabe macht es sich zur Aufgabe, dem Wissenschaftler und Laien,
dem Lehrer, Pfarrer, Juristen, Historiker und jedem, der am Judentum interessiert ist,
eine verläßliche Übersetzung mit zum Verständnis nötigen Erläuterungen zu bieten»
(14). Als erste Gesamtausgabe in deutscher Sprache berücksichtigt sie die beiden
unterschiedlichen Versionen der Mischna (babylonisch und palästinisch). Betreut wird sie

von M. Krupp, Dozent für Rabbinische Literatur und Frühes Christentum an der
Hebräischen Universität in Jerusalem.

Die Einführung will ein Reiseführer in die Welt der Mischna sein. Krupp beschreibt
zunächst die verschiedenen Richtungen im Judentum zur Zeit des Zweiten Tempels



260 Rezensionen

sowie den Beginn der Mischnabildung und ihren komplexen Entstehungsprozess (15-
36). Es folgen Ausführungen zum Text der Mischna. Krupp beschreibt die beiden
Rezensionen und stellt die drei vollständigen Mischnahandschriften (Codex Kaufmann,
Parma und Cambridge) sowie die übrigen Mischnahandschriften vor (37—66, jeweils
mit Abbildungen). Anschliessend stellt Krupp die verschiedenen Kommentare,
Textausgaben und Ubersetzungen der Mischna zusammen und untersucht deren Sprache
(67—84). Knapp geht er auf die Tosefta ein, die «Schwester der Mischna» (85—89).

Ein wesentlicher Teil der Einführung besteht aus der Darstellung der wichtigsten
Mischnalehrer (die ersten vier Paare, das fünfte Paar — Shammai und Hillel —, die Tan-
naiten als Mischnalehrer in den fünf Generationen, 90—145). Zu jedem Lehrer gibt
Krupp die bekannten, oft spärlichen biographischen Hinweise sowie charakteristische

Aussagen bzw. Lehrentscheidungen wieder (zumeist aus mAv). Nach knappen Überlegungen

zur rabbinischen Logik (hermeneutische Regeln in unterschiedlicher Anzahl,
jeweils mit Beispielen, 146—154) und Darstellung der Titel und des Inhalts der einzelnen

Mischnatraktate fasst Krupp abschliessend die weitere Entwicklung nach der
Mischna zusammen (155-168).

Im Anhang finden sich einige Beispieltexte aus alten Quellen, aus
Gesetzesentscheidungen, Erzählungen, Regeln für ethisches Verhalten und aus der Spruchliteratur
(169—197, jeweils mit Einleitungen und Erläuterungen in den Fussnoten). Mit Zeittafel,
Glossar, einer Tabelle mit Namen und Abkürzungen der Mischna- und Talmudtraktate,

einem Verzeichnis der Rabbinen und einem Literaturverzeichnis schliesst das handliche

Bändchen (11x18 cm, so auch das Format der Übersetzungsbände).
Allgemeinverständlich und gewinnend stellt Krupp die Mischna um ihrer selbst willen

und von den ihr eigenen Fragestellungen her dar. Das macht diese Einführung für
christliche Theologen interessant. Gleichzeitig verweist Krupp wiederholt auf Parallelen

oder sonstige Bezüge zum Neuen Testament, denen leicht weitere hinzugefügt werden

könnten. Ein rundum gelungener Band, der auch als Begleitung zur Übersetzung
und Kommentierung der Mischna dient.

Grundlage der bisher vorliegenden Bände der Übersetzung der Mischna ist die in
Jerusalem seit 2002 erscheinende deutsch-hebräische Ausgabe Die Mischna, die sogenannte
Jerusalemer Mischna, die von Krupp im Lee Achim Verlag herausgegeben wird (vgl.
www.lee-achim.de/html/mishnaProject.htm; beschrieben in der Einführung, 78f.). Die
Ausgabe im Verlag der Weltreligionen lässt den hebräischen Text und den Variantenapparat

weg. «Außerdem gibt es in der Jerusalemer Mischna eine Reihe Zusätze in der

Kommentierung, die sprachliche und weitergehende wissenschaftliche Erklärungen
zum Inhalt haben» (so die Angaben auf der Homepage des Verlags).

Die Übersetzungsbände zu Seder Mo'ed und SederNeefqin bieten zunächst den
vollständigen Text in gut verständlicher, textnaher Übersetzung (im SederMo W-Band 9—250,

im Seder Nezjqin-Band 9—286). Die Kommentierung des Seder Mo'ed beginnt mit einer
allgemeinen Einführung (253—275, teilweise in Überschneidung mit dem Einführungsband),

ohne dass detailliert auf die Ordnung in ihrer Gesamtheit eingegangen wird
(lediglich 18 Zeilen). Eine andere Gewichtung am Beginn der Kommentierung wäre in
den weiteren Bänden wünschenswert. Der Einleitung folgt ein ausführlicher
Stellenkommentar mit textkritischen Anmerkungen, Erklärungen und Hinweisen auf Paralle-



Rezensionen 261

len (276-464), der zudem Einführungen in die einzelnen zwölf Traktate des Seder Mo'ed
enthält (jeweils ca. zwei Seiten).

Der Band zum Seder Netfqin enthält zumindest eine dreieinhalbseitige Einführung
speziell in diese Ordnung (291-294; ansonsten ist die übrige Einführung der Kommentierung

ebenfalls allgemeiner gehalten: historischer Kontext - Palästina zur Zeit der

Entstehung der Mischna, Text: Rezensionen, Handschriften, Vorlage und Übersetzungen

sowie Zeittafel, 294—327). Im Seder Nefqin-Band folgen dem Text über 300 Seiten
Stellenkommentar (328—638).

Dank der umfangreichen Stellenkommentare ist Krupps Ausgabe der einbändigen
Übersetzung von D. Correns: Die Mischna, Wiesbaden 2005, vorzuziehen, die fast keine

Anmerkungen enthält und zudem der nicht unproblematischen hebräischen Ausgabe

von H. Albeck folgt. Krupps Bände enden mit Glossaren, verschiedenen Registern
und Literaturverzeichnissen. Eine abschliessende Zusammenfassung und Würdigung
der theologischen und anderweitigen Bedeutung bzw. eine knappe Skizze der
Wirkungsgeschichte fehlt jedoch.

Die Bände sind hervorragend gedruckt und verarbeitet. Wo man ohne den
hebräischen Text auskommt und der umfangreichen Kommentierung bedarf, wird man gerne

auf Krupps Bände zurückgreifen. Die relativ kostengünstige Ausgabe wurde durch
die Förderung der Udo Keller Stiftung Forum FLumanum (vgl. www.forum-humanum.org)
möglich. Nach ihrem Abschluss wäre eine Studienausgabe für Studierende wünschenswert.

Christoph Stenschke, Wiedenest/Pretoria

Christiana Reemts: Samuel. Biblische Gestalten bei den Kirchenvätern, Münster:
Aschendorff 2009. 233 S, geb., EUR 30.-, ISBN 978-3-402-12808.

Das vorliegende Buch ist der dritte Band in der neuen Serie Biblische Gestalten bei den

Kirchenvätern, die sich dem patristischen Verständnis biblischer Gestalten widmet. Der
erste Band zu Abraham ist 2005 erschienen, der zweite Band zu Adam im Jahr 2007. Dabei

ist es das Ziel, «die Art und Weise, wie die großen Theologen der frühen Christenheit

die Bibel lasen, vorzustellen und so zu einer geistlichen Schriftauslegung in unserer
Zeit Anregungen zu geben» (6). Den Lohn solcher Beschäftigung beschreibt das

Vorwort wie folgt: «Für die Kirchenväter ist die Bibel Quelle und Ziel jeder Freude, jeder
Schönheit, aber auch jeder denkerischen Bemühung. Ihre Werke sprechen von der
Faszination, die von der Bibel ausgeht und der man sich, einmal davon gepackt, nicht mehr
entziehen kann. Dadurch leiten sie auch ihre Leser an, die Bibel zu lesen, sie neu zu
lesen, sie wieder und wieder zu lesen und in ihr die Begegnung mit Gott zu suchen. Die
Beschäftigung mit ihrer Theologie zwingt uns, gerade weil sie uns in vielem fremd ist
und unsere Plausibilitäten nicht teilt, unser Selbstverständnis und unsere Denkgewohnheiten

zu hinterfragen und zu neuen Fragen vorzustoßen» (6).
Das Vorwort (11-13) umreisst die Bedeutung Samuels in der patristischen

Wahrnehmung. Reemts orientiert sich an der Abfolge der von Samuel handelnden Texte I
Sam. Während die Geburtsgeschichte häufig kommentiert wurde, erscheint die Beru-
fungsgeschichte seltener. Bei den übrigen von Samuel berichteten Ereignissen wird
deutlich, dass die Väter ihre Bibel kannten, selbst die auf den ersten Blick weniger wichtigen

Samuelbücher. Doch zeigt sich auch, dass diese Bücher nicht im Zentrum ihrer



262 Rezensionen

Aufmerksamkeit standen. Von besonderem Interesse dagegen war die Erzählung von
dem postmortalen Erscheinen Samuels, die die «patristische Exegese so sehr beschäftigt

hat, dass I Sam 28 einer der am meisten ausgelegten Texte des AT ist, zu dem wir
von fast jedem Kirchenvater Bemerklungen haben» (11). Die ersten umfangreicheren
Texte zum ersten Samuelbuch finden sich bei Origenes, auf den alle Späteren aufbauen.

Abgesehen von Origenes stammt die Mehrzahl der Belege aus dem 4. ]h. Dabei erwarten

sich die Väter von ihrer Beschäftigung mit Samuel Aufschluss darüber, wie Gott
gehandelt hat, und damit auch Weisung für die eigene Zeit.

Unter der «Geburtsgeschichte Samuels» geht es im ersten Teil um Lebenszeit und
Wohnort Samuels, seine Eltern, die Bedeutung des Namens und die Bestimmung des

Knaben für den Gottesdienst sowie seine Berufung. Im zweiten Teil, «Wer war Samuel»

(33—63), fasst Reemts die patristischen Hinweise auf Samuel als Priester (priesterliche

Abstammung, Aufwachsen im Tempel, priesterliche Kleidung?, die Weissagung an
Eli, priesterliche Amtshandlungen?) sowie Samuel als Richter und Propheten zusammen.

Ferner erscheint Samuel den Vätern als Beter, als Heiliger (Weihe von Geburt an,
auf einer Stufe mit Mose und Aaron), als Vorbild für Christen, als ein Typos Christi und
als biblischer Schriftsteller. Für Origenes etwa war Samuel ein Typos Christi, «denn
Samuel nimmt den Abstieg Christi in die Totenwelt und seinen Wiederaufstieg aus ihr
voraus. Ein Unterschied zwischen beiden besteht darin, dass Chrisms seinen Weg
freiwillig geht, Samuel aber nicht» (62).

Teil drei untersucht die patristische Wahrnehmung der Rolle Samuels in der
Geschichte Israels. Das Interesse der Väter gilt der Forderung Israels nach einem König,
dem Verhältnis von Samuel und Saul, dem Kampf gegen die Feinde, der Reue Gottes
und der Verwerfung Sauls sowie Samuel und David.

Ausführlich behandelt Teil vier die Erzählung von der Totenbeschwörerin in En-
dor (I Sam 28,83—126). Dazu gehören Samuels Tod, unterschiedliche exegetische
Beobachtungen der Väter und verschiedene hermeneutische Fragen («Sehr vereinfacht
dreht sich die hermeneutische Diskussion zu 1 Sam 28 um den Satz: <Und Samuel

sprach zu Saul>. Stimmt dieser Satz oder stimmt er nicht?») und systematische
Überlegungen. Die Väter versuchen den Text in das Ganze der Heiligen Schrift einzuordnen
und ihn darüber hinaus mit dem christlichen Glaubensbekenntnis in Verbindung zu
bringen. Dabei ist es interessant zu sehen, wie viele und verschiedenartige Fragen der
Text für die Väter aufwirft und wie deutlich an ihm wird, dass es die Väterexegese nicht
gibt, sondern dass die patristische Exegese von sehr verschiedenen Vorentscheidungen
geprägt sein und deshalb auch zu sehr unterschiedlichen Ergebnissen kommen kann
(86). Für die Väter, die diesen Bericht für wahr halten, ist er ein Zeichen dafür, dass die

Beziehung des Menschen zu Gott, und dazu gehört auch seine Sendung, mit dem Tod
nicht zu Ende ist, sondern nach dem Tod vertieft weitergeführt wird. Samuel gehört
schon vor seiner Geburt Gott, er gehört noch im Tod Gott und wird so zu einer
Gestalt, an der die Väter besonders deutlich die Grösse der Liebe Gottes zeigen können.

Mit Samuel erscheint ein Mensch, dessen Leben ohne Brüche und aus einem Guss

ist, weil es nur Gott allein gehört. «Die Väter sehen Samuel als Gestalt, die zwischen
Mose und Jeremias anzusiedeln ist. Wie Mose ist er Führer des Volkes in einer sehr

bedrängten Zeit, wie Jeremias ist er ein großer Prophet, und wie beide ein Fürsprecher
des Volkes bei Gott. Gleichzeitig, und das ist die andere Seite, weist er voraus auf Chri-



Rezensionen 263

stus, dem er in der Verfolgung ähnlich wird, weil er wie dieser auf den ihm
entgegenschlagenden Hass mit nicht zu erschütternder Liebe antwortete (127).

In einem Anhang werden die 1. und 5. Samuel-Homilie des Origenes (nur sie sind

vollständig erhalten) in Lateinisch bzw. Griechisch und erstmalig in deutscher Übersetzung

geboten, dazu ferner in Übersetzung Quaestiones 27 und 46 des Ambrosiaster, die
sich ausschliesslich mit Samuel beschäftigen (128—217; «... um dem Leser zu ermöglichen,

ausgewählte Beispiele patristischer Exegese einmal im Zusammenhang zu lesen»,

128). Der Band schliesst mit Bibliographie und Register von Bibelstellen und Texten
der Kirchenväter.

Neben der gründlichen Darstellung und gelungenen Kommentierung gibt der Band
einen hervorragenden Einblick in die patristische Exegese und Theologie. Über die
Bedeutung für die Rezeptionsgeschichte der Samuelbücher hinaus ist er für eine theologisch

orientierte Exegese der Samuelerzählung inspirierend und enthält mehrere
Perspektiven für eine gesamtbiblische Theologie.

Erarbeitet wurde der schöne Band in der Benediktinerinnen-Abtei Mariendonk am
Niederrhein, zu der die Autorin gehört, die sich vorbildlich um das Vätererbe kümmert
(vgl. www.mariendonk.de). Von der Autorin stammt ferner der Band: Origenes. Eine
Einführung in Leben und Denken, Würzburg: Echter 2004.

Christoph Stenschke, Wiedenest/Pretoria

Gerhard Tersteegen: Briefe 1 und 2, hg.v. Gustav Adolf Benrath, unter Mitarbeit von Ul¬

rich Bister und Klaus vom Orde (Texte zur Geschichte des Pietismus, Abt.V Gerhard

Tersteegen, Werke, Band 7/1 und 2), Brunnen-Verlag/Vandenhoeck &
Ruprecht: Giessen und Göttingen 2008. 663 und 605 S., EUR 199—, CHF 378.30,
ISBN: 978-3-7655-9409-0 (Brunnen), 978-3-525-55339-8 (Vandenhoeck &
Ruprecht).

Gerhard Tersteegen (1697—1769) gehört zu den am häufigsten im Kirchengesangbuch
vertretenen Liederdichtern. Übertroffen wird er nur von Martin Luther und Paul
Gerhardt. Exemplarisch zeigt das bekannteste Lied «Gott ist gegenwärtig» sowohl den
Kern seiner Botschaft wie die Attraktivität seiner Frömmigkeit. Wendungen wie «Mache

mich einfaltig, innig, abgeschieden, sanft und still in deinem Frieden» oder «Herr,
komm in mir wohnen komm, du nahes Wesen, dich in mir verkläre» markieren Ter-
steegens religiöse Grundhaltung. Er steht in der Tradition der quietistischen Mystik,
weiss sich verbunden einem Thomas von Kempen oder Jean de Labadie, einer
Madame Jeanne Marie de Guyon oder Pierre Poiret, einem Johann Arndt oder Gottfried
Arnold. Im niederländisch-deutschen Grenzgebiet wuchs Tersteegen zweisprachig auf,

genoss eine gute Schulbildung, die ihm vertiefte Sprachkenntnisse vermittelte, so dass

er Übersetzungen aus dem Französischen anzufertigen vermochte. Einem eigentlichen
Broterwerb musste er nicht nachgehen, denn er lebte von einer ansehnlichen Erbschaft
und den Gaben einiger seiner Freundinnen und Freunde. Auf Gemeinschaftsbildung
verzichtete er, sein Individualismus liess ihn Distanz auch zu den Vertrautesten halten.
Das Gefalle zur Askese bis hin zu seiner Ehelosigkeit ging allerdings mit besonderer
Aufmerksamkeit für die Pflege des Leibes bei Leiden und Krankheit einher. Der
lebenslang kränkelnde Tersteegen sprach aus eigener Erfahrung. Dieser Frömmigkeit
entsprachen die Wege der Verkündigung. Tersteegen wirkte im seelsorgerlichen Ein-



264 Rezensionen

zelgespräch, durch erbauliche Rede in grösserem Kreis, in seinen Briefen, durch
gedruckte Werke. Zu grosskirchlichen Veranstaltungen wollte er sich nicht in Konkurrenz

begeben. Den Separatismus lehnte er ab.

Den Zugang zu Tersteegens Werken erschwert deren überaus komplizierte
Überlieferungsgeschichte. Einige wenige Schriften kamen noch zu seinen Lebzeiten mit seiner

Einwilligung im Druck heraus. Das meiste indes erschien erst nach seinem Tode,
vor allem die «Geistlichen Reden» und Briefe. Es bildeten sich ferner handschriftliche
Sammlungen von Tersteegenbriefen sowohl von Originalen wie von Abschriften. Die
Veröffentlichungen und Kollektionen aus dem Kreis seiner Anhängerinnen und
Anhänger sollten allein erbaulichen Zwecken dienen. Deshalb säuberten sie Tersteegens
Texte, enthistorisierten seine seelsorgerlichen Ratschläge und geistlichen Betrachtungen.

Konkrete zeitgeschichtliche Bezüge fielen ebenso weg wie Datumsangaben und
Empfängernamen von Briefen.

Sorgfältig beschreibt der erfahrene Editor Gustav Adolf Benrath diese komplexe
Überlieferung von Tersteegenbriefen mit den Konsequenzen für eine wissenschaftlichen

Ansprüchen genügende Edition. Was sollte mit den in die Hunderte gehenden
Briefen geschehen, die durch Herausgeber und Kopisten aller zeitgeschichtlichen
Bezüge entkleidet wurden und sich deshalb als undatierbar erweisen? Richtigerweise
verzichtet die Edition auf die Veröffentlichung dieser Stücke, da sie kaum Wesentliches

zur Erhellung von Tersteegens Gedankenwelt - oder derjenigen der Redaktoren -
beigetragen hätte. So enthält die Edition allein die datumtragenden — oder zuverlässig
datierbaren — Schreiben Tersteegens. Eine kritische Gesamtausgabe seiner Briefe wurde
zu Recht nicht angestrebt (22). Trotzdem ist damit ein weiterer wichtiger Schritt in der

Erschliessung von Tersteegens Werk erreicht, da bereits die «Geistlichen Reden» sowie
die «Briefe in niederländischer Sprache» in modernen Editionen vorliegen.

Die jetzt edierten 750 Briefe bezeugen ein höchstes Mass an Konzentration. Der
Kreis von Empfängerinnen und Empfängern der Briefe ist nicht gross, geographisch
beschränkt er sich auf das Rheinland und die Niederlande, persönliche Mitteilungen
sind äusserst selten, und nur ein einziges Thema bringt Tersteegen in immer neuen
Variationen zur Sprache: die Pilgerschaft der Seele zu Gott. So kreisen seine Ausführungen

um Busse und Bekehrung, Selbstverleugnung und Gebet, Leiden und Heiligung.
Die Seele - das fromme Ich — stehe in ständiger Gefahr, vom rechten Wege abzuweichen.

In klassisch mystischerWeise sieht Tersteegen die grösste Gefahrdung beim «Betrug

der Vernunft und des Fleisches» (I, 77). Die «Spekulation» der Vernunft führe in
die Irre, das «Fleisch» blockiere geistlichen Fortschritt. Trotz der unmissverständlichen

Ablehnung aufklärerischen Gedankengutes berührt sich Tersteegen doch mit ihm in
der extremen Individualisierung, die - im religiösen Gewand - keine andere Autorität
anerkennt als die im Inneren erfahrene Anwesenheit Gottes. Diese Botschaft der
Innerlichkeit erzeugte erhebliche Breitenwirkung.

Ein eindrückliches Beispiel für Tersteegens Attraktivität bietet der gleichaltrige Basler

Pietist Hieronymus Annoni (1697-1770). Imjahre 1736 betreute Annoni zwei junge
Männer auf ihrer Bildungsreise durch Deutschland und die Niederlande. Im Mülheim
traf sich die Gruppe mit Tersteegen, der bei den Schweizern einen tiefen Eindruck hin-
terliess. Eine persönliche Beziehung zwischen Annoni und Tersteegen entwickelte sich

aus dem Besuch nicht, doch verfolgte Annoni Tersteegens Veröffentlichungen und be-

sass mehrere seiner Schriften. Imjahre 1752 sorgte er für die Verteilung von 80 Exem-



Rezensionen 265

plaren der Predigt Tersteegens über «Die Kraft der Liebe Christi». Sie muss auf so
positiven Widerhall gestossen sein, dass Annoni im folgenden Jahr ihren Nachdruck in
Basel veranlasste (H. Gantner-Schlee: Hieronymus Annoni, 1697-1770. Ein Wegbereiter

des Basler Pietismus, Liestal 2001, 128—130).
Ulrich Gäbler, Riehen

David Friedrich Strauß: Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Enhvicklung und

im Kampfe mit der modernen Wissenschaft, mit einer Einführung von Werner Zager,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt 2009 (Nachdruck der Ausgabe
Tübingen/Stuttgart 1841). Bd. 1: 38+XVI+718 S, Bd. 2: VIII+740 S, EUR 149.-, CHF
233.-, ISBN 978-3-534-22037-3.

Unauslöschlich hat sich David Friedrich Strauß in die Theologiegeschichte eingeschrieben

durch sein epochemachendes GebenJesu von 1835. Dieses kritische Werk hatte von
vornherein eine systematische Intention: Was historisch vernichtet wurde, sollte später
dogmatisch in einem höheren Sinne wiederhergestellt werden - ganz im Sinne der He-
gelschen Dialektik der Aufhebung. In seiner Einleitung zur vorliegenden Reprintausgabe

der Glaubenslehrevon 1841 zeichnet Werner Zager, Professor für Neues Testament
an der Universität Frankfurt, subtil die Verbindungen nach, die von der ursprünglichen
Idee einer Leben-Jesu-Vorlesung, wie sie Strauß in einem Brief an den Freund Christian

Märklin am 6. Februar 1832 entwickelt, über das Opus magnum von 1835 bis hin zur
vorliegenden Arbeit geführt haben. Die dogmatische «Schlussabhandlung», der letzte
Teil des GebensJesu, war für Strauß trotz seiner relativen Kürze der Zielpunkt seiner
umfangreichen historisch-kritischen Untersuchung; hier konnte er seine Christologie im
Gefolge Schellings und Hegels entwickeln, nach der die Idee der mit Gott einigen
Menschheit sich zunächst in Jesus von Nazareth verkörperte, «bevor dann die spekulative

Philosophie ihre die Gesamtheit aller Individuen umfassende Dimension erkannte»

(Bd. 1, Einführung S. 16). Vorarbeiten zur Glaubenslehre hat Strauß 1838 aufgenommen,

als sich die Aussicht auf die Züricher Professur für Dogmatik und Kirchengeschichte

ergab, die dann mit der Berufung im Februar in Erfüllung ging (ihr folgte
allerdings im März des folgenden Jahres die sofortige, abrupte Emeritierung). Hinzu tritt
die Beschäftigung mit Daub und Schleiermacher, vor allem aber mit Ludwig Feuerbach,

durch den er freilich an der inhaltlichen Identität von Philosophie und Religion
irre wird. Unter diesen veränderten Voraussetzungen beginnt Strauß schliesslich
Anfang 1840 mit der Niederschrift des Werkes, dessen erster Band im Sommer desselben

Jahres und dessen zweiter Band 1842 erscheint.
Strauß' Glaubenslehre ist keine Dogmatik, schon gar nicht eine konfessionelle. Der

Autor mustert vielmehr die dogmatischen Hauptstücke in ihrer historischen Entstehung

durch, stellt die Kritik von den Sozinianern bis zu den Rationalisten der Aufklärung

dagegen, um schliesslich zu dem Ergebnis zu kommen, «wie viel von dem jeweiligen

Glaubensartikel sich gegenüber der modernen Wissenschaft halten lässt» (Bd. 1,

Einführung, 22). «Die wahre Kritik des Dogma ist seine Geschichte» - dieser Spitzensatz

aus Strauß' Einleitung (Bd. 1, 71) markiert das methodisch Neue seines Werkes.
Als Beispiel diene der zentrale § 21 über Glauben und Wissen, wo das Thema zuerst von
Paulus über Clemens und Origenes, Tertullian und Augustin, Abaelard, Bernhard von
Clairvaux und Thomas bis zu Luther und Quenstedt verfolgt wird. Dann erfolgt der



266 Rezensionen

kritische Überschlag: «Mit jenem Veto der Vernunft, von welchem LUTHER ein bald
wieder zurückgenommenes Wort hatte fallen lassen, fingen die Socinianer Ernst zu
machen an. Nichts ist zu glauben, als was wahr ist; aber nichts kann wahr sein, das mit der
Vernunft offenbar streitet, oder einen Widerspruch in sich schliesst.» (Bd. 1, 317) Das
Erbe Hegels kommt in der dialektischen Grundstruktur des Aufbaus zum Ausdruck:
Auf die formalen Grundbegriffe der christlichen Glaubenslehre (Apologetik) folgt mit der Dogma-
tik ihr materialer Inbegriff, geteilt in die Darstellung des Absoluten als Gegenstand des abstrac-

ten Horstellens, oder im Elemente der Ewigkeit, alsgöttliches Wesen und des Absoluten als Gegenstand

des empirischen T drstellens, oder im Elemente der Zeit, als göttliches Geschehen. Auf diesen
zweiten Teil entfallen, der Zeitschiene Vergangenheit — Gegenwart — Zukunft entlang
entfaltet, die allermeisten Loci, von der Schöpfungslehre über die Christologie bis zur
Eschatologie. Aufbau wie Methode lassen die Glaubenslehre als imponierendes Gegenstück

zum lieben Jesu erscheinen; das Ergebnis — die Ablösung der Theologie durch die

Philosophie, des christlichen Glaubens durch die moderne Weltanschauung - markiert
einen entscheidenden Schritt zu Strauß' letztem, von Nietzsche so unbarmherzig
verspotteten Werk Der alte und der neue Glaube von 1872. Es ist ein Verdienst, dieses Buch
einer breiteren Öffentlichkeit als Reprint wieder zugänglich gemacht zu haben. Über
das rein Theologiegeschichtliche hinaus bleibt der unbedingte Wahrheitsanspruch zeitlos

gültig, dem sich die Untersuchung verdankt und dem sich der Verfasser sein ganzes
Leben hindurch gestellt hat.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Ernst Troeltsch: Schriften %ur Theologie und Keligionsphilosophie (1888-1902) Ernst Tro-
eltsch: Kritische Gesamtausgabe im Auftrag der Kommission für
Theologiegeschichtsforschung der Bayerischen Akademie der Wissenschaften hg.v. Friedrich
Wilhelm Graf sowie Christian Albrecht, Volker Drehsen, Gangolf Hübinger u.
Trutz Rendtorff, Bd. 1), hg.v. Christian Albrecht in Zusammenarbeit mit Björn
Biester, Lars Emersleben u. Dirk Schmid, Berlin/New York 2009. XXI + 4 Tafeln +
1093 S, EUR 259.-, ISBN 978-3-11-020923-5

Von der auf 21 Bände konzipierten Kritischen Gesamtausgabe der Werke des grossen
Theologen und Kulturphilosophen Ernst Troeltsch sind seit 1998 bereits neun Bände
erschienen. Dies macht einen Band pro Jahr, was als eine editorische Meisterleistung
gelten darf. Man kann den Herausgebern und Mitarbeitern an diesem ambitionierten
Editionsprojekt nur danken, dass sie in so kurzer Zeit eine so ausgezeichnete Edition
auf den Weg gebracht haben. Nun liegt auch der erste Band der Kritischen Gesamtausgabe

mit den Schriften des jungen Ernst Troeltsch vor. Er wurde von dem Münchner
praktischen Theologen Christian Albrecht federführend in Zusammenarbeit mit Björn
Biester, Lars Emersleben und Dirk Schmid herausgegeben und bringt zum Teil schwer
zugängliche Texte des jungen Troeltsch aus den Jahren 1888 bis 1902. Nicht aufgenommen

in den ersten Band der Kritischen Gesamtausgabe wurden die Rezensionen und die
Texte aus dem Œuvre des jungen Troeltsch, welche dieser in die von ihm selbst
veranstaltete Ausgabe seiner Gesammelten Schriften aufgenommen hat. Die Rezensionen und
Sammelbesprechungen dieser Jahre sind aufgenommen in den Band 2 und 4 der Kritischen

Gesamtausgabe (siehe hierzu meine Besprechung in: ThZ 65 [2009] 87—93.). Die drei
von Troeltsch selbst noch veröffentlichten Bände seiner Gesammelten Schriften — Bd. 1:



Rezensionen 267

Die So^iallehren der christlichen Kirchen und Gruppen (1912), Bd. 2: Zur religiösen Eage,

Religionsphilosophie und Ethik (1913) und Bd. 3: Der Historismus und seine Probleme (1922) — werden

als eigene Bände der Kritischen Gesamtausgabe (Bd. 9 und 10) publiziert bzw. liegen
wie der Historismusband (KGA 16) bereits vor (siehe hierzu meine Besprechung in:
ThZ 65 [2009] 273-277). Der Band umfasst dennoch 21 Texte des jungen Troeltsch,
die teilweise monographische Ausmasse erreichen, wie sein grosser Aufsatz über Die

Selbständigkeit der Religion (364—534) aus den Jahren 1895 und 1896 oder die Göttinger
Promotionsschrift von 1891 über Vernunft und Offenbarung bei Johann Gerhard und Me-
lanchthon (81—338). Dem Leser des Bandes eröffnet sich die werkgeschichtliche
Entwicklung des Denkens von Ernst Troeltsch von seinen akademischen Anfangen bis hin
zur Absolutheitsschrift von 1902.

Der Band ist entsprechend den Editionsprinzipien der Kritischen Gesamtausgabe

aufgebaut. Eine von Christian Albrecht, dem Herausgeber des Bandes, besorgte Einlei-

tung (1-38) informiert vorzüglich über die theologiegeschichtlichen und
werkgeschichtlichen Zusammenhänge, in denen die frühen Texte Troeltschs stehen, und
erhebt sorgsam Konturen der frühen Schriften (26—38). Ausgehend von Troeltschs später
Selbstdeutung seiner werkgeschichtlichen Entwicklung in dem 1921 verfassten Text
Meine Bücher (in: Ernst Troeltsch: Gesammelte Schriften Bd. 4, Tübingen 1925, 3—18)

wird dem Leser mustergültig Kontinuität und Diskontinuität in Troeltschs Schaffen

vor Augen geführt. Auch wenn sich Schwerpunktsetzungen in Troeltschs Werk nach
1902 verändern und sich das Problembewusstsein im Hinblick auf die methodischen

Problemanforderungen der Geschichtsphilosophie oder an eine modernegemässe
Religionsphilosophie verschärft, so zeichnet sich diese weitere Entwicklung doch bereits
in den frühen Schriften ab. «In Troeltschs früher wissenschaftlicher Wirksamkeit
bilden sich Umrisse und erste Profilierungen eines historisch-kulturwissenschaftlichen
Grundlegungsprogramms der Theologie heraus, das historische Forschung in den
Dienst einer Kulturethik stellt und die Geltung bestimmter geschichtlich vermittelter
Kulturideale zu erweisen sucht.» (5) Troeltsch verfügte, wie die Texte des Bandes

durchweg erkennen lassen, über ein Sensorium für den Problemhorizont sowie für die

Anforderungen, unter denen die Theologie unter den Erkenntnisbedingungen der
Moderne steht. Troeltsch erblickte diese, worauf er in seinem Werk mehrfach hingewiesen
hat, in dem spannungsvollen Verhältnis von Normativität und Geschichte. Mit diesem

Spannungsverhältnis ist die Theologie erst seit der Aufklärung konfrontiert, mit dem

Einzug des historischen Denkens in die Theologie. Es macht jedoch - darüber war sich
Troeltsch schon frühzeitig klar - einen grundlegenden Umbau und eine Reorganisation
der gesamten Theologie notwendig. Daraus resultiert nicht nur die Aufgabe einer
Rekonstruktion der Geschichte der Theologie in der Neuzeit in einem Horizont, der die

dogmatischen Binnendiskurse überschreitet und die sozialen und mentalitätsgeschichtlichen

Transformationen im Übergang zur modernen Gesellschaft mit einbezieht,
sondern vor allem auch die Aufgabe, eine neue Geltungsgrundlage für die Theologie zu
entwickeln, die an die Stelle des unter den Bedingungen des modernen historischen
Denkens nicht mehr haltbaren formalen Offenbarungssupranaturalismus tritt.
Troeltsch erblickt diese methodische Grundlage der modernen Theologie bekanntlich in
einer Religionsphilosophie, die an die methodischen Einsichten Schleiermachers
anknüpft, jedoch die religions- und kulturwissenschaftlichen Diskurse des späten 19.

Jahrhunderts konstruktiv verarbeitet. Seine Position, so Troeltsch in seiner Auseinan-



268 Rezensionen

dersetzung mit Julius Kaftan, sei im «Grunde nur die Position Schleiermachers. Wenn
man auch keine einzelne Lehre dieses größten Theologen unmittelbar teilen kann und
wenn man auch sehr viel von der inzwischen fortgeschrittenen Arbeit gelernt hat, so
kommt man meines Ermessens doch über die Grundlagen seiner Position nicht
hinaus.» (669) Troeltsch hat mehrfach auf Schleiermacher als methodischen Richtpunkt
für die ihm selbst vorschwebende Form moderner Theologie und Religionsphilosophie
hingewiesen und freilich auch ebenso oft darauf, dass von Schleiermachers eigener
Lehre kein Stein auf dem anderen bleiben kann.

Thematisch kreisen die Texte aus dem Band um zwei grössere Komplexe. Sie

resultieren aus der oben genannten Problemwahrnehmung der Theologie in der Neuzeit.
Auf der einen Seite lassen die Texte deutlich ein Interesse an der Geschichte der
neueren Theologie des Protestantismus erkennen; auf der anderen Seite skizziert
Troeltsch — gleichsam als Konsequenz aus der theologiegeschichtlichen Bilanz und
Bestandsaufnahme - eine hoch ambitionierte religionsphilosophische Grundlegung der

Theologie. Das materiale theologiegeschichtliche Interesse des jungen Troeltsch
dokumentieren vor allem seine Göttinger Dissertation über Johann Gerhard und Me-
lanchthon, aber auch die in den Band aufgenommenen Texte zum 400jährigen
Geburtstag Melanchthons aus dem Jahre 1897 — Das Werk Melanchthons (599—601); Der
400jährige Geburtstag Melanchthons (605-608) —, die Darstellungen der Theologie Richard
Rothes — Richard Rothe (706—712); Richard Rothe. Gedächtnisrede (722—752); RJchard Rothe

(843-846) - sowie die Studie Teibni^ und die Anfänge des Pietismus aus dem Jahre 1901

(854—897). Auch der am 2. Juli 1895 auf der Versammlung des Wissenschaftlichen
Predigervereins zu Karlsruhe gehaltene und im selben Jahr publizierte Vortrag Die historischen

Grundlagen der Theologie unseres Jahrhunderts (539—560) gehört in dieses material
ausgerichtete theologiehistorische Forschungsprogramm des jungen Troeltsch. Gegenüber

dem Freund Wilhelm Bousset hat Troeltsch den Vortrag von 1895 in seinem Brief
vom 23. Juli 1895 als «ein Pröbchen» seiner «Geschichte der Theologie» (537) bezeichnet

und in seine damals verfolgten Forschungsprojekte eingeordnet. In drei Teilen skizziert

Troeltsch die historischen Grundlagen derTheologie des 19. Jahrhunderts. «Es ist
zuerst der große Bildungsumschwung, der aus der Bildung des 18. Jahrhunderts die

Bildung des klassischen und romantischen Zeitalters sammt ihrem Ausdruck in den großen

philosophischen Systemen erzeugte. Das zweite ist die teils hierdurch, teils durch
die Verstärkung des Pietismus und die religiöse Erhebung der napoleonischen Jahre
bewirkte Neubelebung der kirchlichen Tradition in ihrem alten charakteristischen Sinne.

Das dritte ist die im Zusammenhang mit der ganzen sozialen und politischen
Neubildung erfolgte innere Neuorganisation der Kirchen und die Veränderung der Stellung
des Staates zu der Kirche.» (541) Troeltsch geht — das macht seine Problembeschreibung

mehr als deutlich — die Entwicklung der Theologie im 19. Jahrhunderts in einer
breiten, die soziokulturellen Umbrüche einbeziehenden Weise an. Die in seinen späteren

Studien zum Protestantismus und seiner Bedeutung für die Genese der modernen
Kultur ausgeführte methodische Unterscheidung zwischen Alt- und Neuprotestantismus

klingt schon in den frühen Texten an (vgl. 546.606.672 u.ö.). Bereits in seiner
Dissertation von 1891, mit der sich Troeltsch zugleich in Göttingen habilitierte, entwickelt
er ein scharfes Bewusstsein für die Differenz zwischen dem Protestantismus des 16.

und 17. Jahrhunderts und der eigenen Gegenwart (vgl. 332). Methodisch hoch reflektiert

bahnt sich Troeltsch den Weg von Johann Gerhard zu Melanchthon: «Macht man



Rezensionen 269

nämlich den Anfang mit Melanchthon, so gewinnt man bei dem ungeheueren Umfang
seiner Arbeit, bei der schwankenden Entwicklung seiner Auffassung und bei dem stets

vorwiegenden Interesse für die sogenannten ursprünglichen Ideen der Reformation
keinen Ausgangspunkt und namentlich keine Einsicht in die Continuität der geschichtlichen

Entwicklung der lutherischen Kirche und Doktrin [...] Dem gegenüber ist es

wohl am Platze, zuerst den Tatbestand bei dem grossen orthodoxen Theologen zu
erheben und dann zu untersuchen, welche Anknüpfungspunkte sich hierfür bei dem

Schöpfer der protestantischen Dogmatik und des protestantischen Unterrichtswesens
darbieten.» (89f.) Dabei versteht Troeltsch unter Dogmatik schon in der Dissertation
keine reine Wissenschaft. Ihre Bedeutung liege «nicht in der Förderung der allgemeinen
Erkenntnis und der Wissenschaft», aber auch nicht «in der Belebung und Vertiefung
der Religion selbst», sondern in «dem apologetischen Bedürfnis einer Auseinandersetzung

zwischen den positiven Religionsvorstellungen und dem übrigen Wissen eines

Culturvolkes» (85). Als eine solche Vermittlungsinstanz, die keine reinen Erkenntnisinteressen

habe, sei eine theologische Dogmatik freilich für jede Religion bis «zum
Weltende» schlechthin unentbehrlich, und zwar, wie Troeltsch hinzufügt, als «Grundlage
ihrer Religionspädagogik, als der stille Koeffizient aller Predigt und alles Unterrichts, der
das Zusammenbestehen einer weltlichen Bildung mit der religiösen Wahrheit ermöglicht»

(86). In seinen späteren Aufsatz über Die Dogmatik der «religionsgeschichtlichen Schule»

(in: E. Troeltsch: Gesammelte Schriften Bd. 2, Tübingen 1913, 500—524) sind diese
Überlegungen aufgenommen in der wissenschaftstheoretischen Neubestimmung der
theologischen Dogmatik als eines Stückes der praktischen Theologie, die keine eigentliche
Wissenschaft mehr sei.

Die materialen Studien zur Genese der modernen Theologie und das mit diesen
Studien verbundene Forschungsprojekt einer Theologiegeschichte bilden den einen
Arbeitsschwerpunkt Troeltschs zwischen 1888 und 1902. Den anderen markieren die

Schriften, in denen er — methodisch auf den Spuren Schleiermachers — eine Grundlegung

der Religionsphilosophie vorlegt, die der Moderne gemäss ist. Unter diesen Texten

ragt die grosse, über mehrere Jahrgänge der Zeitschriftfür Theologie und Kirche publizierte

Abhandlung Die Selbständigkeit der Religion hervor. Mit Schleiermacher teilt
Troeltsch nicht nur das Interesse an der Selbständigkeit der Religion; wie bei diesem soll
die Religionsphilosophie auch an die Stelle der unter den Bedingungen des modernen
historischen Denkens nicht mehr zu haltenden Lehre von der Heiligen Schrift treten.
Troeltsch versteht die ihm vorschwebende modernegemässe Religionsphilosophie, die
sich in ihrem Aufbau und ihren Elementen aufgrund des am Ende des 19. Jahrhunderts
deutlich erhöhten Problemdrucks von der Schleiermachers unterscheidet, als die einzige

plausible Alternative zu dem unhaltbar gewordenen Supranaturalismus und dessen

Auszeichnung des Christentums als der einzig göttlich gestifteten Religion. Sein Beitrag
zur Selbstverständigung der Ritschl-Schule angesichts des lastenden Problemdrucks
wurde indes von den älteren Vertretern der Schule als Frontalangriffgewertet und löste

heftige Kontroversen innerhalb und ausserhalb der Schule aus. Der Berliner Systematiker

Julius Kaftan reagierte in der Zeitschriftfür Theologie und Kirche bereits im Jahre 1896
mit seiner kritischen Replik Die Selbständigkeit des Christentums (ZThK 6 [1896] 373—394).
Auf diesen Beitrag Kaftans replizierte Troeltsch mit dem in den Band aufgenommenen
Beitrag Geschichte undMetaphysik (617—682), der 1898 zusammen mit einer weiteren
Stellungnahme Kaftans im ersten Band der Zeitschriftfür Theologie und Kirche publizierte wur-



270 Rezensionen

de. Troeltschs damalige Religionsphilosophie kreist um die beiden Pole Religionspsychologie

und Religionsgeschichte. Aus dem auf diese Weise geführten Nachweis der

Selbständigkeit der Religion resultiert erst die gegen die Ritschl-Schule gewendete These,

dass deren Isolierung des Christentums in der Religionsgeschichte nicht zu halten
sei. Dahinter steht die Uberzeugung Troeltschs, dass sich die Geltung des Christentums

unter den Bedingungen seiner Gegenwart nicht mehr im Rückgriff auf einen wie
auch immer gearteten supranaturalistischen Offenbarungsbegriff begründen lasse.

Das, was der Offenbarungsbegriff leisten soll, nämlich die Geltung des Christentums
begründen, gehört nach Troeltsch in die Geschichtsphilosophie. Zu deren Hauptthema

wird ein geistesphilosophisch explizierter Entwicklungsbegriff, dessen innere
Schwierigkeiten und Probleme, wie die Texte dieser Jahre zeigen, Troeltsch sehr be-

wusst waren. «Ich habe», so fasst Troeltsch sein Programm in dem Aufsatz Geschichte

und Metaphysik zusammen, «als Grundlage der Theologie eine Religionsphilosophie
gefordert und skizzirt, die sich erst von der Gesammterscheinung der Religion und einer

Untersuchung ihres geschichtlichen Entwikkelungsganges aus an die Frage nach dem
Wahrheitswert der einzelnen Religionen begiebt und rundweg darauf verzichtet, das

Christentum rein für sich allein und aus sich allein zum voraus für die normale Wahrheit

zu erklären.» (625)
Man kann die frühen Texte Troeltschs als einen fulminanten Beitrag zur

Selbstverständigungsdebatte innerhalb der Ritschl-Schule lesen, die auch heute noch durch das

Problembewusstsein des jungen Autors faszinieren, das sich in ihnen zeigt. Der
Herausgeber legt eine sorgfältig gearbeitete, gute Edition vor. Jeder der in den Band
aufgenommenen Texte ist mit einem editorischen Bericht versehen, der seine Entstehung
erhellt. Erklärende Anmerkungen erschliessen die zeitgenössischen Kontroversen, und
Biogramme (925—940) informieren über die in dem Band genannten Personen. Die
Arbeit mit dem Band wird durch umfangreiche Literaturverzeichnisse (941—999) sowie
Personen- (1001-1016) und Sachregister (1017—1093) erleichtert.

Christian Damç, Wien

Paul Tillich: Ausgewählte Texte, hg.v. Christian Danz, Werner Schüßler und Erdmann
Sturm, Walter de Gruyter: Berlin/New York 2008. 492 S., EUR 58.- (geb.), EUR
29.95 (brosch.), ISBN: 978-3-11-020526-8 (geb.), 978-3-11-020527-5 (Frosch.).

Auswahlbände sind fesselnd. Auswahlbände sind problematisch. Auswahlbände sind

nötig.
Fesselnd: Meinen ersten Zugang zu Tillich bekam ich durch den Band Aufder Grenze

von 1962, der einige wichtige selbständige Texte, aber auch Auszüge aus der Systematischen

Theologie oder aus Der Protestantismus — Prinzip und Wirklichkeit (1950) nach einem
inhaltlichen Kriterium sortiert versammelte; der bibliographische und biographische
Apparat war spärlich. Das ist bei dem anzuzeigenden Band anders: Er bietet mit seinen
in chronologischer Reihenfolge angeordneten 27 Texten einen Überblick über Tillichs
Denken von 1919 (Über die Idee einer Theologie der Kultur) bis 1966 (The Significance of the

History ofReligionsfor the Systematic Theologian), also über beinahe fünfJahrzehnte. Dabei
sind zentrale Arbeiten aus Tillichs deutscher wie aus seiner amerikanischen Wirkungszeit,

theologische wie philosophische Themen gleichermassen berücksichtigt; so soll
nach dem erklärten Willen der Herausgeber «die werkgeschichtliche Entwicklung des



Rezensionen 271

Denkens von Tillich nicht nur in der Vielfalt der Themenstellungen vorgestellt,
sondern auch der Weg hin zu seinem späten Hauptwerk, der dreibändigen Systematischen

Theologie, transparent gemacht werden» (9). Dazu dienen auch die ausführliche
biographische Einleitung, die editorischen Berichte, die jedem Text vorangestellt sind und die
textkritischen Apparate; ein Personen- und ein Sachregister erschliessen den Band. Die
Textauswahl ist spannend: Da steht der expressive Artikel Kairos von 1922 («Diese
Worte sollen ein Aufruf sein zu geschichtsbewußtem Denken, zu einem Geschichtsbewußtsein,

dessen Wurzeln herabreichen in die Tiefen des Unbedingten, dessen Begriffe
geschöpft sind aus der Urbeziehung des menschlichen Geistes und dessen Ethos
unbedingte Verantwortlichkeit für den gegenwärtigen Zeitmoment ist.», 43) neben der
ruhigen Analyse Das religiöse Symbol von 1928, der Aufsatz Die Überwindung des Religionsbegriffs

in der Religionsphilosophie (zuerst erschienen in den Kantstudien 1922) mit seiner
pointierten Apologie des Paradoxalen («Paradoxie ist [...] die notwendige Form jeder Aussage

über das Unbedingte [...] Die Paradoxie des Unbedingten ist nicht auflösbar. Sie

stellt eine Aufgabe an das Schauen.», 63) neben der Präzisierung The God above God von
1961. Hier werden Kontinuität wie Fortentwicklung im Denken Tillichs schon an der

Sprache geradezu sinnlich spürbar.
So fesselnd diese Auswahl in ihrer biographisch-historischen Absicht ist, so

problematisch ist die Entscheidung, keine Auszüge aus längeren Werken aufzunehmen; für
die Kdriigionsphilosopbie und den Mut %um Sein bedauern das die Herausgeber selbst (10).
Insofern ist das Buch in der Tat eine Einführung, aber kein Tillich-Handbüchlein wie
der Band von 1962, zumal Predigten ganz fehlen. Man mag das bedauern - unter den
veränderten Rezeptionsbedingungen angesichts der Gesammelten Werke ist diese

Entscheidung konsequent. Sicher kann man beim Durchblättern der grossen Werkausgabe
über die Auswahl des einen oder anderen Textes diskutieren. Tillichs wegweisende
Gedanken zum Protestantismus, seinem Spezifikum, seiner Gestalt, seinen Chancen etwa,
werden mit dem klassischen Aufsatz Der Protestantismus als kritisches undgestaltendes Prin-
%ip von 1929 vorgestellt - ich hätte mir zusätzlich noch den Text über Die bleibende

Bedeutung der katholischen Kirchefir den Protestantismus aus Band VII gewünscht. Doch
angesichts des begrenzten Umfangs eines solchen Bandes sind solcherlei Überlegungen
müssig.

Nötig ist ein solcher Auswahlband jedenfalls. Die Texte sind zitierfahig, und
mindestens die broschierte Ausgabe ist auch für Seminarteilnehmer bezahlbar. Darum hier
zum Schluss eine Aufzählung der noch nicht genannten wichtigsten Stücke, die einzeln
zu würdigen hier nicht der Ort ist: Grundlinien des Religiös [en] Sozialismus. Ein
systematischer Entwurf (1923); Kirche und Kultur (1924); Das Dämonische. Ein Beitrag
zur Sinndeutung der Geschichte (1926); Die Idee der Offenbarung (1927); Christologie
und Geschichtsdeutung (1930); Das Neue Sein als Zentralbegriff einer christlichen
Theologie (1955); Existential Analyses and Religious Symbols (1956); The Impact of
Psychotherapy on Theological Thought (1960); Christianity and the Encounter of
World Religions (1963).

Der umfangreiche, sorgfältig edierte Band macht sich gut neben dem schmalen von
1962. Hoffentlich gelingt es ihm, bei heutigen Studenten das Interesse an Tillich so zu
wecken, wie es vor drei Jahrzehnten sein älterer Bruder bei mir vermocht hat.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal



272 Rezensionen

Cees van der Laan, Paul van der Laan: Toen de kracht Gods op mij viel. 100 jaar pinkster-
beweging in Nederland 1907-2007, Kampen: Kok 2007. 223 S., EUR 27.50, ISBN
978-90-435-1-389-0.

Dieses Buch über die hundertjährige Geschichte der Pfingstbewegung (im Folgenden:
Pb) in den Niederlanden ist von zwei Experten verfasst worden, die gründliche
Forschung mit der Kunst lebendiger Darstellung verbinden. Sie sind Brüder und wurden
beide bei W. Hollenweger in Birmingham promoviert. Sie sind geistlich in der Pfingst-
gemeinschaft beheimatet und haben in ihr leitende Ämter inne. Cees war lange Zeit
Direktor der theologischen Ausbildungsstätte, die sich unter seiner Leitung zu einer staatlich

anerkannten Fachhochschule entwickelte und den Namen «Azusa Theologische
Hogeschool» trägt; 2003 wurde er zum Extraordinarius für Pentekostalismus an der
Freien Universität von Amsterdam ernannt. Paul war sieben Jahre als Redaktor von
religiösen Programmen im Fernsehen tätig und unterrichtet seit 2000 Dogmatik und
Kirchengeschichte an der Southeastern University in Lakeland (Florida), einer theologischen

Ausbildungsstätte der (pentekostalen) «Assemblies of God». Beide haben die Pb
und alles, was mit ihr zusammenhängt, zum Schwerpunkt ihrer Forschungsarbeit
gemacht. Sie waren daher bestens in der Lage, das hier anzuzeigende instruktive und
spannende Buch zu schreiben.

Von Thematik und Sprache her ist klar, dass dieses Buch in erster Linie für
niederländische Leser bestimmt ist. Es geht jedoch auch auf Aspekte ein, die für die Pb im
Allgemeinen wesentlich sind. Vor allem sind die Pfingstkirchen — mehr als die meisten
anderen Denominationen — durch ihre Entstehung und ihr Leben und Handeln
international ausgerichtet.

Der Titel - Anfang einer Zeile eines älteren, in Pfingstkreisen bekannten Liedes -
weist deutlich auf die pentekostale Urerfahrung hin; die Liedzeile lautet auf Deutsch:
«Als die Kraft Gottes auf mich fiel, kam Freude in meine Seele.» Der Geist als die Kraft
Gottes: Mit dieser Qualifikation berührt man das Zentrum der pentekostalen Spiritualität,

Liturgie und Lebenspraxis.
Nach einigen instruktiven Ausführungen über die Ursprünge der internationalen

Pb beschreiben die Autoren in vier Etappen deren Geschichte von 1907 bis 2007.
Einige biographische Skizzen tragen dazu bei, die Entwicklungen, die sich in diesen Phasen

vollzogen haben, anschaulich zu machen. Diese Darstellungen werden durch einige
Kapitel über zentrale Facetten der Pb, u.a. die Pfingstlehre, vervollständigt.

Wichtig ist, dass die Pb auch in den Niederlanden als eine Erweckungsbewegung
angefangen hat. Ihr Gründer, Gerrit R. Polman, war ursprünglich Heilsarmeeoffizier.
Er wurde durch die Erweckung im Ausland bestimmt, besonders durch die Dowiebe-

wegung, die sich stark mit Heilung beschäftigt. Polman suchte und fand das, was die
Heilsarmee ihm nicht geben konnte: die konkrete Erfahrung des Geistes, die Geisttaufe
und, als deren Beglaubigung, die Glossolalie. Zusammen mit seiner Frau, Wilhelmine
J.M. Blekkink, sammelte und leitete er Gemeinden und Kreise in Amsterdam und an
anderen Orten, in denen sich die Geistesgaben manifestierten — neben der Glossolalie
auch Prophétie und Heilung. Die beiden hatten viele ausländische Kontakte und waren
u.a. an Konferenzen in Mühlheim a.R. und Zürich sehr geschätzte Referenten. Polman
wollte keine eigene Kirche ins Leben rufen, sondern seine Entdeckung für die
bestehenden Kirchen fruchtbar machen. Erst durch deren ablehnende Haltung kam es zu
der Bildung einer eigenen Denomination.



Rezensionen 273

Die auf seinen Tod im Jahre 1932 folgende Periode stand im Zeichen einer
Neuorientierung und Besinnung. Die 50er Jahre bringen eine Wende. Die Botschaft der

Heilung wurde durch die Massenversammlungen der Prediger und Heiler Hermann
Zaiss und Tommy Lee Osborn in der breiten Öffentlichkeit zu einem heiss diskutierten
Thema. Weltweit bekamen die Pfingstgemeinden, auch in Holland, neuen Aufwind.
Von den Leitern, die in dieser Periode in den Vordergrund traten, sei hier Karel Hoe-
kendijk erwähnt, der ältere Bruder des bekannten ökumenischen Theologen J.C. Hoe-
kendijk. Ihr Vater war bereits Evangelist und Missionar. In dieser dritten Periode
öffneten sich auch in Holland die etablierten Kirchen vorsichtig dem Pfingst-Anliegen. In
den sechziger und siebziger Jahren entstand sowohl in den protestantischen Kirchen
wie auch in der katholischen die Charismatische Bewegung, die in den eigenen
Denominationen eine Revitalisierung der Geistesgaben anstrebte und betonte, dass die Kirche

kraft ihres Ursprungs eine charismatische Gemeinschaft sein solle. Es blieb
vorläufig noch eine Distanz zwischen dieser Bewegung und der sich in freikirchlicher
Gestalt manifestierenden Pb.

In der vierten Periode, die ca. 1980 anfing, erfolgte sowohl eine Emanzipation der
Pb wie auch eine weitere Annäherung zwischen den verschiedenen Richtungen innerhalb

der Pb. Neue Bewegungen und Organisationen, vor allem aus dem amerikanischen

und englischen Raum, begannen auch in den Niederlanden starken Einfluss
auszuüben, wie z.B. die (Vineyard Christian Fellowship) von John Wimber, die (Youth with
a Mission) und die (Alpha-Kurse> von Nicky Gumbel. Bezeichnend für diese Periode
ist, dass sich konservativ-evangelikale Kirchen und Gemeinden vermehrt der charismatischen

Praxis öffneten. Die bereits genannte Azuza Theologische Hochschule, das

Ausbildungsinstitut der grössten Pfingstdenomination, wurde in die Theologische
Fakultät der Freien Universität in Amsterdam integriert. An ihr besteht auch ein Lehrstuhl
für Charismatische Theologie. Die Emanzipation der Pb zeigt sich auch soziologisch:
Die Mitglieder stammten anfangs vorwiegend aus der Arbeiterklasse und der unteren
Mittelschicht; in ihr sind jetzt alle Schichten und Berufsgruppen vertreten.

Das Buch enthält eine Fülle von Informationen über viele Personen und Sachen.

Interessant ist z.B. der Bericht über die zahlreichen Migrantenkirchen (allein in Amsterdam

1701), unter denen nicht wenige pfingstlich geprägt sind.
Anschaulich charakterisieren die Autoren die Pb als einen (Pfingstbaum) mit vielen

Zweigen und Verästelungen, in dem Vögel mit verschiedenen Federn ihre Nester bauen

(114). Hier drängt sich allerdings auch eine Frage auf: Wo liegt die Grenze zwischen
den eigentlichen Pfmgstkirchen einerseits und den Kirchen und Gemeinden andrerseits,

die zwar durch die Pb beeinflusst sind, aber doch eine andere Wurzel haben? Die
Autoren rechnen z.B. auch die Kimbangukirche zu den Pfingstgemeinden. Darüber
kann man aber geteilter Meinung sein. Das Bild von dem Baum mit den vielen Zweigen
macht deutlich, wie schwer es bei der Analyse der Pb als ganzer fällt, Abgrenzungen
und Einteilungen vorzunehmen.

Bemerkenswert sind die Ausführungen zur Lehre der Pb. Zwar kenne, so die
Autoren, die Pb eine ((Komplexität» von Auffassungen. Aber weil der Überzeugung der
Pb gemäss der Heilige Geist neue Offenbarungen gibt, kann die Lehre nicht statisch
sein. In der Dynamik des Geistes ist diese dauernd der Veränderung ausgesetzt (176).

Die eschatologische Erwartung ist in der Pb immer wach geblieben - deshalb auch
ihr grosser Einsatz in der Mission. Erstaunlich ist, dass schon zu Beginn des vorigen



274 Rezensionen

Jahrhunderts an der damaligen Grenze zwischen China und Tibet, in Likiang, eine
christliche Gemeinde entstand.

Das reich bebilderte Buch ist ein zuverlässiger Wegbegleiter in einer noch wenig
bekannten Landschaft. Die Autoren schreiben und urteilen fair. Sie schweigen nicht über
das Menschliche und bisweilen allzu Menschliche in dieser Bewegung. Es wirkt darum
glaubwürdig, wenn sie etwa über die religiöse Kraft, die Menschen in der Pb erfüllt,
berichten. Was sie über die Geisttaufe und die Charismen ausführen, ist frei von jeglicher
Rechthaberei, behutsam und offen. Anders als viele fundamentalistisch eingestellte
evangeükale oder pentekostale Christen, die alternative Heilungsmethoden ablehnen,
reden sie ruhig über «einen gläubigen homöopathischen Arzt» (15).

Die Pb stellt die etablierte Kirchen vor die Herausforderung, erneut den Weg zu
der Quelle der Kraft zu finden und zu gehen: zur Kraft des Geistes in Wort und Tat, in
Verkündigung »«(/Heilung (dieser zweite Teil des ursprünglichen Auftrags ist bis heute

weitgehend unerfüllt geblieben!). Es gilt, diese Herausforderung anzunehmen - dies

umso mehr, als gemäss den Prognosen der Statistiker die Pb in diesem Jahrhundert zur
grössten Gruppierung in der weltweiten Christenheit heranwachsen wird.

Jan Veenhof, Gunten

Matthias Zeindler: Envählung. Gottes Weg in der Welt, TVZ: Zürich 2009. 230 S., CHF
36.-, EUR 24.-, ISBN 978-3-290-17516-0.

Wie wohl kein anderer dogmatischer Topos ist die Lehre von der Prädestination mit
reformierter Tradition und Theologie identifiziert worden. Auch hat sie wohl keine
andere Lehre stärker in Verruf gebracht als eben jene. Die vorliegende Untersuchung des

Berner Privatdozenten und Erlacher Pfarrers Matthias Zeindler setzt sich im Sinne
eines unapologetischen «Gegendiskurses» (M. Foucault) intensiv mit den gängigen
Vorwürfen auseinander, die vom «klippensteilen Rätsel der Prädestination» (J. Updike)
sprechen oder eine «narzisstisch unreife Gottesvorstellung» (K.-P. Jörns), «eine unwahre

Anthropologie und einen ungeläuterten Gottesbegrifß> (H. Lüdemann) bzw. die

Voraussetzung einer «ewigen Spaltung in Gott selbst» (P. Tillich) als Hintergrund der

Erwählungslehre vermuten.
Unapologetisch sind Zeindlers erwählungstheologischen Ausführungen schon

allein deshalb, weil er sie zum Anlass nimmt, die Traditionsbildung in zwei ausgedehnten
theologiegeschichtlichen Streifzügen (27-68; 69-95) kritisch zu inspizieren. Er untersucht

in ihnen die Entwicklung der klassischen Prädestinationslehre (Augustin und Calvin

einschliesslich seiner Wirkungsgeschichte im Zusammenhang der arminianischen
Krise bzw. der Stmode von Dordrecht sowie der Problematik des Syllogismus practicus)
und der Revisionen der klassischen Prädestinationslehre (F.D.E. Schleiermacher, A.
Schweizer, W. Pannenberg und K. Barth — bezeichnender Weise in dieser Reihenfolge!).

Diese Untersuchung geschieht durchgängig aus dem konstruktiven Interesse heraus,

den Glauben (173—199) an die Erwählung Israels (202—212), der Kirche (143—172),

ja sogar anderer Religionen (213-221) denkerisch zu verantworten.
Damit ist bereits grösstenteils die Disposition der Untersuchung skizziert, deren

Gegenstand nach Auffassung des Autors aufgrund seiner zentralen Bedeutung weitere
dogmatische Problemkreise (etwa ein sachgemässes Berufungsverständnis, Ekklesiolo-
gie, Israel- und Religionstheologie) erschliesst. Freilich ist noch nicht ihr christologi-



Rezensionen 275

sches Zentrum benannt worden, wonach sich Gottes Erwählung in Jesus Christus
ereignet. Diese Zentralaussage entfaltet Zeindler im Sinne der berühmten Doppelthese
K. Barths, wonach Jesus Christus Subjekt und Objekt der Erwählung, mithin sowohl
der erwählte (und zugleich der eine verworfene) Mensch als auch der erwählende Gott
ist (119—141). Mit Barth bemüht sich der Autor darum, den theologischen Erwählungs-
gedanken aus jener Verengung auf ein vorzeitliches Dekret Gottes über die Bestimmung

des einzelnen Menschen zum Heil oder Unheil zu befreien, in die er mit der
klassischen Prädestinationslehre geraten ist (vgl. 18.119).

Zeindlers Monographie beabsichtigt aber weitaus mehr, als einfach nur K. Barths

Erwählungslehre zu vermitteln, deren Grundentscheidungen er zweifellos folgt. Zeindler

geht es um eine Erwählungslehre, die sich theologisch dem biblischen Zeugnis
aussetzt. Im Blick auf eine Überwindung der Aporien der klassischen Prädestinationslehre
kann er nicht nur Barths christologische Konzentration, sondern auch Schleiermachers

Verbindung von Erwählungslehre und Geschichte würdigen. Neben der Betonung der

Erwählung in Christus (als Selbstbestimmung Gottes), bringt nämlich Schleiermachers

Akzentuierung des erwählenden Handelns als Wirken Gottes in der Geschichte nach
Zeindler ein wichtiges Element und eine vernachlässigte Dimension des biblischen Er-
wählungszeugnisses wieder zur Sprache (vgl. dazu das Kap. zur Erwählung in der Bibel,
97—118), welche er mit seiner zentralen These aufnimmt, wonach die Erwählung Gottes

Weg in die Welt ist (22).
Den Auftakt zur Extrapolation dieser Kernthese bildet eine kurze Meditation über

einen zentralen biblischen Erwählungstext, die Segnung Abrahams (Gen 12,1-3),
anhand derer der Autor seine zentrale These vom Interpretament der Liebe her entwickelt:

«Das partikulare Erwählen ist nicht weniger als die Vollzugsweise von Gottes
universalem Heilshandeln. Erwählung meint die Gestalt von Gottes Liebe» (ebd.). Die
Erwählung Abrahams ist mithin als Konkretion der Liebe Gottes zu verstehen, die sich
zugleich zu «allen Völkern» (Mt 28,19) hin weitet: «Indem Gott Abraham erwählt,
beginnt sein Weg zu allen Menschen» (9).

Zeindler gelingt es, in sehr verständlicher und anschaulicher Sprache zu
demonstrieren, dass Theologie und Kirche sich keineswegs lästigen Plunders, sondern zentraler

Glaubensinhalte, ja ihres Grundbestandes entledigen würden, wenn sie die Lehre

von der göttlichen Erwählung auf den «Misthaufen der Theologiegeschichte» (15) würfen.

Dorthin gehört nach dem Autor hingegen die religiös verbrämte, nationalistische
Ausprägung der Vorstellung von einer erwählten Nation, welche er mit einem
weitgehenden Ausfall an Christologie in einen Zusammenhang stellt: «Wäre es stets klar
gewesen, dass der erwählende Gott eins ist mit dem leidenden, auf Gewalt verzichtenden
und zu Gewaltverzicht rufenden Christus, dann hätte das Konzept der erwählten
Nation nicht jenes Gefälle zur offenen Gewalt haben können, das es faktisch häufig hatte»

(228).
Indem Zeindler die theologische Tradition und biblische Texte mit derlei «Erwäh-

lungsphänomenen» aus Vergangenheit und Gegenwart kontrastiert, wie sie etwa in z.T.
aggressiver Weise im amerikanischen Erwählungsbewusstsein zum Ausdruck kommen,
nimmt er die theologische Aufgabe einer kritischen Zeitgenossenschaft wahr. Gerade

so vermag er nachdrücklich zu unterstreichen: Es gilt, den für christlichen Glauben



276 Rezensionen

zentralen Begriff der Erwählung «nicht kampflos den Fundamentalisten in Judentum
und Christentum [zu] überlassen» (18).

Marco HofieinBern

Ralf K. Wüstenberg: Christologie. Wie man heute theologisch von Jesus sprechen kann,
Gütersloher Verlagshaus: Gütersloh 2009. S. 156, EUR 17.95, CHF 31.90, ISBN
978-3-579-08049-9.

Mit diesem Buch legt der in Flensburg wirkende und vor allem als Bonhoeffer-Experte
bekannte und mit Themen der politischen Versöhnung bestens vertraute Theologe
R.W. eine sehr lesens- und empfehlenswerte knappe und verständliche, bisweilen
allerdings zu Redundanzen neigende Einführung in die Christologie vor. Wie bereits der
Untertitel verrät, dient D. Bonhoeffers Frage: «Wie kann man heute von Jesus Christus
sprechen?» (vgl. DBW 8, 402) als Ausgangsfrage der Untersuchung. R.W. bricht die

übergeordnete Fragestellung herunter in fünf Fragen bzw. Einwände (vgl. 18), die

gegen die Botschaft von Jesus als dem Christus in der Gegenwart erhoben werden: 1.

Macht der Glaube an Jesus Christus nicht notwendig intolerant? 2. Ist die Sache mit
Jesus nicht nur Hirngespinst für religiöse Fantasten? 3. Ist Christologie etwas anderes
als toter Buchstabe und kalter Dogmenglaube? 4. Wie kann ein liebender Gott den Tod
seines Sohnes als Gruseldrama inszenieren? 5. Wie kann der Mann Jesus erlösen?

Diese fünf kritischen Einwände, die nach R.W. im Namen des religiösen Pluralismus,

des Wissenschaftsglaubens, des Spiritualismus, Humanismus und Feminismus
erhoben werden, geben die Struktur der Untersuchung vor. Diese stellt mit anderen Worten

einen «Gegendiskurs» (19) zu besagten Einwänden dar. Die Untersuchung lässt sich
also die Bedingungen, unter denen sie nach der sachgemässen Rede von Jesus Christus

fragt, vorgeben. Ihr Interesse ist vor allem apologetischer Natur, zielt sie doch darauf
ab, dass «man den heutigen Einwänden nicht mehr ganz so schutzlos ausgeliefert ist»

(142). Hinsichtlich der Komposition des Buches wirkt der sehr gehaltvolle Exkurs zu
Bonhoeffers politischer Ethik (126—133) im 5. Abschnitt allerdings etwas deplaziert.
Wäre es nicht sinnvoller gewesen, eine eigenständige sechste Fragestellung diskursiv zu
entfalten: Wie kommt der Christus in die Ethik? Macht seine Versöhnung nicht
unempfindlich gegenüber dem Diesseits?

R.W. möchte vor allem dazu ermutigen, die Herausforderungen der Gegenwart
anzunehmen, die die genannten Einwände für einen durch sie stark verunsicherten Glauben

an Jesus Christus bedeuten, und dies gelingt R.W. durchaus. Im Blick auf einen
religiösen Pluralismus muss der christliche Glaube nach ihm nicht mit Intoleranz bzw.

Verabsolutierung eigener Wahrheitsansprüche reagieren, sondern kann seine

«Dialogfähigkeit von innen heraus» (34) unter Beweis stellen, gilt doch: «Der Glaube ist ein
Geschenk und daher selber nicht absolut; für den christlichen Glauben ist nur Gott absolut,

dessen Wesen Wahrheit ist» (35). R.W. vertritt im Anschluss an W. Härle und Chr.
Schwöbel das Modell eines sog. «positioneilen Pluralismus» bzw. «Pluralismus aus

Glauben» (vgl. 26), das er von sog. «exklusivistischen» (u.a. C. Braaten), «pluralistisch-
relativistischen» (u.a. J. Hick) und «inklusivistischen» (u.a. K. Rahner) Ansätzen abhebt.

Hinsichtlich der Herausforderung durch den «Wissenschaftsglauben» bzw. der
historisch-wissenschaftlichen Zweifel am Wahrheitsgehalt des neutestamentlichen Zeugnisses

macht R.W. geltend, dass der von Ostern herkommende Glaube die Kategorien



Rezensionen 277

des Historischen bzw. die Konturen eines naiven historisch-modernen Wahrheitsbegriffs

(historisch wahr und richtig) sprengt. Gegenüber Infragestellungen der dogmatischen

Christologie und insbesondere der Zwei-Naturen-Lehre als vermeintlich
kaltem Dogmenglauben demonstriert R.W. anhand der altkirchlichen Lehrentwicklung,
dass jene als «Regulativ» (D. Ritsehl) bleibend wichtig sind. Im Abschnitt zur
Versöhnungslehre erhebt R.W. Einspruch gegenüber einer Anselm von Canterbury zu
Unrecht zugeschriebenen Darstellung des Stellvertretungsgeschehens als eines

Satisfaktionsgeschehens, dessen Objekt ein zorniger, lieblos gewordener Gott sei. R.W. zufolge
ist Gott nicht Objekt, sondern Subjekt der Versöhnung bzw. des Kreuzesleidens. Die
christliche Sühnopfervorstellung bedeute das «Ende aller blutrünstig inszenierten
Opferdramen» (106). In Bezug auf feministische Revisionen der Sohneschristologie stellt
R.W. fest, dass Jesus Christus jedes patriarchalisch oder matriarchalisch unterlegte Bild
von ihm sprengt und insofern auch für Männer ein Fremder bleibt.

Zu allen «Gegendiskursen» R.W.s wäre im Einzelnen vieles zu sagen und einiges
auch kritisch zu hinterfragen. Dies betrifft etwa die Adäquanz und damit Tragfähigkeit
der von R.W. didaktisch geschickt präsentierten Typologien bzw. Modelle. An einem
Detail möchte ich diese kritische Bemerkung exemplarisch veranschaulichen: Es
betrifft den Anselmschen Typ der Versöhnungslehre, um dessen Rehabilitierung sich
R.W. dankenswerterweise bemüht. Verschiedentlich (vgl. 105.108.119.123f.) behauptet

R.W. gleichwohl, dass Anselm Versöhnung mit seinem juridischen Modell
individualisiere und ihren sozialethischen Gehalt verkenne. Die Teilhabe des Menschen am
Versöhnungsgeschehen werde ausgeblendet. Hingegen ist es interessant zu beobachten
(vgl. 91), dass Anselm im Kap. 19 der Schrift «Cur deus homo» das Sterben des Sohnes

um der Gerechtigkeit willen als ethisches Beispiel (exemplum) anführt. Explizit werden
die Nachfolger (imitatores) des Sohnes als die Teilhabenden {participes) an seinem
Verdienst genannt. Zentrale Begriffe — freilich noch kein ausgeführter Entwurf — einer als

Imitationsethik konzipierten Nachfolgeethik, die auf dem soteriologischen
Partizipationsgedanken basiert, tauchen bereits bei Anselm auf.

Gleichwohl ist bei R.W. durchgängig ein reflektierter Umgang mit den verschiedenen

Typen bzw. Modellen zu beobachten. Im Blick etwa auf die dargestellte Pluralität
christologischer Modelle des göttlichen Ursprungs Jesu (49—53) konstatiert R.W. nicht
einfach nur, dass «Christologie immer im Plural» (57) erscheint. Vielmehr nimmt er
auch das biblisch-theologische Bemühen auf, die Heilige Schrift in all ihrer Vielfalt als

theologische Einheit zu begreifen und nach einer «christologischen Summe» zu fragen:
«[Ijnnerhalb dieser Pluralität [entnehme ich] eine eindeutige Botschaft: das Dass des

göttlichen Ursprungs Jesu von Nazareth. Kein Zweifel: Jesus wird bezeugt als einer, der
seinen Ursprung in Gott hat, was später für das Verständnis seines Heilshandelns wichtig

wird, da nur ein Gott erlösen kann» (53).
Wer dieses stets um intellektuell redliche christologische Rechenschaftsabgabe

bemühte Buch sozusagen «auf Lücke» hin liest, wird zweifellos fündig (etwa im Blick auf
«The Third Quest for the Historical Jesus», die Debatte um die sog. «Geistchristologie»
und eine Renaissance des «Arianismus» oder das nicht nur dogmengeschichtlich
bedeutsame Motiv von An- und Enhypostasie), was nicht zuletzt in der Natur einer
Einleitung liegt. Ärgerlich sind einige formale Fehler (Dahlfert statt Dalferth,
38.40.42.48.56.150; Heiler statt Hailer, 56.82.87). Wer sich ernsthaft mit den radikalen
Infragestellungen der Christologie auseinandersetzen will, kommt an diesem einfüh-



278 Rezensionen

renden Werk nicht vorbei. Für seine Ermutigungen, die sich den gegenwärtigen
Herausforderungen des Glaubens an Jesus Christus stellen und wichtige Perspektiven für
eine lebendige Christologie im 21. Jahrhundert skizzieren, sei R.W. nachdrücklich
gedankt.

Marco HofheinBern

Annelore Silier: Kirchefür die Welt. Karl Barths Lehre vom prophetischen AmtJesu Chri¬
sti in ihrer Bedeutung für das Verhältnis von Kirche und Welt unter den Bedingungen

der Moderne, TVZ: Zürich 2009. 338 S. (kt.), CHF 48.-, EUR 32.-, ISBN 978-
3-290-17522-1.

Annelore Silier, derzeit Berufsschulpfarrerin in Westfalen, legt ihre sorgfältig erarbeitete,

von Wolfgang Lienemann betreute Dissertation unter einem Titel vor, den bereits

Aufsatzsammlungen von Ernst Lange (1981) und Eilert Herms (1995) tragen. Schon
das zeigt, welch weites Spektrum das Thema «Kirche und Welt» eröffnet, wenn man es

«unter den Bedingungen der Moderne» untersucht, die Sillers (auf dem Ausseneinband
leider abgekürzter) Untertitel voraussetzt, d.h. wenn Kirche und Welt keine vollständige

Alternative wie im mittelalterlichen corpus Christianum mehr bilden und umgekehrt
Christentum nicht mit Kirche gleichgesetzt werden kann.

Sillers einleitende Kapitel zum Konzept der Moderne (Kap. 1) und zu Barths Stellung

hierzu (Kap. 2) sind am besten als Abwehr falscher Oberbegriffe für Kirche und
Christentum zu verstehen — sei es «Gesellschaft» (66), sei es «Religion» (58). Schon der
frühe und mittlere Barth habe beide «entflochten» mit Hilfe seiner anhypostatischen
Christologie, die der Welt eine gewisse «Eigenständigkeit» einräume, auch wenn der

grosse Religionstraktat (§17 KD 1/2) eine theologische Aussenperspektive auf das

Phänomen Christentum noch vermissen lasse (104). Methodisch leitet Silier aus diesen
modernitätstheoretischen Kapiteln die FordemngLU. Dalferths ab, das Verhältnis von
Kirche und Welt doppelt theologisch zu perspektivieren (95); allerdings stand das schon vor
Kap. 1 fest (15f.).

Barths Beitrag zur Moderne sieht Silier in seinem «Hauptgedanken» (44), dass die
Erkenntnis der in Christus geschehenen Versöhnung dessen «Realpräsenz» (KD IV/3,
242 u.ö.) in der modernen Welt sei - das sog. «Dritte Problem» der Versöhnungslehre.
Die Weichenstellungen fallen dabei in Kap. 3, einer profilierten Charakteristik der für
dieses «Dritte Problem» einschlägigen Lehre vom prophetischen Amt Jesu Christi. Silier

erwähnt Barths Problemzugang aus dem Anselmbuch (1931), das die Versöhnungserkenntnis

als die noetische Seite der Versöhnung selbst auffasse (200), konzentriert
sich aber darauf, die Versöhnungserkenntnis als Geschichte zu begreifen (124), die das

Versöhnungsgeschehen erzählend bezeuge. Silier kann das Erkenntnisproblem der

Versöhnung daher grundlegend mit dem «Problem des Zeugnisses» verbinden (161),
zielt aber daneben auf «Gleichnisse» und «zeitgemässe Entsprechungen» (158), die die

Versöhnung im «anthropologischen Bereich» (127; 162) findet. Das hier implizierte
Gegenüber von Gleichnis und Zeugnis scheint mir die untergründige Heuristik der eigentlichen

Darlegung in Kap. 4 abzugeben. Dieses mit Abstand längste Kapitel entfaltet
Barths Lehre vom munus propheticum unter sieben Fragestellungen, die dem Duktus
der umstrittenen Lichterlehre Barths (§ 69,2 KD) folgen - eine Entscheidung (169), die



Rezensionen 279

im Lichte von Sillers Auffassung der Moderne und deren Bedeutung für das Verhältnis
von Kirche und Welt vollauf einleuchtet.

Im Verlauf der Darstellung setzt sich dabei m.E. klar der Gleichnis- gegen den

Zeugnisgedanken durch, d.h. die Sendung der Kirche in die Welt wird als Gleichnis der
Sendung Christi verstanden und schafft eine «echte Kontinuität» (23 mit Barthzitat) in
der Erkenntnis der Versöhnung, die weltgeschichtlich von der Fleischwerdung des Wortes
Gottes bis zu dessen kirchlicher Verkündigung reicht. Vom Zeugnis her gedacht wäre
diese Kontinuität hingegen sakramental als Versetztwerden in das ursprüngliche
Selbstzeugnis Christi und darum als «in jeder Gegenwart neu anfangende [s] Erkennen» (so
Barth: KD II/l, 67) zu begreifen. In der Vernachlässigung dieses Zeugnisgedankens
liegt m.E. die offene Flanke der Untersuchung. Zwar mag es sich bei dem relativen
Gegensatz von Gleichnis und Zeugnis um einen Streit der Banhinterpreten handeln, doch
wirkt sich gerade das in Sillers Kap. 4 beim sensiblen Thema der Religionen nachteilig
aus. So betont Silier die Kontinuität des munus propheticum mit der Geschichte Israels

(Kap. 4.2), wertet aber unter dem Eindruck der israeltheologischen Barthkritik Bertold
Klapperts die doch gewiss in Israel wurzelnde Kategorie des Zeugnisses gegenüber der
Prophétie ab (195). Auch dass Sillers Frage: «Inwiefern ist Jesus Christus das einzige
Licht des Lebens?» (Kap. 4.4) gegen Reinhold Bernhardts pluralistisch-religionstheolo-
gische Barthkritik keine überzeugende Antwort findet, könnte daran liegen, dass sie für
Jesu Einzigkeit trotz eines Exkurses zum wichtigen § 70,1 KD (240—242) nicht
durchgreifend Barths Kategorie des Selbstzeugen heranzieht, die Christus mit dem himmlischen

Vater zwar in Einheit (Joh 10,30), doch nicht in Identität (Joh 8,12-20) sieht.
Schliesslich wären auch die problematischen Thesen des knappen Kap. 5 (zu § 72 KD),
dass Barth die kirchliche Sendung in die Welt als dritte nota ecclesiae (303) und eine
förmliche dritte Existenzweise Jesu (als Pantokrator) lehre (296), entbehrlich, wenn der
erwähnte Gedanke des Zeugnisses als Versetztwerden der Gemeinde in die Ursprungssituation

des gekreuzigten Selbstzeugen stärker zur Geltung käme.
Im Ganzen legt Silier eine umsichtige Interpretation der Lehre Barths vom munus

propheticum vor, die über ihren engeren Quellentext hinaus immer wieder andere Partien

aus Barths grossem Denkgebäude plausibel einbindet und eine eigene Stellungnahme
nicht scheut, wenn sie z.B. eingangs (21 Anm. 30) Christian Links Studie über «Die

Welt als Gleichnis» als Leitfaden ihrer Arbeit erwähnt. Die Verbindung dieser Position
mit der modernitätstheoretischen Barthdeutung schafft zudem eine im dichten Feld
der Barthliteratur wohl noch wenig begangene Brücke. Freilich ist hier wie auch bei
anderen Themen zu bemängeln, dass manche neuere Literatur nicht berücksichtigt wurde;

das betrifft neben der Barth-Dissertation von Stefan Holtmann, deren Erscheinen
2007 sich mit Sillers Abschluss kreuzte, v.a. die Bücher von Christoph Kock und Stanley

Hauerwas zur Natürlichen Theologie (Kap. 4.5). Lohnend wäre auch gewesen, die
Kritik an Barths anhypostatischer Christologie mit Vertretern dieser Barthdeutung
(z.B. Kimlyn J. Bender: Karl Barth's Christological Ecclesiology [Barth Studies Series],
Aldershot 2005) oder mit anderen Denkfiguren aus Barths Göttinger Zeit wie dem
Neukantianismus (anhand der Habilitationsschrift von Michael Moxter, 2000) zu
konfrontieren. Doch sind damit eher Fragen angemeldet, die in Sillers gelungener Studie

weniger fehlen, als dass sie durch sie angeregt werden.
Henning Theißen, Greifswald



280 Rezensionen

George Hunsinger: The Eucharist and Ecumenism (Current Issues in Theolog)' 6),
Cambridge University Press: New York 2008. X+350 S., USD 28.-, ISBN: 978-0-521-
89486-9 (geb.), 978-0-521-71917-9 (brosch.).

George Hunsinger, reformierter Theologe und Hazel Thompson McCord Professor
am Princeton Theological Seminary, bekannt als renommierter Kenner Karl Barths,
tritt in diesem Werk als engagierter Okumeniker hervor. Zu Beginn (1—18) bestimmt er
die Eigenart ökumenischer Theologie in einer erhellenden Unterscheidung von zwei
anderen Typen gegenwärtiger Theologie: einer «Winkeltheologie» («enclave theology»),
die sich durch Abgrenzung mitdefiniert und dadurch auf eine immer schmalere Basis
einer bestimmten Tradition gerät, und der akademischen liberalen Theologie der
Religionsintellektuellen, welche die Grundlagen christlicher Theologie - die Schrift und die
ersten vier Konzilien — rigoros unterhöhlt — und dabei selbst den Charakter von
Winkeltheologie annehmen kann (8). Genau auf diese Grundlagen besinnt sich hingegen
ökumenische Theologie - so allerdings, dass sie alle christlichen Traditionen, die auf
diesen Grundlagen stehen, einbezieht und versucht, kirchentrennende Lehren zu
überwinden, dabei aber keiner dieser Traditionen in wesentlichen Dingen Abbruch tut.

Das Buch gliedert sich in vier Hauptteile: I. Zur Realpräsenz, II. Zum eucharisti-
schen Opfer, III. Eucharistie und Amt, IV. Eucharistie und Sozialethik. Auf die ersten
drei soll hier eingegangen werden.

Zur Lösung der Kontroversen um die Realpräsenz schlägt H. das Modell der
«transelementation» vor — der Begriff stammt von Vermigli —; es beinhaltet einen
Vergleich, der auch aus der Christologie bekannt ist: so wie Eisen im Feuer die Eigenschaften

des Feuers annimmt, so wandeln sich Brot und Wein und bleiben doch sie selbst

(40£). - Dazu ist zu sagen, dass dies im Grunde eine Näherbestimmung der unio sac-
ramentalis darstellt, wie sie Luther gelehrt hat. H. meint, damit sei eine notwendige,
wenngleich nicht hinreichende Bedingung einer Einigung in dieser Frage gefunden
(59£, vgl. 74.76). Es ist abzuwarten, ob dies angesichts der Lehren von Trient (DH
1642.1652) weiterhilft.

Im zweiten Teil behauptet H. eine Identität nicht nur des Opfernden und des
Opfers, sondern auch der Opferhandlung in numerischer Einheit (143-145.156) - ja,
dieselbe Handlung sei auch das messianische Festmahl des Eschatons (166, vgl. 184—186).
Wenn das gilt, dann könne der Opfercharakter der Messe auch von den Protestanten
anerkannt werden, ohne dass das Opfer Christi auf Golgatha geschmälert werde. Dem
ist zuzustimmen; es wäre dann aber nur zu zeigen, wie ein und derselbe Akt - ohne dass

es sich um eine Wiederholung handelt! - in der Vergangenheit und in der Gegenwart
existieren kann. Zudem ist zu bedenken, worauf Calvin, Inst. IV, 18,3 hinweist: Wenn
die Messfeier lediglich eine Aneigung des Kreuzesopfers Christi sei (das meint auch

H.), dann müsse noch immer darüber geredet werden, warum diese Aneignung durch
eine Opferhandlung geschehen solle (was Calvin abstreitet).

Das Problem der Mitwirkung des Priesters behandelt H. in einer nicht immer klaren
Gedankenführung (160f£). Er hebt hervor, dass dabei Christus als «sole saving agent»
aufgefasst werden müsse (168£; 178, durchaus in Kontrast zu Trient, DH 1740). Eine
Messe für die Toten sei dabei nach wie vor abzulehnen (175.180).

Im dritten Teil verweist H. angesichts des Konzepts des «defectus», welcher gemäss
dem Vatikanum II in dem Amt der protestantischen «kirchlichen Gemeinschaften»
bestünde, auf Stellungnahmen auch röm.-kath. Theologen, wonach trotz dieses Mangels



Rezensionen 281

ebenfalls das volle Heil vermittelt werde. In einer Reihe von fünf Punkten betreffs der
Ordination plädiert er u.a. auch für die reformierten Kirchen für die Einführung eines

Bischofsamtes, ja für die Anerkennung einer zentralen Rolle des Papstamtes (205-208).
Andererseits fordert er zugleich eine allgemeine Einführung der Frauen- und der Ho-
mosexuellenordination (200-203; 231-244). Damit verlässt H. allerdings sein eingangs
so eindrücklich gelobtes Vorhaben, zwischen den Kirchen, wie sie auf der Grundlage
der Schrift und der altkirchlichen Konzilien entstanden sind, angesichts der Kontroversen

des 16. Jhs. Vermittlungen zu finden; dieser Abschnitt fällt im Niveau des Problem-
bewusstseins und der Problembehandlung auch stark ab.

Der Gesamteindruck ist darum ein zwiespältiger. H.s Ansätze für die Lösung der
klassischen Kontroversen sind dabei auf jeden Fall aufzugreifen und weiterzuverfol-
gen.

Sven Grosse, Basel

Andreas Klein: Willensfreiheit auf dem Prüfstand. Ein anthropologischer Grundbegriff in
Philosophie, Neurobiologie und Theologie, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag

2009. 562 S, EUR 49.90, ISBN 978-3-7887-2357-6.

In seiner voluminösen Habilitationsschrift «Willensfreiheit auf dem Prüfstand» gibt
Andreas Klein von der Evangelisch-Theologischen Fakultät Wien einen hervorragenden

Überblick über die aktuelle Debatte zur Willensfreiheit. Die Studie besteht aus zwei
Hauptteilen, einem philosophischen, in den auch die Debatten um die Deutung
neurobiologischer Befunde eingeflochten sind, und einem theologischen, in dem sich der Vf.
vor allem auf die klassische Auseinandersetzung zwischen Luther und Erasmus um den
freien Willen bezieht.

Ausgangspunkt bildet die Gegenüberstellung von Hume und Kant. Humes Fokus-
sierung auf die Handlungsfreiheit und die das Handeln bestimmenden Leidenschaften
stellt Klein das Kant'sche Konzept einer rationalen, an Maximen orientierten
Selbstbestimmung des Willens gegenüber. Freiheit (im negativen Sinn) als blosse Abstinenz von
Handlungshindernissen zu verstehen, scheint ihm - wie auch schon Kant - die für die

Freiheitsproblematik grundlegendere Frage zu verstellen, wie das Wollen zustande
kommt. Um ein positives Verständnis von Freiheit als Selbstbestimmung entwickeln
zu können, sieht er sich vor die Notwendigkeit gestellt, den Zusammenhang von Freiheit,

Kausalität und Determinismus zu klären.
Zu Recht sieht Klein in der Determinismusproblematik den Dreh- und Angelpunkt

der jüngeren Debatte. Wie verhält sich Determinismus zu Freiheit? — Das ist seine
Leitfrage. Zunächst gibt er einen systematischen Überblick über die in der gegenwärtigen
Diskussion zum Freiheitsthema beschrittenen Denkwege, die sich in kompatibilistische
und inkompatibilistische Positionen unterscheiden lassen. Im Gegensatz zu den in-
kompatibilistischen Ansätzen halten die kompatibilistischen Determinismus und Freiheit

für vereinbar. Die inkompatibilistischen Konzepte lassen sich in die der Libertarier
(Bestreitung des Determinismus) und die der Impossibilisten (Bestreitung der Freiheit)
unterteilen. Unter diesen gibt es wiederum die beiden Lager derer, die Freiheit für
unmöglich halten, weil sie unvereinbar mit dem Determinismus oder auch mit dem
Indeterminismus sei, und derer, die die Annahme von Freiheit von der Determinismusfrage
insgesamt abkoppeln wollen und für inkonsistent erachten.



282 Rezensionen

Diesem Unterscheidungsschema folgt die sich anschliessende Darstellung und
Diskussion der Positionen. Sie läuft auf die (kompatibilistische) These des Vf.s zu, dass

Freiheit mit Determinismus durchaus vereinbar sei, mehr noch: dass die Entfaltung
eines Freiheitsverständnisses von der Determinismusproblematik weitgehend zu trennen

sei. Entscheidend für die Erfahrung von Freiheit ist nicht unbedingt die Beschränkung

der Handlungsmöglichkeiten - sei es durch externe Bedingungen oder auch
durch die willentliche Selbstfestlegung des Handelnden. Gerade ein Handeln aus innerer

Gebundenheit kann als Ausdruck höchster Freiheit erlebt werden - man denke nur
an Luthers «Hier stehe ich, ich kann nicht anders»! Nicht das Anders-Können macht
die Freiheitserfahrung aus, sondern die Identifizierung des Handelnden mit seiner

Handlung. Entscheidend ist, ob er sie als seine Handlung anerkennt und sie sich damit
%u eigen macht — egal welche Determinanten ihre Entstehung bewirkt oder dazu
beigetragen haben. Der Akzent verschiebt sich mit dieser Weitung der Perspektive von der
Handlung auf die handelnde Person, die ihrerseits wiederum im sozialen Kontext eines

Beziehungs- und Handlungsgeflechts steht und darin ihr Selbstverständnis ausbildet.
Freiheit ist ein soziales Phänomen.

Eine der gegenwärtig meistdiskutierten Spielarten der Freiheitsbestreitung speist
sich aus Interpretationen neurobiologischer Befunde. Klein befragt die neurophiloso-
phischen Ansätze auf ihre Plausibilität hin und zeigt dabei, dass im Blick auf die
öffentlichkeitswirksam vorgetragenen Bestreitungen der Willensfreiheit («Illusion»,
«Täuschung») und der daraus gezogenen ethischen und strafrechtlichen Konsequenzen mit
ungeklärten und problematischen philosophischen Voraussetzungen gearbeitet wird.
Er deckt die Unterkomplexität und den Reduktionismus in vielen der Diskussionsbeiträge

auf, kritisiert die Bestimmung des Gehirns (statt der Person) als Aktinstanz und
fragt nach den implizierten Auffassungen von Kausalität und Determinismus.

Die Frage der Willensfreiheit ist die Frage nach dem Selbst, dem Subjekt, dem Ich,
der Person als Instanz der Selbstbestimmung. Die Ergebnisse der Gehirnforschung
zeigen zunächst nur, dass sich psychische Vorgänge wie die vorbewusste Bereitschaft
zum Entschluss neuronal repräsentieren, dass also bestimmte Gehirnregionen dabei
aktiv sind. Aber damit ist nur die triviale Einsicht ausgedrückt, dass sich mentale
Zustände und Prozesse leiblich realisieren. Mit der Feststellung neuronaler Korrelate zu
bestimmten psychischen Zuständen ist einem cartesischen Dualismus von Leiblichem
und Geistigem widersprochen - und das zu Recht. Damit ist aber noch nicht die
Möglichkeit personaler Selbstbestimmung bestritten und diese ist auch von daher nicht
bestreitbar.

Nach der ausführlichen Diskussion derphilosophischen Verständnisse von Freiheit in
Teil A der Studie wendet sich Klein in Teil B den damit verbundenen theologischen Fragen

zu. Er arbeitet sich an der klassischen Kontroverse zwischen Luther und Erasmus
ab, «weil in dieser Kontroverse die relevanten Problemstellungen in markanter Weise

zur Darstellung kommen» (354). Die Stärke dieses Teils der Studie besteht darin, dass

der Vf. mit dem im ersten Teil entwickelten «theoretische(n) bzw. philosophische(n)
Erörterungsinventar» (353) zu Werke geht und damit neue Interpretationsperspektiven
gewinnt. Er fragt aber auch umgekehrt, was die theologische Erörterung für die
philosophische Klärung der Freiheitsthematik austragen könnte. Durch die Fokussierung
auf die Auseinandersetzung im 16. Jh. kommt der Grossteil der gegenwärtigen
Freiheitsdebatte, wie sie in der evangelischen und katholischen Theologie geführt wird



Rezensionen 283

(man denke nur an die Konzepte von kommunikativer Freiheit), allerdings nur am Rande

in den Blick.
Luther vertritt in gewisser Weise einen theologischen Determinismus, der von der

Allwirksamkeit Gottes ausgeht. Damit scheint auch hier die Freiheitsthematik im
Gegenüber zu einem Determinismuspostulat aufgerollt zu werden. «De servo arbitrio»
kann so von Klein im Rahmen eines freiheitstheoretischen Kompatibilismus interpretiert

werden.
Zunächst präpariert der Vf. die Intentionen heraus, die in Erasmus' Gedankengang

leitend sind. Es sind dies zum einen das Theodiezeeproblem (Gott darf nicht für das

Böse verantwortlich gemacht werden) und zum anderen die ethischen Konsequenzen
einer Lehre vom unfreien Willen (der Mensch wäre aus der Verantwortung für das Streben

nach Gutem entlassen). Andererseits grenzt aber auch Erasmus seine Lehre vom
Pelagianismus ab. Es braucht die Gnade Gottes, damit sich der Mensch Gott zuwendet
und zum Guten fähig wird.

Auch bei der Aufarbeitung der Lehre Luthers vom versklavten Willen des
Menschen setzt Klein bei den leitenden Intentionen an, die in unaufhebbarer Spannung
zueinander zu stehen scheinen: der Betonung der Allwirksamkeit Gottes und der Wahrung

der Verantwortlichkeit des Menschen. Der Mensch wirkt zwar mit Gottes Wirken
zusammen, diese cooperatio selbst aber bleibt noch einmal vom Willen Gottes umfangen.

Entscheidend für das Verständnis dieser letztlich nicht auflösbaren Spannung ist
die soteriologische (bzw. rechtfertigungstheologische) Motivation des Postulats der
Allwirksamkeit Gottes: «Primär geht es um die Gewissheit des Glaubens, um die iusti-
ficatio impii» (379). Doch hat die Lehre von der Allwirksamkeit dann auch Konsequenzen

für das Verständnis des menschlichen Handelns und der Wirklichkeit insgesamt.
Kleins <kompatibilistische> Interpretation Luthers überzeugt letztlich nicht. Im

Bemühen, die Allmacht Gottes als Allwirksamkeit zu denken, verstrickt sich Luther in
logisch nicht mehr auflösbare Aporien, wie sich an seiner Behandlung der Frage nach
dem Bösen zeigt: Dass Gott durch die Bösen Böses wirkt, dabei aber selbst nichts Böses

tut, dass der handelnde Mensch vielmehr die Verantwortung dafür trägt, kann ich
nur als unplausible Konsequenz in Spannung zueinander stehender Postulate deuten.
An diesen Postulaten muss m.E. die Kritik ansetzen. In kritischer Auseinandersetzung
mit Luthers Allmachtspostulat könnte und müsste ein (evangelisches), d.h. von der in
Christus konstituierten Freiheit her entwickeltes Freiheitsverständnis entfaltet werden.

Wenn auch die Lutherinterpretation Kleins m.E. etwas zu affirmativ ausfällt, so hat

er mit seiner breit angelegten Studie doch fraglos einen überaus wertvollen Beitrag zur
Weiterentwicklung und Vertiefung der Freiheitsdebatte in der Theologie geleistet. Nur
wenn sich die Theologie mit dem in den philosophischen Diskursen entwickelten
differenzierten Problembewusstsein ausstattet und sich auf diesem Argumentationsniveau

artikuliert, wird sie in den philosophischen Fachdiskursen Gehör finden, aber
auch in ihren Binnendiskursen tradierte Fragestellungen vorantreiben und auf
Herausforderungen aus dem Umfeld der Geisteskultur klärend und orientierend reagieren
können.

Keinhold Bernhardt, Basel



284 Rezensionen

Silke Obenauer: Vielfältig begabt. Grundzüge einer Theorie gabenorientierter Mitarbeit
in der evangelischen Kirche (Heidelberger Studien zur Praktischen Theologie 14),

LIT-Verlag: Berlin/Münster 2009. 249 S., EUR 24.90, ISBN 978-3-643-10060-3.

In ihrer Heidelberger Dissertation widmet sich Silke Obenauer einem in der akademischen

Diskussion vernachlässigten Thema kirchlichen Lebens, nämlich der «gabenorientierten

Mitarbeit», d.h.dem «Engagement von Ehrenamtlichen, das sich an ihren je

persönlichen Begabungen orientiert» (13). Unter einer Gabe versteht sie «eine vom
dreieinigen Gott aus Gnade jedem Christen individuell gegebene Begabung [...], die

von Gott je aktuell und ereignishaft in Dienst genommen wird und derart vom
Empfänger zur Ehre Gottes und zum Wohl der Menschen eingesetzt wird.» (142)

Im Zuge der charismatischen Bewegung wurde die Bedeutung der so genannten
Charismen (Geistesgaben) für den Gemeindeaufbau wiederentdeckt; dies prägte die
kirchliche Praxis in Bezug auf Rekrutierung und Einsatz ehrenamtlicher Mitarbeiter.
Im ersten Teil analysiert Obenauer zwei auf diesem Hintergrund entstandene Materialien,

einerseits «D.I.E.N.S.T», die deutsche Version von «Network», einem in der Willow

Creek Community Church in Chicago entwickelten Hilfsmittel, andererseits «Die
3 Farben deiner Gaben» von Christian A. Schwarz. Mit theologischem Fingerspitzengefühl

werden Unterschiede herausgearbeitet und Stärken und Schwächen benannt.
Dabei werden die für eine Theorie gabenorientierter Mitarbeit wesentlichen Fragestellungen

herausgeschält, zum Beispiel: Wie werden Charismen theologisch begründet?
Wie hängen natürliche und geistliche Begabung zusammen?

Um zu begründeten Antworten zu kommen, legt die Verfasserin im zweiten Teil
ihrer Arbeit eine Auslegung der einschlägigen neutestamentlichen Stellen vor. Die
Charismenlisten unterscheiden sich inhaltlich voneinander. Daraus folgt, dass sie exemplarischen

Charakter haben und damit nicht als abgeschlossene Aufzählungen zu verstehen

sind. Die exegetischen Studien zeigen auch gut, dass es nicht immer möglich ist,
die im Neuen Testament genannten Gaben material exakt zu bestimmen (etwas, wozu
sich die oben genannten Gabentests dann doch wieder verleiten lassen). Von der
Anlage der Arbeit her bedingt kann die Exegese nicht allzu detailliert ausfallen; sie muss
sich stark auf bereits vorliegende Ergebnisse abstützen. Es hätte deshalb nahegelegen,
Kommentatoren zu berücksichtigen (z.B. D.E. Garland: 1 Corinthians [BECNT],
Grand Rapids MI 2003), welche mit den «charismatischen» Fragestellungen besser
vertraut sind als bestimmte deutschsprachige Exegeten. Die — durchaus plausiblen -
Ergebnisse der Exegese hätten so noch etwas präziser ausfallen können.

Unklar ist die Verhältnisbestimmung von Begabung und oikodome (Auferbauung der

Gemeinde). Während die Exegese deutlich herausarbeitet, dass die Auferbaung der
Gemeinde das Ziel der Charismen ist (105-106), spricht Obenauer in der Zusammenfassung

von einem «ekklesialen Horizont» (137), in der Definition der Gaben dann vom
«Wohl der Menschen» (142). Diese vorschnelle, exegetisch unbegründete Ausweitung
klingt gut, nimmt aber dem Sachverhalt die Würze. Denn dem Wohl der Menschen dienen

die Charismen eben gerade dadurch, dass sie für die Auferbauung der Gemeinde
eingesetzt werden. Hier besteht Klärungsbedarf.

In der an die Exegese anschüessenden systematisch-theologischen Reflexion legt
Obenauer den Schwerpunkt auf die trinitarische Begründung der Gaben. Die Verbindung

von schöpfungstheologischen und pneumatologischen Linien hat gegenüber
einer rein pneumatologisch begründeten Charismenlehre den Vorzug, dass eine oft



Rezensionen 285

künstliche Entgegensetzung von «natürlichen» und «geistlichen» Gaben überwunden
werden kann. Der trinitarische Ansatz überzeugt insgesamt, es fehlt allerdings eine
Diskussion des christologischen Aspektes. Implizit ist dieser Aspekt zwar in der Annahme
Obenauers angesprochen, dass es sich bei den begabten Menschen um Christen handelt

(siehe die oben zitierte Definition von Gaben), es bleibt aber offen, welche
Zusammenhänge zwischen Heilserfahrung/Erlösung (christologische Dimension) und
Begabung/Gabeneinsatz bestehen.

Der dritte Teil enthält kirchentheoretische Aspekte zum Thema Mitarbeit. Obenauer

verbindet in ihm den Gedanken des Allgemeinen Priestertums mit der Charismenlehre

und reflektiert über diesen Zusammenhang auf dem Hintergrund empirischer
Studien. Daraus kristallisiert sich das Bild einer partizipatorischen Kirche heraus, die
den Mitgliedern vielfältige Mitgestaltungsmöglichkeiten eröffnet, durchaus auch in
unterschiedlicher Nähe und Distanz zur verfassten Kirche.

Im vierten Teil werden die Ergebnisse zu Grundzügen einer Theorie gabenorientierter

Mitarbeit in der evangelischen Kirche gebündelt. Alle Christen sind zum
Priesterdienst gerufen. Ihre je individuellen Gaben zeigen an, wie sie diesen Dienst spezifisch

ausüben können. Es gehört zu den pfarramtlichen Aufgaben, den Menschen zu
helfen, «ihre Begabungen zu entdecken, einzusetzen und weiterzuentwickeln» (215).
Fünf Thesen zur gemeindepraktischen Umsetzung beschliessen die Arbeit. Am
umfangreichsten fällt die Diskussion zur zweiten These aus: «Umgabenorientierte Mitarbeit in
Gemeinden verlässlich und kontinuierlich %ugewährleisten, ist es hilfreich, Strukturen 3u schaffen, die

das Entdecken und Fördern von Begabungen ermöglichen.» (219). Obenauer schlägt eine

Verbindung von drei Elementen vor: ein Seminar, das zum Entdecken der Gaben anregt,
ein Auswertungsgespräch zur Identifizierung von Mitarbeitsmöglichkeiten und eine
Phase des Experimentierens. Die Beschreibung dieser Elemente erfolgt in reflektierter
Aufnahme der analysierten Materialien und Abgrenzung zu ihnen. Dabei kommt der
Autorin zugute, dass sie sich nicht nur in der theologischen Diskussion auskennt,
sondern auch selber im Auftrag der Evangelischen Landeskirche in Baden einen Kurs zur
Thematik konzipiert hat («Mitarbeiten am richtigen Platz»). Gerade hier zeigt sich, wie

eng theologische Reflexion und kirchliche Praxis zusammenhängen. Wie man gaben-
gemässe Mitarbeit gestaltet, ist Ausdruck grundlegender theologischer Überzeugungen
und Begründungen.

Obenauer hat mit ihrer Dissertation zur theologischen Fundierung gabengemässer
Mitarbeit einen zentralen Beitrag geliefert. Es ist zu hoffen, dass das Buch nicht nur
gelesen wird, sondern auch zu einer gut reflektierten kirchlichen Praxis anregt, in der
gabenorientierte Mitarbeit gefördert und gelebt wird.

Stefan Schwerer; Riehen

Uwe Gerber: Wie überlebt das Christentum? Religiöse Erfahrungen und Deutungen im 21.

Jahrhundert. Erlösung — Versöhnung — Erleichterung — Vereindeutigung — Alterität
(Beiträge zu einer Theologie der Religionen 4), TVZ: Zürich 2008. 298 S., CHF
39.-, EUR 26.-, ISBN 978-3-290-17470-5.

Das neue Buch von Uwe Gerber will eine Entdeckungsreise sein nach religiösen
Bedürfnissen und Spuren in der Gegenwart. Aus christlicher Perspektive fragt Gerber im
interkulturellen (und interreligiösen) Kontext nach der Zukunft des christlichen Glau-



286 Rezensionen

bens angesichts der Postmoderne - womit es Gerber um nicht weniger geht als um die
Zukunft des Christentums selbst. Die im Titel anklingende Doppeldeutigkeit — «Wie
überlebt das Christentum?» — erscheint wohl nicht zufallig, ist doch das Uberleben

keineswegs als selbstverständlich anzusehen: «Kann es für uns Heutige Religion und Glauben

ohne die Jenseitstranszendenz geben, die bislang unser abendländisches Glauben,
Denken und Handeln geprägt hat? Kann es für uns Gottes-Erfahrung geben ohne
abendländische Metaphysik, ohne eine zweite <obere> Sphäre zu unserer Welt <hier

unten), ohne versichernde jüdisch-christliche Heilsgeschichte, ohne ein festes Telos mit
himmlischem happy end?» (14). Gerber versteht Religion streng auf den Menschen

bezogen (vgl. 18) und bringt entsprechend die «Profane Religiosität derAlterität» (25; Kursi-
vierung im Original) ins Gespräch, in der sich Religion «in der kontingenten Du-Ich-
Beziehung konkretisiert» (25): «Die dem metaphysischen Weltbild eingeschriebene
Spannung von Ideen-Jenseits (absolutem Sein, Gott als reinem Geist, als platonischer
Idee) einerseits und Materie-Diesseits (Seiendes, Erschaffenes) andererseits ist von
ihrer vertikalen Über- bzw. Unterordnung gekippt in die Horizontale des Begegnens»
(26).

In fünf Hauptkapiteln beschreibt Gerber zur Fundierung seines Ansatzes in
analytischem Tiefgang fünf Modi religiöser Ausgestaltung gelebter Religiosität, die er durch
die Schlagworte Erlösung, Versöhnung, Erleichterung, \/ereindeutigung und schliesslich Alterität

bestimmt sieht und als Entwicklungsprozess in Anlehnung an Baudrillard wertet:
von der Imitation kommt es über das Stadium der Produktion zur Simulation (vgl. 34f.):
Die religiöse Phase der Imitation sieht Gerber in den Zeiten der gehorsamen Nachfolge
einer Kirche gegeben, deren Ziel die sakramental inszenierte Erlösung aus der Welt ist
als «Befreiung der unsterblichen Geist-Seele und mit ihr alles Pneumatischen aus dem

Körperlichen, Vergänglichen, Kontingenten, Sterblichen» (66), die Gerber vor allem in
der katholischen Theologie als herrschend beschreibt: Erlösung macht den Menschen

gut und befähigt zu guten Taten. Dem seit der Aufklärung im Westen dominierenden
Lebenskonzept der Produktion entspricht die religiöse Klassifizierung der Versöhnung
des «Schöpfergottes mit seinen irdischen Menschengeschöpfen» (36ff.) vor allem in der

protestantischen Tradition: Christus erwirkt kein Verdienst bei Gott, sondern ist «Mittler

allein aus [...] der Selbsthingabe Gottes an die sündigen Menschen» (83). Dem seit
der Aufklärung und Industrialisierung einsetzenden Wandel der menschlichen
Selbstinszenierungen hin zu pluralen Lebenskonzepten und dem damit einhergehenden
Akzeptanz- und Relevanzverlust bisher unhinterfragter einheitlicher religiöser
Weltvorstellungen erwachsen — gewissermassen als Gegenbewegung — unterschiedliche Formen

der Simulation vergangener religiöser Lebensformen und -inhalte z.B. durch
multimediale Kommunikationsnetze - und virtuelle Welten — als moderne Formen des

Zusammenlebens und der Erfahrung von Gemeinschaft: Diese Ersatzsysteme sollen
dem Menschen die mit dem Verlust Gottes gleichfalls verloren gegangenen Lebenshilfen

— z.B. religiöse Regeln friedlichen Zusammenlebens (vgl. 39 u.ö.) — zurückgeben
oder Schattenseiten der Moderne — wie z.B. die Unfähigkeit erwachsen zu werden (vgl.
121 ff.) - ausblenden bzw. erleichtern helfen. Der Religion selbst kommt nach Gerber als

«Zivil-Religion» (145ff.) diese erleichternde wie auch sinnstiftende Funktion zu —

einhergehend mit der Gefahr des Verlustes der kritischen Potentialität der Religion (149):
«Religion fungiert als Stimulans und erhebende Unterbrechung des Alltags, aber auch
als Verschleierung und Verdrängung des gottlosen Alltäglichen» (153). Zugleich be-



Rezensionen 287

deutet die Mediatisierung mit ihrem Wahrheitsanspruch auch einen «mediatisierenden
Fundamentalismus» (38) mit einhergehenden Vereindeutigungen — 7.S>. durch Medien, das

Kapital oder die Wissenschaft. Diese analysierten Erleichterungen wie auch
Fundamentalismen bilden für Gerber den Verstehenshintergrund für die Darlegung einer die
Postmoderne ernst nehmenden Religion der Alterität, mit der seine Ausführungen
ihren Ziel- und Flöhepunkt erreichen: Der ausserweltliche Referenzverlust des
Menschen als Frucht der Moderne führt nach Gerber stringent zu innerweltlich religiösen
Gestaltungsformen «in der Du-Ich-Beziehung, der gegenüber die Ich-Du-Beziehung
nachfolgend ist» (41). Von Emmanuel Levinas ausgehend erläutert Gerber (über seine

Zeugen Dietrich Bonhoeffer und Paul Tillich theo-logisch hinausgehend) die Relevanz
der Alterität für das Christentum, sofern nämlich die Welt und Mitwelt des Menschen
für den Menschen schon immer eine ent-zogene Welt sei, was gleichfalls für den
Mitmenschen selbst in nächster Nähe (vgl. 253f.) und umso mehr auch für Gott als
supranaturales Wesen gelte (243-252). Die Alteritätsreligion realisiert sich für Gerber
anthropologisch in der Erfahrung Gottes als «Macht in Beziehung» (214 - Zitat C.

Heyward), sofern «Gott mit seinem Sich-Entzweien den anderen Menschen für mich zur
versöhnenden, heilbringenden Begegnungsgestalt seines mich anerkennenden Wirkens
bestellt» (243). «Alteritätstheologische Wahrnehmungen» (235; vgl. 235—260) beschlies-
sen Gerbers anregenden Band und sind zugleich als Antwort auf die Titelfrage des
Buches zu verstehen: Postmodern habe das Christentum nicht Gott als solchen selbst
denkerisch und religiös, sondern die grundlegende Differenz zum Anderen (Mensch
und Gott) stringent anthropologisch zu buchstabieren.

Es ist das Verdienst Gerbers, ohne Scheu und Rücksicht auf traditionelle (und auch

liebgewonnene) Theologumena die Lage des Christentums in der westlich-postmodernen
Welt zu analysieren und nach der Zukunft des christlichen Glaubens — und der

Religionen allgemein — zu fragen. Dabei geben wie gewohnt Gerbers Gedanken den
Lesern zu denken und zu fragen — zu denken z.B. hinsichtlich der Relevanz der von ihm
analysierten «medialen Simulation» (168—174) im Blick auf die religionspädagogische
Arbeit mit |ugendlichen heute (die deutlich anklingenden religionspädagogischen
Affinitäten des Autors rühren von seinem jahrelangen Engagement für den Religionsunterricht

an berufsbildenden Schulen her); zu fragen z.B. nach dem Grund des interreligiösen

Dialogs, sofern nach Gerber keine gemeinsamen Bekenntnisse oder Formulierungen

die Menschen weiter bringen, sondern allein in der Wahrnehmung und performa-
tiven Umsetzung der konkreten Differenz von uns Menschen untereinander — im
asymmetrischen Gespräch — Weiterbringendes liegt (vgl. 166.256—260; s. auch Gerber:
Interreligiöser Dialog zur Friedensförderung. Abgrenzung — Toleranz — Differenz, in:
ders. [Hg.]: Auf die Differenz kommt es an, Leipzig 2006, 73). Gerbers erhellende
Gesellschaftsanalyse und sein alteritätstheologischer Ansatz in seiner anthropologischen
Ausrichtung als Antwort auf die Analyse regen zum nach-denken an, führen auf neue
Denkwege, provozieren in ihrer Klarheit eigene Positionierungen, beanspruchen
Zeiträume des Sortierens und Abwägens und gestatten durch seine offene und gewinnende
Ausdrucksweise immer auch Räume bleibenden Widerspruchs und Fragens (z.B. nach
der Rolle des anderen bei der Ausbildung von Identität). Gerbers informative und
spannende Reise durch die Theologie mündet konsequent in einer geistesgeschichtlichen

Deutung der Gegenwart; sie liefert interessierten Zeitgenossen inspirierende Ge-
dankenanstösse, was zukünftige Optionen des Christentums betrifft. Den von Gerber



288 Rezensionen

vorgelegten Perspektiven von Möglichkeiten der Religion in der Postmoderne ist eine
breite Rezeption zu wünschen.

Andreas Obermann, Wuppertal


	Rezensionen

