
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 3

Artikel: "Zur Lösung einer praktischen Aufgabe" : mit Schleiermacher die
theologische Existenz verstehen

Autor: Christ, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Zur Lösung einer praktischen Aufgabe»

Mit Schleiermacher die theologische Existenz verstehen*

Die Frage nach der theologischen Existenz muss immer wieder neu gestellt
werden. Hier soll Friedrich Schleiermacher danach befragt und im Horizont
seines Denkens eine Antwort gesucht werden. Die Auswahl der untersuchten
Texte aus Schleiermachers Werk umfasst absichtlich verschiedene Bereiche.
Schleiermachers Denken ist ein kohärentes Ganzes. Die herangezogenen
Schriften greifen in einander, auch wenn sie für sehr verschiedene Aufgaben
verfasst worden sind.

Der Begriff der theologischen Existenz kann freilich nicht verwendet werden,

ohne dass wir uns zuerst vergegenwärtigen, wie ihn Karl Barth 1933 in
«Theologische Existenz heute!» geprägt hat.

Barth, dazu aufgefordert, sich endlich in das kirchliche Tagesgespräch zu
mischen, ruft in der aufgeregten Stimmung der Bestrebungen, die Kirche an
die nationalsozialistische Revolution anzupassen, am 24. Juni 1933 die
evangelische Pfarrer- und Dozentenschaft dazu auf, «Theologie und nur Theologie

zu treiben».1 Auf den ihm gemachten Vorwurf mangelnder Existentialität
antwortet er betont nicht zur Lage, sondern «zur Sache».2 Wir dürfen unsere
theologische Existenz nicht verlieren.

* Folgende Abkürzungen werden in diesem Beitrag für die Werke F.D.E. Schleier¬

machers verwendet:
Gl Der christliche Glaube, Nach den Grundsätzen der Evangelischen Kirche im

Zusammenhange dargestellt, Bd.I u. Bd. II, hg.v. M. Redeker, Berlin 71960

KD Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum Behuf einleitender
Vorlesungen (1811/1830), hg.v. D. Schmid (de Gruyter Texte), Berlin/New
York 2002 KGA 1/6 (in diesem Beitrag wird nach KGA 1/6 zitiert)

KGA Kritische Gesamtausgabe, begr.v. H.-J. Birkner u.a., hg.v. H. Fischer, Ber¬

lin/New York 1980—

PT Die Praktische Theologie nach den Grundsäzen der evangelischen Kirche
im Zusammenhange dargestellt, aus Schleiermachers handschriftlichem Nachlasse

und nachgeschriebenen Vorlesungen hg.v. J. Frerichs, Berlin 1850, SW 1/
13 literarischer Nachlaß, zur Theologie Bd. 8, PT

SW Friedrich Schleiermachers sämtliche Werke, Berlin 1835-1862
Theologische Enzyklopädie Theologische Enzyklopädie (1831/32), Nachschrift

D.F. Strauß, hg.v. W. Sachs (Schleiermacher-Archiv 4), Berlin/New York 1987.
1 K. Barth: Theologische Existenz heute! (ZZ.B 2), München 1933, 3.
2 Barth: Theologische Existenz heute! (Anm. 1), 3.

ThZ 3/66 (2010) S. 223-249



224 Franz Christ

«Unsere theologische Existenz ist unsere Existenz in der Kirche, und zwar als

berufene Prediger und Lehrer der Kirche.
In der Kirche ist man sich einig darüber, daß es in der ganzen Welt keinen dringlicheren

Anspruch gibt als den, den das Wort Gottes darauf hat, verkündigt und
gehört zu werden.»3

Wort Gottes wird sofort als der gekreuzigte und auferstandene Jesus Christus
verstanden. In stetem Refrain wiederholt Barth:

«In der Kirche ist man sich darüber einig, daß Gott für uns nirgends da ist, in der
Welt ist, in unserem Raum und in unserer Zeit ist als in diesem seinem Wort, daß
dieses sein Wort für uns keinen andern Namen und Inhalt hat als ]esus Christus
und daß Jesus Christus für uns in der ganzen Welt nirgends zu finden ist als jeden
Tag neu in der heiligen Schrift Alten und Neuen Testamentes. Darüber ist man sich
in der Kirche einig oder man ist nicht in der Kirche.»4

Die Theologen sind sich darin einig, durch Predigt und Lehre dem Wort Gottes

in der Kirche und der Welt zu dienen.

«Und dies ists, was ich unsere (theologische Existenz) nenne: daß uns inmitten
unserer sonstigen Existenz (z.B. als Männer, als Väter und Söhne, als Deutsche, als

Bürger, als Denker, als Besitzer eines allzeit unruhigen Herzens usf.) das Wort Gottes

das sei, was es nun einmal ist und was nur es uns sein kann und insbesondere

unsere Berufung als Prediger und Lehrer uns so in Anspruch nehme, wie nur sie

uns in Anspruch nehmen kann und darf. Diese unsere theologische Existenz, d.h.

unsere Bindung an das Wort Gottes und die Geltung unserer besonderen Berufung
zum Dienst am Wort Gottes kann uns heute verloren gehen.»5

Die Gefahr und Versuchung besteht darin, Gott noch anderswo zu suchen
als in seinem Wort, dieses noch anderswo als in Jesus Christus und diesen
noch anderswo als in der Bibel. «Wo die heilige Schrift Meister ist, da ist
theologische Existenz.»6

Diese Bestimmung der theologischen Existenz scheint Schleiermacher
diametral zu widersprechen. Doch der Schein trügt. Schleiermacher spricht
anders von der Heiligen Schrift, ganz zu schweigen vom Unterschied seiner
Diktion auch in den Konflikten seiner Tage. Aber die christologische
Konzentration verbindet Barth mit Schleiermacher. Eine catena aurea von Gott —

Wort — Christus — Schrift Hesse sich durchaus mit Schleiermachers Auffassung

verbinden. Der Linterschied in seinem Schriftverständnis Hegt darin,
dass er das Zeugnis der Schrift als ursprüngHchen Ausdruck des durch Christus

in denjüngern und den andern Jesus Nachfolgenden erregten Gottesbe-
wusstseins versteht. Sie ist ihm nicht weniger unentbehrHch und verbindlich.

3 Barth: Theologische Existenz heute! (Anm. 1), 4.
4 Barth: Theologische Existenz heute! (Anm. 1), 4f.
5 Barth: Theologische Existenz heute! (Anm. 1), 5.
6 Barth: Theologische Existenz heute! (Anm. 1), 13.



«Zur Lösung einer praktischen Aufgabe» 225

Das zeigt seine Predigtpraxis. Aber seine Kette schliesst sich erst mit dem
Glied des frommen Selbstbewusstseins, das von der in Christus vollbrachten
Erlösung bestimmt ist. Dem Unterschied zu Barth ist hier nicht weiter
nachzugehen. Er liegt aber keinesfalls darin, dass Schleiermacher neben Christus,
dem einen Wort Gottes, noch andere Autoritäten in die theologische
Existenz eingelassen hätte.7 Das oft zitierte Wort aus dem 2. Sendschreiben an
Lücke, «daß der Spruch Joh 1,14 der Grundtext der ganzen Dogmatik ist, so
wie er dasselbe für die ganze Amtsführung des Geistlichen sein soll», ist ernst
zu nehmen.8 Dieser Hinweis auf den Grundtext «Das Wort ward Fleisch und
wohnte unter uns» erlaubt es, Schleiermachers «Weihnachtsfeier»9 als narrati-
ven Vorgriff auf Dogmatik und praktische Theologie zu verstehen. Eine
Erörterung einiger Aspekte seiner «Kurzen Darstellung des theologischen
Studiums»10, und das heisst ein Einblick in sein Verständnis der Theologie als

Wissenschaft, soll diesen Interpretationsversuch vorbereiten. Indem
Schleiermacher davon ausgeht, dass sich in der Gemeinschaft der Kirche immer
neu der Gegensatz zwischen überwiegend Selbsttätigen und überwiegend
Empfänglichen bildet, erklärt er auf geradezu natürliche Weise, wie es zur
theologischen Existenz kommt. Sein Verständnis spricht sich nicht im
kämpferischen Ton Barths aus, kann aber dabei helfen, die von Barth erstrittene
Position in der verwandelten, pluralistisch-religiösen Situation unserer Tage
nicht zu verlieren.

Mit dem Bedeutungsverlust der Evangelischen Kirchen im öffentlichen
Bewusstsein hat sich in den letzten fünfzig Jahren auch die Stellung der
akademischen Evangelischen Theologie verändert. Theologische Fakultäten
geraten an staatlichen Universitäten unter Legitimationsdruck. Von aussen
kommt die Frage, was eine spezifisch christliche oder gar konfessionell
bestimmte Evangelische Theologie im Kreis der Wissenschaften zu suchen habe.

Diese Frage ist nicht neu. Sie ist jedoch weniger aus ökumenischen als aus
ökonomischen Gründen mit mehr Druck verbunden. Für die verschiedenen

Disziplinen innerhalb der Theologie scheint sie nun verschieden beantwortet
werden zu können. Kaum wird der wissenschaftlichen Beschäftigung mit der
Bibel widersprochen. Auch die historisch-kritische Beschäftigung mit der

7 Vgl. in der Ekklesiologie der Glaubenslehre § 128-132 Von der heiligen Schrift,
133—135 Vom Dienst am göttlichen Wort, z.B. Leitsatz § 135 «Der öffentliche
Dienst in der Kirche ist in allen Stükken an das göttliche Wort gebunden» (Gl II,
315).

8 F. Schleiermacher: Uber seine Glaubenslehre, an Dr. Lücke, Zweites Sendschrei¬

ben, sämmtliche Werke 1/2, Berlin 1836, 611.
9 F. Schleiermacher: Die Weihnachtsfeier. Ein Gespräch (1806), in: ders.: Schriften

aus der Hallenser Zeit, 1804—1807, hg.v. H. Patsch (KGA 1/5), Berlin/New York
1995.

10 KD.



226 Franz Christ

Geschichte der Kirche oder des Christentums im weitesten Sinn und der
Entwicklung des christlichen Glaubens kann den Platz behaupten. Als systematische

Disziplin ist auch die Ethik akzeptiert. Aber bei der Praktischen Theologie

wird es schwieriger. Es könne doch nicht Sache des Staates sein, zukünftige

Amtsträger einer spezifischen religiösen Organisation auszubilden.
Sogenannt praktische Theologie müsse die Theorie jeglichen religiösen Handelns
wissenschaftlich bearbeiten. Und angesichts der Verwandlung unserer
Gesellschaft in eine multireligiöse sei eine christliche theologische Fakultät
umzubauen in ein «Religious Department», das verschiedene religiöse Richtungen

in sich vereine. Die gesellschaftliche Herausforderung, die heute gerade
im Nebeneinander verschiedener religiöser Kräfte besteht, wird hier vorausgesetzt

und nicht näher erörtert. Das umstrittene Verständnis akademischer
Theologie zieht aber das Verständnis der theologischen Existenz überhaupt
in Mitleidenschaft und kann darum nicht unberührt bleiben. So soll zuerst
Schleiermachers Konstituierung der Theologie als positive Wissenschaft «zur
Lösung einer praktischen Aufgabe» bedacht werden. Nach der Diskussion
dagegen erhobener Einwände müssen die Begriffe der «Kirchenleitung» und
des «Gemeingeistes» geklärt werden. Dann kann der Weihnachtsdialog als

narrativer Vorgriff auf die Lösung der Aufgabe interpretiert und gezeigt werden,

dass der Weg der Theologie erst in der Praktischen Theologie sein Ziel
erreicht.

Theologie alspositive Wissenschaft «gur Tösung einerpraktischen Aufgabe»

Die Mobilität der westlichen Welt und die Migrationsbewegungen haben
unsere Gesellschaft in den letzten Jahrzehnten wesentlich verändert. Eine nicht
nur in grosse Konfessionen aufgespaltene, sondern auch von neuen
Strömungen vielfach zerteilte Christenheit findet sich unversehens in der
Nachbarschaft anderer Religionsgemeinschaften. Wer seine Berufung in der Theologie

gefunden hat, ist dadurch besonders herausgefordert. Muss man für das

wissenschaftliche Nachdenken einen Standort über der eigenen Glaubensweise

einnehmen, um für den Dialog zwischen den verschiedenen religiösen
Haltungen gerüstet zu sein? Ich suche die Antwort auf die Herausforderung in
Schleiermachers Darstellung der Theologie als positiver Wissenschaft «zur
Lösung einer praktischen Aufgabe».

Schleiermacher entwirft diese Darstellung 1811 in einer ersten Auflage in
äusserst knapper Form. 1830 gibt er ihr die etwas erweiterte Endgestalt. Aber
auch dieser immer noch gedrängte Text der Enzyklopädie, an den ich mich
halte, war nur als Grundlage für die Hörer seiner Vorlesungen gedacht.
Durch die 1987 erfolgte Publikation der Vorlesungsnachschrift von 1831/32,



«Zur Lösung einer praktischen Aufgabe» 227

die aus der Feder von David Friedrich Strauß stammt, können wir uns ein Bild
davon machen, wie Schleiermacher die Leitsätze ausgeführt hat.11

Wer die Fundierung der Theologie in einem übergeordneten Wissen
erwartet, sieht sich getäuscht. Im ersten Paragraphen ist ohne jede Begründung
schlicht festgestellt, dass die Theologie, so wie sie nun verstanden werden
soll, eine positive Wissenschaft ist. Der Begriff der positiven Wissenschaft
bedeutet, dass diese nicht einen notwendigen Bestandteil der wissenschaftlichen
Organisation bildet. Sie ist nicht aus der Idee des Wissens ableitbar. Schleiermacher

hat den Begriff der positiven, einer auf ein Positum, ein Gesetztes

bezogenen Wissenschaft nicht geprägt, sondern von Schelling übernommen.
Aber er gibt dem Begriff nun einen Sinn, der über das Gegebene hinausgeht.
Eine positive Wissenschaft ist gemäss der «Kurzen Darstellung» ein
Ensemble von Wissenschaften, das seine Verbindung nur darin hat, dass «sie zur
Lösung einer praktischen Aufgabe erforderlich sind»12. Neben der Theologie
zählt Schleiermacher die Medizin und die Jurisprudenz zu den positiven
Wissenschaften.

«So bezweckt die Medicin die Herstellung des menschlichen Körpers in seinen

Normalzustand, die Jurisprudenz die Hervorbringung des Rechtes, die Theologie
die Erhaltung des christlichen Glaubens in der Gemeinschaft. Alle diese
Wissenschaften sind positive, weil sie nicht blos ein Seyn darstellen, sondern eines hervorbringen

wollen.»13

Die verschiedenen Teile der Theologie sind «zu einem Ganzen nur verbunden

durch ihre gemeinsame Beziehung auf eine bestimmte Glaubensweise,

d.h. eine bestimmte Gestaltung des Gottesbewußtseins; die der christlichen

also durch die Beziehung auf das Christenthum».14 Schleiermacher
formuliert so offen, dass die Definition der Theologie auch für andere
Glaubensweisen Gültigkeit haben kann. In der Vorlesung expliziert er: Die
praktische Aufgabe der Theologie ist «Alles, was in Beziehung auf die christliche

Kirche geschehen soll»15. So stellt sich die Frage, ob der Name Theologie

richtig sei. Wenn die Wissenschaften, die den Staat zum Zweck haben,
Staatswissenschaften heissen, «so sollten genauer die theologischen
Wissenschaften kirchliche Wissenschaften genannt werden.»16 Der Name Theologie
habe viel Verwirrung angerichtet. Er wurde entweder als offenbarte Lehre
von Gott verstanden oder als rationale Theologie. «Doch Namen lassen sich
nicht willkührlich ändern». Schleiermacher weist auf die Gefahr hin, dass

11 Theologische Enzyklopädie.
12 KD § 1,326.
13 Theologische Enzyklopädie, 1.
14 KD § 1,325.
15 Theologische Enzyklopädie, 1.
16 Theologische Enzyklopädie, 1 f.



228 Franz Christ

Theologie nur noch dazu dient, «unter den Theologen die Erkenntniß von
Gott zu erhalten, und für die Kirche gienge sie verloren.»17 Diese Befürchtung

ist nicht unbegründet, denn die Öffentlichkeit, auch die kirchliche, ist oft
in einer rationalistischen oder fundamentalistischen Auffassung von Theologie

befangen. Am bedenklichsten ist es, wenn eine Kirche gar nicht mehr
reagiert, wenn ihr die Theologie verloren geht. Schleiermachers Ansatz zeigt
schon von Anfang an deutlich, dass Theologie als positive Wissenschaft
niemals bedeuten kann, nur den Status quo zu beschreiben oder fortzuführen.
Sie zielt vielmehr auf das hin, was geschehen soll. Noch bevor der Begriff der

Kirchenleitung eingeführt wird, zeichnet sich diese Dynamik ab.

Eine weitere Bestimmung tritt sofort hinzu: Dass das Gottesbewusstsein,
der Mittelpunkt des ganzen Gebietes, wie Schleiermacher es nennt, sich
durch Vorstellungen darstellt, dass die bestimmte Glaubensweise geschichtliche

Bedeutung und Selbständigkeit gewinnt, das sind Voraussetzungen
dafür, dass sie sich eine Theologie anbildet. Dieses Wort «anbilden», das
Schleiermacher braucht,18 ist nicht leicht durch ein anderes zu ersetzen. Es scheint
mehr zu bezeichnen als ein blosses Produkt und schliesst die Entstehung
theologischer Bildung ein, die der Glaubensweise gegenübertritt. Daraus

folgt: «Die Theologie eignet nicht Allen, welche und sofern sie zu einer
bestimmten Kirche gehören, sondern nur dann und sofern sie an der Kirchenleitung

Theil haben».19 Es ist zu berücksichtigen, dass Schleiermacher von
jetzt an in seiner «Kurzen Darstellung» an die Theologiestudenten denkt, die

er vor sich hat. Es sind ganze und nicht in die verschiedenen Disziplinen
zerfallende natürliche Personen, in denen wissenschaftlicher Geist mit religiösem

Interesse verbunden ist. Der Ausdruck Kirchenleitung wird ausdrücklich
im weitesten Sinn genommen und noch nicht auf ein bestimmtes Verständnis

von Amt bezogen und auf das Pfarramt eingeengt. Aber die Entstehung der

Theologie ist bedingt durch eine Ungleichheit in der religiösen Gemeinschaft.
Die Kirche ist zunächst «nichts andres als die Gesammtheit derjenigen, welche

in ihrem Leben durch dieselbe Glaubensweise bestimmt werden, und
insofern sind sie einander gleich.»20 Die gesellige Natur des Menschen bringt es

natürlicher Weise mit sich, dass sie eine Gemeinschaft bilden. In der Verbundenheit

des Glaubens befinden sie sich in einem Verhältnis der Ähnlichkeit.
Das Bewusstsein davon teilen sie einander mit. Befindet sich ein Einzelner in
dieser Beziehung in einem Zustand der Schwäche oder Unsicherheit, sucht er
Zuflucht bei einem Stärkeren. Hier haben wir die Ungleichheit in nuce.
Schleiermacher hat den Gegensatz zwischen den wenigen, die hinsichtlich

17 Theologische Enzyklopädie, 2.
18 KD § 2, 326.
19 KD § 3,327.
20 Theologische Enzyklopädie, 2.



«Zur Lösung einer praktischen Aufgabe» 229

des religiösen Gefühls überwiegend selbsttätig sind, und der grossen Mehrheit,

die vorwiegend empfänglich ist, schon in der vierten Rede «Uber die
Religion» hervorgehoben. Dieser Gegensatz bleibt im Zusammenhang der
Mitteilung innerhalb der frommen Gemeinschaft die nicht zu überspringende
Gegebenheit. Wenn Schleiermacher in der Enzyklopädievorlesung mit dem

Vergleich zum Staat verdeutlicht - Kirchenleitung ist in Beziehung auf die

Kirche, was die Regierung für den Staat —, dann könnte das freilich dem
Missverständnis Vorschub leisten, er sei in einem obrigkeitlichen Staatskirchenwesen

befangen und seine Begriffe seien darum für uns nicht mehr zu gebrauchen.

Doch Schleiermacher geht von zwei getrennten Grössen aus, und er
betont, dass anders als im Staat, wo die Ungleichheit von Obrigkeit und
Untertanen das Prinzip sei, in der Kirche die Gleichheit die Hauptsache ist. Die
Ungleichheit ist hier nur vorübergehend und «nur bey einem großen
geschichtlichen Umfang der Kirche nothwendig».21 Dass die Theologie nicht
allen eigne, schliesse nicht aus, dass jemand zu seinem Vergnügen Theologe
sein kann. Es liegt in der Natur der Sache, dass jeder, der ein Theologe ist, an
der Kirchenleitung teilnimmt, und jeder, der an der Kirchenleitung teilhat,
auch irgendwie an der Theologie teilnimmt.

§ 5 der «Kurzen Darstellung» fasst zusammen:

«Die christliche Theologie ist sonach der Inbegriff derjenigen wissenschaftlichen
Kenntnisse und Kunstregeln, ohne deren Besiz und Gebrauch eine zusammenstimmende

Leitung der chrisdichen Kirche, d.h. ein christliches Kirchenregiment nicht
möglich ist.»22

Der Begriff des Kirchenregiments scheint nun den der Leitung zu ersetzen.
Das ist aber nicht der Fall. Das Kirchenregiment wird definiert als eine
zusammenstimmende Leitung. An und für sich ist die Theologie für den Glauben nicht
nötig. «Der christliche Glaube an und für sich bedarf eines solchen Apparates
nicht, weder zu seiner Wirksamkeit in der einzelnen Seele noch auch in den
Verhältnissen des geselligen Familienlebens.»23 Wilhelm Grab verdeutlicht
Schleiermachers Auffassung: «Die Religion gehört unbedingt zum humanen
Lebensvollzug. Der Theologie hingegen bedarf es nur angesichts besümmter
sozial-kultureller Bedingungen, unter denen sich diese Religion geschichtlich
realisiert.»24 Kirchenleitung im weiten Sinn findet ohne diese zusammenstimmende

Dimension auch z.B. in einer christlichen Familie statt: «Der Famili-
enVater theilt den Glauben den Seinigen mit, und es entsteht eine Gemein-

21 Theologische Enzyklopädie, 3.
22 KD, 328.
23 Ebd.
24 W. Grab: Kirche als Gestaltungsaufgabe. Friedrich Schleiermachers Verständnis

der Praktischen Theologie, in: G. Meckenstock (Hg.): Schleiermacher und die
wissenschaftliche Kultur des Christentums (TBT 51), Berlin/New York 1991, 157.



230 Franz Christ

schaft, welche keine besondere Leitung nöthig hat, da die hausväterliche
Gewalt durch Alles hindurchgeht und in der Mittheilung schon auch die Leitung
ist.»25 Schleiermacher beobachtet an den kleineren religiösen Gesellschaften
Grossbritanniens und der nordamerikanischen Staaten, wie sie wegen
geringfügiger Differenzen immer wieder zerfallen, weil sie keine zusammenstimmende

Leitung haben. So fokussiert Schleiermacher behutsam die Funktion
der Theologie für die zusammenstimmende Leitung einer Kirche, die eine
geschichtlich bedeutsame Gemeinschaft geworden ist. Sein Gedankenweg
schliesst freilich die Möglichkeit ein, dass der Theologie als Wissenschaft
tatsächlich durch eine Fragmentierung der religiösen Gemeinschaft und den
Verlust eines Zusammenhangs und des Willens zur zusammenstimmenden
Leitung der Boden entzogen werden könnte. Die einzelnen Kenntnisse der
Theologie würden in diesem Falle, «wenn sie ohne Beziehung auf das

Kirchenregiment erworben und besessen werden», aufhören, theologische zu
sein, und alle der Wissenschaft anheimfallen, «der sie ihrem Inhalte nach
angehören».26

EberhardJiingel hat schon 1967 an die Grundlagenaporie erinnert, die hinter

Schleiermachers neuem Ansatz steckt: Wie kann die Theologie in ihren
verschiedenen Disziplinen eine wissenschaftliche sein, so dass diese jederzeit
an den «natürlichen Ort» innerhalb der Universität zurückkehren könnten,
und wie können die theologischen Disziplinen ihre Arbeit so tun, «daß es diesen

unmöglich wird, einen andern als den ihnen in der theologischen Fakultät
gegebenen Ort zu beanspruchen»?27 Jüngel sieht Schleiermacher in der Anti-
thetik dieser Forderung die evangelische Theologie als einheitliche Wissenschaft

behaupten, indem er weder die wissenschaftliche Kompatibilität noch
das Geheimnis der Offenbarung preisgegeben habe. Schleiermacher erreiche
dieses Ziel dadurch, dass er die Grundlagenaporie zur Grundlage der Theologie

als Wissenschaft erklärt. «Das sie (die Theologie) konstituierende Prinzip

ist nun aber nicht etwa das Kirchenregiment, sondern die Begehung auf das

Kirchenregiment. Nicht das Praktisch-Werden, sondern das Praktisch-Wer-
den-Können ist der Realgrund der Theologie als Wissenschaft.»28 Diese
Differenzierung ist entscheidend, soll Schleiermacher nicht fundamental
missverstanden werden.

In diesem Zusammenhang braucht Schleiermacher in der «Kurzen
Darstellung» ein erstaunliches Bild:

25 Theologische Enzyklopädie, 9.
26 KD § 6, 328.
27 E. Jüngel: Das Verhältnis der theologischen Disziplinen untereinander, in: E. Jün¬

gel, K. Rahner, M. Seitz: Die Praktische Theologie zwischen Wissenschaft und
Praxis (SPTh 5), München 1968, 11—45; wiederabgedruckt in: ders.: Unterwegs zur
Sache. Theologische Bemerkungen (BEvTh 61), München 1972, 34—59 (43).

28 Jüngel: Verhältnis (Anm. 27), 44.



«Zur Lösung einer praktischen Aufgabe» 231

«Vermöge dieser Beziehung verhält sich die Mannigfaltigkeit der Kenntnisse zu
dem Willen bei der Leitung der Kirche wirksam zu sein, wie der Leib zur Seele.

Ohne diesen Willen geht die Einheit der Theologie verloren, und ihre Theile zerfallen

in die verschiedenen Elemente.»29

Der Wille zur Kirchenleitung ist die Seele des «Leibes» der Theologie! Es ist
wohl zu beachten, dass Schleiermacher die Tätigkeit der Leitung nicht mit der
Theologie als Wissenschaft vermischt. Er spricht vom Willen, der die Einheit
der Theologie möglich macht, so wie es analog in der Glaubenslehre heissen

wird, es sei «das schlechthinnige stetige Wollen des Reiches Gottes der innerste

Impuls des Einzelnen Dieses Wollen des Reiches Gottes also ist die
Lebenseinheit des Ganzen und in jedem Einzelnen sein Gemeingeist».30

Der Begriff der positiven Wissenschaft zur Lösung der praktischen Aufgabe

der Kirchenleitung ist dennoch unter dem Verdacht geblieben, zu
keinem wirklichen Wissen zu gelangen. Tatsächlich gibt es

«kein Wissen um das Christenthum, wenn man, anstatt sowol das Wesen desselben
in seinem Gegensaz gegen andere Glaubensweisen und Kirchen, als auch das Wesen

der Frömmigkeit und der frommen Gemeinschaften im Zusammenhang mit
den übrigen Thätigkeiten des menschlichen Geistes zu verstehen, sich nur mit einer

empirischen Auffassung begnügt.»31

Schleiermacher erklärt diesen Leitsatz in der Vorlesung:

«Das Christenthum beruht ganz auf der geschichtlichen Erscheinung Christi, und
auf der Art wie sie aufgefaßt wurde. Fragen wir aber, wie unterscheidet sich die von
dieser Thatsache ausgegangene christliche Frömmigkeit von anderer? darüber ist
ein Wissen nöthig, welches nicht mehr das Thatsächliche ist, weil auf den
allgemeinen Begriff der Frömmigkeit zurückgegangen und sie in ihrer Modificabilität
erkannt werden muß. Dieß ist ein auf das Empirische gegründetes, aber
wissenschaftliches Erkennen.»32

Wann ist die praktische Aufgabe als gelöst zu betrachten? Das entscheidet
sich in der Praxis der kirchenleitenden Tätigkeit selber. Die Aufgabe der
praktischen Theologie ist nicht damit zu verwechseln. Diese leistet nicht die Praxis

selber. Denn auch die praktische Theologie geht nicht über die Theorie
des Handelns hinaus. Sie «soll die Regeln enthalten, wie jedesmal dasjenige,
was ein Gegenstand des Wohlgefallens ist, festgehalten und entwickelt werden

kann, und umgekehrt was Gegenstand des Mißfallens ist, aufgehoben.
Die praktische Theologie hat nur die richtige Methode der Lösung anzugeben.»33

29 KD § 7, 329.
30 Gill § 116.3, 219f.
31 KD § 21, 334.
32 Theologische Enzyklopädie, 20f.
33 Theologische Enzyklopädie, 251.



232 Franz Christ

Im Blick auf das notwendige kirchenleitende Interesse und die erwähnte
Bestimmung der geschichdichen Bedeutung einer Glaubensgemeinschaft
darf daran erinnert werden, dass die statistischen Fakten der Gegenwart die

Evangelische Glaubensweise in ihren verschiedenen, nicht nur den
volkskirchlichen Ausprägungen als eine gesellschaftliche Grösse ausweisen, die
nach wie vor nicht zu vernachlässigen ist. Dasselbe gilt selbstverständlich für
die Römisch-katholische Glaubensweise. In unserer Zeit, in der die Bedeutung

anderer Religionsgemeinschaften bei uns zunimmt, ist nach den bei
Schleiermacher gewonnenen Einsichten die Antwort nicht, die Beziehung auf
die praktische Aufgabe fallen zu lassen, sondern die sich neu stellenden
praktischen Aufgaben selbstständig wissenschaftlicher Bearbeitung zuzuführen.
Das bedeutet zum Beispiel, dass die Bildung und Entwicklung islamischer
Gemeinschaften zum Gegenstand eigener theologischer Arbeit gemacht
wird. Auch eine solche positiv wissenschaftliche Theologie dürfte die Lösung
der praktischen Aufgabe nicht aus den Augen verlieren und also die Ausbildung

von Imamen nicht ausklammern. Es ist eine andere Frage, ob sich die
existierenden islamischen Gemeinschaften diesen staatlich-universitären Suk-
kurs gefallen Hessen und wie er allenfalls organisatorisch zu lösen wäre. Diese
Frage steht hier nicht zur Diskussion.

Einwände und Klärungen

Schon eine Rezension der ersten Auflage der Kurzen Darstellung hat in
Schleiermachers Theologiebegriff eine Klerikalisierung gewittert: die Kirche
werde zur «Gesetzgeberin und Beherrscherin der Theologie».34 Der Verdacht
ist nicht gewichen, auch wenn z.B. die oben zitierte Auslegung Jüngels eines
Besseren belehrt.

So hat Wolfhart Dannenberg in «Wissenschaftstheorie und Theologie»35
Schleiermachers Definition der Theologie als positiver Wissenschaft
vorgeworfen, sie vernachlässige das damalige staatliche Interesse und hebe das

Ausbildungsinteresse der Kirche hervor. Sein Verständnis beruhe auf einer
institutionell gesicherten Kirche. Schleiermachers Auffassung der Theologie
als Funktion der Kirche verberge, dass es nicht die Kirche für sich ist, welche
die Stellung der Theologie an der Universität begründet. Wenn Pannenberg
sagt, «daß deren Fortdauer vielmehr davon abhängen muß, ob Gesellschaft
und Staat auch fernerhin Gründe haben, eine in Schleiermachers Sinne kon-

34 KD, Einleitung von D. Schmid, 23, vgl. KGA 1/6, LV.
35 W. Pannenberg: Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a.M. 1973, 248-

255.



«Zur Lösung einer praktischen Aufgabe» 233

zipierte Theologie als Universitätsfakultät beizubehalten»,36 dann kann dem
auf Grund der «Kurzen Darstellung» nur zugestimmt werden. Schleiermacher

begründet die Notwendigkeit der Theologie als Ensemble von
Wissenschaften darin, dass eine bestimmte Kirche, also z.B. die evangelische, eine

religiöse Gemeinschaft ist, die zu geschichtlicher Bedeutung und Selbständigkeit

gekommen ist. Dieser Ansatz lässt offen, dass diese Bedeutung und mit
ihr eine bestimmte Theologische Fakultät auch wieder verschwinden könnte,
und vor allem — davon hat Schleiermacher in der Vorlesung gesprochen —,

dass andere Glaubensweisen auch zu dieser Bedeutung kommen können.37

Schleiermacher deutet es wenigstens an, auch wenn er nicht die Konsequenz
zieht, es müsse dazu kommen, dass an einer Universität verschiedene Theologien

nebeneinander wissenschaftlich betrieben werden. Pannenbergs
Argumente treffen Schleiermacher insofern nicht, als dieser von der Wirkkraft des

neuen Gesamtlebens in Christus ausgeht. Die Wirklichkeit des christlichen
Gottesbewusstseins, das notwendig gemeinschaftlich und also Kirche wird,
lässt der Sorge um das Verschwinden ihrer geschichtlichen Bedeutung keinen
Raum.

Der Staat, den Pannenberg anspricht, hat seine Hand nur indirekt im
Spiel, insofern er ein Interesse daran hat, dass die gesellschaftliche Realität

von Kirchen wissenschaftlich bearbeitet wird und die Kirchen, welche die
universitäre Ausbildung suchen und sich gefallen lassen, diese Dienstleistung
auch bekommen. Ein institutionell gesicherter Zustand ist nicht Voraussetzung

dafür, weil Schleiermachers Konzeption keine direkte Einflussnahme
der Kirche auf den wissenschaftlichen Betrieb vorsieht. Die institutionelle
Schwäche z.B. der schweizerischen reformierten Kirchen und eine diffusere
Gestalt evangelischer Glaubensweise ändert nichts daran, dass der Protestantismus

in unserm Land nach wie vor ein Phänomen von grosser geschichtlicher

Bedeutung ist.
Pannenberg scheint mir den Schleiermacherschen Begriff des christlichen

Kirchenregiments misszuverstehen. Dieser Begriff bezeichnet, wie wir oben
gesehen haben, eine zusammenstimmende Kirchenleitung, also eine, die alles,

was im Gesamtleben dieser Kirche selbsttätig wird und einen Einfluss ausübt,
auf ihr Wesen hin zur Übereinstimmung bringt. Pannenberg findet bei
Schleiermacher eine offene Türe, wenn er fragt:

«Ließe sich ferner nicht auch die Aufgabe einer praktischen Theologie vom Wesen
des Christentums her begründen, wenn man voraussetzt, daß das Christentum
nicht eine schon abgeschlossene Größe der Vergangenheit ist, sondern noch die

Frage nach seiner Verwirklichung offen läßt?»38

36 Pannenberg: Wissenschaftstheorie (Anm. 35), 250.
37 Theologische Enzyklopädie, 5.
38 Pannenberg: Wissenschaftstheorie (Anm. 35), 252f.



234 Franz Christ

Für Schleiermacher ist eben genau hiefür die Funktion der religiös vorwiegend

Tätigen gegenüber den überwiegend Rezeptiven wesentlich. Der Begriff
«Ausbildungsbedürfnis»39 greift m.E. an Schleiermacher vorbei. Pannenberg
steht mit seinem vorläufigen Begriff der Theologie als Wissenschaft des

Christentums und schliesslich seinem eigentlichen Begriff der Theologie als
«Wissenschaft von Gott»40 wohl näher bei Schleiermacher, als er es selber
wahrnimmt. Er scheint diese Nähe zu ahnen, wenn er von den Intentionen
Schleiermachers spricht, die nicht einfach in die Richtung einer konfessionellen
Theologie und der Erfüllung kirchlicher Bedürfnisse gingen.41 Schleiermacher

besteht freilich darauf, dass die wissenschaftliche Aufgabe erst gelöst ist,
wenn «das Christenthum» und also diese konkrete geschichtliche Gestalt des

Gottesbewusstseins die Kenntnisse und Kunstregeln zur Verfügung gestellt
bekommen hat, um wesensgemäss «geleitet» zu werden. Pannenberg eliminiert

zu Unrecht aus Schleiermachers Begriff der Positivität den Bezug auf
das geschichtlich Gegebene.42 Die Ausrichtung auf die Lösung der praktischen

Aufgabe setzt das geschichtlich Gegebene voraus. Die Abgrenzung, die
Schleiermacher macht, geht in eine andere Richtung: Die Theologie kann
nicht als ein notwendiger Bestandteil der Idee der Wissenschaft begründet werden.

Ein Beispiel dafür, wie von Schleiermacher ausgegangen, aber der eigene
Entwurf als notwendige Ergänzung zu ihm verstanden wird, gibt A-lbrecht

Grözinger. Er begründet die Praktische Theologie in der Verbindung mit der
Ästhetik ausführlich und entwirft sie in Beispielen.43 Er zollt Schleiermacher
Respekt dafür, dass er als erster der praktischen Theologie innerhalb der

theologischen Wissenschaften den gebührenden Platz verschafft hat. Er klärt
das mechanistische Missverständnis des Schleiermacherschen Ausdrucks der
«Technik», die im ursprünglichen aristotelischen Sinn der Technä als Kunstlehre

zu verstehen ist. Der Vorwurf, Schleiermacher habe Wissen und Können

auseinandergerissen, wird entkräftet. Grözinger will auch Schleiermacher

gegen dessen eigene Formulierungen, die praktische Theologie habe es nur
mit der richtigen Verfahrensweise zu tun, in Schutz nehmen:

«Die Praktische Theologie hat die Mittel und Wege zu verantworten, daß das Wesen

des Christentums sich immer wieder aufs Neue praktisch realisieren kann. In-

39 Pannenberg: Wissenschaftstheorie (Anm. 35), 253.
40 Pannenberg: Wissenschaftstheorie (Anm. 35), 299.
41 Pannenberg: Wissenschaftstheorie (Anm. 35), 255.
42 Pannenberg: Wissenschaftstheorie (Anm. 35), 281. Pannenberg sagt, Gerhard

Ebeling habe den Bezug auf das geschichtlich Gegebene in seinen auf Schleiermacher

bezogenen Begriff der Positivität der Theologie eingetragen.
43 A. Grözinger: Praktische Theologie und Ästhetik. Ein Beitrag zur Grundlegung

der Praktischen Theologie, München 1987, 171—175.



«Zur Lösung einer praktischen Aufgabe» 235

sofern ist die Praktische Theologie immer auch ein Wissen, nämlich ein Wissen des

Könnens.»44

Schliesslich wird auch der Vorwurf zurückgewiesen, Schleiermacher habe
einer reinen Pastorenkirche den Weg geebnet. Der ursprüngliche Gegensatz
«zwischen den Hervorragenden und der Masse»45 ist nicht statisch-hierarchisch

zu verstehen, sondern «als Grundgesetz einer dynamischen Entwicklung>.46

Die Praktische Theologie dient dem Prozess der ungehinderten
Kommunikation aller.47 Grözinger sieht die implizite Herkunft von Schleiermachers

Konzeption der Praktischen Theologie in der Ästhetik. Schleiermacher
habe diesen Hintergrund aber unentfaltet gelassen und sei nicht bis zu einer
«expliziten theologischen Ästhetik in praktisch-theologischer Absicht»48 vor-
gestossen.

Hätte Schleiermacher in der Praktischen Theologie nach seinem Ansatz
wirklich eine theologische Ästhetik geben können? Er sagt: «Wir scheinen die

ganze Aesthetik aufbauen zu müssen, die es noch nicht einmal allgemein
geltend giebt.»49 Er sieht das Problem also, kann es aber im Rahmen der praktischen

Theologie so wenig lösen, wie die Religionsphilosophie selber Bestandteil

der Dogmatik werden konnte. Nach seinem Konzept hätte es in einer
ausgearbeiteten Gestalt wohl Lehnsätze aus der Ästhetik geben können. Die
Kunstregeln der praktischen Theologie ergänzen die wissenschaftlich erworbenen

Kenntnisse der Philosophischen und Historischen Theologie und sind
nicht als von ihnen getrennt zu verstehen. Diese sind vorausgesetzt. Zu den

Voraussetzungen, die nie abgestreift werden, gehört auch die Dialektik für
das Ganze der Geisteswissenschaften. Und so gut wie z.B. Philologie und
Hermeneutik für die Exegetische innerhalb der Historischen Theologie
vorausgesetzt sind, sind es auch die Psychologie, die Pädagogik und die Ästhetik
für die Praktische. Der Umstand, dass Schleiermacher sie alle gelehrt hat,
zeigt, wie er sich das Verhältnis jeweils vorgestellt hat: Sie alle bilden
wissenschaftliche Voraussetzungen, die aber in sich selbständig bleiben. Sie haben
in den theologischen Disziplinen ihre Funktion, werden aber nicht zu eigenen
Disziplinen. Könnte die Ästhetik, wie sie die praktisch-theologische Kunstlehre

braucht, eine andere sein? Ich vermute, dass dies so wenig der Fall ist,
wie dass die Bibel eine eigene Hermeneutik haben könnte. In der Praktischen
Theologie kommen die vier Bereiche der Künste, die Schleiermacher unter-

44 Grözinger: Praktische Theologie (Anm. 43), 173f.
45 KD § 267, 421.
46 Grözinger: Praktische Theologie (Anm. 43), 174.
47 Das hat Henning Luther - ebenfalls 1987! — ausführlich dargestellt: ders.: Prakti¬

sche Theologie als Kunst für alle. Individualität und Kirche in Schleiermachers
Verständnis Praktischer Theologie, ZThK 84 (1987) 371-393.

48 Grözinger: Praktische Theologie (Anm. 43), 175.
49 PT, Beilage B (1828), 789.



236 Franz Christ

scheidet, explizit in der Lehre vom Cultus (also beim «Kirchendienst») vor:
Mimik, Musik, bildende Künste und redende Künste. Und im Blick auf das

«Kirchenregiment» heisst es:

«Mit demselben Recht wie man von einer Staatskunst redet, werden wir auch von
einer Kunst im Kirchenregiment reden können; aber es scheint etwas weitschichtiges

zu sein, wodurch in dieser Beziehung die beiden Haupttheile (sc. Kirchendienst
und Kirchenregiment) identisch sind: denn wir nennen die Staatskunst Kunst wie
auch die Erziehungskunst, aber das ist doch etwas anderes wie im Gebiete der
eigentlichen Künste.»50

Insofern greift Schleiermacher auf die Voraussetzungen zurück. Die
Hauptursache der Missverständnisse ist wohl darin zu finden, dass er seine

Vorlesungen zu einem grossen Teil nicht mehr selber herausgeben konnte und eine
umfassende kritische Werkausgabe bis heute nicht abgeschlossen ist. Die
neuere, genauere Lektüre — gerade auch die Grözingers — zeigt aber, dass

Schleiermacher durchaus seinen Intentionen gemäss verstanden worden ist.

Die Begehung aufdie Kirchenleitung

Wir dürfen den Begriff der Kirchenleitung nicht zu eng verstehen. Dass es

Schleiermacher um eine zusammenstimmende Leitung zu tun ist, macht gerade
deutlich, dass der leitende Einfluss nicht nur von Amtsträgern einer bestimmten

Institution ausgeübt wird. Es ist zunächst davon auszugehen, dass eine
unbestimmte Zahl von Glaubenden in die verschiedensten, ja sich widersprechende

Richtungen einen Einfluss auf einen Teil oder das Ganze einer
Gemeinschaft ausübt. Schleiermacher denkt immer dynamisch. So wenig der
Gegensatz der religiös Selbsttätigen und der Empfänglichen ein absoluter ist,
so wenig ist es derjenige der Leitenden und der Geleiteten oder von Klerikern
und Laien. Schleiermacher denkt diese Gegensätze immer als relative und
zum Verschwinden bestimmte. Insofern ist die Kirchenleitung nach Schleiermacher

eine Aufgabe, die alle angeht.51 Sein Begriff von Theologie ist so
lebendig gefasst, dass er den Phänomenen heute wie damals immer noch
gerecht werden kann. Die einzige Voraussetzung, die er macht, ist immer nur,
dass es ein von Christus her kräftiges Gottesbewusstsein gibt. Alles andere

folgt bei ihm daraus. Die Lösung der Aufgabe, die Schleiermacher als Bestimmung

der Theologie bezeichnet, ist nicht auf die Pfarrerausbildung
beschränkt, wie Pannenberg versteht, sondern sie gilt der christlichen
Glaubensweise als ganzer. Schleiermacher spricht in der «Kurzen Darstellung» so-

50 PT, 36.
51 Vgl. den schon aufgeführten glänzenden Artikel von Luther: Praktische Theologie

(Anm. 47).



«Zur Lösung einer praktischen Aufgabe» 237

gar zuerst absichtlich unbestimmt vom «Christenthum». Die kirchenleitende
Tätigkeit dient der Fortsetzung des von Christus ausgehenden neuen
Gesamtlebens, also seiner erlösenden Tätigkeit. Es stimmt, dass in Schleiermachers

Zeit und auch noch in der unsern der Pfarrerberuf für die Realisierung
der Aufgabe der Theologie eine hervorragende Rolle spielt. Aber es ist ein
Missverständnis, Schleiermachers Theologieverständnis darauf zu beschränken.

Die Theologie dient der Bildung der ganzen von ihr wissenschaftlich
bedachten religiösen Gemeinschaft. Es würde auch niemand der Medizin
vorwerfen, sie diene «nur» der Ausbildung von Ärzten. Dass die theologischen
Kenntnisse aufhören, theologische zu sein, wenn sie ohne Beziehung auf das

«Kirchenregiment» erworben und besessen werden und jede der Wissenschaft

anheimfallen, der sie ihrem Inhalte nach angehören (KD § 6),
beschränkt die Theologie nicht auf die Berufsausbildung, sondern auf das

Phänomen einer geschichtlich erheblichen Gestalt der christlichen Kirche in
seiner ganzen Komplexität. Die Kirche aber ist nach Schleiermacher zutiefst nur
aus der Inkarnation und das heisst christologisch zu verstehen. Schleiermachers

innerstes Ziel der Theologie ist es, das Wissen der selbsttätigen Fortsetzung

der Selbstmitteilung Christi zu suchen, durch die es schliesslich zu einem
Sein Gottes in den Wiedergeborenen kommt, oder — was dasselbe ist — der
Mitteilung des Heiligen Geistes. Nur im Horizont der Ethik kann sich «das Bestehen
solcher Vereine als ein für die Entwikkelung des menschlichen Geistes

nothwendiges Element»52 nachweisen lassen. Es ist nicht die Theologie, die
diesen Nachweis erbringt. Die Kirche ist die Manifestation des von Christus
ausgehenden Lebenszusammenhangs und immer mehr als ihre jeweilige
Pfarrerschaft. Schleiermacher hat zweifellos sein Verständnis von Theologie in
der universitären Ausbildung von Pfarrern realisiert. Seine praktische Theologie

erreicht insofern wirklich das Ziel, die Theorie einer realexistierenden
Berufspraxis zu sein, die in jenem Ganzen stattfindet. Auch heutige, anders
begründete akademische Theologie lebt zur Hauptsache immer noch von
denen, die diesen Beruf ergreifen.

Es ist nicht die Kirchenleitung als solche, die durch ihr Interesse die Theologie

bestimmt. Sondern, wie «nur durch das Interesse am Christenthum jene
verschiedenartigen Kenntnisse zu einem solchen Ganzen verknüpft werden:
so kann auch das Interesse am Christenthum nur durch Aneignung jener
Kenntnisse sich in einer zweckmäßigen Thätigkeit äußern.»53 Schleiermacher
führt dazu aus:

«In unsrer protestantischen Kirche haben immer auch Layen Antheil an der Kir-
chenLeitung, doch mehr nur an der äussern, während der mit der religiösen
Mittheilung zusammenhängende Theil immer genau mit der Theologie verbunden

52 KD § 22, 334.
53 KD § 8, 329.



238 Franz Christ

bleibt. Die Willensrichtung auf die Kirchenleitung geht zunächst von einer
überwiegenden Frömmigkeit aus, wenn sie nicht anders ein falsches Motiv hat. Die
Ausübung ist das, was unmittelbar aus dem religiösen Interesse entsteht. Das

religiöse Interesse also richtet sich an und für sich auf die Ausübung, — der
wissenschaftliche Geist unmittelbar auf die Theorie. Nicht wegen des minus auf der
einen, sondern wegen des plus auf der andern Seite wird jeder was er wird. ein

theologisches Leben ohne Einwirkung aufdie KirchenEeitung läßt sich nicht denken,»54

Jede mit theologischen Kenntnissen und nach Kunstregeln ausgeübte Tätigkeit

gehört in das Gebiet der Kirchenleitung. Jedes wissenschaftliche
Nachdenken über eine solche Tätigkeit ist das Gebiet der Theologie im engern
Sinn. Die Tätigkeit des Predigers ist ein Beispiel fürs erste. Die Theorie
darüber, die Homiletik, ist ein Beispiel fürs zweite. Sie ist «aus dem Gebiet der
Praxis ausgeschlossen und ein Theil der theologischen Wissenschaften.»55
Das Herausgeben theologischer Werke, sagt Schleiermacher, gehört an sich
ins Gebiet der Theologie.

«Denken wir aber eine Schrift mit Beziehung auf gegenwärtige Streitigkeiten, oder
überhaupt auf Zustände in der Kirche, so kann dieß Werk ganz wissenschaftlich

seyn - aber doch wird man fragen: war es recht, klug, dieß Werk jetzt herauszugeben?»56

Kirchenleitung bedeutet, im Prozess der von Christus ausgehenden Verkündigung

seiner Botschaft und erlösenden Tätigkeit aktiv zu werden. Sie zielt
auf die Gestaltung der Mitteilung in der Gemeinschaft der Kirche. Aber:
«Man kann nur wirken auf eine Gemeine indem man die Kraft des Geistes in
ihr zu stärken sucht.»57 Aus der Aufgabe der Leitung sind Zwangsmittel
ausgeschlossen. Leitung ist aber Beeinflussung und Einflussnahme. Alle einzelnen

Aufgaben der Kirchenleitung sind «Seelenleitung», d.h. «daß sie nur
durch freie Handlungen erreicht und in Bewegung gesezt werden können».58

Was erreicht werden soll, ist die Erbauung der Kirche, und das bedeutet eine

Veränderung der Einzelnen auf das Reich Gottes hin. Schleiermacher hat
noch und noch betont, dass der für die Kirchenleitung fundamentale Gegensatz

zwischen überwiegend Selbsttätigen (Produktiven) und überwiegend
Empfanglichen (Rezeptiven) immer ein relativer bleibt. Zweifellos ist alles, was
Schleiermacher dazu gesagt hat, zunächst an die Hörer seiner Vorlesungen
und das heisst an zukünftige Pfarrer gerichtet. Aber seine Grundauffassung
basiert nicht auf den ersten Rezipienten seiner Lehre. Er bereitet sie

schwergewichtig auf ihre Aufgabe vor, aber vermittelt ihnen gerade, dass die Un-

54 Theologische Enzyklopädie, 11 f. (Hervorhebung von mir).
55 Theologische Enzyklopädie, 13.
56 Theologische Enzyklopädie, 13f.
57 PT, 33.
58 PT, 40ff.



«Zur Lösung einer praktischen Aufgabe» 239

gleichheit zwischen denen, die mehr zu geben haben, und denen, die darauf
angewiesen sind, diese Mitteilung zu empfangen, aufgehoben werden muss.
Ihre Productivität dient dazu, «durch die Circulation der Mittheilung einen
gleichen Besiz hervorzubringen».59 Die empfängliche Seite entwickelt durch
die Manifestation ihrer Bedürfnisse auch eine gewisse Selbsttätigkeit.
Empfänglichkeit ist also nicht dasselbe wie Passivität. Schleiermacher spricht
daher von einer «lebendigen Circulation». Die Praktische Theologie, auf die wir
unten zurückkommen, muss für diesen «Umlauf» die Theorie aufstellen.60

Die Wirklichkeit des Gemeingeistes

Was als Kommunikation innerhalb einer Gestalt von Kirche möglich ist, hat
mit dem in ihr wirksamen Geist zu tun: «Der Geist in ihr».61 Diese Formulierung

scheint ein geschichtliches Element einzuschliessen. In einer Gemeinde
entwickelt sich der Gemeingeist in einer bestimmten Weise.

Der Begriff des Gemeingeistes hat etwas Schillerndes. Schleiermacher
braucht ihn auch nicht nur für die Kirche. Er kann neben dem kirchlichen vom
wissenschaftlichen Gemeingeist reden.62 Der Begriff ist der Ethik entnommen,
also der Wissenschaft der geschichtlichen Erscheinungen allgemein. Man
darf von ihm nicht erwarten, dass er als solcher schon enthält, was nur aus
dem christlichen Gottesbewusstsein entwickelt werden kann. Aber es ist der
Sinn dieses Begriffs, das, was in der Kirche wirkt, in eine Beziehung zum
Geistigen insgesamt zu denken. Der neutestamentliche Sprachgebrauch, den
Schleiermacher genau vor Augen hat, lässt diese Begrifflichkeit zu: Der
Begriff des Geistes ist im Neuen Testament auch nicht dem Heiligen Geist
vorbehalten, sondern unentbehrlich zur Bezeichnung geistiger Phänomene
insgesamt. Glaubt nichtjedem Geist... I Joh 4,1 oder I Kor 2,11 f. Wer von den Menschen

weiss, was im Menschen ist, als nur der Geist des Menschen, der in ihm ist? Wir
aber haben nicht den Geist der Welt empfangen

Es ist — in äusserster Knappheit — daran zu erinnern, dass Schleiermacher
in der dogmatischen Entfaltung des christlichen Glaubens erst im
Zusammenhang der Entstehung der Kirche vom Heiligen Geist spricht. Schleiermacher

geht auch in der Pneumatologie konsequent vom christlichen unmittelbaren

Selbstbewusstsein aus. Die Kirche hat ihren Gemeingeist, wie eine
natürliche Person ihren Geist hat. Von Jesus geht keine direkte Mitteilung mehr
aus. Alles ist geschichtlich vermittelt. Also muss in der Kirche ein Göttliches

59 PT, 49.
60 PT, 50.
61 PT, 33.
62 PT, 39.



240 Franz Christ

sein, oder «das Sein Gottes in ihr wenn anders die Mitteilung der Vollkommenheit

und Seligkeit Christi fortwährend in ihr bestehen soll».63 Schleiermacher

bezeichnet das Wollen des Reiches Gottes als die Lebenseinheit des

Ganzen. Im einzelnen Glaubenden wirkt es als Gemeingeist. Wenn wir darauf

sehen, was im Innern dieses Glaubenden vorgeht, dann stossen wir auf
ein sehr kräftiges Gottesbewusstsein, welches das Sein Gottes in ihm genannt
zu werden verdient. Es ist durch das Sein Gottes in Christus bedingt, sagt
Schleiermacher.64 Damit ist zum Ausdruck gebracht, dass der in der Kirche als
Gemeinschaft und in den einzelnen wirkende Gemeingeist der Geist Christi und
das heisst der Geist Gottes oder eben der Heilige Geist ist. So kann nun auch

von Gott und Christus her der in der Kirche wirkende Gemeingeist als die
Quelle dessen bezeichnet werden, was Schleiermacher in den Glaubenden
findet und im Zusammenhang entfaltet. Dieser Geist wirkt im Gesamtleben
der Kirche auf natürliche Weise in den Menschen weiter. In einer Ansprache
zur Taufe von Kindern sagt Schleiermacher, dass der Geist sie beseelen werde,

wenn nämlich von denen, die sie erziehen, dessen Wirkung weitergegeben
werde. «Denn der Geist, sagt der Apostel, kommt aus dem Glauben, und der
Glaube kommt aus der Predigt, das heißt aus allem, was als eine Verkündigung

und Darstellung des göttlichen Wortes kann angesehen werden.»65 Der
Geist, den die getauften Kinder bekommen werden, wenn sie wiedergeboren
sind, ist der Geist der Kindschaft. Wie Schleiermachers Lehre von der Kirche
eng mit der Lehre von den drei Ämtern Christi verwoben ist, so ist auch seine

Pneumatologie christologisch verankert. Für Schleiermacher haben die jo-
hanneischen Worte, die vom Geist als dem reden, der für den nicht mehr
anwesenden Christus zu uns kommt, besonderes Gewicht.

«Und da nach Christi Entfernung die Erweiterung des Zusammenhanges mit ihm
nur von der Gemeinschaft der Gläubigen ausgehn kann, so muß dieses dreies: In-
die-Gemeinschaft-der-Gläubigen-durch-sie-hineingezogen-Werden und
Am-Heiligen-Geiste-Anteil-Haben und In-die-Lebensgemeinschaft-mit-Christo-hineinge-
zogen-Sein nur eines und dasselbe bedeuten.»66

Der Begriff des Gemeingeistes erlaubt es, das Innerste der Kirche als eine
geschichtliche Realität zu begreifen. Schleiermachers Redeweise erscheint viel-

63 Gill § 116.3,219.
64 Ebd. Vgl. z.B. Gl II § 121.3, 253: «Uns aber ist nicht nur dieses gewiß, daß unsere

Teilnahme an dem H. Geist auch wirklich zu dem gehört, dessen wir uns als durch
Christum mitgeteilt bewußt sind; sondern auch, daß in Christo alles von der absoluten

und ausschließenden Kräftigkeit seines Gottesbewußtseins ausgeht.»
65 F. Schleiermacher: Predigten, ausgew. v. H. Urner, Göttingen 1969, 316; SW, 2.

Abth.: Predigten, Bd. 4, 815-817.
66 Gl II § 124.1,266.



«Zur Lösung einer praktischen Aufgabe» 241

leicht nicht einmal völlig unzugänglich für die ekstatische Geisterfahrung,67
der wir heute über unsere reformierte Tradition hinaus wieder Aufmerksamkeit

schenken, wenn sie auch nicht erlaubt, den Geist objektivierend der
Gemeinde gegenüberzustellen. Schleiermachers Geistverständnis entspricht
einer konsequenten Inkarnationstheologie. Der Geist ist das, was die christliche

Kirche bis zum Ziel der Vollendung des Reiches Gottes bringt, wenn
Christi erlösende Tätigkeit in ihr ganz zum Ausdruck gekommen ist und sie

sein Leben ganz in das ihrige wird aufgenommen haben.
Wird der Gemeingeist konsequent als geschichtliche Realität gedacht,

dann gibt das der real existierenden Gemeinde eine hohe Würde. Schleiermacher

ist sich dessen bewusst, dass er der Kirche viel zutraut. Im Vorwort zum
ersten Band der Predigten in den sämmtlichen Werken schreibt er:

«Andern wird freilich manches wunderlich vorkommen; zum Beispiel, daß ich
immer so rede, als gäbe es noch Gemeinen der Gläubigen und eine christliche Kirche;
als wäre die Religion noch ein Band, welches die Christen auf eine eigenthümliche
Art vereinigt. Es sieht allerdings nicht so aus, als verhielte es sich so: aber ich sehe

nicht, wie wir umhin können dies dennoch vorauszusezen. Vielleicht kommt
auch die Sache dadurch wieder zu Stande, daß man sie voraussezt.»68

Die vorausgesetzte Hauptsache ist der Gemeingeist. Es muss scheitern, was
dem Geist in der Gemeinde nicht entspricht und ihn statt zu stärken
schwächt.

Der narrative Vorgriffaufdie Vösung derAufgabe

Schleiermachers Erzählung vom Heiligen Abend setzt die Wirklichkeit des

christlichen Gemeingeistes voraus und versetzt uns mitten in die lebendige
Zirkulation frommer Mitteilung, und zwar in allen ihren Teilen: Nicht nur die

Erzählungen der Frauen und die Reden der Männer, sondern auch die
Inszenierungen der kleinen Sophie, der Austausch der Geschenke und die ganze
weihnächtliche Herrichtung des Saales sind Teile der Darstellung des Inhalts
des Festes, letztlich alles gegenseitige Mitteilung des fleischgewordnen Wortes.

Schleiermacher bringt in dieser Schrift, die er vor Weihnachten 1805
schrieb, die aber erst im folgenden Jahr erschien, erzählend zur Darstellung,
was er in seiner Ethik wissenschaftlich grundgelegt hatte.69 Darüber hinaus
kann m. E. der Weihnachtsdialog als Vorgriff auf das verstanden werden, was

67 Vgl. das extreme Beispiel der US amerikanischen Snake Handlers Churches: D.

Covington: Salvation on Sand Mountain. Snake Handling and Redemption in
Southern Appalachia, Arkana 1996.

68 An den Herrn Prediger Stubenrauch, in: SW, 2. Abth.: Predigten, Bd. 1, lOf.
69 Vgl. den ungedruckten Teil meiner Dissertation: Das Problem des Anthropomor-



242 Franz Christ

seine Praktische Theologie für die Kirchenleitung im engeren Sinn entfaltet
hat.

Hermann Patsch hat in der Einführung der kritischen Ausgabe
Vorgeschichte und erste Rezeption des Werkes detailliert beschrieben und mit
ausführlichen Zitaten Quellen zugänglich gemacht, die hier zitiert und für unsere
These fruchtbar gemacht seien.70 Schleiermacher spielte offenbar mit dem
Gedanken, über die andern christlichen Feste und die Sakramente ähnliche
«Kleinigkeiten» zu schreiben.71 Aus seinem Umkreis in Halle verdient das Urteil

Adolph Müllers Beachtung, der über Schleiermachers Werk schreibt: «daß

es wahrscheinlich anzusehen ist, als einer der Vorläufer zu einer künftigen
Darstellung seiner Ethik».72 Friedrich Schlegel findet nichts Gutes darin.
Dem Freund schreibt er zurückhaltend: «Nun weil Du es denn verlangst, so
will ich Dir sagen, es scheint mir, Du hättest der Personen fast zu viel für ein
so kurzes Ganzes. Hüte Dich auch im Styl nicht allzukünstlich zu werden».73

Sein ungeschminktes Urteil, das er nur intern äussert, ist vernichtend: «Der
Herr Schleiermacher giebt in allerlei Darstellungen einen kleinen Messias
nach dem andern von sich... Es herrscht in seinen Schriften was man hier zu
Land ein calvinisches Feuer nennt, nehmlich ein solches das nicht recht bren-

phismus bei Schleiermacher, Tübingen 1981, Ref. Prof. Dr. FTerhard Jüngel, Korr.
Prof. Dr. Dietrich Roessler.

70 H. Patsch: Historische Einführung, Die Weihnachtsfeier. Ein Gespräch, in: F.D.E.
Schleiermacher: Schriften aus der Hallenser Zeit, 1804—1807, hg.v. H. Patsch

(KGA 1/5), Berlin/New York 1995, XLII-LXVIII.
71 Patsch: Historische Einführung (Anm. 70), XLVII.
72 Patsch: Historische Einführung (Anm. 70), EVI.
73 Patsch: Historische Einführung (Anm. 70), LVII. Hermann Patsch macht in seinem

Aufsatz: Die «mimische» Weihnachtsfeier. Überlegungen zu einer unsicheren

Lesung, in: H. Dierkes, T.N. Tice, W. Virmond (Hg.): Schleiermacher, Romanticism,

and the Critical Arts, FS Hermann Patsch (Neues Athenäum 8), Lewiston/
Queenston/Lampeter 2007, 159—164, den Vorschlag, das Wort Schleiermachers,
das Schlegel in seiner Antwort an diesen als unleserlich bezeichnet und nachgemalt
hat, als «mimische» zu entziffern. Schleiermacher habe ihm geschrieben (der Brief
ist verloren!), die «Weihnachtsfeier» sei sein «erster Versuch in der (unleserlich
Darstellung). Das nachgemalte Wort, das Patsch durch eine Reproduktion S. 164

zugänglich macht, zeigt ein Bild, das jedenfalls sicher nicht mit «mimisch» zur
Deckung zu bringen ist, wohl aber mit einem griechisch geschriebenen Wort
«anthropomorphes. Anthropomorphe Darstellung würde durchaus Sinn machen; es

zielte auf das Zentrum des Weihnachtsdialogs, der letztlich in die kindliche, immer
anthropomorphe Form der Darstellung zurückschwingt, und würde noch einmal
ein neues Licht auf Schleiermachers Verständnis des Anthropomorphismus werfen.

Vgl. meine Dissertation: Problem (Anm. 69), gedruckt: F. Christ: Menschlich

von Gott reden. Das Problem des Anthropomorphismus bei Schleiermacher
(ÖTh 10), Einsiedeln u.a. 1982.



«Zur Lösung einer praktischen Aufgabe» 243

nen will». Schlegel bezeichnet noch 1812 seinen Freund abfällig als den
«Verfasser des Calvinischen Krippenspiels».74 Dieses bitterböse Urteil kann nicht
verbergen, dass der zum römischen Katholizismus konvertierte Schlegel sich
über den Inhalt der «Weihnachtsfeier» geärgert hat. Vielleicht hat er gar nicht
so unrichtig verstanden, dass es Schleiermacher um einen narrativen Vorgriff
aufs Ganze der Ethik und der Theologie ging und dass er nicht nur im Sinne
der Romantik die Grenzen der Poesie überschritten hatte. Diese Grenzüberschreitung,

die über das Schlegelsche Programm der Universalpoesie hinausging

und für uns gerade das Geniale der kleinen Schrift ausmacht, hat der
Freund ihm offenbar nicht verziehen.

Clemens Brentano bewegt sich auf derselben Spur:

«Uebrigens finde ich es verkehrt, in der häuslichsten populairsten Form eine

Zeitlanges Reden zwischen verschiedenen Kleidungsstücken über heilige Gegenstände
zu haben, und am Ende, wo das Beste kommen soll, ganz kauderwelsch das

Evangelium Johannis auf das Butterbrod zum Thee zu streichen. Das ganze hat mich als

unfrom skandalisirt, und es ist mir, als würden einst alle die Ausgeweideten Kha-
raktere dem Schleiermacher nachts ans Fenster Pochen, und rufen, wie der
Gehängte im Märchen <Geb mir mein Lung und Leber wieder). —,»75

Die romantischen Kritiker haben die Schwächen der Kunstform des kleinen
Werkes gesehen. Rahel Varnhagen hat wohl Recht mit ihrer einfühlsameren
Kritik, «daß die hohe, scharfe Seele, die auch still und einsam, also einfach

war, sich von fremdem Wollen hatte berühren lassen. In diesem Büchelchen

wollte er etwas leisten, was nicht ursprünglich seines war».76

Hier sind wir am entscheidenden Punkt. Was wollte Schleiermacher wirklich?

Wohl Verschiedenes. Die Kunstform und das Echo der romantischen
Freunde darauf war ihm zweifellos wichtig. Dennoch war sie nur ein
Hilfsmittel. Wenn wir ernstnehmen, was er in der Einleitung seiner Praktischen
Theologie über die Kunst schreibt, dann ist klar, dass er die Gefahr des
Gekünstelten sieht und nicht zulässt, dass in der religiösen Mitteilung einseitig
auf die Kunstform abgestellt wird, weil es auf die Gesinnung ankommt, dass

es ihm aber um die Kunst der Seelenleitung zu tun ist.

«Die Kirche ist ohne eigentlichen Zwekk das gemeinsame religiöse Leben,
lebendiges Verhältniß des Einzelnen und Ganzen in Einströmung und Ausströmung.
Sie ist schon sofern Kunst, weil Kunst auch ohne eigentlichen Zwekk ist; auch
mittheilende Darstellung und darstellende Mittheilung.»77

Genau darum geht es Schleiermacher in der «Weihnachtsfeier». Wenn Schlegel

das Kind Sophie als «vernünftiges Püppchen» bezeichnet, dem man «das

74 Patsch: Historische Einführung (Anm. 70), LVII.
75 Patsch: Historische Einführung (Anm. 70), LVIII.
76 Patsch: Historische Einführung (Anm. 70), LIX.
77 PT, Anhang B 1828, 788.



244 Franz Christ

Professorkind gar zu sehr an der Nase» ansehe78, dann legt er nur den Finger
darauf, dass das, was der Lehrer der Kirche zu sagen hatte, auch hier die Regie
führt. Die Ethik im Sinne Schleiermachers und seine Theologie sind das
Wesentliche auch dieser Schrift. Sie kann m.E. nicht aus dem Gesamtzusammenhang

der Theologie Schleiermachers gelöst werden, wie er sie in der «Kurzen
Darstellung» entworfen hat - selbst wenn er sie in einer andern Absicht
geschrieben haben sollte. Insofern waren seine Kritiker scharfsichtig. Sie sahen
die Schwächen des Kunstwerks, aber nicht die Kohärenz seiner Arbeit, die er
bisher in seinen Studien zur Ethik, in seinen exegetischen Arbeiten und
Predigten, in den «Reden» und in den «Monologen» geleistet hatte, und sie ahnten

darin nicht, was er in der Folge in der «Kurzen Darstellung», in seiner
Glaubenslehre und den Vorlesungen der Reifezeit entfaltete. Was unter der
Oberfläche über das Gemeinschaftlichwerden und das zur Darstellung Kommen

des christlichen Glaubens gesagt ist, diese theologische Tiefe blieb
einem Schlegel, Arnim und Brentano verborgen. Schleiermacher hat keine
fremden Charaktere ausgeweidet. Er hat wohl z.T. in Anlehnung an lebende
Personen mögliche Positionen im Gespräch über die Weihnacht dargestellt,
sie zugleich aber alle mit einem Stück seines eigenen inneren Lebens und
Denkens, seiner theologischen Existenz erfüllt.

Schleiermacher zeigt aus einem evangelischen Verständnis von Frömmigkeit
heraus den Weg der Darstellung des frommen Gefühls. Die christliche
Gemeinschaft erscheint in der Form der freien Geselligkeit; aber diese befindet
sich im Übergang zur grösseren Gemeinschaft der Kirche. Man könnte die
weihnächtliche Versammlung als Hauskirche verstehen. Dies zeigen die
Erzählung von Agnes, die in einer am Heiligen Abend vollzogenen Taufe gipfelt,

und Eduards Rede, welche die Kirche als die notwendige Gemeinschaft
einführt, durch welche der Mensch an sich dargestellt oder wiederhergestellt
wird. Schleiermacher zeichnet die Kirche in nuce. Die Selbsttätigkeit des
frommen Menschen entfaltet sich im Kreis der Familie und der Freunde
gänzlich ohne Amt und Organisation. Schleiermacher macht mit dem
allgemeinen Priestertum ernst in einer selten so versuchten Radikalität. Die
Calvin-Keule schlägt Schleiermacher nicht zu Boden, sondern fällt nur auf die
zurück, die zum römisch-katholischen Kirchenverständnis konvertiert waren.
Im Gespräch zwischen Frauen und Männern vollzieht sich eine leitende
Tätigkeit im Sinn der «Kunst für alle»79 in der ganzen, breitgefacherten Verschiedenheit

des Einflusses der Einzelnen auf das Ganze. Gerade weil Schleiermacher

der Vorwurf gemacht wurde, er hätte durch seine Praktische Theologie
einer reinen Pastorenkirche Vorschub geleistet, ist es wichtig, im Versuch der
«Weihnachtsfeier» den Vorgriff auf die Lösung der Aufgabe der Theologie zu

78 Patsch: Historische Einführung (Anm. 70), LVII.
79 PT, 50, vgl. Luther: Praktische Theologie (Anm. 47), 385.



«Zur Lösung einer praktischen Aufgabe» 245

sehen. Die «Weihnachtsfeier» stellt in einem dynamischen Prozess das dar,
was die Theologie wissenschaftlich bearbeitet und die Praktische Theologie
im Besonderen im ungebundenen Element des Kirchenregiments reflektiert.
Dieser notwendige Prozess gedanklich-sprachlicher Darstellung führt scheinbar

linear von der kindlichen Form über die Gestalt der Geschenke, über die
Musik und über die weiblichen Erzählungen zur vor der Vernunft verantworteten

Rede der Männer. Am Ende erweist sich der Weg aber als zirkulär und
kommt wieder zum Anfang zurück. Die Bewegung kommt nie zur Ruhe. Wie
bei Plato stirbt der Logos nicht.

Linter den Zeitgenossen, die sich kritisch geäussert haben, hat Schelüng
den Autor der «Weihnachtsfeier» am besten verstanden. Er scheint zu erkennen,

dass Schleiermacher in der Kunstform des Gesprächs den Versuch
macht, in der Verschiedenheit der Gestaltungen und Gedanken die Wirklichkeit

der in Christus geschehenen Inkarnation zum Ausdruck zu bringen:

«Denn wer weiß, welche Gedanken der hegt, welcher selbst nicht erscheint, und
der, wenn er die bestimmten und wirklichen religiösen Ansichten von Individuen
unserer Zeit mit ihren Gegensätzen und Eigenheiten darzustellen die Absicht hatte,
eben durch den reinen Ausdruck subjectiver Denkweisen am meisten die Gewalt
objectiver Darstellung erprobt».80

Schelüng, der einen fiktiven Redner ein zweites Gespräch mit den Teilnehmern

des Weihnachtsgesprächs führen lässt, schreibt, dass dieser Redner
«doch immer zuletzt auf Eines gekommen, woraus der Glaube erwächst».81

Das ist tief verstanden. Dergestalt aus dem Glauben darstellen und reden,
dass daraus wieder der Glaube erwächst — das genau ist es, worum es
Schleiermacher im Weihnachtsdialog geht und womit er zugleich die theologische
Existenz im weitesten Sinn bestimmt.

Den Weg der Theologie nicht abbrechen

Schleiermachers Auffassung der Theologie kann ohne seine Praktische Theologie

nur unvollständig verstanden werden. Die einzelnen theologischen
Disziplinen enthalten nicht das Ganze. Die Pflege nur einer Diszipün üesse die

Theologie als ganze zerfaüen und ihre Teilgebiete in den jeweiügen
Wissenschaften verschwinden. Schleiermacher begründet zwar im § 14 der «Kurzen
Darstellung» die nötige Differenzierung: «weil jede Discipün im einzelnen ins
unendüche entwikkelt werden kann» und «weü die Verschiedenheit der Dis-

80 Patsch: Historische Einführung (Anm. 70), LXIV.
81 Patsch: Historische Einführung (Anm. 70), LXIV.



246 Franz Christ

ciplinen eine Mannigfaltigkeit von Talenten erfordert».82 Er schränkt diese

Aufteilung aber sofort wieder ein:

«Wollte sich nämlich einer von Vorn herein ganz auf einen einzelnen Teil beschränken,

so wäre das Ganze nirgends. Nicht einmal in allen Zusammen, denn das Ganze
ist der Zusammenhang, und der wäre nicht vorhanden, sondern in jedem ein isolir-
ter Theil. Zudem würde dann jeder Theil seinen theologischen Charakter verlieren.

Jeder Einzelne würde sich um nichts andres als um sein eignes Gebiet bekümmern,
es fände dann kein Zusammenwirken, keine Kirchenleitung, und somit keine
theologische Wissenschaft mehr statt. Daraus entsteht nun eine Folge, daß nämlich,
wenn die Theologie bestehen soll, auf irgendeine Weise das Ganze in Jedem seyn
muß. Alle diejenigen, die sich mit einem einzelnen Theile so beschäftigen, daß sie

das Ganze nicht haben, — die sind immer auch schon auf dem Wege, dieses Einzelne

auf nicht theologische Weise zu treiben.»83

Es geht ihm also nur um Schwerpunktbildung und nie um die gänzliche
Beschränkung auf einen Teil. Die Unendlichkeit der Aufgabe und die Differenz
der subjektiven Qualitäten und des Talents führen zur Wahl eines Spezialgebietes.

Es handelt sich hier jedenfalls nur um die theologischen Kenntnisse,
wie sie sich entwickeln. Es muss gerade im Blick auf die Praktische Theologie
daran festgehalten werden, dass sie nicht vom Ganzen isoliert und dann so
verstanden werden könnte, als ob sie «nur» ein Regelwerk und eine Kunstlehre

ohne Wissen aufstellte. Schleiermacher hat die Spezialisierung jedenfalls
nicht so verstanden, dass ein einzelner sich auf die Praktische Theologie
beschränkte. Er hat durch seine eigene theologische Existenz die Beschränkung
eines Lehrstuhls auf eine einzige Disziplin grundsätzlich in Frage gestellt. In
seiner Universitätsschrift84 hat er seine Vorbehalte dagegen auch deutlich
ausgesprochen.

Es ist das Prinzip, dass Theologie überhaupt nur entsteht durch den
Zweck, die bestimmte Aufgabe zu lösen. Es ist nicht zu bestreiten, dass dieses

Prinzip der Praktischen Theologie im Rahmen des Ganzen eine eminente
Stellung verleiht, weil erst mit ihr dieser Zweck wirklich erreicht werden kann.
Wer nur Philosophische und Historische Theologie getrieben und die Praktische

auf der Seite gelassen hätte, wäre den Weg der Theologie nicht zu Ende

gegangen. Schleiermacher hat im Blick auf die Jurisprudenz ein solches
Sitzenbleiben auf dem reinen Wissen als «die lächerlichste Sache von der Welt»
bezeichnet.85

Die eben gemachte Feststellung ist heute nicht mehr selbstverständlich.
Schleiermacher geniesst zwar hohen Respekt: Seine Auffassung, dass die Uni-

82 KD §14,331.
83 Theologische Enzyklopädie, zu KD § 15, 16.
84 F. Schleiermacher: Gelegentliche Gedanken über Universitäten in deutschem Sinn.

Nebst einem Anhang über eine neu zu errichtende (1808), in: KGA 1/6, 15-100.
85 PT, 12.



«Zur Lösung einer praktischen Aufgabe» 247

versität aus einer ungeteilten, das ganze Gebiet der Natur und der Geschichte
umfassenden philosophischen Fakultät zu bestehen habe, welche die eigentliche

Wissenschaft verantwortet und der sich Theologie, Jurisprudenz und
Medizin als die drei positiven Wissenschaften anschliessen, hat die deutschen
(und schweizerischen) Universitäten im 19. Jahrhundert mit beeinflusst. Aber
ihr heutiges Bild ist ein völlig anderes - auch das der theologischen Fakultäten.

Insofern hat Schleiermachers wissenschaftstheoretische Bestimmung der

Theologie etwas Frisches und geradezu Unverbrauchtes. Indem er in seiner

Vorlesung, in der er die Praktische Theologie — nicht anders als er es in der

Dogmatik tut — im Zusammenhange darstellt, den Begriff der Kirchenleitung
genauer als Seelenleitung bestimmt, kommt er der heutigen, individualisierten
Betrachtungsweise des Religiösen entgegen. Tatsächlich besteht genau an dieser

Stelle heute ein starkes öffentliches Interesse. Welche Folgen haben die
verschiedenen Glaubensweisen und Theologien für die Beeinflussung der
Menschen? Wohin werden diese geleitet? Für Schleiermacher muss das
leitende Handeln klar durch das Wollen des Reiches Gottes bestimmt sein. Und
der Sinn der praktischen Theologie ist, dass die in ihr Produktiven wissen,
was sie tun. In der Entwicklung der Regeln der Seelenleitung muss sich
bewähren, wie die praktische Theologie mit dem verknüpft ist, was philosophische

und historische als das Wesen des Christentums erkannt haben. Jeder
theologische Weg, dem eine Universität oder eine andere höhere Bildungsanstalt

Raum gibt, muss so klar zum Ausdruck bringen, was sein Anfang und
was sein Ziel ist. Um ihrer selbst willen braucht die Theologie diesen positiven

Bezug. Es bedeutet natürlich keinen Widerspruch dazu, dass auch die
Kirche eine solche Theologie braucht, die weiss, dass sie dazu da ist, die
wissenschaftlichen Voraussetzungen zu schaffen, damit die praktische Aufgabe
der Gestaltung der Kirche gelöst werden kann. Die theologische Existenz findet

sich immer konkret im Raum einer bestimmten Kirche. Schon Schleiermacher

hat aber vorgeführt, wie dieser eigene Standort transzendiert werden
muss. Das Wahrnehmen des Eigenen schliesst das der andern ein. Man könnte

erwarten, dass die Praktische Theologie ganz im Banne nur eines bestimmten

Kirchentums bleibt. Das ist bei Schleiermacher aber nicht der Fall.
Auffällig oft wird bedacht, in welchem Gegensatz sich die evangelische gegenüber

der römisch-katholischen Auffassung befindet. Der empirische Ansatz
verhindert, dass die andern Gestalten der Kirche und heute auch die
nichtchristlichen religiösen Gemeinschaften ignoriert werden.

Man mag sich fragen, warum die Erfüllung der praktischen Aufgabe eine

eigene Disziplin erfordert, wenn doch die ganze Theologie der Lösung dieser

Aufgabe dienen soll.86 Schleiermacher weist der Praktischen Theologie als

Spezifikum die Kunstregeln zu, welche nicht den andern Disziplinen angehö-

86 So Grab: Kirche als Gestaltungsaufgabe (Anm. 24), 151.



248 Franz Christ

ren können. So ist das Ganze der Theologie als ein Weg zu begreifen, den wir
nicht abbrechen sollen, bevor wir zur Entwicklung dieser Kunstregeln
vorgedrungen sind. Dass Kunstregeln nichts Minderes sind, erhellt daraus, dass

Schleiermacher seine Dialektik als Kunstlehre verstanden hat, welche die

Voraussetzungen des Wissens erörtert. Die Dialektik ist nicht das Wissen um
das Wissen, sondern die Anweisung, wie es zu gewinnen ist.87 Entsprechend
ist die Praktische Theologie nicht die Praxis selbst, sondern die Kunstlehre,
wie sie zu gestalten ist.

Theologische Existent

Wir haben die theologische Existenz mit Schleiermacher im Horizont des

Dialoges verstanden, der vom Fleisch gewordenen Wort und durch den
Heiligen Geist bestimmt ist. Diese Formulierung schliesst sich unmittelbar an
den Weihnachtsdialog an. Die Verbindung des Begriffs der theologischen
Existenz und des so zufällig und auch unverbindlich wirkenden Begriffs des

Gesprächs scheint freilich widersprüchlich.
Aus dem Wort, das Fleisch geworden ist und unter uns wohnte und dessen

Herrlichkeit wir gesehen haben, fliesst die Mitteilung. Sie ist auf das fromme

Selbstbewusstsein hin betrachtet Selbstmitteilung eines aus seinem Glauben

heraus überwiegend produktiven Menschen, der den andern sagen muss,
was in ihm von Christus her lebendig ist. Das heisst aber nicht, dass der Inhalt
der Mitteilung das menschliche Selbst remoto Christo sei. Die Problematik
liegt m.E. anderswo, nämlich darin, dass kein Raum bleibt für die Predigt des

Evangeliums aufgrund der Schrift auch aus einem leeren und verzagten Herzen.

Das Herz scheint immer vom Geist erfüllt. Wir stossen bei Schleiermacher

wiederholt auf dieses Problem, das letztlich in der vorausgesetzten inkar-
natorischen Fülle und der nicht hinterfragten Apathie Gottes begründet ist.
Schleiermachers Begriffsbestimmungen tragen aber gerade wegen seines

Ausgangspunktes beim schlechthinnigen Abhängigkeitsgefühl subtil der Relativität

aller menschlichen Verhältnisse Rechnung. Insofern gibt es kein schroffes
Gegenüber des beauftragten Predigers des Wortes Gottes und der hörenden
Gemeinde, sondern nur ein relatives, das dazu bestimmt ist, abzunehmen und
überzugehen in die lebendige Zirkulation der gegenseitigen Mitteilung. Die
theologische Existenz kann sich auch realisieren in dem, was Schleiermacher
das «ungebundene Element» in der Leitung der Kirche genannt hat, «welches
wir durch den Ausdrukkfreie Geistesmacht'm der evangelischen Kirche bezeich-

87 So H.-J. Birkner: Schleiermachers christliche Sittenlehre im Zusammenhang seines

philosophischen Systems (TBT 8), Berlin 1964, 30f.



«Zur Lösung einer praktischen Aufgabe» 249

nen».88 Einzelne üben darin eine auf das Ganze gerichtete Tätigkeit aus und
äussern sich in einer möglichst unbeschränkten Öffentlichkeit. Es ist dabei
«vornehmlich»89 an die akademischen Theologen und kirchlichen Schriftsteller

zu denken. Vornehmlich, aber nicht ausschliesslich, denn es ist noch
Raum neben diesen. Es kann da noch ungebundene Elemente geben, die
nicht oder nicht mehr mit einem Amt oder besonderen Dienst betraut sind:

Gesprächsteilnehmer am Dialog über das fleischgewordene Wort.

Abstract

The article rises the question of theological existence in the horizon of Schleierma-
cher's theology. First the term is elucidated as it was shaped by Karl Barth in 1933.

Schleiermacher's understanding of theology as «positive science for the solution of a

practical task» can be an answer to nowaday's multireligious challenge. A discussion of
Wolfhart Pannenberg's criticism of Schleiermacher's definition of theology and Al-
brecht Grözinger's reception of it leads to an explanation of the term of «Kirchenleitung»

(church-leadership) in more detail. The circulation of communication between
the mainly productive and the mainly receptive ones aims at an even possession of the

spirit within the church. After a closer look at the reality of the common spirit
Schleiermacher's Christmas dialogue is exhibited as a narrative anticipation of the solution of
the task. Finally practical theology is understood as the culmination of the way theology
procédés. Theological existence is rooted in the dialogue which is determined by the
Word Incarnated and the Holy Spirit.

Fran^ Christ, Basel

88 KD § 328, 442.
89 Ebd.


	"Zur Lösung einer praktischen Aufgabe" : mit Schleiermacher die theologische Existenz verstehen

