Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 3

Artikel: "Zur Lésung einer praktischen Aufgabe™ : mit Schleiermacher die
theologische Existenz verstehen

Autor: Christ, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877764

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Zur Losung einer praktischen Aufgabe»

Mit Schleiermacher die theologische Existenz verstehen”

Die Frage nach der theologischen Existenz muss immer wieder neu gestellt
werden. Hier soll Friedrich Schleiermacher danach befragt und im Horizont
seines Denkens eine Antwort gesucht werden. Die Auswahl der untersuchten
Texte aus Schleiermachers Werk umfasst absichtlich verschiedene Beteiche.
Schleiermachers Denken ist ein kohirentes Ganzes. Die herangezogenen
Schriften greifen in einander, auch wenn sie fiir sehr verschiedene Aufgaben
verfasst worden sind.

Der Begriff der theologischen Existenz kann freilich nicht verwendet wer-
den, ohne dass wir uns zuetst vergegenwirtigen, wie thn Karl Barth 1933 in
«Theologische Existenz heutel» geprigt hat.

Barth, dazu aufgefordert, sich endlich in das kirchliche Tagesgesprich zu
mischen, ruft in der aufgeregten Stimmung der Bestrebungen, die Kirche an
die nationalsozialistische Revolution anzupassen, am 24. Juni 1933 die evan-
gelische Pfarrer- und Dozentenschaft dazu auf, «Theologie und nur Theolo-
gie zu treiben».! Auf den ihm gemachten Vorwutf mangelnder Existentialitit
antwortet er betont nicht zur Lage, sondern «zur Sache».? Wir durfen unsere
theologische Existenz nicht verlieren.

*  Folgende Abkirzungen werden in diesem Beitrag fiir die Werke FD.E. Schleier-
machers verwendet:
Gl = Der christliche Glaube, Nach den Grundsitzen der Evangelischen Kirche im
Zusammenhange dargestellt, Bd.I u. Bd. II, hg.v. M. Redeker, Berlin 71960
KD = Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum Behuf einleitender
Vorlesungen (1811/1830), hg.v. D. Schmid (de Gruyter Texte), Berlin/New
York 2002 = KGA I/6 (in diesem Beitrag wird nach KGA 1/6 zitiert)
KGA = Kritische Gesamtausgabe, begr.v. H.-]. Birkner u.a., hg.v. H. Fischer, Ber-
lin/New York 1980—
PT = Die Praktische Theologie nach den Grundsizen der evangelischen Kirche
im Zusammenhange dargestellt, aus Schleiermachers handschriftlichem Nach-
lasse und nachgeschriebenen Vorlesungen hg.v. J. Frerichs, Berlin 1850, SW I/
13 = literarischer NachlaB, zur Theologie Bd. 8, PT
SW = Friedrich Schleiermachers simtliche Werke, Berlin 1835-1862
Theologische Enzyklopidie = Theologische Enzyklopidie (1831/32), Nachschrift
D.E StrauB, hg.v. W. Sachs (Schleiermacher-Archiv 4), Berlin/New York 1987.
! K. Barth: Theologische Existenz heute! (ZZ.B 2), Minchen 1933, 3.
2 Barth: Theologische Existenz heute! (Anm. 1), 3.

ThZ 3/66 (2010) S. 223-249



224 Franz Christ

«Unsere theologische Fixistenz ist unsere Existenz in der Kirche, und zwar als be-
rufene Prediger und Lehrer der Kirche.

In der Kirche ist man sich einig dartiber, dal} es in der ganzen Welt keinen dringli-
cheren Anspruch gibt als den, den das Wort Gottes darauf hat, verkiindigt und ge-
hort zu werden.»®

Wort Gottes wird sofort als der gekreuzigte und auferstandene Jesus Christus
verstanden. In stetem Refrain wiederholt Barth:

«In der Kirche ist man sich dartiber einig, dal} Gott fiir uns nirgends da ist, in der
Welt ist, in unserem Raum und in unserer Zeit ist als in diesem seinem Wort, dal}
dieses sein Wort fiir uns keinen andern Namen und Inhalt hat als Jesus Christus
und dal} Jesus Christus fir uns in der ganzen Welt nirgends zu finden ist als jeden
Tag neu in der heiligen Schrift Alten und Neuen Testamentes. Dartiber ist man sich
in der Kirche einig oder man ist nicht in der Kirchex»*

Die Theologen sind sich darin einig, durch Predigt und Lehre dem Wort Got-
tes in der Kirche und der Welt zu dienen.

«Und dies ists, was ich unsere «theologische Iixistenz nenne: dall uns inmitten un-
serer sonstigen Existenz (z.B. als Minner, als Viter und Sohne, als Deutsche, als
Burger, als Denker, als Besitzer eines allzeit unruhigen Herzens usf.) das Wort Got-
tes das sei, was es nun einmal ist und was nur es uns sein kann und insbesondere
unsere Berufung als Prediger und Lehrer uns so in Anspruch nehme, wie nur sie
uns in Anspruch nehmen kann und darf. Diese unsere theologische Existenz, d.h.
unsere Bindung an das Wort Gottes und die Geltung unserer besonderen Berufung
zum Dienst am Wort Gottes kann uns heute vetloren gehen»?

Die Gefahr und Versuchung besteht darin, Gott noch anderswo zu suchen
als in seinem Wort, dieses noch anderswo als in Jesus Christus und diesen
noch anderswo als in der Bibel. «Wo die heilige Schrift Meister ist, da ist theo-
logische Existenz.»®

Diese Bestimmung der theologischen Existenz scheint Schleiermacher
diametral zu widersprechen. Doch der Schein trigt. Schleiermacher spricht
anders von der Heiligen Schrift, ganz zu schweigen vom Unterschied seiner
Diktion auch in den Konflikten seiner Tage. Aber die christologische Kon-
zentration verbindet Barth mit Schleiermacher. Eine catena aurea von Gott —
Wort — Christus — Schrift liesse sich durchaus mit Schleiermachers Auffas-
sung verbinden. Der Unterschied in seinem Schriftverstandnis liegt darin,
dass er das Zeugnis der Schrift als urspriinglichen Ausdruck des durch Chri-
stus in den Jungern und den andern Jesus Nachfolgenden erregten Gottesbe-
wusstseins versteht. Sie 1st ihm nicht weniger unentbehrlich und verbindlich.

Barth: Theologische Fxistenz heute!l (Anm. 1), 4.
Barth: Theologische Hxistenz heute! (Anm. 1), 4f.
> Barth: Theologische Existenz heute! (Anm. 1), 5.
¢ Barth: Theologische Existenz heute! (Anm. 1), 13.

BN )



«Zur Losung einer praktischen Aufgabe» 225

Das zeigt seine Predigtpraxis. Aber seine Kette schliesst sich erst mit dem
Glied des frommen Selbstbewusstseins, das von der in Christus vollbrachten
Erlésung bestimmt ist. Dem Unterschied zu Barth ist hier nicht weiter nach-
zugehen. Er liegt aber keinesfalls darin, dass Schleiermacher neben Christus,
dem einen Wort Gottes, noch andere Autorititen in die theologische Fxi-
stenz eingelassen hitte.” Das oft zitierte Wort aus dem 2. Sendschreiben an
Liicke, «dal3 der Spruch Joh 1,14 der Grundtext der ganzen Dogmatik ist, so
wie er dasselbe flir die ganze Amtsfihrung des Geistlichen sein solly, ist ernst
zu nehmen.® Dieser Hinweis auf den Grundtext «Das Wort ward Fleisch und
wohnte unter uns» erlaubt es, Schleiermachers «Weihnachtsfeier»’ als narrati-
ven Vorgriff auf Dogmatik und praktische Theologie zu verstehen. Fine Er-
orterung einiger Aspekte seiner «Kurzen Darstellung des theologischen Stu-
diums»!’; und das heisst ein Einblick in sein Verstindnis der Theologie als
Wissenschaft, soll diesen Interpretationsversuch vorbereiten. Indem Schlei-
ermacher davon ausgeht, dass sich in der Gemeinschaft der Kirche immer
neu der Gegensatz zwischen liberwiegend Selbsttitigen und tberwiegend
Empfinglichen bildet, erklirt er auf geradezu natiirliche Weise, wie es zur
theologischen Existenz kommt. Sein Verstindnis spricht sich nicht im kiamp-
ferischen Ton Barths aus, kann aber dabei helfen, die von Barth erstrittene
Position in der verwandelten, pluralistisch-religiésen Situation unserer Tage
nicht zu vetlieren.

Mit dem Bedeutungsverlust der Evangelischen Kirchen im 6ffentlichen
Bewusstsein hat sich in den letzten funfzig Jahren auch die Stellung der aka-
demischen Evangelischen Theologie verindert. Theologische Fakultiten ge-
raten an staatlichen Universititen unter Legitimationsdruck. Von aussen
kommt die Frage, was cine spezifisch christliche oder gar konfessionell be-
stimmte Evangelische Theologie im Kreis der Wissenschaften zu suchen ha-
be. Diese Frage ist nicht neu. Sie ist jedoch weniger aus 6kumenischen als aus
okonomischen Griinden mit meht Druck verbunden. Fir die verschiedenen
Disziplinen innerhalb der Theologie scheint sie nun verschieden beantwortet
werden zu konnen. Kaum wird der wissenschaftlichen Beschiftigung mit der
Bibel widersprochen. Auch die historisch-kritische Beschiftigung mit der

" Vgl. in der Ekklesiologie der Glaubenslehre § 128-132 Von der heiligen Schrift,
133-135 Vom Dienst am gottlichen Wort, z.B. Leitsatz § 135 «Der 6ffentliche
Dienst in der Kirche ist in allen Stikken an das géttliche Wort gebunden» (GI 11,
315);

8 FE Schleiermacher: Uber seine Glaubenslehre, an Dr. Liicke, Zweites Sendschrei-
ben, sammtliche Werke I/2, Betlin 1836, 611.

9 F Schleiermacher: Die Weihnachtsfeier. Ein Gespriach (1806), in: ders.: Schriften
aus der Hallenser Zeit, 1804-1807, hg.v. H. Patsch (KGA 1/5), Betlin/New York
1995.

10 KD.



226 Franz Christ

Geschichte der Kirche oder des Christentums im weitesten Sinn und der Ent-
wicklung des christlichen Glaubens kann den Platz behaupten. Als systema-
tische Disziplin ist auch die Ethik akzeptiert. Aber bei der Praktischen Theo-
logie wird es schwieriger. Es konne doch nicht Sache des Staates sein, zukiinf-
tige Amtstrager einer spezifischen religiésen Organisation auszubilden. Soge-
nannt praktische Theologie miisse die Theorie jeglichen religisen Handelns
wissenschaftlich bearbeiten. Und angesichts der Verwandlung unserer Ge-
sellschaft in eine multireligiGse sei eine christliche theologische Fakultit um-
zubauen in ein «Religious Department», das verschiedene religiose Richtun-
gen in sich vereine. Die gesellschaftliche Herausforderung, die heute gerade
im Nebeneinander verschiedener religioser Krifte besteht, wird hier voraus-
gesetzt und nicht niher erortert. Das umstrittene Verstandnis akademischer
Theologie zieht aber das Verstindnis der theologischen Existenz iiberhaupt
in Mitleidenschaft und kann darum nicht unberiihrt bleiben. So soll zuerst
Schleiermachers Konstituierung der Theologie als positive Wissenschaft «zur
Losung einer praktischen Aufgabe» bedacht werden. Nach der Diskussion
dagegen erhobener Einwinde missen die Begriffe der «[irchenleitung» und
des «Gemeingeistes» geklirt werden. Dann kann der Weihnachtsdialog als
narrativer Vorgriff auf die Losung der Aufgabe interpretiert und gezeigt wer-
den, dass der Weg der Theologie erst in der Praktischen Theologie sein Ziel
erreicht.

Theologie als positive Wissenschaft «ur Lisung einer prakiischen Aufgabes

Die Mobilitit der westlichen Welt und die Migrationsbewegungen haben un-
sere Gesellschaft in den letzten Jahrzehnten wesentlich verdndert. Eine nicht
nur in grosse Konfessionen aufgespaltene, sondern auch von neuen Stro-
mungen vielfach zerteilte Christenheit findet sich unversehens in der Nach-
barschaft anderer Religionsgemeinschaften. Wer seine Berufung in der Theo-
logie gefunden hat, ist dadurch besonders herausgefordert. Muss man fiir das
wissenschaftliche Nachdenken einen Standort #ber der eigenen Glaubenswei-
se einnehmen, um fir den Dialog zwischen den verschiedenen religiosen Hal-
tungen gerlstet zu sein? Ich suche die Antwort auf die Herausforderung in
Schleiermachers Darstellung der Theologie als positiver Wissenschaft «zur
Losung einer praktischen Aufgabey.

Schleiermacher entwirft diese Darstellung 1811 in einer ersten Auflage in
dusserst knapper Form. 1830 gibt er ihr die etwas erweiterte Endgestalt. Aber
auch dieser immer noch gedringte Text der Enzyklopiddie, an den ich mich
halte, war nur als Grundlage fir die Horer seiner Vorlesungen gedacht.
Durch die 1987 erfolgte Publikation der Votlesungsnachschrift von 1831/32,



«Zur Losung einer praktischen Aufgabe» 227

die aus der Feder von David Friedrich Stranf stammt, konnen wir uns ein Bild
davon machen, wie Schleiermacher die Leitsitze ausgefithrt hat.!!

Wer die Fundierung der Theologie in einem iibergeordneten Wissen er-
wartet, sieht sich getduscht. Im ersten Paragraphen ist ohne jede Begriindung
schlicht festgestellt, dass die Theologie, so wie sie nun verstanden werden
soll, eine positive Wissenschaft zsz. Der Begritf der positiven Wissenschaft be-
deutet, dass diese nicht einen notwendigen Bestandteil der wissenschaftlichen
Organisation bildet. Sie ist nicht aus der Idee des Wissens ableitbar. Schleier-
macher hat den Begriff der positiven, einer auf ein Positum, ein Gesetztes be-
zogenen Wissenschaft nicht geprigt, sondern von Schelling tibernommen.
Aber er gibt dem Begriff nun einen Sinn, der iiber das Gegebene hinausgeht.
Eine positive Wissenschaft ist gemass der «Kurzen Darstellung» ein En-
semble von Wissenschaften, das seine Verbindung nur darin hat, dass «sie zur
Losung einer praktischen Aufgabe erforderlich sind»'? Neben der Theologie
zihlt Schleiermacher die Medizin und die Jurisprudenz zu den positiven Wis-
senschaften.

«So bezweckt die Medicin die Herstellung des menschlichen Kérpers in seinen
NormalZustand, die Jurisprudenz die Hervorbringung des Rechtes, die Theologie
die Erhaltung des christlichen Glaubens in der Gemeinschaft. Alle diese Wissen-
schaften sind positive, weil sie nicht blos ein Seyn darstellen, sondern eines hervorbrin-
gen wollen»!?

Die vetschiedenen Teile der Theologie sind «zu einem Ganzen nur verbun-
den ... durch ihre gemeinsame Bezichung auf eine bestimmte Glaubenswei-
se, d.h. eine bestimmte Gestaltung des Gottesbewul3tseins; die der christli-
chen also durch die Beziehung auf das Christenthum».'* Schleiermacher for-
muliert so offen, dass die Definition der Theologie auch fiir andere Glau-
bensweisen Gultigkeit haben kann. In der Vorlesung expliziert er: Die
praktische Aufgabe der Theologie ist «Alles, was in Bezichung auf die christ-
liche Kirche geschehen soll»'>. So stellt sich die Frage, ob der Name Theolo-
gie richtig sei. Wenn die Wissenschaften, die den Staat zum Zweck haben,
Staatswissenschaften heissen, «so sollten genauer die theologischen Wissen-
schaften kirchliche Wissenschaften genannt werden.»'® Der Name Theologie
habe viel Verwirrung angerichtet. Er wurde entweder als offenbarte Lehre
von Gott verstanden oder als rationale Theologie. «lDoch Namen lassen sich
nicht willkthrlich dndern». Schleiermacher weist auf die Gefahr hin, dass

Theologische Enzyklopidie.

12 KD § 1, 326.

1> Theologische Enzyklopadie, 1.
14 KD § 1, 325.

15 Theologische Enzyklopadie, 1.
16 Theologische Enzyklopidie, 1f.



228 Franz Christ

Theologie nur noch dazu dient, «unter den Theologen die Erkenntnil3 von
Gott zu erhalten, und fur die Kirche gienge sie verloren.»!'” Diese Befiirch-
tung ist nicht unbegriindet, denn die Offentlichkeit, auch die kirchliche, ist oft
in einer rationalistischen oder fundamentalistischen Auffassung von Theolo-
gie befangen. Am bedenklichsten ist es, wenn eine Kirche gar nicht mehr rea-
giert, wenn ihr die Theologie verloren geht. Schleiermachers Ansatz zeigt
schon von Anfang an deutlich, dass Theologie als positive Wissenschaft nie-
mals bedeuten kann, nur den Status quo zu beschreiben oder fortzufihren.
Sie zielt vielmehr auf das hin, was geschehen soll. Noch bevor der Begriff der
Kirchenleitung eingefihrt wird, zeichnet sich diese Dynamik ab.

Eine weitere Bestimmung tritt sofort hinzu: Dass das Gottesbewusstsein,
der Mittelpunkt des ganzen Gebietes, wie Schleiermacher es nennt, sich
durch Vorstellungen darstellt, dass die bestimmte Glaubensweise geschicht-
liche Bedeutung und Selbstindigkeit gewinnt, das sind Voraussetzungen da-
fur, dass sie sich eine Theologie anbildet. Dieses Wort «anbilden», das Schlei-
ermacher braucht,!® ist nicht leicht durch ein anderes zu ersetzen. Es scheint
mehr zu bezeichnen als ein blosses Produkt und schliesst die Entstehung
theologischer Bildung ein, die der Glaubensweise gegentbertritt. Daraus
folgt: «Die Theologie eignet nicht Allen, welche und sofern sie zu einer be-
stimmten Kirche gehéren, sondern nur dann und sofern sie an der Kirchen-
leitung Theil haben».!” Es ist zu bertcksichtigen, dass Schleiermacher von
jetzt an in seiner «Kurzen Darstellung» an die Theologiestudenten denkt, die
et vor sich hat. Es sind ganze und nicht in die verschiedenen Disziplinen zer-
fallende nattrliche Personen, in denen wissenschaftlicher Geist mit religi-
Osem Interesse verbunden ist. Der Ausdruck Kirehenleitung wird ausdricklich
im weitesten Sinn genommen und noch nicht auf ein bestimmtes Verstindnis
von Amt bezogen und auf das Pfarramt eingeengt. Aber die Entstehung der
Theologie ist bedingt durch eine Ungleichheit in der religiosen Gemeinschaft.
Die Kirche ist zunichst «nichts andres als die Gesammtheit derjenigen, wel-
che in ihrem Leben durch dieselbe Glaubensweise bestimmt werden, und in-
sofern sind sie einander gleich.»* Die gesellige Natur des Menschen bringt es
natirlicher Weise mit sich, dass sie eine Gemeinschaft bilden. In der Verbun-
denheit des Glaubens befinden sie sich in einem Verhiltnis der Ahnlichkeit.
Das Bewusstsein davon teilen sie einander mit. Befindet sich ein Einzelner in
dieser Beziehung in einem Zustand der Schwiche oder Unsicherheit, sucht er
Zuflucht bei einem Stirkeren. Hier haben wir die Ungleichheit in nuce.
Schleiermacher hat den Gegensatz zwischen den wenigen, die hinsichtlich

17" Theologische Enzyklopadie, 2.
18 KD § 2, 326.
19 KD § 3, 327.
20" Theologische Enzyklopidie, 2.



«Zur Losung einer praktischen Aufgabe» 229

des religitsen Gefihls uberwiegend selbsttatig sind, und der grossen Mehr-
heit, die vorwiegend empfinglich ist, schon in der vierten Rede «Uber die Re-
ligion» hervorgehoben. Dieser Gegensatz bleibt im Zusammenhang der Mit-
teilung innerhalb der frommen Gemeinschaft die nicht zu Gberspringende
Gegebenheit. Wenn Schleiermacher in der Enzyklopadievorlesung mit dem
Vergleich zum Staat verdeutlicht — Kirchenleitung ist in Beziehung auf die
Kirche, was die Regierung fiir den Staat —, dann kénnte das freilich dem Miss-
verstindnis Vorschub leisten, er sei in einem obrigkeitlichen Staatskirchen-
wesen befangen und seine Begriffe seien darum fiir uns nicht mehr zu gebrau-
chen. Doch Schleiermacher geht von zwei getrennten Grossen aus, und er
betont, dass anders als im Staat, wo die Ungleichheit von Obrigkeit und Un-
tertanen das Prinzip sei, in der Kirche die Gleichheit die Hauptsache ist. Die
Ungleichheit ist hier nur vortubergehend und «nur bey einem groflen ge-
schichtlichen Umfang der Kirche nothwendigy.?! Dass die Theologie nicht al-
len eigne, schliesse nicht aus, dass jemand zu seinem Vergniigen Theologe
sein kann. Es liegt in der Natur der Sache, dass jeder, der ein Theologe ist, an
der Kirchenleitung teilnimmt, und jeder, der an der Kirchenleitung teilhat,
auch irgendwie an der Theologie teilnimmt.
§ 5 der «Kurzen Darstellungy fasst zusammen:

«Die christliche Theologie ist sonach der Inbegriff derjenigen wissenschaftlichen
Kenntnisse und Kunstregeln, ohne deren Besiz und Gebrauch eine zusammenstim-
mende Leitung der christlichen Kirche, d.h. ein christliches Kirchenregiment nicht
moglich ist.»?

Der Begriff des Kirchenregiments scheint nun den der Leitung zu ersetzen.
Das ist aber nicht der Fall. Das Kirchenregiment wird definiert als eine gusanz-
menstimmende Leitung. An und fir sich ist die Theologie fiir den Glauben nicht
notig. «Der christliche Glaube an und fir sich bedarf eines solchen Apparates
nicht, weder zu seiner Wirksamkeit in der einzelnen Seele noch auch in den
Verhiltnissen des geselligen Familienlebens»® Wilhelm Grib verdeutlicht
Schleiermachers Auffassung: «Die Religion gehért unbedingt zum humanen
Lebensvollzug. Der Theologie hingegen bedarf es nur angesichts bestimmter
sozial-kultureller Bedingungen, unter denen sich diese Religion geschichtlich
realisiert.»** Kirchenleitung im weiten Sinn findet ohne diese zusammenstim-
mende Dimension auch z.B. in einer christlichen Familie statt: «Der Famili-
enVater theilt den Glauben den Seinigen mit, und es entsteht eine Gemein-

2l Theologische Enzyklopidie, 3.

22 KD, 328.

2 Ebd.

2 W Grib: Kirche als Gestaltungsaufgabe. Friedrich Schleiermachers Verstindnis
der Praktischen Theologie, in: G. Meckenstock (Hg): Schleiermacher und die wis-
senschaftliche Kultur des Christentums (TBT 51), Betlin/New York 1991, 157.



230 Franz Christ

schaft, welche keine besondere Leitung nothig hat, da die hausvatetliche Ge-
walt durch Alles hindurchgeht und in der Mittheilung schon auch die Leitung
ist»?® Schleiermacher beobachtet an den kleineren religiosen Gesellschaften
Grossbritanniens und der nordamerikanischen Staaten, wie sie wegen gering-
fugiger Differenzen immer wieder zerfallen, weil sie keine zusammenstim-
mende Leitung haben. So fokussiert Schleiermacher behutsam die Funktion
der Theologie fiir die zusammenstimmende Leitung einer Kirche, die eine ge-
schichtlich bedeutsame Gemeinschaft geworden ist. Sein Gedankenweg
schliesst freilich die Méglichkeit ein, dass der Theologie als Wissenschaft tat-
sachlich durch eine Fragmentierung der religiosen Gemeinschaft und den
Verlust eines Zusammenhangs und des Willens zur zusammenstimmenden
Leitung der Boden entzogen werden konnte. Die einzelnen Kenntnisse der
Theologie wiirden in diesem Falle, «wenn sie ohne Beziehung auf das Kit-
chenregiment erworben und besessen werden», authoren, theologische zu
sein, und alle der Wissenschaft anheimfallen, «der sie ihrem Inhalte nach an-
gehoren». 2

Eberbard Jiinge/ hat schon 1967 an die Grundlagenaporie erinnert, die hin-
ter Schleiermachers neuem Ansatz steckt: Wie kann die Theologie in ihren
verschiedenen Disziplinen eine wissenschaftliche sein, so dass diese jederzeit
an den «naturlichen Ort» innerhalb der Universitat zutlickkehren konnten,
und wie konnen die theologischen Disziplinen ihre Arbeit so tun, «dal3 es die-
sen unmoglich wird, einen andern als den ithnen in der theologischen Fakultat
gegebenen Ort zu beanspruchen»??’ Jingel sieht Schleiermacher in der Anti-
thetik dieser Forderung die evangelische Theologie als einheitliche Wissen-
schaft behaupten, indem er weder die wissenschaftliche Kompatibilitit noch
das Geheimnis der Offenbarung preisgegeben habe. Schleiermacher erreiche
dieses Ziel dadurch, dass er die Grundlagenaporie zur Grundlage der Theo-
logie als Wissenschaft erklirt. «Das sie (die Theologie) konstituierende Prin-
zip ist nun aber nicht etwa das Kirchenregiment, sondern die Begzehung auf das
Kirchenregiment. Nicht das Praktisch-Werden, sondern das Praktisch-Wer-
den-Konnen ist der Realgrund der Theologie als Wissenschaft.»®® Diese Dif-
ferenzierung ist entscheidend, soll Schleiermacher nicht fundamental miss-
verstanden werden.

In diesem Zusammenhang braucht Schleiermacher in der «Kurzen Dar-
stellung» ein erstaunliches Bild:

% Theologische Enzyklopidie, 9.

% KD § 6, 328.

27 E. Jungel: Das Verhiltnis der theologischen Disziplinen untereinander, in: E. Jun-
gel, K. Rahner, M. Seitz: Die Praktische Theologie zwischen Wissenschaft und
Praxis (SPTh 5), Miinchen 1968, 11-45; wiederabgedruckt in: ders.: Unterwegs zur
Sache. Theologische Bemerkungen (BEvTh 61), Minchen 1972, 34-59 (43).

2 Jungel: Verhiltnis (Anm. 27), 44.



«Zur Losung einer praktischen Aufgabe» 231

«Vermoge dieser Beziehung verhilt sich die Mannigfaltigkeit der Kenntnisse zu
dem Willen bei der Leitung der Kirche wirksam zu sein, wie der Leib zur Seele.
Ohne diesen Willen geht die Einheit der Theologie vetloren, und ihre Theile zerfal-
len in die verschiedenen Elemente.»®

Der Wille zur Kirchenleitung ist die Seele des «Leibes» der Theologie! Es ist
wohl zu beachten, dass Schleiermacher die Térgkes? der Leitung nicht mit der
Theologie als Wissenschaft vermischt. Er spricht vom Willen, der die Einheit
der Theologie moglich macht, so wie es analog in der Glaubenslehre heissen
wird, es sei «das schlechthinnige stetige Wollen des Reiches Gottes der inner-
ste Impuls des Einzelnen ... Dieses Wollen des Reiches Gottes also ist die
Lebenseinheit des Ganzen und in jedem Einzelnen sein Gemeingeist».>

Der Begriff der positiven Wissenschaft zur Losung der praktischen Auf-
gabe der Kirchenleitung ist dennoch unter dem Verdacht geblieben, zu kei-
nem wirklichen Wissen zu gelangen. Tatsichlich gibtes ...

«kein Wissen um das Christenthum, wenn man, anstatt sowol das Wesen desselben
in seinem Gegensaz gegen andere Glaubensweisen und Kirchen, als auch das We-
sen der Frommigkeit und der frommen Gemeinschaften im Zusammenhang mit
den uibrigen Thitigkeiten des menschlichen Geistes zu verstehen, sich nur mit einer
empirischen Auffassung begniigt.»’!

Schleiermacher erklirt diesen Leitsatz in der Vorlesung:

«Das Christenthum beruht ganz auf der geschichtlichen Erscheinung Christi, und
auf der Art wie sie aufgefalit wurde. Fragen wir aber, wie unterscheidet sich die von
dieser Thatsache ausgegangene christliche Frommigkeit von anderer? dariiber ist
ein Wissen ... nothig, welches nicht mehr das Thatsichliche ist, weil auf den allge-
meinen Begriff der Frommigkeit zuriickgegangen ... und sie in threr Modificabilitit
erkannt werden mul3. Die3 ist ein auf das Empirische gegriindetes, aber wissen-
schaftliches Erkennen.»

Wann ist die praktische Aufgabe als gelost zu betrachten? Das entscheidet
sich in der Praxis der kirchenleitenden Tatigkeit selber. Die Aufgabe der prak-
tischen Theologie ist nicht damit zu verwechseln. Diese leistet nicht die Pra-
xis selber. Denn auch die praktische Theologie geht nicht iiber die Theorie
des Handelns hinaus. Sie «soll die Regeln enthalten, wie jedesmal dasjenige,
was ein Gegenstand des Wohlgefallens ist, festgehalten und entwickelt wer-
den kann, und umgekehrt was Gegenstand des Mil3fallens ist, aufgehoben. ...
Die praktische Theologie hat nur die richtige Methode der Lésung anzuge-
ben.»*

» KD §7,32.

NGl § 116.3, 2191

31 KD § 21, 334

32 Theologische Enzyklopidie, 20f.
3 Theologische Enzyklopidie, 251.



232 Franz Christ

Im Blick auf das notwendige kirchenleitende Interesse und die erwahnte
Bestimmung der geschichtlichen Bedeutung einer Glaubensgemeinschaft
darf daran erinnert werden, dass die statistischen Fakten der Gegenwart die
Evangelische Glaubensweise in ihren verschiedenen, nicht nur den volks-
kirchlichen Ausprigungen als eine gesellschaftliche Grosse ausweisen, die
nach wie vor nicht zu vernachlissigen ist. Dasselbe gilt selbstverstindlich fiir
die Romisch-katholische Glaubensweise. In unserer Zeit, in der die Bedeu-
tung anderer Religionsgemeinschaften bei uns zunimmt, ist nach den bei
Schleiermacher gewonnenen Einsichten die Antwort nicht, die Beziehung auf
die praktische Aufgabe fallen zu lassen, sondern die sich neu stellenden prak-
tischen Aufgaben selbststindig wissenschaftlicher Bearbeitung zuzufiihren.
Das bedeutet zum Beispiel, dass die Bildung und Entwicklung islamischer
Gemeinschaften zum Gegenstand eigener theologischer Arbeit gemacht
wird. Auch eine solche positiv wissenschaftliche Theologie durfte die Losung
der praktischen Aufgabe nicht aus den Augen verlieren und also die Ausbil-
dung von Imamen nicht ausklammern. Es ist eine andere Frage, ob sich die
existierenden islamischen Gemeinschaften diesen staatlich-universitiren Suk-
kurs gefallen liessen und wie er allenfalls organisatorisch zu l6sen wire. Diese
Frage steht hier nicht zur Diskussion.

Eimvdnde und Kldrungen

Schon eine Rezension der ersten Auflage der Kurzen Darstellung hat in
Schleiermachers Theologiebegriff eine Klerikalisierung gewittert: die Kirche
werde zur «Gesetzgeberin und Beherrscherin der Theologie».** Der Verdacht
ist nicht gewichen, auch wenn z.B. die oben zitierte Auslegung Jingels cines
Besseren belehrt.

So hat Wolfbart Pannenberg in «Wissenschaftstheorie und Theologie»®
Schleiermachers Definition der Theologie als positiver Wissenschaft vorge-
worfen, sie vernachlissige das damalige staatliche Interesse und hebe das
Ausbildungsinteresse der Kirche hervor. Sein Verstindnis beruhe auf einer
institutionell gesicherten Kirche. Schleiermachers Auffassung der Theologie
als Funktion der Kirche verberge, dass es nicht die Kirche fiir sich ist, welche
die Stellung der Theologie an der Universitit begriindet. Wenn Pannenberg
sagt, «dal3 deren Fortdauer vielmehr davon abhingen muf3, ob Gesellschaft
und Staat auch fernerhin Grinde haben, eine in Schleiermachers Sinne kon-

3 KD, Einleitung von D. Schmid, 23, vel. KGA 1/6, LV.
¥ W. Pannenberg: Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a.M. 1973, 248—
255.



«Zur Losung einer praktischen Aufgabe» 233

zipierte Theologie als Universitatsfakultit beizubehalten»,*® dann kann dem
auf Grund der «Kurzen Darstellung» nur zugestimmt werden. Schleierma-
cher begrundet die Notwendigkeit der Theologie als Ensemble von Wissen-
schaften darin, dass eine bestimmte Kirche, also z.B. die evangelische, eine re-
ligise Gemeinschaft ist, die zu geschichtlicher Bedeutung und Selbstindig-
keit gekommen ist. Dieser Ansatz lasst offen, dass diese Bedeutung und mit
ihr eine bestimmte Theologische Fakultit auch wieder verschwinden konnte,
und vor allem — davon hat Schleiermacher in der Vorlesung gesprochen —,
dass andere Glaubensweisen auch zu dieser Bedeutung kommen koénnen.?’
Schleiermacher deutet es wenigstens an, auch wenn er nicht die Konsequenz
zieht, es musse dazu kommen, dass an einer Universitit verschiedene Theo-
logien nebeneinander wissenschaftlich betrieben werden. Pannenbergs Argu-
mente treffen Schleiermacher insofern nicht, als dieser von der Wirkkraft des
neuen Gesamtlebens in Christus ausgeht. Die Wirklichkeit des christlichen
Gottesbewusstseins, das notwendig gemeinschaftlich und also Kirche wird,
lisst der Sorge um das Verschwinden ihrer geschichtlichen Bedeutung keinen
Raum.

Der Staat, den Pannenberg anspricht, hat seine Hand nur indirekt im
Spiel, insofern er ein Interesse daran hat, dass die gesellschaftliche Realitit
von Kirchen wissenschaftlich bearbeitet wird und die Kirchen, welche die
universitire Ausbildung suchen und sich gefallen lassen, diese Dienstleistung
auch bekommen. Ein institutionell gesicherter Zustand ist nicht Vorausset-
zung dafiir, weil Schleiermachers Konzeption keine direkte Einflussnahme
der Kirche auf den wissenschaftlichen Betrieb vorsieht. Die institutionelle
Schwiche z.B. der schweizerischen reformierten Kirchen und eine diffusere
Gestalt evangelischer Glaubensweise dndert nichts daran, dass der Protestan-
tismus in unserm Land nach wie vor ein Phanomen von grosser geschichtli-
cher Bedeutung ist.

Pannenberg scheint mir den Schleiermacherschen Begriff des christlichen
Kirchenregiments misszuverstehen. Dieser Begriff bezeichnet, wie wir oben
gesehen haben, eine gusammenstimmende Kirchenleitung, also eine, die alles,
was im Gesamtleben dieser Kirche selbsttitig wird und einen Einfluss ausiibt,
auf ihr Wesen hin zur Ubereinstimmung bringt. Pannenberg findet bei Schlei-
ermacher eine offene Tire, wenn er fragt:

«LieBe sich ferner nicht auch die Aufgabe einer praktischen Theologie vom Wesen
des Christentums her begrunden, wenn man voraussetzt, daf} das Christentum
nicht eine schon abgeschlossene GréBe der Vergangenheit ist, sondern noch die
Frage nach seiner Verwirklichung offen 1a3t?»*

3 Pannenberg: Wissenschaftstheorie (Anm. 35), 250.
37 Theologische Enzyklopidie, 5.
3% Pannenberg: Wissenschaftstheorie (Anm. 35), 252f.



234 Franz Christ

Fir Schleiermacher ist eben genau hiefiir die Funktion der religiés vorwie-
gend Titigen gegentiber den berwiegend Rezeptiven wesentlich. Der Begriff
«Ausbildungsbedurfnis»® greift m.E. an Schleiermacher vorbei. Pannenberg
steht mit seinem vorliufigen Begriff der Theologie als Wissenschaft des Chri-
stentums und schliesslich seinem eigentlichen Begriff der Theologie als «Wis-
senschaft von Gott»* wohl niher bei Schleiermacher, als er es selber wahr-
nimmt. Et scheint diese Nihe zu ahnen, wenn er von den Intentionen Schlei-
ermachers spricht, die nicht einfach in die Richtung einer konfessionellen
Theologie und der Erfullung kirchlicher Bedurfnisse gingen.*! Schleierma-
cher besteht freilich darauf, dass die wissenschaftliche Aufgabe erst gelost ist,
wenn «das Christenthum» und also diese konkrete geschichtliche Gestalt des
Gottesbewusstseins die Kenntnisse und Kunstregeln zur Verfiigung gestellt
bekommen hat, um wesensgemiss «geleitet» zu werden. Pannenberg elimi-
niert zu Unrecht aus Schleiermachers Begriff der Positivitit den Bezug auf
das geschichtlich Gegebene.*> Die Austrichtung auf die Losung der prakti-
schen Aufgabe setzt das geschichtlich Gegebene voraus. Die Abgrenzung, die
Schleiermacher macht, geht in eine andere Richtung: Die Theologie kann
nicht als ein notwendiger Bestandteil der Idee der Wissenschaft begriindet wet-
den.

Ein Beispiel dafur, wie von Schleiermacher ausgegangen, aber der eigene
Entwurf als notwendige Erginzung zu ihm verstanden wird, gibt A/brecht
Grizinger. Er begrundet die Praktische Theologie in der Verbindung mit der
Asthetik ausfiihrlich und entwirft sie in Beispielen.*? Er zollt Schleiermacher
Respekt dafiir, dass er als erster der praktischen Theologie innerhalb der
theologischen Wissenschaften den gebtihrenden Platz verschafft hat. Er klart
das mechanistische Missverstindnis des Schleiermacherschen Ausdrucks der
«Technik», die im urspringlichen aristotelischen Sinn der Techna als Kunst-
lehre zu verstehen ist. Der Vorwurf, Schleiermacher habe Wissen und Kon-
nen auseinandergerissen, wird entkriftet. Grozinger will auch Schleiermacher
gegen dessen eigene Formulierungen, die praktische Theologie habe es nur
mit der richtigen Verfahrensweise zu tun, in Schutz nehmen:

«Die Praktische Theologie hat die Mittel und Wege zu verantworten, dal3 das We-
sen des Christentums sich immer wieder aufs Neue praktisch realisieren kann. In-

3 Pannenberg: Wissenschaftstheorie (Anm. 35), 253.

W Pannenberg: Wissenschaftstheorie (Anm. 35), 299,

4 Pannenberg: Wissenschaftstheotie (Anm. 35), 255.

42 Pannenberg: Wissenschaftstheorie (Anm. 35), 281. Pannenberg sagt, Gerhard
Ebeling habe den Bezug auf das geschichtlich Gegebene in seinen auf Schleierma-
cher bezogenen Begriff der Positivitit der Theologie eingetragen.

4 A. Grozinger: Praktische Theologie und Asthetik. Ein Beitrag zur Grundlegung
der Praktischen Theologie, Miinchen 1987, 171-175.



«Zur Losung einer praktischen Aufgabe» 235

sofern ist die Praktische Theologie immer auch ein Wissen, nimlich ein Wissen des
Koénnens»™

Schliesslich wird auch der Vorwurf zuriickgewiesen, Schleiermacher habe ei-
ner reinen Pastorenkirche den Weg geebnet. Der urspriingliche Gegensatz
«zwischen den Hervorragenden und der Masse»* ist nicht statisch-hierar-
chisch zu verstehen, sondern «als Grundgesetz einer dynamischen Entwick-
lung».*® Die Praktische Theologie dient dem Prozess der ungehinderten Kom-
munikation aller.#’ Grozinger sicht die implizite Herkunft von Schleierma-
chers Konzeption der Praktischen Theologie in der Asthetik. Schleiermacher
habe diesen Hintergrund aber unentfaltet gelassen und sei nicht bis zu einer
«expliziten theologischen Asthetik in praktisch-theologischer Absicht»*® vor-
gestossen.

Hitte Schleiermacher in der Praktischen Theologie nach seinem Ansatz
wirklich eine theologische Asthetik geben kénnen? Er sagt: «Wir scheinen die
ganze Aesthetik aufbauen zu miissen, die es noch nicht einmal allgemein gel-
tend giebt.»* Er sieht das Problem also, kann es aber im Rahmen der prakti-
schen Theologie so wenig l6sen, wie die Religionsphilosophie selber Bestand-
teil der Dogmatik werden konnte. Nach seinem Konzept hitte es in einer aus-
gearbeiteten Gestalt wohl Lehnsitze aus der Asthetik geben kénnen. Die
Kunstregeln der praktischen Theologie erginzen die wissenschaftlich erwor-
benen Kenntnisse der Philosophischen und Historischen Theologie und sind
nicht als von ihnen getrennt zu verstehen. Diese sind vorausgesetzt. Zu den
Voraussetzungen, die nie abgestreift werden, gehort auch die Dialektik fir
das Ganze der Geisteswissenschaften. Und so gut wie z.B. Philologie und
Hermeneutik fiir die Exegetische innerhalb der Historischen Theologie vor-
ausgesetzt sind, sind es auch die Psychologie, die Pidagogik und die Asthetik
fiur die Praktische. Der Umstand, dass Schleiermacher sie alle gelehrt hat,
zeigt, wie er sich das Verhiltnis jeweils vorgestellt hat: Sie alle bilden wissen-
schaftliche Voraussetzungen, die aber in sich selbstindig bleiben. Sie haben
in den theologischen Disziplinen ihre Funktion, werden aber nicht zu eigenen
Disziplinen. Konnte die Asthetik, wie sie die praktisch-theologische Kunst-
lehre braucht, eine andere sein? Ich vermute, dass dies so wenig der Fall ist,
wie dass die Bibel eine eigene Hermeneutik haben kénnte. In der Praktischen
Theologie kommen die vier Bereiche der Kunste, die Schleiermacher unter-

# Grozinger: Praktische Theologie (Anm. 43), 173f.

KD § 267, 421.

¥ Grozinger: Praktische Theologie (Anm. 43), 174.

47 Das hat Henning Luther — ebenfalls 1987! — ausfuhtlich dargestellt: ders.: Prakti-
sche Theologie als Kunst fiir alle. Individualitit und Kirche in Schleiermachers
Verstindnis Praktischer Theologie, ZThK 84 (1987) 371-393.

¥ Grozinger: Praktische Theologie (Anm. 43), 175.

¥ PT, Beilage B (1828), 789.



236 Franz Christ

scheidet, explizit in der Lehre vom Cultus (also beim «Kirchendienst») vor:
Mimik, Musik, bildende Kiinste und redende Kunste. Und im Blick auf das
«Kirchenregiment heisst es:

«Mit demselben Recht wie man von einer Staatskunst redet, werden wir auch von
einer Kunst im Kirchenregiment reden kénnen; aber es scheint etwas weitschichti-
ges zu sein, wodurch in dieser Beziehung die beiden Haupttheile (se. Kirchendienst
und Kirchenregiment) identisch sind: denn wir nennen die Staatskunst Kunst wie
auch die Erziehungskunst, aber das ist doch etwas anderes wie im Gebiete der ei-
gentlichen Kinste.»’

Insofern greift Schleiermacher auf die Voraussetzungen zuriick. Die Haupt-
ursache der Missverstandnisse ist wohl darin zu finden, dass er seine Votle-
sungen zu einem grossen Teil nicht mehr selber herausgeben konnte und eine
umfassende kritische Werkausgabe bis heute nicht abgeschlossen ist. Die
neuere, genauere Lektire — gerade auch die Grozingers — zeigt aber, dass
Schleiermacher durchaus seinen Intentionen gemaiss verstanden worden ist.

Die Begiehung anf die Kirchenleitung

Wir dirfen den Begriff der Kirchenleitung nicht zu eng verstehen. Dass es
Schleiermacher um eine gusammenstimmende Leitung zu tun ist, macht gerade
deutlich, dass der leitende Einfluss nicht nur von Amtstragern einer bestimm-
ten Institution ausgelibt wird. Es ist zunichst davon auszugehen, dass eine
unbestimmte Zahl von Glaubenden in die verschiedensten, ja sich widerspre-
chende Richtungen einen Einfluss auf einen Teil oder das Ganze einer Ge-
meinschaft ausiibt. Schleiermacher denkt immer dynamisch. So wenig der
Gegensatz der religits Selbsttatigen und der Empfanglichen ein absoluter ist,
so wenig ist es derjenige der Leitenden und der Geleiteten oder von Klerikern
und Laien. Schleiermacher denkt diese Gegensatze immer als relative und
zum Verschwinden bestimmte. Insofern ist die Kirchenleitung nach Schleier-
macher eine Aufgabe, die alle angeht.”! Sein Begtiff von Theologie ist so le-
bendig gefasst, dass er den Phinomenen heute wie damals immer noch ge-
recht werden kann. Die einzige Voraussetzung, die er macht, ist immer nur,
dass es ein von Christus her kriftiges Gottesbewusstsein gibt. Alles andere
folgt bei thm daraus. Die Losung der Aufgabe, die Schleiermacher als Bestim-
mung der Theologie bezeichnet, ist nicht auf die Pfarrerausbildung be-
schrinkt, wie Pannenberg versteht, sondern sie gilt der christlichen Glau-
bensweise als ganzer. Schleiermacher spricht in der «Kurzen Darstellungy so-

0 PT, 36.
31 Vgl. den schon aufgefiihrten glinzenden Artikel von Luther: Praktische Theologie
(Anm. 47).



«Zur Losung einer praktischen Aufgabey» 237

gar zuerst absichtlich unbestimmt vom «Christenthum». Die kirchenleitende
Tatigkeit dient der Fortsetzung des von Christus ausgehenden neuen Ge-
samtlebens, also seiner erlésenden Titigkeit. Es stimmt, dass in Schleierma-
chers Zeit und auch noch in der unsern der Pfarrerberuf fur die Realisierung
der Aufgabe der Theologie eine hervorragende Rolle spielt. Aber es ist ein
Missverstandnis, Schleiermachers Theologieverstindnis darauf zu beschrin-
ken. Die Theologie dient der Bildung der ganzen von ihr wissenschaftlich be-
dachten religiosen Gemeinschaft. Es wiirde auch niemand der Medizin vor-
werfen, sie diene «num der Ausbildung von Arzten. Dass die theologischen
Kenntnisse authoren, theologische zu sein, wenn sie ohne Beziehung auf das
«Kirchenregiment» erworben und besessen werden und jede der Wissen-
schaft anheimfallen, der sie ithrem Inhalte nach angehéren (KD § 6), be-
schrinkt die Theologie nicht auf die Berufsausbildung, sondern auf das Pha-
nomen einer geschichtlich erheblichen Gestalt der christlichen Kirche in sei-
ner ganzen Komplexitit. Die Kirche aber ist nach Schleiermacher zutiefst nur
aus der Inkarnation und das heisst christologisch zu verstehen. Schleierma-
chers innerstes Ziel der Theologie ist es, das Wissen der selbsttitigen Fortset-
zung der Selbstmitterlung Christi zu suchen, durch die es schliesslich zu einem
Sezn Gottes in den Wiedergeborenen kommt, oder — was dasselbe ist — der Miz-
tetfung des Hezligen Geistes. Nur im Horizont der Ethik kann sich «das Bestehen
solcher Vereine als ein fur die Entwikkelung des menschlichen Geistes
nothwendiges Element»”? nachweisen lassen. Es ist nicht die Theologie, die
diesen Nachweis erbringt. Die Kirche ist die Manifestation des von Christus
ausgehenden Lebenszusammenhangs und immer mehr als ihre jeweilige Pfar-
rerschaft. Schleiermacher hat zweifellos sein Verstindnis von Theologie in
der universitiren Ausbildung von Pfarrern realisiert. Seine praktische Theo-
logie erreicht insofern wirklich das Ziel, die Theorie einer realexistierenden
Berufspraxis zu sein, die in jenem Ganzen stattfindet. Auch heutige, anders
begriindete akademische Theologie lebt zur Hauptsache immer noch von de-
nen, die diesen Beruf ergreifen.

Es ist nicht die Kirchenleitung als solche, die durch ihr Interesse die Theo-
logie bestimmt. Sondern, wie «nur durch das Interesse am Christenthum jene
verschiedenartigen Kenntnisse zu einem solchen Ganzen verkntipft werden:
so kann auch das Interesse am Christenthum nur durch Aneignung jener
Kenntnisse sich in einer zweckmiBigen Thitigkeit auBern.»*® Schleiermacher
tihrt dazu aus:

«In unsrer protestantischen Kirche haben immer auch Layen Antheil an der Kir-
chenleitung, doch mehr nur an der dussern, wihrend der mit der religidsen Mit-
theilung zusammenhingende Theil immer genau mit der Theologie ... verbunden

2 KD § 22, 334.
55 KD § 8, 329.



238 Franz Christ

bleibt. Die Willensrichtung auf die Kirchenleitung geht zunichst von einer tGber-
wiegenden Frommigkeit aus, wenn sie nicht anders ein falsches Motiv hat. ... Die
Auslibung ist das, was unmittelbar aus ... dem religiésen Interesse entsteht. Das re-
ligiose Interesse also richtet sich an und fiir sich auf die Ausiibung, — der wissen-
schaftliche Geist unmittelbar auf die Theorie. ... Nicht wegen des minus auf der
einen, sondern wegen des plus auf der andern Seite wird jeder was er wird. ... ein
theologisches Leben obne Einwirknng auf die KirchenLeitung laifit sich nicht denkenn™*

Jede mit theologischen Kenntnissen und nach Kunstregeln ausgetibte Tatig-
keit gehort in das Gebiet der Kirchenleitung. Jedes wissenschaftliche Nach-
denken tber eine solche Tatigkeit ist das Gebiet der Theologie im engern
Sinn. Die Titigkeit des Predigers ist ein Beispiel fiirs erste. Die Theorie dar-
tber, die Homiletik, ist ein Beispiel fiirs zweite. Sie ist «aus dem Gebiet der
Praxis ausgeschlossen und ein Theil der theologischen Wissenschaften.»
Das Herausgeben theologischer Werke, sagt Schleiermacher, gehort an sich
ins Gebiet der Theologie.

«Denken wir aber eine Schrift mit Beziehung auf gegenwirtige Streitigkeiten, oder
Uberhaupt auf Zustinde in der Kirche, so kann diel Werk ganz wissenschaftlich
seyn — aber doch wird man fragen: war es recht, klug, diel Werk jetzt herauszuge-
ben?»>¢

Kirchenleitung bedeutet, im Prozess der von Christus ausgehenden Verkiin-
digung seiner Botschaft und erlésenden Titigkeit aktiv zu werden. Sie zielt
auf die Gestaltung der Mitteilung in der Gemeinschaft der Kirche. Aber:
«Man kann nur wirken auf eine Gemeine indem man die Kraft des Geistes in
ihr zu stirken sucht.»” Aus der Aufgabe der Leitung sind Zwangsmittel aus-
geschlossen. Leitung ist aber Beeinflussung und Einflussnahme. Alle einzel-
nen Aufgaben der Kirchenleitung sind «Seelenleitung», d.h. «dal3 sie nur
dutch freze Handlungen erreicht und in Bewegung gesezt werden kénnen».®
Was erreicht werden soll, ist die Erbauung der Kirche, und das bedeutet eine
Verinderung der Einzelnen auf das Reich Gottes hin. Schleiermacher hat
noch und noch betont, dass der fir die Kirchenleitung fundamentale Gegen-
satz zwischen iberwiegend Selbsttitigen (Produktiven) und uberwiegend
Empfinglichen (Rezeptiven) immer ein relativer bleibt. Zweifellos ist alles, was
Schleiermacher dazu gesagt hat, zunichst an die Horer seiner Vorlesungen
und das heisst an zukiinftige Pfarrer gerichtet. Aber seine Grundauffassung
basiert nicht auf den ersten Rezipienten seiner Lehre. Er bereitet sie schwer-
gewichtig auf ihre Aufgabe vor, aber vermittelt ihnen gerade, dass die Un-

3 Theologische Enzyklopidie, 11f. (Hervorhebung von mir).
> Theologische Enzyklopidie, 13.

3¢ Theologische Enzyklopidie, 13f.

5T PT, 33,

% PT, 40fF



«Zur Losung einer praktischen Aufgabe» 2359

gleichheit zwischen denen, die mehr zu geben haben, und denen, die darauf
angewiesen sind, diese Mitteilung zu empfangen, aufgehoben werden muss.
Thre Productivitit dient dazu, «durch die Circulation der Mittheilung einen
gleichen Besiz hervorzubringen».®® Die empfangliche Seite entwickelt durch
die Manifestation ihrer Bediirfnisse auch eine gewisse Selbsttatigkeit. Emp-
fanglichkeit ist also nicht dasselbe wie Passivitit. Schleiermacher spricht da-
her von einer «lebendigen Circulation». Die Praktische Theologie, auf die wir
unten zuriickkommen, muss fiir diesen «Umlauf» die Theorie aufstellen.®”

Die Wirklichkeit des Gemeingeistes

Was als Kommunikation innerhalb einer Gestalt von Kirche méglich ist, hat
mit dem in ihr wirksamen Geist zu tun: «Der Geist in ihm.’! Diese Formulie-
rung scheint ein geschichtliches Element einzuschliessen. In einer Gemeinde
entwickelt sich der Gemeingeist in einer bestimmten Weise.

Der Begriff des Gemeingeistes hat etwas Schillerndes. Schleiermacher
braucht ihn auch nicht nur fir die Kirche. Er kann neben dem &zrchlichen vom
wissensehaftlichen Gemeingeist reden.®? Der Begriff ist der Ethik entnommen,
also der Wissenschaft der geschichtlichen Erscheinungen allgemein. Man
darf von ihm nicht erwarten, dass er als solcher schon enthilt, was nur aus
dem christlichen Gottesbewusstsein entwickelt werden kann. Aber es ist der
Sinn dieses Begriffs, das, was in der Kirche wirkt, in eine Beziehung zum Gei-
stigen insgesamt zu denken. Der neutestamentliche Sprachgebrauch, den
Schleiermacher genau vor Augen hat, lisst diese Begrifflichkeit zu: Der Be-
griff des Geistes ist im Neuen Testament auch nicht dem Heiligen Geist vor-
behalten, sondern unentbehrlich zur Bezeichnung geistiger Phinomene ins-
gesamt. Glaubt nicht jedem Geist ... 1 Joh 4,1 oder 1 Kor 2,11f. Wer von den Men-
schen weiss, was im Menschen ist, als nur der Geist des Menschen, der in thm ist? ... Wir
aber haben nicht den Geist der Welt empfangen ...

Es ist — in dusserster Knappheit — daran zu erinnern, dass Schleiermacher
in der dogmatischen Entfaltung des christlichen Glaubens erst im Zusam-
menhang der Entstehung der Kirche vom Heiligen Geist spricht. Schleierma-
cher geht auch in der Pneumatologie konsequent vom christlichen unmittel-
baren Selbstbewusstsein aus. Die Kirche hat ihren Gemeingeist, wie eine na-
tirliche Person thren Geist hat. Von Jesus geht keine direkte Mitteilung mehr
aus. Alles ist geschichtlich vermittelt. Also muss in der Kirche ein Gottliches

9 PT, 49.
6 PT, 50.
6t PT, 33.
2 PT, 39.



240 Franz Christ

sein, oder «das Sein Gottes in ihr ... wenn anders die Mitteilung der Vollkom-
menheit und Seligkeit Christi fortwihrend in ihr bestehen soll».®® Schleierma-
cher bezeichnet das Wollen des Reiches Gottes als die Lebenseinheit des
Ganzen. Im einzelnen Glaubenden wirkt es als Gemeingeist. Wenn wir dar-
auf sechen, was im Innern dieses Glaubenden vorgeht, dann stossen wir auf
ein sehr kriftiges Gottesbewusstsein, welches das Sein Gottes in ibm genannt
zu werden verdient. Es 1st durch das Sein Gottes in Christus bedingt, sagt Schlei-
ermacher.®* Damit ist zum Ausdruck gebracht, dass der in der Kirche als Ge-
meinschatt und in den einzelnen wirkende Gemeingeist der Geist Christi und
das heisst der Geist Gottes oder eben der Heilige Geist 1st. So kann nun auch
von Gott und Christus her der in der Kirche wirkende Gemeingeist als die
Quelle dessen bezeichnet werden, was Schleiermacher in den Glaubenden
findet und im Zusammenhang entfaltet. Dieser Geist wirkt im Gesamtleben
der Kirche auf natiirliche Weise in den Menschen weiter. In einer Ansprache
zur Taufe von Kindern sagt Schleiermacher, dass der Geist sie beseelen werde,
wenn nimlich von denen, die sie erziehen, dessen Wirkung weitergegeben
werde. «Denn der Geist, sagt der Apostel, kommt aus dem Glauben, und der
Glaube kommt aus der Predigt, das heil3t aus allem, was als eine Verkiindi-
gung und Darstellung des gottlichen Wortes kann angesehen werden.»® Der
Geist, den die getauften Kinder bekommen werden, wenn sie wiedergeboren
sind, ist der Geist der Kindschaft. Wie Schleiermachers Lehre von der Kirche
eng mit der Lehre von den drei Amtern Christi verwoben ist, so ist auch seine
Pneumatologie christologisch verankert. Fiir Schleiermacher haben die jo-
hanneischen Worte, die vom Geist als dem reden, der fiir den nicht mehr an-
wesenden Christus zu uns kommt, besonderes Gewicht.

«Und da nach Christi Entfernung die Erweiterung des Zusammenhanges mit ihm
nur von der Gemeinschaft der Glaubigen ausgehn kann, so mul} dieses dreies: In-
die-Gemeinschaft-der-Gliubigen-durch-sie-hineingezogen-Werden und Am-Heili-
gen-Geiste-Anteil-Haben und In-die-Lebensgemeinschaft-mit-Christo-hineinge-
zogen-Sein nur eines und dasselbe bedeuten.»%

Der Begriff des Gemeingeistes erlaubt es, das Innerste der Kirche als eine ge-
schichtliche Realitit zu begreifen. Schleiermachers Redeweise erscheint viel-

6 GIII§116.3, 219.

¢ Ebd. Vgl. z.B. GL1I § 121.3, 253: «Uns aber ist nicht nur dieses gewiB3, daf unsere
Teilnahme an dem H. Geist auch wirklich zu dem gehért, dessen wir uns als durch
Christum mitgeteilt bewul3t sind; sondern auch, dal} in Christo alles von der abso-
luten und ausschlieBenden Kriftigkeit seines GottesbewuBtseins ausgeht.»

6> T Schleiermacher: Predigten, ausgew. v. H. Urner, Gottingen 1969, 316; SW, 2.
Abth.: Predigten, Bd. 4, 815-817.

0 GIII § 124.1, 266.



«Zur Losung einer praktischen Aufgabe» 241

leicht nicht einmal vollig unzuginglich fir die ekstatische Geisterfahrung,®’
der wir heute Uber unsere reformierte Tradition hinaus wieder Aufmerksam-
keit schenken, wenn sie auch nicht erlaubt, den Geist objektivierend der Ge-
meinde gegenliberzustellen. Schleiermachers Geistverstindnis entspricht el-
ner konsequenten Inkarnationstheologie. Der Geist ist das, was die christli-
che Kirche bis zum Ziel der Vollendung des Reiches Gottes bringt, wenn
Christi erl6sende Titigkeit in ihr ganz zum Ausdruck gekommen ist und sie
sein Leben ganz in das ihrige wird aufgenommen haben.

Wird der Gemeingeist konsequent als geschichtliche Realitit gedacht,
dann gibt das der real existierenden Gemeinde eine hohe Wiirde. Schleierma-
cher ist sich dessen bewusst, dass er der Kirche viel zutraut. Im Vorwort zum
ersten Band der Predigten in den simmtlichen Werken schreibt er:

«Andern wird freilich manches wunderlich vorkommen; zum Beispiel, daB3 ich im-
mer so rede, als gibe es noch Gemeinen der Glaubigen und eine christliche Kirche;
als wire die Religion noch ein Band, welches die Christen auf eine eigenthiimliche
Art vereinigt. Es sieht allerdings nicht so aus, als verhielte es sich so: aber ich sehe
nicht, wie wir umhin koénnen dies dennoch vorauszusezen. ... Vielleicht kommt
auch die Sache dadurch wieder zu Stande, dal man sie voraussezt.»%®

Die vorausgesetzte Hauptsache ist der Gemeingeist. Es muss scheitern, was
dem Geist in der Gemeinde nicht entspricht und ihn statt zu stirken
schwicht.

Der narrative Vorgriff aunf die I osung der Aufgabe

Schleiermachers Erzidhlung vom Heiligen Abend setzt die Wirklichkeit des
christlichen Gemeingeistes voraus und versetzt uns mitten in die lebendige
Zirkulation frommer Mitteilung, und zwar in allen ihren Teilen: Nicht nur die
Erzihlungen der Frauen und die Reden der Minner, sondern auch die Insze-
nierungen der kleinen Sophie, der Austausch der Geschenke und die ganze
weihnichtliche Herrichtung des Saales sind Teile der Darstellung des Inhalts
des Festes, letztlich alles gegenseitige Mitteilung des fleischgewordnen Wor-
tes. Schleiermacher bringt in dieser Schrift, die er vor Weihnachten 1805
schrieb, die aber erst im folgenden Jahr erschien, erzihlend zur Darstellung,
was er in seiner Ethik wissenschaftlich grundgelegt hatte.”” Dariiber hinaus
kann m. E. der Weihnachtsdialog als Vorgriff auf das verstanden werden, was

7 Vgl. das extreme Beispiel der US amerikanischen Snake Handlers Churches: D.
Covington: Salvation on Sand Mountain. Snake Handling and Redemption in
Southern Appalachia, Arkana 1996.

% An den Herrn Prediger Stubenrauch, in: SW, 2. Abth.: Predigten, Bd. 1, 10£.

¥ Vgl. den ungedruckten Teil meiner Dissertation: Das Problem des Anthropomor-



242 Franz Christ

seine Praktische Theologie fiir die Kirchenleitung im engeren Sinn entfaltet
hat.

Hermann Patsch hat in der Einfihrung der kritischen Ausgabe Vorge-
schichte und erste Rezeption des Werkes detailliert beschrieben und mit aus-
fihrlichen Zitaten Quellen zuginglich gemacht, die hier zitiert und fir unsere
These fruchtbar gemacht seien.” Schleiermacher spielte offenbar mit dem
Gedanken, Uber die andern christlichen Feste und die Sakramente dhaliche
«Kleinigkeiten» zu schreiben.” Aus seinem Umkreis in Halle verdient das Ut-
teil Adolph Miillers Beachtung, der tiber Schleiermachers Werk schreibt: «dal3
es wahrscheinlich anzusehen ist, als einer der Vorliufer zu einer kiinftigen
Darstellung seiner Ethik».”? Friedrich Schlegel findet nichts Gutes darin,
Dem Freund schreibt er zuriickhaltend: «Nun weil Du es denn verlangst, so
will ich Dir sagen, es scheint mir, Du hittest der Personen fast zu viel fiir ein
so kurzes Ganzes. Hiite Dich auch im Styl nicht allzukinstlich zu werden».”
Sein ungeschminktes Urteil, das er nur intern dussert, ist vernichtend: «Der
Herr Schleiermacher giebt in allerlei Darstellungen einen kleinen Messias
nach dem andern von sich... Es herrscht in seinen Schriften was man hier zu
Land ein calvinisches Feuer nennt, nehmlich ein solches das nicht recht bren-

phismus bei Schleiermacher, Tiibingen 1981, Ref. Prof. Dr. Eberhard Jiingel, Korr.
Prof. Dr. Dietrich Roessler.

0 H. Patsch: Historische Einfithrung, Die Weihnachtsfeier. Ein Gesprich, in: FD.E.
Schleiermacher: Schriften aus der Hallenser Zeit, 1804-1807, hgv. H. Patsch
(KGA 1/5), Betlin/New York 1995, XLII-LXVIII.

" Patsch: Historische Einfithrung (Anm. 70), XLVIL.

2 Patsch: Historische Einfithtung (Anm. 70), LVI.

3 Patsch: Historische Einfuhrung (Anm. 70), LVII. Hermann Patsch macht in seinem
Aufsatz: Die «mimische» Weihnachtsfeier. Uberlegungen zu einer unsicheren
Lesung, in: H. Dierkes, T:N. Tice, W. Virmond (Hg.): Schleiermacher, Romanti-
cism, and the Critical Arts, FS Hermann Patsch (Neues Athenium 8), Lewiston/
Queenston/Lampeter 2007, 159-164, den Vorschlag, das Wort Schleiermachers,
das Schlegel in seiner Antwort an diesen als unleserlich bezeichnet und nachgemalt
hat, als «mimische» zu entziffern. Schleiermacher habe ihm geschrieben (der Brief
ist vetloren!), die «Weihnachtsfeier» sei sein «erster Versuch in der (unleserlich ...)
Darstellung». Das nachgemalte Wort, das Patsch durch eine Reproduktion S. 164
zuginglich macht, zeigt ein Bild, das jedenfalls sicher nicht mit «mimisch» zur
Deckung zu bringen ist, wohl aber mit einem griechisch geschriebenen Wort
«anthropomorphen». Anthropomorphe Darstellung wiirde durchaus Sinn machen; es
zielte auf das Zentrum des Weihnachtsdialogs, der letztlich in die kindliche, immer
anthropomorphe Form der Darstellung zurtickschwingt, und wiirde noch einmal
ein neues Licht auf Schleiermachers Verstindnis des Anthropomorphismus wer-
fen. Vgl. meine Dissertation: Problem (Anm. 69), gedruckt: E. Christ: Menschlich
von Gott reden. Das Problem des Anthropomorphismus bei Schleiermacher
(OTh 10), Einsiedeln u.a. 1982.



«Zur Losung einer praktischen Aufgabe» 243

nen will». Schlegel bezeichnet noch 1812 seinen Freund abfillig als den «Ver-
fasser des Calvinischen Krippenspiels».” Dieses bitterbose Utteil kann nicht
verbergen, dass der zum rémischen Katholizismus konvertierte Schlegel sich
Uber den Inhalt der «Weihnachtsfeier» geirgert hat. Vielleicht hat er gar nicht
so unrichtig verstanden, dass es Schleiermacher um einen narrativen Vorgriff
aufs Ganze der Ethik #zd der Theologie ging und dass er nicht nur im Sinne
der Romantik die Grenzen der Poesie uberschritten hatte. Diese Grenzibet-
schreitung, die Gber das Schlegelsche Programm der Universalpoesie hinaus-
ging und fir uns gerade das Geniale der kleinen Schrift ausmacht, hat der
Freund ihm offenbar nicht verziehen.
Clemens Brentano bewegt sich auf derselben Spur:

«Uebrigens finde ich es verkehrt, in der hiuslichsten populairsten Form eine Zeit-
langes Reden zwischen verschiedenen Kleidungsstiicken tiber heilige Gegenstinde
zu haben, und am Ende, wo das Beste kommen soll, ganz kauderwelsch das Evan-
gelium Johannis auf das Butterbrod zum Thee zu streichen. Das ganze hat mich als
unfrom skandalisirt, und es ist mir, als wiirden einst alle die Ausgeweideten Kha-
raktere dem Schleiermacher nachts ans Fenster Pochen, und rufen, wie der Ge-
hingte im Mirchen «Geb mir mein Lung und Leber wieden. —»"

Die romantischen Kritiker haben die Schwichen der Kunstform des kleinen
Werkes gesehen. Rahel Varnhagen hat wohl Recht mit ihrer einfiihlsameren
Kritik, «daB3 die hohe, scharfe Seele, die auch still und einsam, also einfach
wat, sich von fremdem Wollen hatte bertihren lassen. ... In diesem Biichel-
chen wollte er etwas leisten, was nicht urspringlich seines wam».’

Hier sind wir am entscheidenden Punkt. Was wollte Schleiermacher wirk-
lich? Wohl Vetschiedenes. Die Kunstform und das Echo der romantischen
Freunde darauf war ihm zweifellos wichtig. Dennoch war sie nur ein Hilfs-
mittel. Wenn wir ernstnehmen, was er in der Einleitung seiner Praktischen
Theologie iiber die Kunst schreibt, dann ist klar, dass er die Gefahr des Ge-
kiinstelten sieht und nicht zulasst, dass in der religiosen Mitteilung einseitig
auf die Kunstform abgestellt wird, weil es auf die Gesinnung ankommt, dass
es ihm aber um die Kunst der Seelenleitung zu tun ist.

«Die Kirche ist ... ohne eigentlichen Zwekk das gemeinsame religise Leben, le-
bendiges Verhiltnif3 des Einzelnen und Ganzen in Einstrémung und Ausstrémung,
Sie ist schon sofern Kunst, weil Kunst auch ohne eigentlichen Zwekk ist; auch mit-
theilende Darstellung und darstellende Mittheilung.»’’

Genau darum geht es Schleiermacher in der «Weihnachtsfeier». Wenn Schle-
gel das Kind Sophie als «verntinftiges Piippchen» bezeichnet, dem man «das

’* Patsch: Historische Einfithrung (Anm. 70), LVIL
7> Patsch: Historische Einfithrung (Anm. 70), LVIIL.
76 Patsch: Historische Einfithrung (Anm. 70), LIX.
77 PT, Anhang B 1828, 788.



244 Franz Christ

Professorkind gar zu sehr an der Nase» ansehe’, dann legt er nur den Finger
darauf, dass das, was der Lehrer der Kirche zu sagen hatte, auch hier die Regie
tihrt. Die Ethik im Sinne Schleiermachers und seine Theologie sind das We-
sentliche auch dieser Schrift. Sie kann m.E. nicht aus dem Gesamtzusammen-
hang der Theologie Schleiermachers gelost werden, wie er sie in der «Kurzen
Darstellung» entworfen hat — selbst wenn er sie in einer andern Absicht ge-
schrieben haben sollte. Insofern waren seine Kritiker scharfsichtig. Sie sahen
die Schwichen des Kunstwerks, aber nicht die Kohirenz seiner Arbeit, die er
bisher in seinen Studien zur Ethik, in seinen exegetischen Arbeiten und Pre-
digten, in den «Reden» und in den «Monologen» geleistet hatte, und sie ahn-
ten darin nicht, was er in der Folge in der «Kurzen Darstellungy, in seiner
Glaubenslehre und den Vorlesungen der Reifezeit entfaltete. Was unter der
Oberfliche tiber das Gemeinschaftlichwerden und das zur Darstellung Kom-
men des christlichen Glaubens gesagt ist, diese theologische Tiefe blieb ei-
nem Schlegel, Arnim und Brentano verborgen. Schleiermacher hat keine
fremden Charaktere ausgeweidet. Er hat wohl z.T. in Anlehnung an lebende
Personen mdégliche Positionen im Gesprich uber die Weihnacht dargestellt,
sie zugleich aber alle mit einem Stuck seines eigenen inneren Lebens und
Denkens, seiner theologischen Existenz erfiillt.

Schleiermacher zeigt aus einem evangelischen Verstandnis von Frommigkeit
heraus den Weg der Darstellung des frommen Gefiihls. Die christliche Ge-
meinschaft erscheint in der Form der freien Geselligkeit; aber diese befindet
sich im Ubergang zur grosseren Gemeinschaft der Kirche. Man kénnte die
weihnichtliche Versammlung als Hauskirche verstehen. Dies zeigen die Eir-
zdhlung von Agnes, die in einer am Heiligen Abend vollzogenen Taufe gip-
telt, und Eduards Rede, welche die Kirche als die notwendige Gemeinschaft
einfithrt, durch welche der Mensch an sich dargestellt oder wiederhergestellt
wird. Schleiermacher zeichnet die Kirche in nuce. Die Selbsttitigkeit des
frommen Menschen entfaltet sich im Kreis der Familie und der Freunde
ganzlich ohne Amt und Organisation. Schleiermacher macht mit dem allge-
meinen Priestertum ernst in einer selten so versuchten Radikalitit. Die Cal-
vin-Keule schligt Schleiermacher nicht zu Boden, sondern fillt nur auf die
zuruck, die zum rémisch-katholischen Kirchenverstindnis konvertiert waren.
Im Gesprach zwischen Frauen und Minnern vollzieht sich eine leitende T3-
tigkeit im Sinn der «Kunst fur alle»” in der ganzen, breitgeficherten Verschie-
denheit des Einflusses der Einzelnen auf das Ganze. Gerade weil Schleierma-
cher der Vorwurf gemacht wurde, er hitte durch seine Praktische Theologie
einer reinen Pastorenkirche Vorschub geleistet, ist es wichtig, im Versuch der
«Wethnachtsfeier» den Vorgriff auf die Losung der Aufgabe der Theologie zu

78 Patsch: Historische Einfihrung (Anm. 70), LVIL
7 PT, 50, vgl. Luther: Praktische Theologie (Anm. 47), 385.



«Zur Losung einer praktischen Aufgabe» 245

sehen. Die «Weihnachtsfeier stellt in einem dynamischen Prozess das dar,
was die Theologie wissenschaftlich bearbeitet und die Praktische Theologie
im Besonderen im ungebundenen Element des Kirchenregiments reflektiert.
Dieser notwendige Prozess gedanklich-sprachlicher Darstellung fihrt schein-
bar linear von der kindlichen Form tber die Gestalt der Geschenke, Giber die
Musik und tber die weiblichen Erzdhlungen zur vor der Vernunft verantwor-
teten Rede der Minner. Am Ende erweist sich der Weg aber als zirkuldr und
kommt wieder zum Anfang zurtick. Die Bewegung kommt nie zur Ruhe. Wie
bei Plato stirbt der Logos nicht.

Unter den Zeitgenossen, die sich kritisch gedussert haben, hat Schelling
den Autor der «Weihnachtsfeier» am besten verstanden. Er scheint zu erken-
nen, dass Schleiermacher in der Kunstform des Gesprichs den Versuch
macht, in der Verschiedenheit der Gestaltungen und Gedanken die Wirklich-
keit der in Christus geschehenen Inkarnation zum Ausdruck zu bringen:

«Denn wer weil3, welche Gedanken der hegt, welcher selbst nicht erscheint, und
der, wenn er die bestimmten und wirklichen religiésen Ansichten von Individuen
unserer Zeit mit ihren Gegensitzen und Eigenheiten darzustellen die Absicht hatte,
eben durch den reinen Ausdruck subjectiver Denkweisen am meisten die Gewalt
objectiver Darstellung erprobo:.®

Schelling, der einen fiktiven Redner ein zweites Gesprach mit den Teilneh-
mern des Weihnachtsgesprichs fihren lisst, schreibt, dass dieser Redner
«doch immer zuletzt auf Eines gekommen, woraus der Glaube erwichst.?!
Das ist tief verstanden. Dergestalt aus dem Glauben darstellen und reden,
dass daraus wieder der Glaube erwichst — das genau ist es, worum es Schlei-
ermacher im Weihnachtsdialog geht und womit er zugleich die theologische
Existenz im weitesten Sinn bestimmt.

Den Weg der Theologie nicht abbrechen

Schleiermachers Auffassung der Theologie kann ohne seine Praktische Theo-
logie nur unvollstindig verstanden werden. Die einzelnen theologischen Dis-
ziplinen enthalten nicht das Ganze. Die Pflege nur einer Disziplin liesse die
Theologie als ganze zerfallen und ihre Teilgebiete in den jeweiligen Wissen-
schaften verschwinden. Schleiermacher begriindet zwar im § 14 der «Kurzen
Darstellung» die notige Differenzierung: «weil jede Disciplin im einzelnen ins
unendliche entwikkelt werden kann» und «weil die Verschiedenheit der Dis-

80 Patsch: Historische Einfuhrung (Anm. 70), LXIV.
81 Patsch: Historische Einfihrung (Anm. 70), LXIV.



246 Franz Christ

ciplinen eine Mannigfaltigkeit von Talenten erfordert».®? Er schriankt diese
Aufteilung aber sofort wieder ein:

«Wollte sich namlich einer von Vorn herein ganz auf einen einzelnen Teil beschrin-
ken, so wire das Ganze nirgends. Nicht einmal in allen Zusammen, denn das Ganze
ist der Zusammenhang, und der wire nicht vorhanden, sondern in jedem ein isolir-
ter Theil. Zudem wiirde dann jeder Theil seinen theologischen Charakter verlieren.
Jeder Einzelne wiirde sich um nichts andres als um sein eignes Gebiet bekimmern,
es finde dann kein Zusammenwirken, keine Kirchenleitung, und somit keine theo-
logische Wissenschaft mehr statt. Daraus entsteht nun eine Folge, dal3 nimlich,
wenn die Theologie bestehen soll, auf irgendeine Weise das Ganze in Jedem seyn
mulB. Alle diejenigen, die sich mit einem einzelnen Theile so beschiftigen, dal3 sie
das Ganze nicht haben, — die sind immer auch schon auf dem Wege, dieses Einzel-
ne auf nicht theologische Weise zu treiben.»

Es geht ihm also nur um Schwerpunktbildung und nie um die ginzliche Be-
schrinkung auf einen Teil. Die Unendlichkeit der Aufgabe und die Differenz
der subjektiven Qualititen und des Talents fihren zur Wahl eines Spezialge-
bietes. Es handelt sich hier jedenfalls nur um die theologischen Kenntnisse,
wie sie sich entwickeln. Es muss gerade im Blick auf die Praktische Theologie
daran festgehalten werden, dass sie nicht vom Ganzen isoliert und dann so
verstanden werden kénnte, als ob sie «<num ein Regelwerk und eine Kunstleh-
re ohne Wissen aufstellte. Schleiermacher hat die Spezialisierung jedenfalls
nicht so verstanden, dass ein einzelner sich auf die Praktische Theologie be-
schrinkte. Et hat durch seine eigene theologische Existenz die Beschrinkung
eines Lehrstuhls auf eine einzige Disziplin grundsitzlich in Frage gestellt. In
seiner Universitatsschrift™ hat er seine Vorbehalte dagegen auch deutlich aus-
gesprochen.

Es ist das Prinzip, dass Theologie iiberhaupt nur entsteht durch den
Zweck, die bestimmte Aufgabe zu l6sen. Es ist nicht zu bestreiten, dass dieses
Prinzip der Praktischen Theologie im Rahmen des Ganzen eine eminente
Stellung verleiht, weil erst mit ihr dieser Zweck wirklich erreicht werden kann.
Wer nur Philosophische und Historische Theologie getrieben und die Prakti-
sche auf der Seite gelassen hitte, wire den Weg der Theologie nicht zu Ende
gegangen. Schleiermacher hat im Blick auf die Jurisprudenz ein solches Sit-
zenbleiben auf dem reinen Wissen als «die licherlichste Sache von der Welt»
bezeichnet.®

Die eben gemachte Feststellung ist heute nicht mehr selbstverstindlich.
Schleiermacher geniesst zwar hohen Respekt: Seine Auffassung, dass die Uni-

82 KD § 14, 331.

8 Theologische Enzyklopidie, zu KD § 15, 16.

8 F Schleiermacher: Gelegentliche Gedanken tiber Universititen in deutschem Sinn.
Nebst einem Anhang tiber eine neu zu errichtende (1808), in: KGA 1/6, 15-100.

5 PT, 12,



«Zur Losung einer praktischen Aufgabe» 247

versitit aus einer ungeteilten, das ganze Gebiet der Natur und der Geschichte
umfassenden philosophischen Fakultit zu bestehen habe, welche die eigent-
liche Wissenschaft verantwortet und der sich Theologie, Jurisprudenz und
Medizin als die drei positiven Wissenschaften anschliessen, hat die deutschen
(und schweizerischen) Universititen im 19. Jahrhundert mit beeinflusst. Aber
ihr heutiges Bild ist ein vollig anderes — auch das der theologischen Fakultd-
ten. Insofern hat Schleiermachers wissenschaftstheoretische Bestimmung der
Theologie etwas Frisches und geradezu Unverbrauchtes. Indem er in seiner
Vorlesung, in der er die Praktische Theologie — nicht anders als er es in der
Dogmatik tut — im Zusammenhange darstellt, den Begriff der Kirchenleitung
genauer als Seelenleitung bestimmt, kommt er der heutigen, individualisierten
Betrachtungsweise des Religiosen entgegen. Tatsachlich besteht genau an die-
ser Stelle heute ein starkes 6ffentliches Interesse. Welche Folgen haben die
verschiedenen Glaubensweisen und Theologien fiir die Beeinflussung der
Menschen? Wohin werden diese geleitet? Fiir Schleiermacher muss das lei-
tende Handeln klar durch das Wollen des Reiches Gottes bestimmt sein. Und
der Sinn der praktischen Theologie ist, dass die in ihr Produktiven wissen,
was sie tun. In der Entwicklung der Regeln der Seelenleitung muss sich be-
wihren, wie die praktische Theologie mit dem verkniipft ist, was philosophi-
sche und historische als das Wesen des Christentums erkannt haben. Jeder
theologische Weg, dem eine Universitit oder eine andere héhere Bildungsan-
stalt Raum gibt, muss so klar zum Ausdruck bringen, was sein Anfang und
was sein Ziel ist. Um ihrer selbst willen braucht die Theologie diesen positi-
ven Bezug. Es bedeutet natiitlich keinen Widerspruch dazu, dass auch die
Kirche eine solche Theologie braucht, die weiss, dass sie dazu da ist, die wis-
senschaftlichen Voraussetzungen zu schaffen, damit die praktische Aufgabe
der Gestaltung der Kirche gelost werden kann. Die theologische Existenz fin-
det sich immer konkret im Raum einer bestimmten Kirche. Schon Schleier-
macher hat aber vorgefihrt, wie dieser eigene Standort transzendiert werden
muss. Das Wahrnehmen des Eigenen schliesst das der andern ein. Man kénn-
te erwarten, dass die Praktische Theologie ganz im Banne nur eines bestimm-
ten Kirchentums bleibt. Das ist bei Schleiermacher aber nicht der Fall. Auf-
fillig oft wird bedacht, in welchem Gegensatz sich die evangelische gegen-
Uber der rémisch-katholischen Auffassung befindet. Der empirische Ansatz
verhindert, dass die andern Gestalten der Kirche und heute auch die nicht-
christlichen religiésen Gemeinschaften ignoriert werden.

Man mag sich fragen, warum die Erftllung der praktischen Aufgabe eine
eigene Disziplin erfordert, wenn doch die ganze Theologie der L.osung dieser
Aufgabe dienen soll.® Schleiermacher weist der Praktischen Theologie als
Spezifikum die Kunstregeln zu, welche nicht den andern Disziplinen angehd-

8 So Grib: Kirche als Gestaltungsaufgabe (Anm. 24), 151.



248 Franz Christ

ren kénnen. So ist das Ganze der Theologie als ein Weg zu begteifen, den wir
nicht abbrechen sollen, bevor wir zur Entwicklung dieser Kunstregeln vorge-
drungen sind. Dass Kunstregeln nichts Minderes sind, erhellt daraus, dass
Schleiermacher seine Dialektik als Kunstlehre verstanden hat, welche die
Voraussetzungen des Wissens erortert. Die Dialektik ist nicht das Wissen um
das Wissen, sondern die Anweisung, wie es zu gewinnen ist.¥” Entsprechend
ist die Praktische Theologie nicht die Praxis selbst, sondern die Kunstlehre,
wie sie zu gestalten ist.

Theologische Existeny

Wir haben die theologische Existenz mit Schleiermacher im Horizont des
Dialoges verstanden, der vom Fleisch gewordenen Wort und durch den Hei-
ligen Geist bestimmt ist. Diese Formulierung schliesst sich unmittelbar an
den Weihnachtsdialog an. Die Verbindung des Begriffs der theologischen
Existenz und des so zufillig und auch unverbindlich wirkenden Begriffs des
Gesprichs scheint freilich widersprichlich.

Aus dem Wort, das Fleisch geworden ist und unter uns wohnte und des-
sen Herrlichkeit wir gesehen haben, fliesst die Mitteilung. Sie ist auf das from-
me Selbstbewusstsein hin betrachtet Selbstmitteilung eines aus seinem Glau-
ben heraus tiberwiegend produktiven Menschen, der den andern sagen muss,
was in ihm von Christus her lebendig ist. Das heisst aber nicht, dass der Inhalt
der Mitteilung das menschliche Selbst remoto Christo sei. Die Problematik
liegt m.E. anderswo, nimlich darin, dass kein Raum bleibt fiir die Predigt des
Evangeliums aufgrund der Schrift auch aus einem leeren und verzagten Her-
zen. Das Herz scheint immer vom Geist erfillt. Wir stossen bei Schleierma-
cher wiederholt auf dieses Problem, das letztlich in der vorausgesetzten inkar-
natorischen Fille und der nicht hinterfragten Apathie Gottes begriindet ist.
Schleiermachers Begriffsbestimmungen tragen aber gerade wegen seines
Ausgangspunktes beim schlechthinnigen Abhingigkeitsgefiithl subtil der Relativi-
tit aller menschlichen Verhiltnisse Rechnung. Insofern gibt es kein schroffes
Gegentiber des beauftragten Predigers des Wortes Gottes und der hérenden
Gemeinde, sondern nur ein relatives, das dazu bestimmt ist, abzunehmen und
tberzugehen in die lebendige Zirkulation der gegenseitigen Mitteilung. Die
theologische Existenz kann sich auch realisieren in dem, was Schleiermacher
das «ungebundene Element in der Leitung der Kirche genannt hat, «welches
wit durch den Ausdrukk freze Geistesmacht in der evangelischen Kirche bezeich-

87 So H.-]. Birkner: Schleiermachers christliche Sittenlehre im Zusammenhang seines
philosophischen Systems (TBT 8), Berlin 1964, 30t.



«Zur Losung einer praktischen Aufgabe» 249

nen».®® Einzelne Uben darin eine auf das Ganze gerichtete Tatigkeit aus und
dussern sich in einer moglichst unbeschrinkten Offentlichkeit. Es ist dabei
«vornehmlich»® an die akademischen Theologen und kirchlichen Schriftstel-
ler zu denken. Vornehmlich, aber nicht ausschliesslich, denn es ist noch
Raum neben diesen. Es kann da noch ungebundene Elemente geben, die
nicht oder nicht mehr mit einem Amt oder besonderen Dienst betraut sind:
Gesprichsteilnehmer am Dialog tiber das fleischgewordene Wort.

Abstract

The article rises the question of theological existence in the horizon of Schleierma-
cher’s theology. First the term is elucidated as it was shaped by Karl Barth in 1933.
Schleiermacher’s understanding of theology as «positive science for the solution of a
practical task» can be an answer to nowaday’s multireligious challenge. A discussion of
Wolfhart Pannenberg’s criticism of Schleiermacher’s definition of theology and Al-
brecht Grozinger’s reception of it leads to an explanation of the term of «Kirchenlei-
tung» (church-leadership) in more detail. The circulation of communication between
the mainly productive and the mainly receptive ones aims at an even possession of the
spirit within the church. After a closer look at the reality of the common spirit Schlei-
ermacher’s Christmas dialogue is exhibited as a narrative anticipation of the solution of
the task. Finally practical theology is understood as the culmination of the way theology
procedes. Theological existence is rooted in the dialogue which is determined by the
Word Incarnated and the Holy Spirit.

Franz Christ, Basel

8 KD § 328, 442,
8 Fbd,



	"Zur Lösung einer praktischen Aufgabe" : mit Schleiermacher die theologische Existenz verstehen

