
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 3

Artikel: Zur Funktion der Dionysosmysterien in der Apostelgeschichte : eine
intertextuelle Betrachtung der Berufungs- und Befreiungserzählungen in
der Apostelgeschichte und der Bakchen des Euripides

Autor: Schäfer, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 66 2010 Heft 3

Zur Funktion der Dionysosmysterien in der

Apo s telgeschichte

Eine intertextuelle Betrachtung der Berufungs- und

Befreiungserzählungen in der Apostelgeschichte und
der Bakchen des Euripides1

1. Umleitung und Fragestellung

Der Schweizer Theologe Johann Jakob Wettstein formulierte im 18. Jahrhundert

als siebte Regel zur Interpretation der neutestamentlichen Schriften:

«[W]enn du die Bücher des Neuen Testaments ganz und gar verstehen willst,
versetze dich in die Person derer, denen sie zuerst von den Aposteln zum Lesen gegeben

worden sind. Versetze dich im Geiste in jene Zeit und jene Gegend, wo sie

zuerst gelesen wurden. Sorge [...] dafür, daß du die Sitten, Gebräuche, Gewohnheiten,

Meinungen, überkommenen Vorstellungen, Sprichwörter, Bildersprache, tägliche

Ausdrucksweise jener [...] [Menschen] erkennst und die Art und Weise, wie sie

andere zu überzeugen versuchen [.. ,].»2

Die Zeit, in der die Apostelgeschichte zuerst gelesen wurde, ist geprägt von
überregionalen kulturellen und religiösen Austauschprozessen. Zu diesen

Austauschprozessen gehört auch die Begegnung des entstehenden Christentums

als religiöse Strömung innerhalb des Judentums mit den Mysterienkulten
und insbesondere den Dionysosmysterien. Das Ziel dieses Aufsatzes ist

1 Der folgende Aufsatz stellt eine 2009 für einen Vortrag überarbeitete und gekürzte
Fassung meiner Bachelor-Arbeit dar, die im Sommer 2007 von der Evangelisch-
Theologischen Fakultät der Ruhr-Universität Bochum angenommen wurde.

2 J.J. Wettstein: Novum Testamentum Graecum. Bd. 2, Amsterdam 1752, repr. Graz
1962, 878; übers.: WG. Kümmel: Das Neue Testament. Geschichte der
Erforschung seiner Probleme, Freiburg i.Br./München 21970, 54; Ubersetzung von
hominum mit «Männern» durch «Menschen» korrigiert.

ThZ 3/66 (2010) S. 199-222



200 Jan Schäfer

es zu zeigen, in welcher Weise die Dionysosmysterien in der Apostelgeschichte
aufscheinen und welche Funktion ihnen zukommt, wobei Hans-Josef

Klaucks Perspektive auf die urchristliche Theologiegeschichte als

Leitperspektive dient:

«Sie vollzog sich [...] in einem echten Spannungsfeld von alttestamentlich-jüdi-
schem Erbe einerseits und der griechisch-römischen Welt des Mittelmeerraums
andererseits. Auch die christliche Botschaft musste sich gleich zu Beginn inkulturie-
ren. Sie musste den Horizont des palästinensischen Judentums überschreiten und
Fuß fassen in den Großstädten des westlichen Mittelmeerraums.»3

Wie stark der Einfluss der antiken Mysterienkulte, die in der griechisch-römischen

Welt des Mittelmeerraumes ebenso wie im Raum der südlichen Levante

weit verbreitet waren,4 auf die Entwicklung des Christentums war und in
welchem Masse Gedanken, Sprachmuster, Inhalte (auch in modifizierter
Weise) übernommen sowie verarbeitet wurden, ist höchst umstritten. Die
Auseinandersetzung des Christentums mit den Mysterienkulten reicht zurück
bis in die Zeit der frühen Kirche, in der Analogien zwischen den christlichen
Sakramenten und den Mysterienkulten mit einem «dämonologischen
Erklärungsmodelb)5 interpretiert wurden. Die wissenschaftliche Beschäftigung mit
dem Verhältnis des Christentums zu den Mysterienkulten hatte ihren Höhepunkt

zu Beginn des 20. Jahrhunderts in der sogenannten Religionsgeschichtlichen
Schule. Ihre Vertreter versuchten, das frühe Christentum und das

Neue Testament in ihren historischen Kontexten zu verstehen. Sie deuteten
das Christentum als die höchste Entwicklungsstufe der Religionen, die durch
Synkretismus und Absorption «fremdreligiöse [r] Elemente» entstanden war,6
wobei komplexe Sachverhalte häufig simplifizierend dargestellt und die Wurzeln

der Jesusbewegung im Judentum weitestgehend vernachlässigt wurden.
Ein besonderes Interesse bestand darin, «Abhängigkeiten» und «Einfluss»

von der hellenistischen Kultur und insbesondere von den Mysterienkulten
herauszuarbeiten. Später löste die aufkommende dialektische Theologie den

religionsgeschichtlichen Zugriff auf die Mysterienkulte ab, wodurch eine

neue Engführung entstand. Das Eigentliche des Evangeliums musste ohne

' H.-J. Klauck: Die antiken Mysterienkulte und das Urchristentum. Anknüpfung und
Widerspruch, in: ders.: Religion und Gesellschaft im frühen Christentum. Neute-
stamentliche Studien (WUNT 152), Tübingen 2003, 193.

4 Vgl. dazu: P. Wiek: Jesus gegen Dionysos? Ein Beitrag zur Kontextualisierung des

Johannesevangeliums, Bib. 85 (2004) 179—198.
5 Analogien wurden als bewusste Nachäffung durch Dämonen oder den Teufel

erklärt. Siehe dazu: Klauck: Die antiken Mysterienkulte (Anm. 3), 171—173, u. M.L.
Baeumer: Dionysos und das Dionysische in der antiken und deutschen Literatur,
Darmstadt 2006, u.a. 69.77f.

6 G. Lüdemann, O. Ozen: Art. «Religionsgeschichtliche Schule», TRE 28, Berlin/
New York 1997, 618-624 (620).



Zur Funktion der Dionysosmysterien in der Apostelgeschichte 201

kulturelle Abhängigkeiten erklärbar sein; Vergleichbarkeit mit den antiken
Mysterienkulten wurde weitestgehend negiert.7

Diese Bewegungen8 werden auch deudich, wenn man die Forschungsgeschichte

zur Frage nach den Dionysosmysterien in der Apostelgeschichte
betrachtet — im Folgenden möchte ich diese Bewegungen aufzeigen und
zunächst meinen eigenen Beitrag im Forschungskontext knapp verorten. Daran
anschliessend möchte ich auf das Drama «Die Bakchen» von Euripides
eingehen, das eng mit Dionysos verbunden ist und zahlreiche Parallelen zur
Apostelgeschichte aufweist. In einem dritten Schritt werde ich die Berufungs-
und Befreiungserzählungen in der Apostelgeschichte textanalytisch mit dem
Euripidesdrama vergleichen und zeigen, dass die Deutlichkeit der lexikalischen,

inhaltlich-kontextuellen und motivischen Parallelen je nach
Erzählkontext variiert. Unter Punkt 5 werde ich auf die Funktion der intertextuellen
Verweise eingehen, wobei ich von der These ausgehe, dass der Verfasser in
textpragmatischer Flinsicht Anknüpfungspunkte für den christlichen Glauben

in der hellenistisch-römischen Welt schaffen wollte.

2. Forschungsüberblick

Wilhelm Nestle bringt im Jahre 1900 erstmals die Apostelgeschichte in
Verbindung mit Euripides und kommt zu dem Fazit, «daß ihn [also den Verfasser
der Apostelgeschichte] insbesondere auch der gelesenste aller griechischen
Tragiker und namentlich dessen letztes Drama, die Bakchen, beeinflusste».9
Friedrich Smend, der eine literarische Abhängigkeit der beiden Werke zu
beweisen versucht, indem er die Nachwirkungen und das Fortleben der Euripi-
destragödie im Hellenismus und Späthellenismus untersucht, kommt 1925

zum gleichen Ergebnis.10 Ebenso sprechen sich Otto Weinrich11 1929, Hans

7 Vgl. H.-J. Klauck: Die religiöse Umwelt des Urchristentums I. Stadt- und Hausreli¬

gionen, Mysterienkulte, Volksglaube, Stuttgart/Berlin/Köln 1995, 20-23. Durch
die existentielle Deutung der Geschichte traten Einflüsse und Gemeinsamkeiten
anderer Religionen in den Hintergrund. Sie wurden als unwichtig und nebensächlich

betrachtet.
8 Sie sind ebenfalls feststellbar in der Forschungsgeschichte zum Weinwunder in }oh

2,1—11. Vgl. dazu: Wiek: Jesus gegen Dionysos? (Anm. 4), 179-183.
9 Vgl. W. Nestle: Anklänge des Euripides in der Apostelgeschichte, Ph. 59 (1900)

46-57 (57).
10 Vgl. F. Smend: Untersuchungen zu den Acta-Darstellungen von der Bekehrung

des Paulus, Angelos 1 (1925) 34—45 (41-43). Angeführte Belege für die Nachwirkung

im Hellenismus: 1. Abhängigkeit des Epos «Dionysiaca» von Nonnos von
Panopolis aus dem 4. Jh. v.Chr. von den Bakchen. 2. Zitate (Ba 836 u. 317-318) in
Diogenes Laertius, «Vita Aristippi». 3. Eine Dionysosstatue aus einer alexandrini-



202 Jan Schäfer

Windisch12 1932 sowie Wilhelm Schmid und Otto Stählin 19 6113 für eine
literarische Abhängigkeit aus. In den 1950er Jahren wird die These einer
literarischen Abhängigkeit von Alfred Vögeli14 und John Hackett15 angezweifelt.
Diverse Abhandlungen zu den Berufungs- und Befreiungserzählungen beziehen

sich in der Folgezeit auf den Aufsatz von Vögeli — die Frage der literarischen

Beziehung der beiden Werke wird nicht mehr gestellt. In der jüngeren
Forschung kommt Johann Hintermaier in seiner 2003 erschienenen Dissertation

zu den Befreiungswundern zu dem Ergebnis, dass kein bewusster
Bezug zu den Bakchen des Euripides in der Apostelgeschichte vorliege.16 Dagegen

bringen Richard Seaford 199717 sowie Detlev Dormeyer 2005 die beiden
Werke wieder miteinander in Verbindung und beziehen ebenfalls die
Dionysosmysterien mit ein. So kommt Dormeyer am Ende seines knappen Aufsat-

schen Schule, die beweise, dass die Bakchen zum Memorierstoff des hellenistischen

Bildungswesens gehörte. 4. Lukian, npôç xôv ànaiSeuTOv 19 über eine
Rezitation der «Bakchen» im 2. Jh. n.Chr. in Korinth. 5. Eine Inschrift aus dem 2. Jh.
v.Chr. belegt ein KtGäpioga ek Bockxmv in Delphi. 6. Bericht über eine Aufführung
der «Bakchen» in der zweiten Hälfte des 1. Jh.s v.Chr. und ein Zitat der Verse
1169-1171 bei Plutarch, Crassus 33 (Plutarch lebte von 45 bis 120 n.Chr., vgl. H.-
J. Gehrke: Geschichte des Hellenismus, München 32003, 235, war vermutlich also
ein Zeitgenosse des Verfassers der Apostelgeschichte).

11 O. Weinrich: Religionsgeschichtliche Studien. Zweite Abhandlung. Türöffnung im
Wunder-, Prodigien- und Zauberglauben der Antike, des Judentums und des

Christentums, repr. Nachdr., Stuttgart 1968, 178f.
12 H. Windisch: Die Christusepiphanie vor Damaskus (Act 9, 22 und 26) und ihre

religionsgeschichtlichen Parallelen, ZNW 31 (1932) 1—23 (22f.). Er spricht von
«bewußten literarischen Reminiszenzen», die er betont auch für die alttestamentli-
chen Texte annimmt.

13 W Schmid, O. Stählin: Geschichte der griechischen Literatur 1. Die klassische Peri¬

ode der griechischen Literatur, Bd. 3: Die griechische Literatur zur Zeit der
attischen Hegemonie nach dem Eingreifen der Sophistik (HAW VII.1), München
1961,682.

14 A. Vögeli: Lukas und Euripides, ThZ 9 (1953) 415-438.
15

J. Hackett: Echoes of Euripides in Acts of the Apostles?, IThQ 23 (1956) 218—

227.350—366. Er versucht in geradezu apologetischer Weise zu verhindern, dass

«St. Luke» in ein Abhängigkeitsverhältnis zu Euripides gerät. Als Hauptargument
führt er an, dass die einfache, von der LXX geprägte Sprache sowie der Stil des

lukanischen Doppelwerkes zeige, «that classical literature has influenced St. Luke

only to a very superficial extent» (350).
16

J. Hintermaier: Die Befreiungswunder in der Apostelgeschichte. Motiv- und form¬
kritische Aspekte sowie literarische Funktion der wunderbaren Befreiungen in
Apg 5,17-42; 12,1-23; 16,11-40 (BBB 143), Berlin/Wien 2003, u.a. 184.204.294ff.

17 Vgl. R. Seaford: Thunder, Lightning and Earthquake in the Bacchae and the Acts
of the Apostles, in: A.B. Loyd (Hg): What is a God? Studies in the Nature of
Greek Divinity, London 1997, 139—151.



Zur Funktion der Dionysosmysterien in der Apostelgeschichte 203

zes zu dem Ergebnis, dass indirekte Anspielungen auf den Dionysoskult
gegeben seien, was ihn zu dem Schluss führt:

«Er hat die religiösen Erwartungen seiner Hörer an Mysterien, sinnliche
Symbolhandlungen und Erlösung plausibel aufgegriffen. Er hat sogar [...] eng begrenzte
Berührungen mit dem Bakchos-Kult hergestellt. Die Hörer sollen sich mit dem

Propheten Teiresias und die hybriden Verfolger mit Pentheus identifizieren».18

In einer 2008 erschienenen Dissertation setzt sich Detlef Ziegler vor allem in
rezeptionsorientierter Perspektive intensiv mit der Frage der intertextuellen
Beziehungen der beiden Werke auseinander.19 Er kommt zu dem Ergebnis,
dass die Bakchen des Euripides als Hypotext in die Apostelgeschichte eingespielt

seien, betont aber, dass es «sich hierbei [lediglich] um eine mögliche Lektüre

der Apostelgeschichte»20 handle. Er zeigt zahlreiche intertextuelle
Beziehungen zwischen den Texten des Alten Testaments und der Apostelgeschichte

sowie zwischen den Bakchen und der Apostelgeschichte auf, vermeidet es

aber, von einer bewussten Strategie der Leserlenkung seitens des Verfassers
der Apostelgeschichte zu sprechen. Daneben lässt er insbesondere den
charakteristischen Aufbau der Apostelgeschichte und die unterschiedliche Intensität

der intertextuellen Bezüge ausser Acht.

3. Die Bakchen des Euripides — Inszenierung dionysischer Riten und Teil
des hellenistischen Bildungsgutes

Euripides aus Athen, über den nur wenig als historisch gesichert gelten kann,
wurde zwischen 485 und 480 v.Chr. auf Salamis geboren und starb 407/6
v.Chr. am Hofe des Makedonen Archelaos in Pella. An den «Großen Diony-
sien»21 nahm er ab 455 v.Chr. teil, die er 441 v.Chr. zum ersten Mal und dann
zu Lebzeiten nur noch drei weitere Male gewann. Von seinen vermutlich 88

18 D. Dormeyer: Bakchos in der Apostelgeschichte, in: R. von Haehling (Hg.): Grie¬
chische Mythologie und frühes Christentum, Darmstadt 2005, 172.

19 Vgl. D. Ziegler: Dionysos in der Apostelgeschichte — eine intertextuelle Lektüre
(Religion und Biographie 18), Münster 2008.

20 Ziegler: Dionysos (Anm. 19), 211 [Hervorhebung im Original],
21 Von den fünf Dionysosfesten in Athen waren die «Großen Dionysien» neben den

«Lenäen» das eigentliche Fest, an dem zu Ehren des Gottes Dionysos Theater
gespielt wurde. Entstanden im 6. Jh. v.Chr. unter der Tyrannis der Peisistratiden als

Instrument der Religions- und Kulturpolitik, das als Kontrollmechanismus des

Kultes diente (Urbedürfnisse des verwurzelten Kultes wurden durch Institutionalisierung

kontrollierbar gemacht), war es im 5. Jh. ein fünftägiges Fest, an dem u.a.
drei Dichter mit je einer Tetralogie an einem Theaterwettbewerb teilnahmen. Vgl.
J. Latacz: Einführung in die griechische Tragödie, Göttingen 1993, 41—46.



204 Jan Schäfer

Stücken wurden die Bakchen erst postum nach 406 in der Verantwortung seines

Sohnes aufgeführt; sie gewannen den Wettbewerb.22
Das Werk thematisiert einerseits die Ausbreitung des dionysischen Kultes

in Griechenland, nachdem er schon bei den anderen Völkern (z.B. Lydern,
Phrygern, Persern und überhaupt in Asien) Erfolg gehabt hatte, sowie
andererseits seine Ankunft in Theben23 und den Widerstand der politischen Führung

Thebens gegen ihn. Die Hauptfigur der Tragödie, Dionysos, der Sohn
des Zeus und der Semele, der Gott des Weines und der Ekstase, kehrt als

Jüngling in Menschengestalt24 in seine Heimatstadt Theben zurück, um sich
an seinen Verwandten zu rächen, die ihm die Verehrung verweigern. Er
versetzt die thebanischen Frauen in Raserei und führt sie hinaus auf den Berg
Kithairon. Unter ihnen ist auch eine der Kadmostöchter, Agaue, die Mutter
von Pentheus, dem König von Theben. Letzterer verweigert Dionysos ebenfalls

die Anerkennung als Gott, verurteilt das wilde Treiben der Bacchantinnen

und lässt einige von ihnen sowie später auch Dionysos, der sich wehrlos
fügt, einsperren. Durch eine wunderbare, von Dionysos inszenierte Befreiung

werden zunächst die Bacchantinnen, dann Dionysos selbst befreit.
Pentheus wird darauf von Dionysos in Frauenkleidern zum Kithairon geführt,
wo er von den Bacchantinnen — auch von seiner Mutter — in Stücke gerissen
wird. Agaue, die mit ihres Sohnes Kopf in die Stadt zurückkehrt, erkennt erst
mit Hilfe ihres Vaters Kadmos, was sie getan hat.25

Das Verhältnis des Werkes zum Dionysoskult des fünften Jahrhunderts
ist äusserst umstritten; es polarisierte die klassische Altertumswissenschaft im
vergangenen Jahrhundert.26 Aber auch wenn die Bakchen vermutlich kein
Abbild der Dionysosmysterien des fünften Jahrhunderts bilden und nur
schwerlich zur Rekonstruktion ihrer Geschichte vor dieser Zeit herangezogen

werden können, so darf doch in Ubereinstimmung mit der neueren
Literatur damit gerechnet werden, dass Euripides auf den Dionysoskult anspielt
und ihn in künstlerischer Weise verarbeitet.27

22 Vgl. B. Zimmermann: Art. «Euripides», DNP 4, Stuttgart 1998, 280.
23 Die Stadt, deren Erbauer Kadmos der mythischen Genealogie zufolge Dionysos'

Grossvater war.
24 Im Verlauf des Dramas tritt er in vielerlei Form auf: als Gott, Mensch und Tier

sowie als Lichterscheinung.
25 Vgl. die von dem Grammatiker Aristophanes verfasste Inhaltsangabe: Euripides:

Tragödien. Sechster Teil. Iphigenie in Aulis, Die Bakchen, Der Kyklop, hg. u.
übers, v. D. Ebener (SQAW 30,6), Berlin 1980,114f. Eine ausführlichere und
systematischere Inhaltsskizze bietet Latacz: Griechische Tragödie (Anm. 21), 293—300.

26 Vgl. dazu: A.F.H. Bierl: Dionysos und die griechische Tragödie. Politische und
<metatheatralische> Aspekte im Text (CM 1), Tübingen 1991, 177—181.

27 Vgl. Klauck: Umwelt (Anm. 7), 96—99.



Zur Funktion der Dionysosmysterien in der Apostelgeschichte 205

Eine neue, für das Thema dieses Beitrags wichtige Forschungsrichtung ist
der Ansatz Richard Seafords28, der die rituellen Strukturen des Dramas untersucht

und von der Grundthese ausgeht, dass die Bakchen Einweihungen in
die dionysischen Mysterien widerspiegeln.29 Er sieht in der Vereinnahmung
des Pentheus durch Dionysos verschiedene Aspekte der Mysterien-Initiation,
von denen einige wenige exemplarisch genannt werden sollen: Im ersten Dialog

zwischen Pentheus und Dionysos wird die Besonderheit der Wissensvermittlung

in der Einweihung deutlich. Dionysos gibt Pentheus mehr preis, als

er — der nicht Eingeweihte - verstehen kann; über das Geheimnis der öpyta3"
wird er im Unklaren gelassen, und auch seine Göttlichkeit erkennt er nicht.31

Während der Episode der Befreiung des Dionysos aus der Gefangenschaft32
kann man durch die Art, wie die Figur des Pentheus' beschrieben wird,
Erfahrungen der Einweihung in die Mysterien von Eleusis, wie sie bei Plutarch
beschrieben sind, assoziieren.33 Pentheus macht die Qualen eines Initianden
im ersten Stadium des Einweihungsprozesses durch, der in der religiösen Pra-

28 Er liest die Bakchen nicht als religionsgeschichtliche Quelle, um mit ihrer Hilfe die
athenischen Dionysosmysterien des 5. Jh.s zu rekonstruieren, sondern interpretiert
die Bakchen auf der Grundlage späterer Zeugnisse (aus hellenistisch-römischer
Zeit). Er geht aber auch von einem gewissen Grad an Kontinuität zwischen den

Mysterien der klassischen und der späteren Zeit aus und argumentiert mit der
Ähnlichkeit der Dionysosmysterien und der Mysterien von Eleusis, die in klassischer

Zeit recht gut belegt sind. Vgl. R. Seaford: Dionysiac drama and the diony-
siac mysteries, CQ 31 (1981) 252-275 (252f.).

29 So auch F. Graf: Griechische Mythologie. Eine Einführung, Düsseldorf 51999,
167: «Die Geschichte [...] demonstriert die furchtbare Gewalt des Gottes in
seinem Ritual. Die Bakchen inszenieren dionysische Riten unter dem Vorwand der

Mythenerzählung.»
311 Eur Ba 470.471.476 darf nicht verstanden werden im Sinne des modernen Ge¬

brauchs des Wortes «Orgien», öpyux bedeutet zunächst «rituelles Tun», «[geheime]
Kulthandlung», «[geheime] Riten». Der genaue Inhalt ist aus verschiedenen Gründen

(z.B. tendenziös gefärbten Quellen und der Tatsache, dass Mysterienkulte in
erster Linie, wie schon die Wortbedeutung zeigt, geheim waren) nur bedingt historisch

rekonstruierbar. Vgl. u.a.: W. Burkert: Antike Mysterien. Funktion und
Gehalt, München 1990, 89f.; H. Kloft: Mysterienkulte der Antike. Götter,
Menschen, Rituale, München 22003, 8f.17.85f.

31 Eur Ba 460-515. Zugrunde liegende griechische Ausgabe der Bakchen: Euripides:
Euripidis Fabulae: Vol. III. Helena, Phoenissae, Orestes, Bacchae, Iphigenia Auli-
densis, Rhesus, hg.v. J. Diggle (SCBO), Oxford 1994.

32 Eur Ba 509—659."
33 Vgl. Seaford: Dionysiac drama (Anm. 28), 255, Anm. 37: Plut. mor. 36e, 47a, 81e,

943c.



206 Jan Schäfer

xis von künstlich erzeugtem Erdbeben, Donner und Blitzen begleitet wurde.34

Wenn es auch ungewiss bleibt, inwieweit Euripides die zeitgenössische
Kultpraxis aufgenommen hat35, so ist die Forschung sich doch darin einig,
dass Euripides' Bakchen den Charakter des hellenistischen Dionysoskultes
geprägt haben36 und insofern als Inszenierung dionysischer Riten37 bezeichnet

werden können, was im Blick auf die Apostelgeschichte von grosser
Bedeutung ist.

Im Gegensatz zur älteren Forschung, die sich für eine literarische Abhängigkeit

der Apostelgeschichte von den Bakchen ausgesprochen hat,38 führt
Alfred Vögeli 1953 gegen diese Position an, dass die Bakchen «gerade nicht
zum Bildungsstoff des hellenistischen Schulwesens gehörten», was daraus

hervorgehe, dass zu ihnen keine Scholien überliefert seien und dass sich «unter

den zahlreichen Euripidesfragmenten der Papyri keine solche [Er] aus den
B.» befänden.39 Vögelis Argumente gegen die ältere Forschung sind im
Folgenden kritisch zu hinterfragen:

Erstens-. Vögeli bezieht sich auf die Geschichte der griechischen Literatur
von Wilhelm Schmid und Otto Stählin, in der von einer Beschränkung der
Schullektüre auf neun Euripides-Tragödien die Rede ist. Er erwähnt aber
nicht, dass sich diese Beschränkung erst im vierten Jahrhundert n.Chr.
durchgesetzt hat und daher für die Abfassungszeit der Apostelgeschichte keine
Relevanz hat.40 Es ist zwar richtig, dass zu den Bakchen keine Scholien gefunden
wurden — sie sind verloren gegangen. Dennoch gehören die Bakchen zu den

34 Vgl. Seaford: Dionysiac drama (Anm. 28), 253-259, und die Kommentare zu den

angeführten Textstellen in: Euripides: Bacchae. With an Introduction, Translation
and Commentary, hg. u. übers.v. R. Seaford, Oxford 1996. Zur Bedeutung von
Gewitter und Erdbeben in der Antike allgemein und in den Mysterieneinweihungen

im Speziellen: vgl. Seaford: Thunder, Lightning and Earthquake (Anm. 17),
144-148.

35 Auch Seaford ist sich des spekulativen Charakters seiner Interpretation bewusst.

Vgl. Seaford: Dionysiac drama (Anm. 28), 265.
36 «Der hellenistische Dionysos war [...] eine Schöpfung des Euripides. Kein Drama

ist in der ganzen Welt so viel gespielt worden wie die Bakchen, und es gab sicher

nur wenige hellenistische Menschen aller Stände, die es nicht wenigstens einmal in
ihrem Leben gesehen haben. [...] Man erlebt den Gott im Hellenismus so, wie
Euripides ihn gezeichnet hatte» (C. Schneider: Kulturgeschichte des Hellenismus,
Bd. 2, München 1962, 801). Vgl. ausserdem: Bierl: Dionysos (Anm. 26), 17; M.P.

Nilsson: Geschichte der griechischen Religion (HAW V.2), München 21955—1961,
Bd. 1: Die Religionen Griechenlands bis auf die griechische Weltherrschaft, 778f.

37 Graf: Griechische Mythologie (Anm. 29), 167.
38 Vgl. oben, Abschnitt 2. Forschungsüberblick.
39 Vögeli: Lukas und Euripides (Anm. 14), 431, Anm. 64.
40 Vgl. Schmid, Stählin: Griechische Literatur (Anm. 13), 831 f.



Zur Funktion der Dionysosmysterien in der Apostelgeschichte 207

sogenannten zehn «select plays» für die Schullektüre, wie die Forschung zur
Überlieferungsgeschichte der Euripides-Dramen zeigt.41 Zweitens. Es stimmt
nicht, dass sich unter den Papyrusfragmenten keine aus den Bakchen befinden.

Insgesamt sind bisher elf Papyri oder Papyrusfragmente mit Versen aus
den Bakchen gefunden worden, die aus dem dritten Jahrhundert v.Chr. bis

zum sechsten Jahrhundert n.Chr. stammen und recht gleichmässig über die

neun Jahrhunderte verteilt sind.42 Einem Papyrus kommt hinsichtlich der

Fragestellung eine besondere Bedeutung zu: Auf vier kleinen Fragmenten mit
der Inventarnummer 901 aus Tebtynis ist in einer «large schoolboy's hand»43

drei oder viermal der erste Vers der Bakchen geschrieben, was gegen die
Auffassung Vögelis spricht. Drittens-, Ein weiterer Beleg für die Kenntnis der
Bakchen in der Zeit des frühen Christentums sowie ein Indiz dafür, dass schon
in der Antike Ähnlichkeiten und Vergleichbarkeit zwischen Dionysosmysterien

und Christentum durchaus erkannt und bearbeitet wurden, ist mit den

Bezügen zu den Bakchen bei den Kirchenvätern gegeben. So zitiert etwa
Clemens von Alexandrien um 200 die Bakchen in seinem <Protreptikos>,
allerdings in Form polemischer Kritik, um das Christentum und den christlichen
Kult vom heidnischen abzuheben.44 Ebenso lassen sich Bezüge zu Parallelstellen

aus den Bakchen in Origines' Schrift <Gegen Celsus> finden, die in der
ersten Hälfte des dritten Jahrhunderts verfasst wurde.45

41 Vgl. Euripides: Bacchae. Edited with introduction and commentary, hg. u. übers.v.
E.R. Dodds, Oxford 21960, LI-LIII; Latacz: Griechische Tragödie (Anm. 21),
257-260 (dort eine gute Übersicht über die Überlieferungsgeschichte).

42 P. Hibeh. 1 25 (280-240 v.Chr., Ba 1388-1392); P. Tebt. 3 901 (2. Jh. v.Chr., unsi¬

cher, Ba 1); P.Berol. 21 235 (1. Jh. v/1. Jh. n.Chr., Ba 17-26); P. Oxy. 19 2223 (1./
2. Jh. n.Chr., Ba 1070-1091.1093-1136); P. Oxy. 60 4017 [erst 1994 veröffentlicht]
(2. Jh. n.Chr.; Hypothesis der Ba); P.Jen. Inv. 266 (2. Jh. n.Chr., Ba 64—69); P. Oxy.
53 3718 (5. Jh. n.Chr.; 194-290 mit Lücken); P. Ant. 1 24 (5,/6. Jh. n.Chr.; Ba 459-
471.496—508 u. 22 andere Verse); P. Berol. 17 059 (5./6. Jh. n.Chr.; Ba 198—

206.1046—1083 mit grösseren Lücken); P. Ant. 2 73 (5./6. Jh. n.Chr., Ba 1154—

1169.1183-1186); P. Schoyen 1 8 (6. Jh. n.Chr.; Ba 681-686.725-730.1032-1034.
1068-1071).

43 The Tebtunis Papyri III. Bd. 2 (Graeco-Roman Archaelogy 4), hg. v. A.S. Hunt,
J.G. Smyly, C.C. Edgar, London 1938, 189; Dodds: Bacchae (Anm. 41), LVI.

44 Vgl. W. Burkert: Kritik, Rettung und unterschwellige Lebendigkeit griechischer
Mythen zur Zeit des frühen Christentums, in: R. von Haehling (Hg): Griechische
Mythologie und frühes Christentum, Darmstadt 2005, 185; Schmid, Stählin:
Griechische Literatur (Anm. 13), 832.

45 Vgl. dazu ausführlicher: Dormeyer: Bakchos (Anm. 18), 167—170, und mit weite¬

ren Belegstellen sowohl in der apologetisch christlichen als auch in der
nichtchristlichen antiken Literatur: Baeumer: Dionysos (Anm. 5), 43—88. «Viel wichtiger
für die literarische und auch die kultische Entwicklung des dionysischen Mythos



208 Jan Schäfer

Somit steht fest, dass die Bakchen zum hellenistischen Bildungsgut gehörten

und ihnen bis in die Spätantike eine wichtige Rolle in der Bildung zukam.
Sie waren in weiten Teilen der römisch-hellenistischen Welt sowie in gebildeten

Kreisen des frühen Christentums, auch zur Zeit der Abfassung der
Apostelgeschichte, bekannt.

4. Textanalytischer Vergleich der Befreiungs- und Berufungser^ählungen
mit den Bakchen des Euripides

Uber das Berufungserlebnis des Paulus wird in der Apostelgeschichte in drei
unterschiedlichen Situationen mit verschiedenen Nuancen erzählt.46 Der
Bericht über die Damaskus-Vision (Apg 9,1—19) in der dritten Person Singular
wird mit der Partizipialkonstruktion Èg7tvécov omeiUfig Kai c^ovon gegen die
Schüler des Herrn (V.l) eingeleitet, womit der Verfasser die Verfolgungstätigkeit

des Paulus charakterisiert. Verben der Atmung sind in der Antike,
vor allem in der griechischen Literatur, häufig mit Emotionen verbunden.4
In den Bakchen reagiert Pentheus, als er im Stall nicht auf den gefangenen
Dionysos, sondern auf einen Stier stösst, Bugôv ÈK7tvécov.48 Es liegt ebenfalls
eine Verknüpfung von nveoo mit einem Substantiv der Bedeutung «Wut» oder

im gesamten Altertum sind die Bakchai des Euripides.» (a.a.O. 43) [Hervorhebung
im (Original].

46 Zu Kontext und Struktur der Berufungserzählungen siehe: J. Kremer: Die dreifa¬
che Wiedergabe des Damaskuserlebnisses Pauli in der Apostelgeschichte. Eine
Hilfe für das rechte Verständnis der lukanischen Osterevangelien, in: J. Verheyden
(Hg.): The unity of Luke-Acts (BEThL 142), Leuven 1999, 329-356 (330£).

47 Obwohl «Wut» auch in der semitischen Physiologie mit der Atmung verknüpft ist,
hat Pieter W. van der Horst zeigen können, dass der Verfasser der Apostelgeschichte

den Ausdruck aus der literarischen Tradition Griechenlands übernommen
hat. Vgl. P.W van der Horst: The Hellenistic Background of Acts 9:1. «Snorting
Threat and Murder», in: ders. (Hg): Jews and Christians in their Graeco-Roman
context. Selected essays on early judaism, samaritanism, hellenism, and Christianity
(WUNT 196), Tübingen 2006, 167—172. Als Argumente führt er einerseits die

wenigen sprachlichen Parallelen in der LXX und in anderer jüdisch-griechischer
Literatur an, andererseits den überwältigenden Reichtum an vergleichbarem Material

aus der paganen griechischen und römischen Literatur und der nicht-literarischen

Kunst. Seine Argumentation wird dadurch gestützt, dass egrcvecö mit der

Bedeutung «schnauben» im Neuen Testament nur in Apg 9,1 belegt ist. Vgl. E.
Schweizer: Art. «Ttvécû, è(i7tvé(o, éKJtvém», ThWNT 6, Studienausgabe Stuttgart
1990, 450.

48 Eur Ba 618-619. Pentheus weiss allerdings nicht, dass der Gefangene Dionysos
ist. Er hält ihn für einen Menschen, der aus der Fremde kommt. Der Stier gilt als

eine Seinsweise des Dionysos auf der Erde.



Zur Funktion der Dionysosmysterien in der Apostelgeschichte 209

«Zorn» vor, wobei allerdings zwei Unterschiede — das Substantiv im Akkusativ

statt im Genitiv und Ttvéco mit einer anderen Vorsilbe — deutlich werden,
die aber die Bedeutung nicht verändern.

Die sprachliche und inhaltliche Ähnlichkeit wird noch deutlicher, wenn
man den Hinweis auf die Verfolgungstätigkeit (V.l) mit der Frage Christi
XaotA EaotiA,,49 xi pe ôicokeiç; (V. 4) zusammenliest: Ihm wird der Vorwurf
gemacht, er sei ein Geopà/oç.50 In den Bakchen ist 0eoga%éco ein Ausdruck
für den Kampfgegen den Gott Dionysos — insbesondere der König Pentheus
wird als 0eogâ%oç bezeichnet51, mit dem in Apg 9 indirekt Paulus assoziiert
werden kann52. Diese Annahme wird dadurch bestätigt, dass die Begriffe
0eopà%oç und 0eoga%éco in der griechischen Literatur nur sehr selten
vorkommen, überproportional häufig53 in den Bakchen verwendet werden und
vermutlich von Euripides selber geprägt wurden, und dass Apg 5,39 die
einzige Belegstelle im Neuen Testament darstellt.54

Eine weitere motivische und sprachliche Ähnlichkeit ist mit der göttlichen
Lichterscheinung gegeben, die die Berufungsvision einleitet — aùxôv
7tepifioxpa\|/ev pcoç èk toù oùpocvoù (Apg 9,3). In den Bakchen kommt ein

göttlicher Blitz vor, mit dem Dionysos das Haus des Pentheus in Flammen
setzt und der damit gegen Pentheus, den Verfolger des neuen Kultes, gerich-

49 Kremer: Damaskuserlebnis (Anm. 46), 332£: Eine Verdoppelung der Anrede fin¬

det sich im Neuen Testament häufiger im lukanischen Doppelwerk (Lk 7,14; 8,24;
10,41; 22,31) und ist mehrmals im Alten Testament belegt (Gen 22,11; 46,2; Ex
3,4; I Sam 3,6). Eine doppelte Anrede findet sich aber auch in Eur Ba 1038: ô

Aiôvuaoç ô Aiôvuaoç.
50 Das Wort Beogàxoç wird an dieser Stelle zwar nicht verwendet, ist dem Leser aber

schon aus Apg 5,39 bekannt.
51 Eur Ba 43-46, 635£1255£; vgl. ausserdem Eur Ba 241, 355-357.796£: Pentheus

wird als Verfolger der Dionysosanhängerinnen dargestellt und als Kämpfer gegen
einen neuen Gott. Er verkörpert, wie Paulus in der Apg, den kompromisslosen
Verfolger eines neuen Kultes.

52 Vgl. C. Burchhard: Der dreizehnte Zeuge. Traditions- und kompositionsgeschicht¬
liche Untersuchung zu Lukas' Darstellung der Frühzeit des Paulus (FRLANT
105), Göttingen 1970, 94; Dormeyer: Bakchos (Anm. 18), 166. Siehe dazu auch

Schmid, Stählin: Griechische Literatur (Anm. 13), 662-679: Der Regent Pentheus
versucht als 0eo|iàxoç «sein Volk [ich ergänze: auch seine Religion, denn Religion
und Politik sind erst in der Neuzeit voneinander eindeutig unterscheidbar] vor
einem sittengefährlichen Kult zu schützen» (679) — der Pharisäer Paulus versucht
als Geojiàxoç seine Religion und damit auch sein Volk vor dem neuen Christus-
Kult zu schützen.

53 Vgl. Anm. 51; Eur Ba 325.
54 Vgl. O. Bauerfeind: Art. «Beogccx0?»! ThWNT 4, Studienausgabe Stuttgart 1990,

534; Nestle: Anklänge (Anm. 9), 48f. Als einzige Stelle im biblischen Kontext: II
Makk 7,19.



210 Jan Schäfer

tet ist.55 Als sprachliche Ähnlichkeit stellt Seaford fest, dass das Verb
7t£ptfiGTpa\|/£v zu dem Wortfeld äaxpaTxfi («Blitz») / àoxp6c7xxa> («blitzen»,
«Blitze schleudern») gehört und somit eine Anlehnung an die Blitze des

Dionysos in den Bakchen sein könnte.56 Eine weitere von Dionysos inszenierte
Lichterscheinung lässt die Parallele noch deutlicher werden: Kai rcpoç
oùpavôv Kai yatav Ecxripi^E pœç.57 An dieser Stelle ist — in bezeichnender
Ähnlichkeit zur Apostelgeschichte - die Stimme des Gottes mit einer
Lichterscheinung (4>«5ôç) vom Himmel (rcpög oùpavôv u. ek xoù oùpavoù) verbunden.58

Ein weiteres vergleichbares Motiv ist die unsichtbare Stimme, die vom
Chor59 bzw. von Paulus' Begleitern gehört wird (Apg 9,7)60.

Bei der Berufungsvision, die in Kapitel 22 als Selbstbericht des Paulus in
Form einer Rede — vor dem Volk in Jerusalem, in Anwesenheit einiger römischer

Soldaten der cohors auxiliaris, die in der Burg Antonia stationiert waren61

— wiederholt wird, ist eine deutliche Steigerung in der Darstellungsweise der
Lichterscheinung erkennbar. Die Erscheinung wird nicht mehr nur als pcâç ek
xoù oùpavoù (Apg 9,3) beschrieben, sondern als ein pœç ucavöv, das ihn 7t£pi
gEcrnpßptav umblitzte (Apg 22,6). Die Präzisierung, wonach sich die Vision
um die Mittagszeit ereignet hat, zeigt zum einen eine sachliche Steigerung,
weil das gewaltige Licht heller als die Sonne scheinen musste, und stellt
andererseits ein Motiv aus der griechisch-römischen Literatur dar. jiEori|ißpia
kommt im Neuen Testament nur noch in Apg 8,26 vor und ist eine beliebte
Zeit, zu der Gottheiten erscheinen.62 In V.5 wird ausserdem das Verb
xtpcopéco («bestrafen», «sich rächen», «züchtigen») verwendet, das ebenfalls im
Kontext der oben genannten Lichterscheinung in den Bakchen zu finden63

55 Eur Ba 594—598. Auch wenn eine Motiwerwandtschaft festzustellen ist, so muss
doch der Unterschied aufgezeigt werden, dass der dionysische Blitz zerstörend
wirkt und die Lichterscheinung in der Apostelgeschichte nur die Vision einleitet.

56 Vgl. Seaford: Thunder, Lightning and Earthquake (Anm. 17), 141. Siehe ausser¬
dem Eur Ba 3: aoxpcxTtripopcp.

57 Eur Ba 1082f.
58 Vgl. Eur Ba 1074—1083; Apg 9,3f. Eine weitere Ähnlichkeit des Motivs: Der Herr

befiehlt Paulus, er solle aufstehen (V.6). Ebenso befiehlt Dionysos seinen
Anhängerinnen, sie sollten aufstehen (Eur Ba 605£).

59 Eur Ba 576-579.
60 Anders in Apg 22,9: Dort sehen die Begleiter das Licht, hören aber nicht die

Stimme.
91 Siehe dazu: W Eckey: Die Apostelgeschichte. Der Weg des Evangeliums von Jeru¬

salem nach Rom. Teilband I: Apg 1,1-15,35, Neukirchen-Vluyn 2000, 210; ders.:

Die Apostelgeschichte. Der Weg des Evangeliums von Jerusalem nach Rom.
Teilband II: Apg 15,36-28,31, Neukirchen-Vluyn 2000, 497.

62 Vgl. Burchhard: Der dreizehnte Zeuge (Anm. 52), 105, insb. Anm. 196.
63 Eur Ba 1081. Vgl. Nestle: Anklänge (Anm. 9), 52.



Zur Funktion der Dionysosmysterien in der Apostelgeschichte 211

und, ausser in Apg 26,11, nirgends im Neuen Testament belegt ist.64 Auch der
Verfasser der Apostelgeschichte verwendet in einem anderen Zusammenhang

ein anderes Verb für die Bestrafung der Christusanhänger.65
Paulus' Rede vor dem jüdischen Klientelkönig Marcus Iulius Agrippa II.,

seiner verwitweten Schwester Bernike und dem römischen Statthalter Porcius
Festus ist auf der literarischen Ebene an Personen adressiert, die viel enger
mit dem hellenistisch-römischen Kulturraum verbunden sind als die Adressaten

der Rede in Apg 22.66 Die Variationen im Vergleich zu den ersten
beiden Versionen des Berufungserlebnisses hängen m. E. mit dem kulturellen
Hintergrund der Adressaten auf der literarischen Ebene zusammen67 und
weisen daher deutlichere intertextuelle Bezüge zu den Bakchen auf: Zunächst
wird die Verfolgungswut des Paulus konkreter und schärfer dargestellt,
wodurch das Motiv des Geopâ/oç noch deutlicher wird. Bei der Beschreibung
der Lichterscheinung wird die in Apg 22,6 angelegte Steigerung68 fortgeführt:
Die Lichtvision erscheint diesmal tmèp xf]v ^ap7tpöxr|xa xoü f^iou (Apg
26,13). Auch Dionysos wird in den Bakchen im Superlativ als (])âoç péytaxov69

von seinen Anhängerinnen verehrt.70 Im Unterschied zu Apg 9,4 und 22,7
(dort fällt nur Paulus zu Boden) fallen Paulus und seine Begleiter auf die Erde
(Apg 26,14a). In den Bakchen werfen sich die Bacchantinnen direkt nach
einer Lichterscheinung mit Feuer und Erdbeben zu Boden und zittern.71 So-

64 Häufiger in II/IV Makk.
65 koVcÇco vgl. Apg 4,21. Auch noch belegt in II Petr 2,9. Das Substantiv KÔVtrnç ist

darüber hinaus auch bei Mt 25,46 und in I Joh 4,18 belegt.
66 Agrippa II. war in Rom geboren sowie erzogen worden und durch seine Schwester

Drusilla mit dem römischen Statthalter Antonius Felix verschwägert. Vgl. Eckey:
Apostelgeschichte II (Anm. 61), 538f. Sein Auftreten peta 7tcAV)ç pavxaataç (Apg
25,23) kennzeichnet ihn aber als Herrscher mit deutlich hellenistischen Zügen.
Vgl. K. Löning: Die Saulustradition in der Apostelgeschichte (NTA 9), Münster
1973, 176f.

67 Vgl. zu den drei verschiedenen Perspektiven auf die Berufung sowie zur Beeinflus¬

sung der Erzählungen durch die verschiedenen Situationen und Adressaten auf der
Erzählebene: P. Wiek: Paulus. Mit einem Beitrag von J. Maschmeier, Göttingen
2006, 65-74.

68 Nach M. Diefenbach: Das «Sehen des Herrn» vor Damaskus. Semantischer

Zugang zu Apg 9, 22 und 26, NTS 52 (2006) 409—418, liegt mit der Verwendung
des Verbs öpctw in Verbindung mit ùkovcû in Apg 26 eine weitere Steigerung vor,
die er als «Einsicht» in den Auftrag Christi deutet, die erst in Kapitel 26 vollendet
ist (Apg 9 nur «Ansicht»).

69 Eur Ba 608.
70 Vgl. Seaford: Thunder, Lightning and Earthquake (Anm. 17), 141 f.
71 Eur Ba 600-608.



212 Jan Schäfer

wohl Dionysos als auch Jesus fordern die am Boden Liegenden auf72
aufzustehen.73

Die auffallendste lexikalische Parallele zu den Bakchen liegt aber in einem
wörtlichen Zitat, das Christus in den Mund gelegt wird. Der Frage xi pe
ôiœKetç; fügt der Verfasser den Satz cxAripôv cot îtpoç tcévxpa IVxKxiÇeiv

(Apg 26,14c) hinzu, der ebenso in den Bakchen des Euripides enthalten ist
(ttpôç Kévxpa laKxiÇotgt74). Die Wendung «gegen den Stachel ausschlagen»
meint, dass es für Paulus genauso zwecklos ist, sich Christus zu widersetzen,
wie für ein Reit- oder Zugtier, gegen den Stachelstock etwas auszurichten, der
in der Antike an Stelle einer Peitsche verwendet wurde.73 In der Forschung
wird häufig die Auffassung vertreten, es handle sich nur um ein gängiges
Sprichwort aus der Antike, das «als Ausdruck für den vergeblichen Widerstand

gegen eine stärkere Macht»76 verwendet wurde, und stelle keinen Verweis

auf Euripides' Bakchen dar.77 Die Wendung ist in der griechischen sowie
lateinischen Literatur und insbesondere bei Euripides häufig belegt und fehlt
im hebräischen sowie aramäischen Sprachraum, obwohl auch hier Treiberstachel

beim Vieh verwendet wurden.78 Das Verb LocKxlÇetv kommt im Neuen
Testament sonst nicht vor, in der LXX ist es nur einmal als Kompositum
belegt79 und findet sich häufig in der griechischen Profanliteratur.80 Dass der
Verfasser direkt aus den Bakchen zitiert, ist nicht beweisbar, aber nicht
zuletzt wegen des sehr ähnlichen Kontexts wahrscheinlich: Der verfolgte neue
Gott warnt seinen Verfolger bzw. den Verfolger der Bacchantinnen bzw. der
Christusanhänger.81

Dreimal wird in der Apostelgeschichte auch von Befreiungswundern
erzählt, jeweils in unterschiedlichem Zusammenhang mit verschiedenen Beteiligten

und an unterschiedlichen Orten, wobei die intertextuellen Bezüge auf

72 Eur Ba 605 und Apg 26,10.
73 Vgl. Seaford: Thunder, Lightning and Earthquake (Anm. 17), 141.
74 Eur Ba 795.
75 Vgl. Eckey: Apostelgeschichte II (Anm. 61), 547.
76 G. Lohfink: Paulus vor Damaskus. Arbeitsweisen der neueren Bibelwissenschaften

dargestellt an den Texten Apg 9,1—19; 22,3.21; 26,9—18 (SBS 4), Stuttgart 1967, 68.
77 So etwa: Burchhard: Der dreizehnte Zeuge (Anm. 52), 110; Vögeli: Lukas und

Euripides (Anm. 14), 428f.; J. Zmijewski: Die Apostelgeschichte, Regensburg
1994, 846f.

78 L. Schmid: Art. «Kévxpov», ThWNT 3, Studienausgabe Stuttgart 1990, 662—668

(664-666). Eur Ba 795, Eur fr 604 TGF und Iph Taur 1396.
79 H. Hanse: Art. «kaKxiÇw», ThWNT 4, Studienausgabe Stuttgart 1990, 3. Gegen

Nestle: Anklänge (Anm. 9), 51, der behauptet kaicxiÇeiv sei in der LXX nirgends
zu finden.

80 Vgl. Nestle: Anklänge (Anm. 9), 51.
81 So auch: Weinrich: Religionsgeschichtliche Studien (Anm. 11), 173.



Zur Funktion der Dionysosmysterien in der Apostelgeschichte 213

die Bakchen je nach Kontext unterschiedlich deutlich sind. Das Motiv des

Türöffnungswunders ist sehr alt82 und in den antiken literarischen Texten
weit verbreitet; es findet sich zu einem grossen Teil im Umfeld der Dionysosmysterien.

Sie haben eine wichtige Bedeutung im Zuge der Ausbreitung der
dionysischen Kulte und dienen häufig als Beglaubigungswunder für die
Anhänger des Gottes.83

Während in Apg 5, der Befreiung der Apostel aus der Gefangenschaft in
Jerusalem, und in Apg 12, der Befreiung des Petrus aus der Gefangenschaft
bei König Herodes Agrippa I., vereinzelte Ähnlichkeiten zum Text des Dramas

feststellbar sind, sind die intertextuellen Bezüge in Apg 16, der wunderbaren

Befreiung von Paulus und Silas aus dem Gefängnis in Philippi
(hellenistisch-römische Prägung!)84, besonders ausgeprägt.85 Auffällig ist vor allem
der ähnliche erzählerische Kontext: «Sowohl in Theben als auch in Philippi
stossen beide Protagonisten mit ihrem Auftreten erstmals auf offenen Wider-

82 Eines der ältesten Türöffnungswunder findet sich bereits in Homers Ilias. Die
Göttinnen Hera und Athene begeben sich eiligst zu den Griechen vor Troja, und
das Tor des Himmels öffnet sich, ohne dass die Hören eingreifen; vgl. Horn II V,
748ff.

83 Vgl. R. Kratz: Rettungswunder. Motiv-, traditions- und formkritische Aufarbei¬

tung einer biblischen Gattung (EHS.T 123), Frankfurt a.M./Bern 1979, 351.374f.
84 In der im dritten Jh. v.Chr. von Philipp II. von Makedonien gegründeten Stadt, die

seit 30 v.Chr. als römische cohnia verwaltet wurde, waren in der zweiten Hälfte des

ersten Jhs. mehrmals römische Veteranen und andere Italiker angesiedelt worden,
sodass im ersten Jh. eine hellenistisch geprägte Mischkultur aus Griechen, Thrakern

und den Nachkommen der römischen Soldaten bestand. Die Stadt war
römisch geprägt und die Römer hatten einen privilegierten Status, obwohl sie in
der Minderzahl waren. Religionsgeschichtlich ist anzumerken, dass der Kaiserkult
einen sehr hohen Stellenwert besass, dass aber auch der Dionysoskult sehr verbreitet

war und unter allen Bevölkerungsgruppen zahlreiche Anhänger hatte. Durch
Inschriften belegt ist dies z.B. in CIL III 686, einer Grabinschrift, aus der sich
ausserdem Vorstellungen rekonstruieren lassen, wie sich die Dionysosanhänger ein
Leben nach dem Tod vorstellen; s. dazu: Nilsson: Geschichte der griechischen
Religion (Anm. 36), Bd. 2: Die hellenistische und römische Zeit, 265—267; P. Pilho-
fer: Philippi, Bd. 2: Katalog der Inschriften von Philippi, Tübingen 2000, 429-433
(dort weitere Inscr.), 413f.476-480.519f.523—525. Ausführliches zu den Dionysosmysterien

in Philippi: P. Pilhofer: Philippi, Bd. 1: Die erste christliche Gemeinde
Europas, Tübingen 1995, 102-107. Vgl. ausserdem: R.M. Errington: Art. «Philip
poi», DNP 9, Stuttgart 2000, 794f.; Eckey: Apostelgeschichte II (Anm. 61), 360.

85 Zu dem gleichen Ergebnis kommt auch Ziegler: Dionysos (Anm. 19), 188: «Für
Apg 5, 17-42 und Apg 12,1-23 konnte gezeigt werden, dass der hellenistische
Hintergrund für die Gestaltung der Befreiungswunder zu Gunsten des atl. Einflusses
in den Hintergrund tritt oder keine allzu große Bedeutung hat. In Philippi sieht die
Situation dagegen anders aus».



214 Jan Schäfer

stand.»86 Paulus und Silas sind wegen eines Exorzismus an einer jungen Sklavin

verhaftet und ins Gefängnis von Philippi geworfen worden, Dionysos
wegen des Vorwurfs, er habe die Ordnung in Theben durch sein Auftreten
gestört.87 Sehr deutlich werden bei Paulus und Silas die besonderen Sicherheits-
massnahmen betont, damit das Wunderbare der Befreiung deutlicher wird:
Die beiden Gefangenen werden im èocoiépa (j)tAaKf| («inneren Gefängnis»)
durch den Kerkermeister mit ihren Füssen eiç to i;xAov («im Holz»)88
gesichert (Apg 16,24). Auch in den Bakchen wird die gute Bewachung der
Bacchantinnen betont, die ebenfalls an den Füssen gefesselt sind.89 In beiden
Texten spielt das Motiv der Dunkelheit eine wichtige Rolle. In Apg 16,24
wird beschrieben, dass Paulus und Silas um Mitternacht (im inneren Gefängnis!)

zu Gott beten, und bei Euripides wird der Ort der Gefangenschaft des

Dionysos u.a. als cncoxlai eipr|Kxaï («finstere abgeschlossene Räume») sowie
als OKOxeiväi öpKavai («finsteres Gefängnis») bezeichnet.90 Zum anderen
kann das hymnische Singen der Dionysos-Anhängerinnen91 mit dem hymnischen

Singen (tipveto) von Paulus und Silas verglichen werden (V. 25) ,92

Weitere sehr deutliche intertextuelle Bezüge auf die Bakchen weist die
Beschreibung des Befreiungswunders selbst auf (V. 26), in der Elemente aus
beiden Befreiungswundern der Euripidestragödie verarbeitet zu sein scheinen:
Erstens werden die Gefangenen nicht mehr durch einen Engel93 befreit,
sondern wie bei der Befreiung des Dionysos durch ein Naturereignis.94 Das Erd-

86 Ziegler: Dionysos (Anm. 19), 191.
87 Vgl. EurBa 215-232.
88 Gemeint ist ein Gerät aus schweren Holzblöcken, in das die Füsse der Gefange¬

nen eingeschlossen wurden; vgl. J. Schneider: Art. «ÎJfAov», ThWNT 5, Studienausgabe

Stuttgart 1990, 36—40.
89 Vgl. Fmr Ba 226£: Seogiouç xépaç acoÇoum 7tavôngoiai TtpocmoXot atéyatç; Eur Ba

447 zur Fesselung der Füsse.
90 Eur Ba 549.611, vgl. auch 510; siehe Seaford: Thunder, Lightning and Earthquake

(Anm. 17), 141. Hintermaier: Befreiungswunder (Anm. 16), 254, sieht im Motiv
der Nacht eine Anspielung auf die Befreiung aus Ägypten (Ex 11,4; 12,29). M.E.
wären diese Anspielungen im griechisch-hellenistischen Kontext nicht verständlich;

sie bilden eher eine Anspielung des Verfassers auf pagane Motive.
91 Eur Ba 518—575 und auch 589f.
92 Vgl. Seaford: Thunder, Lightning and Earthquake (Anm. 17), 141.
93 Dieser hatte eine wichtige Funktion in den jüdischen Kontexten. Siehe dazu: Hin¬

termaier: Befreiungswunder (Anm. 16), 295.
94 Apg 16,26: aetopèç géyaç; Eur Ba 585: <oeîe> rcéôov /Govôç "Evvoat Jtôtvta. Dio¬

nysos bittet die Herrscherin des Bebens, die Erde zu erschüttern. Nesde: Anklänge
(Anm. 9), 53 dazu : «Es thut in beiden Fällen nicht viel zur Sache, daß [...] in diesen

Gegenden die Erdbeben häufig sind. Es kommt vielmehr darauf an, daß beide
Mal in dem Erdbeben sich die Macht des neuen Gottes kund that.» Kratz:
Rettungswunder (Anm. 83), 381—383, und Hintermaier: Befreiungswunder (Anm. 16),



Zur Funktion der Dionysosmysterien in der Apostelgeschichte 215

beben bringt zweitens sowohl in Philippi die Fundamente des Gefängnisses ins
Schwanken (aaA^txo) wie auch in Theben das Haus des Pentheus.95 Drittens
werden sowohl im Gefängnis in Philippi als auch im Gefängnis in Theben die
Fesseln der Gefangenen gelöst und die Türen auf wundersame Weise geöffnet.96

Viertens gleichen sich die Reaktionen des Pentheus bzw. des Gefangnis-
wächters. Auf die Vermutung hin, die Gefangenen seien geflohen, hasten beide

ins Haus bzw. ins dunkle Innere der Zelle97 und greifen — allerdings mit
verschiedener Intention98 — nach ihrem Schwert.99 Vergleichbar ist fünftens
ausserdem, dass sowohl Dionysos als auch Paulus und Silas nach ihrer Befreiung

versichern, nicht zu fliehen.100

5. Zur Funktion der intertextuellen Bezüge

Bevor die Funktionen der intertextuellen Bezüge in der Apostelgeschichte
bestimmt werden, ist zunächst auf die Frage nach dem Herkunftsmilieu des
Verfassers einzugehen, die weitgehend offen und umstritten ist. Als Beleg für
die Herkunft aus einem «judenchristlichen» Milieu — häufig als Argument
gegen eine Verbindung zu den Bakchen angeführt — werden als Hauptargumente

immer wieder die sprachliche Nähe zur LXX sowie der im Ganzen jüdische
Charakter des Werkes angeführt.101 Für einen «heidenchristlichen» Milieuhintergrund

sprechen u.a. der früh eingetretene Bedeutungsverlust des Juden-

294£, weisen darauf hin, dass kosmische Erscheinungen wie Erdbeben, Donner
und Blitze häufig in der griechisch-hellenistischen Mythologie zu finden seien.

Dass das Erdbebenmotiv vom Verfasser gerade in diesem Kontext verwendet
wird, lässt sich deshalb nur schwer anders denn als bewusste Komposition mit der
Aufnahme einzelner Elemente aus der hellenistischen Literatur erklären.

95 Eur Ba 587£: là/oc rà FlevGécûç péA,aGpa Starivâ^etai.
96 Apg 16,26b: f|vea>x6r|aav 8è 7tapaxpfi|ia rai. GVipott 7tàcrai Kai rcavxcov xà Seopà àvéxri;

Eur Ba 447f.: aùxôgaxa 8' aùxaîç Seapà SieViGri 7to8côv KLrjSéç t' àvrjKav Gnpp.xp'

aveu Gvîixfjç xepoç.
97 Eur Ba 628; Apg 16,29.
98 Pentheus, um gegen ein Trugbild anzukämpfen, das er für Dionysos hält (Eur Ba

625-632), und der Gefängniswächter, um sich selbst zu töten.
99 Apg 16,27; Eur Ba 627f. Ziegler beschreibt dies als «antitypologische Rollenkon¬

stellation». Während der thebanische König die Göttlichkeit von Dionysos nicht
erkennt, nimmt der Kerkermeister den christlichen Glauben an. Vgl. Ziegler:
Dionysos (Anm. 19), 192f.

100 Eur Ba 659; Apg 16,28. Vgl. insg. dazu: Seaford: Thunder, Lightning and Earth¬

quake (Anm. 17), 141 £
101 Vgl. z.B. J. Jervell: Die Apostelgeschichte (KEK 3), Göttingen 1998, 84. Allerdings

halte ich das Argument der LXX-Sprache nicht für sehr aussagekräftig, da die

LXX - die wahrscheinlich auch schon in einem hellenistischen Kontext übersetzt



216 Jan Schäfer

Christentums und seine Soteriologie, in der Sühnevorstellungen zurückgetreten
sind.102 In einem neueren Aufsatz plädiert Wolfgang Kraus überzeugend

für eine biographische Verortung zwischen Hellenismus und Judentum und

argumentiert mit dem Ineinander hellenistischer und jüdischer Aspekte in der

Theologie und Sprache des lukanischen Doppelwerks.103 Es ist m.E. falsch,
den Verfasser simplifizierend entweder «dem Hellenismus» oder «dem |uden-
christentum»1"4 zuzuordnen. Ich schliesse mich deshalb der Argumentation
Kraus' an. Allerdings muss unterschieden werden, ob jemand aus einem
bestimmten Milieu kommt oder für ein oder zwei bestimmte Milieus schreibt;
aus den vorangehenden Ausführungen ist deutlich geworden, dass sich unter
den Adressaten auch Leser hellenistisch-römischer Prägung befunden haben.

Eindeutig ist jedoch, dass der Verfasser der Apostelgeschichte einen
hellenistischen Bildungshintergrund besass: Zum einen basieren seine
schriftstellerischen Fähigkeiten auf der antiken Schreibpraxis, die auf den hellenistischen

Grammatikschulen gelehrt wurde, und zum anderen steht er deutlich
in der Tradition der antiken Historiographie.105 Diese Tradition ist in seinem

wurde - auch die Bibel der frühen Christen war, auf die auch nicht-jüdische
Christusgläubige zurückgegriffen haben.

102 Vgl. z.B. E. Haenchen: Die Apostelgeschichte (KEK 3), Göttingen 61968, 81—103;

Zmijewski: Apostelgeschichte (Anm. 77), 14£; U. Schnelle: Einleitung in das Neue
Testament, Göttingen s2005, 287f.

103 Vgl. W. Kraus: Lukas. Urchristlicher Schriftsteller zwischen Judentum und Helle¬

nismus, in: C. Barnbrock, W Klan (Hg.): Gottes Wort in der Zeit. Verstehen -
verkündigen - verbreiten, FS V. Stolle, Münster 2005, 227-244: Er führt z.B. die

Zeitangaben an, die sowohl jüdische als auch nicht-jüdische Leser im Blick haben

(vgl. 228f.). Er argumentiert über die Verwendung von Begriffen und Motiven aus
dem hellenistischen Bereich, die der Verfasser durch alttestamentlich-jüdische
Inhalte umprägt (vgl. 231—234), und zeigt an der Lystra-Rede (Apg 14) und der

Areopagrede (Apg 17), dass hellenistische Vorstellungen mit Bezug auf die Tradition

des griechischsprachigen Judentums mit einbezogen sind (234—242).
104 Diese dichotome Deutungskategorie wird den kulturellen und sozialen Verhältnis¬

sen der Antike nicht gerecht. Die Welt, in der das Christentum entstand und in die

es «in einem intensiven Prozess von Akkulturation und Assimilation, aber auch

von Reaktion» hineinwuchs, ist gekennzeichnet durch eine komplexe religiöse und
soziale Realität. «Diese komplexe Wirklichkeit spiegelt sich [, so die These Kochs,]
auch in der Apostelgeschichte wider, allerdings im Rahmen bestimmter literarischer

und inhaltlicher Zielsetzungen des Verfassers.» D.-A. Koch: Proselyten und

Gottesfürchtige als Hörer der Reden von Apostelgeschichte 2,14—39 und 13,16—

41, in: C. Breytenbach, J. Schröter (Hg.): Die Apostelgeschichte und die hellenistische

Geschichtsschreibung, FS E. Plümacher, Leiden/Boston 2004, 83—107 (83).
11,5 Vgl. D. Dormeyer: Das Neue Testament im Rahmen der antiken Literaturge¬

schichte. Eine Einführung, Darmstadt 1993, 33—35.39—42.228—230; E. Plümacher:
Stichwort: Lukas, Historiker, ZNT 18 (2006) 2—8.



Zur Funktion der Dionysosmysterien in der Apostelgeschichte 217

eigenen Selbstverständnis erkennbar106 und geht aus der Gestaltung des Werkes

insgesamt hervor. Besonders deutlich zeigt sich dies an den zahlreichen
Reden in der Apostelgeschichte, von denen zwei in der Analyse behandelt
worden sind, die das gleiche Thema — das Berufungsgeschehen vor Damaskus

— bearbeiten und sich in erheblichem Masse voneinander unterscheiden.
Die Reden haben die Funktion, den Erzählfluss zu unterbrechen, um «dem
Leser wichtige Ereignisse zu deuten, herausragende Wendepunkte im erzählten

Geschehen zu markieren und Personen zu charakterisieren»107, und stellen

keine Protokolle wirklich gehaltener Reden dar.108 Wie ein Vergleich mit
der griechisch-römischen Historiographie und ihren Regeln zeigt, hegt der
Verfasser damit ganz auf der Linie der antiken Historiker.109

Vor diesem Hintergrund wird deutlich, dass die Bezüge zu den Dionysosmysterien

bewusst in die Texte eingearbeitet worden sind. Die behandelten
Erzählungen sind «in einen vergleichbaren und strukturkongruenten Kontext
eingebettet»110: Die Anhänger des Dionysoskultes111 und die Christusanhänger in

106 Das zeigen die Übereinstimmungen des Prooemiums (Lk 1,1—4) mit dem
Methodenkapitel des Thukydides und das Prooemium in Apg 1,1-3. Vgl. Plümacher:
Lukas, Historiker (Anm. 105), 2f.

107 Eckey: Apostelgeschichte I (Anm. 61), 35.
108 Die alttestamentlichen Zitate in den Reden stammen aus der LXX und sind Perso¬

nen, die aramäisch gesprochen haben, in den Mund gelegt. Die Reden sind stark

von der Theologie sowie der Sprache des Verfassers geprägt, setzen häufig den

vorhergehenden Erzähltext voraus und sind, obwohl sie in sich eine vollständige
antike Rede darstellen, für einen wirklichen Vortrag viel zu kurz. Vgl. Lohfink:
Paulus vor Damaskus (Anm. 76), 42-51. Die Diskussion um die Historizität der
Reden und ihrer Quellen soll hier nicht geführt werden.

109 Vgl. D. Marguerat: Wie historisch ist die Apostelgeschichte, ZNT 18 (2006) 44—55

(48): Der Verfasser der Apostelgeschichte stimmt in 8 von 10 Punkten mit den
Regeln der antiken Historiographie überein, die auf der Grundlage Lukians von
Samosata und des Dionys von Halikarnass in den 1970er Jahren rekonstruiert wurden.

Er berücksichtigt insbesondere die berühmte thukydideische Regel von der
Umgestaltung der Reden. Vgl. dazu ausführlich: D. Marguerat: La première
histoire du christianisme. Les Actes des apôtres, Paris 1999.

110 Ziegler: Dionysos (Anm. 19), 162 [Hervorhebung im Original]; dazu ausführlicher:
ebd., 134.

111 Nicht nur die Situation, wie sie in den Bakchen dargestellt wird, sondern auch die
Situation der Anhänger der dionysischen Mysterien über weite Teile der Antike.
Bakchos-Vereine waren im Römischen Reich ständigen Gefahren ausgesetzt. Sie

konnten auf Grundlage eines Senatsbeschlusses aus dem Jahre 186 v.Chr. durch
die Stadt oder den Statthalter geschlossen werden, wenn die Vereinigung mehr als

fünf Mitglieder hatte, eine Kasse führte oder unsittliche Orgien abhielt. In der
Rechtspraxis wurden sie allerdings immer dann geschlossen, wenn sie negativ
auffielen. Vgl. Dormeyer: Bakchos (Anm. 18), 162; zum genannten Senatsbeschluss
siehe: Kloft: Mysterienkulte (Anm. 30), 32-34.



218 Jan Schäfer

der Apostelgeschichte befinden sich in einer vergleichbaren Situation. Die
Adepten einer neuen religiösen Strömung112 stehen im Konflikt mit der
Staatsmacht und werden von dieser verfolgt.113

Doch warum sind die Bezüge je nach Kontext und Adressaten auf der
Erzählebene unterschiedlich stark? Die mit dieser Frage verbundene Kontroverse

um die vom Verfasser intendierten Leser kann hier nicht thematisiert
werden. Es ist aber davon auszugehen, dass der Verfasser auch idealtypische
Vertreter nicht-jüdischer urchristlicher Gemeinden vor Augen hatte, die als

implizite Leser in den Text eingeschrieben sind.114

Die Motive (wunderbare Befreiung, unsichtbare Stimme, kosmische
Erscheinungen wie Blitz, Donner und Erdbeben, Lichterscheinungen, Kontraste

zwischen Helligkeit und Dunkelheit, Zittern), die in beiden Textwelten —

in der Apostelgeschichte besonders deutlich, wenn die Erzählebene in einem
hellenistischen Kontext steht — vorkommen, sind eng mit Übergangsriten
verbunden und stehen in den Bakchen alle im Kontext der Episode, in der
die Qualen des Pentheus denen eines Initianden gleichen, der in die Mysterien
eingeweiht wird (vgl. Ba 584—606). Insbesondere Gewitter und Erdbeben
sowie der Hell-dunkel-Kontrast haben eine wichtige Funktion in den ersten
Stadien des rite depassage, in dem der Initiand sich von seiner vorherigen Identität
ablösen muss, um für seine neue, in die Mysterien eingeweihte Identität
präpariert zu sein. Sie verstärken die Angst und den Effekt der Desorientiertheit,
was beides, wie auch die Demonstration göttlicher Macht, die z.B. im
Befreiungswunder und der unsichtbaren Stimme deutlich wird, notwendig ist für
die Ablösung von der früheren Identität.115 Paulus und der Kerkermeister
durchqueren ebenfalls ein Stadium der Angst und Ungewissheit. Ihre Beru-

112 Man kann nicht, wie Vögeli, die Konstellation in den Bakchen als Konflikt zwi¬
schen «der alten und der neuen Religion» (Vögeli: Lukas und Euripides [Anm. 14],
431; so auch Hintermaier: Befreiungswunder [Anm. 16], 302) interpretieren. Der
Dionysoskult ist ebenso wie das Christentum keine neue Religion. Er löst keine
alte «griechische Religion» ab. Vielmehr wird eine neue Gottheit eingeführt und
damit das griechische Pantheon erweitert. Analog dazu wird auch durch den
Christus-Glauben nicht der Bund Gottes mit dem Volk Israel aufgelöst, sondern erweitert

— um die Erfüllung in Christus und um die Ausweitung des Bundes für alle

Völker. Somit steht in beiden Werken der Konflikt des Alten und Neuen im
Vordergrund — aber gerade nicht im Sinne einer Ablösung des Alten durch das Neue.

1,3 Besonders deutlich wird die Konstellation der Konfliktparteien: Eur Ba 647—

656.778-791.
114 Vgl. dazu: Schnelle: Neues Testament (Anm. 102), 289; M. Wolter: Das lukanische

Doppelwerk als Epochengeschichte, in: Breytenbach, Schröter: Die Apostelgeschichte

(Anm. 104), 253—284 (283£); gegen: Jervell: Apostelgeschichte (Anm.
101), 50-52.

115 Vgl. Seaford: Thunder, Lightning and Earthquake (Anm. 17), 146—148; Burkert:
Antike Mysterien (Anm. 30), 81-85.



Zur Funktion der Dionysosmysterien in der Apostelgeschichte 219

fung bzw. Bekehrung wird mit den genannten Motiven geschildert. Der
Kerkermeister erreicht durch seinen Suizidversuch (Apg 16,27) sogar die
«Schwelle des Todes», die in den Mysterieneinweihungen eine wichtige Rolle
spielt — wie auch Tod und Wiedergeburt überhaupt die Grundidee des
Initiationsrituals darstellen.116 Beide müssen sich von ihrer früheren Identität als

Christenverfolger lösen, und in beiden Textpassagen wird der Ubergang zur
Akzeptanz des neuen Gottes vollzogen. Hier liegt dann aber auch ein wichtiger

Unterschied zu Pentheus in den Bakchen, dessen Einweihungsritual einen

negativen Ausgang hat: Er attackiert die Lichterscheinung im Hof und
erkennt somit Dionysos nicht bzw. weist ihn zurück. Während also Pentheus
in Feindschaft oder «confused ignorance»117 verharrt, geben Paulus und der
Kerkermeister ihre alte Identität auf, nehmen eine neue an und werden berufen

bzw. bekehrt — metaphorisch, in der Sprache der Mysterien gesprochen:
Sie werden in das «Mysterium» Jesu Christi eingeweiht.118

Die Steigerungen in der dreifachen Erzählung der Berufungs- und
Befreiungserzählungen dienen als kompositorisches Gestaltungsmittel119 und
verdeutlichen den Lesern das Geschehen, sollen sie in die Handlung miteinbeziehen

und ihr Interesse wecken.120 Es geht bei der fiktionalen Darstellung
«nicht um Informationen um den äußeren Ablauf, sondern um [die] Hinführung

zum Glauben an den Auferstandenen» 121. Die Leser der Apostelgeschichte

werden in erzählerischer Form dazu angeleitet, «über die wunderbare
Berufung des Verfolgers Paulus zum Heidenapostel [ich ergänze: und die
wunderbare Befreiung der Anhänger Christi] zu staunen und seine Botschaft
anzunehmen»122. Die wunderhaften Elemente aus der Vorstellungswelt der

116 Vgl. dazu: Burkert: Antike Mysterien (Anm. 30), 82-84.
117 Seaford: Dionysiac drama (Anm. 28), 258.
118 Dazu passt auch das Ergebnis der semantischen Untersuchung Diefenbachs (vgl.

Diefenbach: «Sehen des Herrn» [Anm. 68], 409—416), der eine Steigerung von Apg
9 über 22 zu 26 feststellt: Ansicht — Durchsicht - Einsicht. Kremer deutet an, dass

der Verfasser «seine Aussagen zwar in der damals verbreiteten Sprache trifft, die

Wörter und Sätze aber nicht bloß in ihrer alltäglichen Bedeutung, sondern z.T. in
einem übertragenen bzw. für die Metaphorik offenen Sinn verwendet» (Kremer:
Damaskuserlebnis [Anm. 46], 337), sodass öpaco («sehen») im Sinne von «Einsicht»
durchaus als Einsicht bzw. Eingeweihtsein in das Christusmysterium interpretiert
werden kann; vgl. dazu ausserdem: Apg 26,18.

119 Vgl. A. Weiser: Die Apostelgeschichte, Band 2: Kapitel 13—28 (ÖTBK 5), Güters¬

loh 1985/89,428.
120 Vgl. Kremer: Damaskuserlebnis (Anm. 46), 347.
121 Kremer: Damaskuserlebnis (Anm. 46), 348. Analog zu einem Mittel der Tragödie,

das Euripides in den Bakchen perfektioniert hat: Es geht um die Orientierung des

Zuschauers bzw. des Lesers am Wie statt am Was. Vgl. Latacz: Griechische Tragödie

(Anm. 21), 296.
122 Kremer: Damaskuserlebnis (Anm. 46), 348.



220 Jan Schäfer

Mysterien in den Berufungs- und Befreiungserzählungen zeigen den Lesern
göttliches Wirken und machen ihnen deutlich, dass die Christusbewegung,
deren Rechtsstatus als religio licita im Römischen Reich gefährdet ist, unter
besonderem göttlichen Schutz steht und dass die universale Missionsbewegung
von Gott legitimiert ist. Ausserdem verleihen die intertextuellen Bezüge zu
den Bakchen Petrus und Paulus besonders unter den vorrangig in der
hellenistischen Kultur sozialisierten Lesern eine ausserordentliche Legitimität: Sie

werden in der Welt des Theaters zu Helden der Bühne.

6. Perspektiven

Die intertextuellen Bezüge verdeutlichen, wie gut die Christusbotschaft sowie
der christliche Kult in die antiken Glaubensvorstellungen hineinpassen. Sie

sind Hilfsmittel für die Darstellung der christlichen Lehre in der hellenistischen

Kultur123 und bieten den Lesern eine interpretatio GraecaX2A des Evangeliums.

Ein besonderes Gewicht ist in dieser Hinsicht dem 0eo(ià%oç-Motiv
beizumessen, das sowohl in den Erzählungen von den wunderbaren Befreiungen

aufscheint, als auch ein konstitutives Erzählelement der Berufungsberichte

des Paulus darstellt. Der Gefängniswärter wird in seiner Funktion zum
Geoga^oç und bekommt durch das wunderbare Befreiungsereignis die
Möglichkeit, zum Christen bekehrt zu werden. Das Damaskuserlebnis von Paulus,
durch das er vom Christenverfolger, vom 0eoga%oç zum Christen und Apostel

berufen wird, ist in der Apostelgeschichte auf dreifache Weise mit
intertextuellen Bezügen zu den Bakchen des Euripides inszeniert. Könnten den
Lesern der Apostelgeschichte aus der hellenistisch-römisch geprägten Welt
mit dem 0eogot/oç -Motiv als deutlichstem intertextuellen Bezug, der am
offensichtlichsten im Wort vom Stachel zum Ausdruck kommt, nicht Warnung
und Anküpfungsmöglichkeit zugleich geboten werden? An dieser Stelle wäre
weiter zu fragen, in welcher Weise das Motiv der Theomachie in der
Apostelgeschichte insgesamt verarbeitet ist bzw. inwieweit es sich durch den
Gesamttext hindurch zieht. Auch müsste weiter geprüft werden, an welchen
Stellen des Alten Testaments 0eogà%oç-Motive vorkommen und mit den hier
dargelegten Erträgen in Beziehung gesetzt werden können.

Den antiken Lesern werden durch die Bezüge zu den Dionysosmysterien
Assoziations- und Identifikationsmöglichkeiten sowie Anknüpfungsmöglich-

123 Vgl. C. Gnilka: Wahrheit und Ähnlichkeit, in: R. von Haehling (Hg.): Griechische

Mythologie und frühes Christentum, Darmstadt 2005, 214.
124 Eine Methode im Hellenismus, «sich mit Fremdem zu befassen [...] und es ins

gräkozentrische Weltbild zu integrieren»; vgl. T. Scheer: Art. «Religion», in: H.H.
Schmitt, E. Vogt (Hg.): Kleines Lexikon des Hellenismus, Wiesbaden 21993, 643.



Zur Funktion der Dionysosmysterien in der Apostelgeschichte 221

keiten für den neuen Christusglauben geboten. Dass die Dionysosmysterien
sich dazu besonders gut eignen, zeigen diverse Inschriften, die deren weite
Verbreitung dokumentieren. Eine besondere Bedeutung kommt hierbei den

Goldplättchen zu, die als Grabbeigaben für tote Dionysosanhänger dienten
und zeigen, dass den in die Dionysosmysterien Eingeweihten Gewissheit für
ein Leben im Jenseits — Heilsgewissheit — zuteil wurde.123 Anspielungen auf
Sprache und Inhalte der Mysterien im Kontext eines neuen Angebots zur
Heilsgewissheit, dem Glauben an Jesus Christus, konnten als solche von den
Menschen der hellenistisch-römischen Antike verstanden werden.

Es ist nicht nötig, vor dem Dionysischen mit dem Hinweis darauf zu warnen,

das Christentum könnte durch die Nähe zu ihm verunreinigt werden.
Solche Hinweise finden sich in der Literatur häufig, so etwa bei Ziegler: «Mit
Synkretismus hat das alles nichts zu tun!»'26 Der Verfasser der Apostelgeschichte

zeichnet ein Bild des frühen Christentums, das durch Offenheit für
Neues geprägt ist — so es Elemente aus den hellenistischen Mysterien
aufzunehmen und einzuarbeiten vermochte — und trotzdem fest in der jüdischen
Offenbarungsgeschichte wurzelt und tief jüdisch geprägt ist. Er schafft es,
das Evangelium des fleischgewordenen Wortes Gottes, des gekreuzigten und
auferstandenen Christus in die hellenistische Welt des Mittelmeerraums zu
inkulturieren.12'

Es bleibt festzuhalten, dass sowohl auf inhaltlicher als auch sprachlicher
Ebene in den dreifachen Erzählungen der Befreiungs- und Berufungserzählungen

der Weg nachgezeichnet ist, den die Apostelgeschichte insgesamt
nimmt:128 vom jüdischen Ausgangspunkt in Jerusalem zur weltweiten
Perspektive der Völkermission in Rom.

125 Vgl. P. Pilhofer: Dionysos und Christus. Zwei Erlöser im Vergleich, in: ders.: Die
frühen Christen und ihre Welt. Greifswalder Aufsätze 1996—2001 (WUNT 145),
Tübingen 2002, 77—80; M. Giebel: Weizenkorn und Weinstock, in: M. Ebner u.a.

(Hg.): Leben trotz Tod, JBTh 19 (2004) 245-257 (256£); Baeumer: Dionysos
(Anm. 5), 33.37.63; P. Pilhofer: Ein anderes Volk ohne Tempel. Die Gixxöoi der
Dionysos-Verehrer, in: ders.: Die frühen Christen und ihre Welt. Greifswalder
Aufsätze 1996-2001 (WUNT 145), Tübingen 2002, 126£: «Die wichtigste f...]
Konstante [des Dionysoskults] liegt — theologisch gesprochen - auf dem Gebiet
der Soteriologie und der Eschatologie: Dionysos als Erlöser bürgt für ein besseres
Leben im Jenseits».

126 Ziegler: Dionysos (Anm. 19), 212. Man könnte zahlreiche weitere Beispiele anfüh¬

ren.
127 Zur Kategorie der Inkulturation s. Klauck: Mysterienkulte (Anm. 3), 192£; Kraus:

Lukas (Anm. 103), 243.
128 Vgl. dazu: Koch: Proselyten und Gottesfürchtige (Anm. 104), 106, der in Apg 16

einen Wechsel von der Ausdrucksweise der LXX zur hellenistischen Diktion
feststellt.



222 Jan Schäfer

Abstract

Vor dem Hintergrund der von der Religionsgeschichtlichen Schule beeinflussten Forschung,
die eine literarische Abhängigkeit zwischen dem Drama Die Häkchen von Euripides und
der Apostelgeschichte postulierte, und der Infragestellung dieser literarischen Abhängigkeit

im Zuge der dialektischen Theologie diskutiert der vorliegende Beitrag die inter-
textuellen Bezüge zwischen den Häkchen, die als Inszenierung dionysischer Riten
charakterisiert werden können, und den dreifachen Berufungs- und Befreiungserzählungen

in der Apostelgeschichte (9,1-19; 22,1-21; 26,1-23; 5,17-23; 12,4-17; 16,23-40).
Entsprechend der Steigerung als kompositorischem Gestaltungsmittel in diesen Erzählungen

variiert die Deutlichkeit der intertextuellen Bezüge zu dem durch die ganze Antike

hindurch bekannten Drama je nach Kontext und Adressaten. Dem Verfasser der
Apostelgeschichte, der sich selbst als antiker Historiker versteht, dienen die Anspielungen
auf die Dionysosmysterien als Hilfsmittel für die Darstellung des Glaubens an Jesus
Christus in der hellenistisch geprägten Kultur. Den antiken Lesern werden Assoziati-

ons-, Identifikations- und Anknüpfungsmöglichkeiten für den neuen Christusglauben
geboten.

This article discusses the intertextual relations between Euripides' tragedy The Hacchae,

which stages Dionysian rites, and the threefold narratives of liberation and vocation in
the book ofActs (9,1-19; 22,1-21; 26,1-23; 5,17-23; 12,4-17; 16,23-40). This is done
against the background of research influenced by the History of Religions School, which
postulates a literary dependence between the two, as well as the challenge of this very
dependence by the tradition and the advocates of dialectical theology. The explicitness
of the intertextual relations between Acts and The Hacchae which was well known
throughout the ancient world, varies depending on context within the scripture. According

to the build-up as a means of composition, the allusions to the mysteries of
Dionysos serve the writer ofActs as a support for depicting the Christian faith in a

culture shaped by Hellenistic civilisation. He offers ancient readers opportunities to
associate, follow and identify with the new faith in Jesus Christ.

fan Schäfer, Bochum


	Zur Funktion der Dionysosmysterien in der Apostelgeschichte : eine intertextuelle Betrachtung der Berufungs- und Befreiungserzählungen in der Apostelgeschichte und der Bakchen des Euripides

