Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 2

Artikel: "Missional Church” : Forschungsbericht Gber eine missiologische
Debatte in den USA

Autor: Guder, Darrell L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877762

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Missional Church»
Forschungsbericht tiber eine missiologische Debatte in den USA

Christine Lienemann mit Danfk und grossem Respekt gewidmet

In der amerikanischen Diskussion zur gegenwirtigen Situation des Christen-
tums im eigenen Lande ist seit einigen Jahren ein neuer Begriff in Mode ge-
kommen: die «missional Church» («missionale Kirche»). Die Rede von der
«missionalen Kirche» ist jedoch vieldeutig und wird fiir so unterschiedliche
Anliegen und Phinomene verwendet, dass mit vollem Recht behauptet wer-
den kann, der Begriff sei zu einem Klischee geworden. So war er aber am An-
fang nicht gemeint. Der Begriff wurde von einer Gruppe nordamerikanischer
Missionswissenschaftler als Titel fir einen Aufsatzband gewihlt, der 1998 er-
schien: Missional Church: A Vision for the Sending of the Church in North America.!
Das Buch wurde als Anregung fiir eine breitere missiologische Diskussion
iber den «Paradigmenwechsel» (David Bosch) entworfen und verfasst, der
die amerikanische Christenheit im Lauf des 20. Jahrhunderts geprigt hat. Ex
sollte die theologischen Fragen formulieren, die sich aus der Analyse und
Deutung der raschen Veranderungen der gesellschaftlichen und kulturellen
Situation der christlichen Kirchen in Nordamerika ergeben. Es ging dem For-
schungsteam nicht so sehr um Antworten als um ein weiterfihrendes Ge-
sprach als Folge des Konsenses, dass

the Christian church [in North America| finds itself in a very different place in re-
lation to its context. Rather than occupying a central and influential place, North
American Christian churches are increasingly marginalized, so much so that in our
urban areas they represent a minority movement. It is now a truism to speak of
North America as a mission field.?

Mit der Wahl des Begriffs «missional Church» wollte das Forschungsteam
eine gewisse theologische Grundlage fur dieses weiterfithrende Gesprich
vorschlagen. Die unerwartete Resonanz auf das Buch bestitigte seine Vermu-
tung, dass diese Diskussion lingst fallig war. Dass der Begriff aber bald zu ei-
nem Klischee wurde und leicht jede Verbindung zum theologischen Ansatz
des urspringlichen Projekts verlor, kann als eine Illustration fir die umstrit-
tene und verworrene Lage der nordamerikanischen Christenheit verstanden

! D. Guder, L.B. Barrett, L'T. Dietterich, GR. Hunsberger, A.]. Roxburgh, C. Van
Gelder (Hg.): Missional Church. A Vision for the Sending of the Church in North
America, Grand Rapids 1998.

2 Guder et al.: Missional Church (Anm. 1), 1f.

ThZ 2/66 (2010) S. 185-198



186 Darrell L. Guder

werden. Es ist Ziel dieses Aufsatzes, die urspringliche Absicht und Entwick-
lung des 1998 erschienenen Projektberichts zu erldutern, seine missiologi-
schen und theologischen Wurzeln innerhalb des grosseren 6kumenischen
Dialogs in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts darzulegen und einige
Themen in der aktuellen Phase der Diskussion zu nennen.

Das Projekt war von «The Gospel and Our Culture Network» (GOCN)
lanciert worden, einem Netz, das gegen Ende der 1980er Jahre in Nordame-
rika als Fortsetzung eines in England schon im Jahre 1974 entstandenen mis-
siologischen Projektes gegrundet wurde.” Es war im Wesentlichen von den
missiologischen Bestrebungen Lesslie Newbigins geprigt, der nach Jahrzehn-
ten missionarischer Tiatigkeit in Indien nach Grossbritannien zuriickkehrte,
um dann als Missionstheologe die Herausforderung der fortschreitenden Si-
kularisierung der angelsichsischen Kultur zu seinem Arbeitsthema zu ma-
chen.* Newbigin war als ehemaliger Missionar, det zunichst vom Westen in
den Osten ging, zu einem Missionswissenschaftler des Westens geworden,
der die Problematik des heranbrechenden nachchristlichen Zeitalters in Eu-
ropa als eine Aufgabe verstand, die ernste und disziplinierte theologische At-
beit erforderte. Mit diesem Anspruch hat er durch seine eigenen Verdffentli-
chungen wie auch durch seine Zusammenarbeit mit vielen dhnlich denken-
den Theologen und Theologinnen auf beiden Seiten des Nordatlantiks das
Gesprich tiber «The Gospel and Western Culture» wihrend tber zwanzig
Jahren geprigt (er ist 1998 in London gestorben). Das amerikanische «The
Gospel and Our Culture Network» hat er bei einem Treffen mit amerikani-
schen Missionstheologen im Jahr 1987 angeregt. Diese anfangs recht kleine
Gruppe hat ihre Arbeit mit einem «Newsletter» begonnen, auf den bald eine
offene Einladung an eine jahrliche Tagung folgte, um Themen einer aufkom-
menden «missiologischen Ekklesiologie» zu erértern. Eine Sammlung von
Referaten, die an diesen ersten Treffen gehalten wurden, erschien 1996 unter
dem Titel: The Church Between Gospel and Culture> Der Einfluss Newbigins ist
in der Mehrzahl der Beitrige in diesem Band deutlich zu spuren.

3 Siehe www.gocn.org fiir Informationen iber die Aktivititen und Veroffentlichun-

gen dieses Netzwerks.

Zum Werk Newbigins siehe www.newbigin.net; I.. Newbigin: The Other Side of
1984. Questions for the Churches, Geneva 1983; ders.: Foolishness to the Greeks.
The Gospel and Western Culture, Grand Rapids 1986; ders.: The Gospel in a Plu-
ralist Society, Grand Rapids 1989; ders.: Unfinished Agenda. An Updated Auto-
biography, Grand Rapids 1993; ders.: The Open Secret. An Introduction to the
Theory of Mission, Grand Rapids 1995; G. Hunsberger: Bearing the Witness of
the Spirit. Lesslie Newbigin’s Theology of Cultural Plurality, Grand Rapids 1998,
M.W. Goheen: «As the Father Has Sent Me, I am Sending You». J.E. Lesslie New-
bigin’s Missionary Ecclesiology, Zoetermeer 2000; G. Wainwright: Lesslie Newbi-
gin. A Theological Life, Oxford 2000.



«Missional Church» 187

Anfang der 1990er Jahre erhielt das GOCN finanzielle Unterstiitzung
durch eine christliche Stiftung, die es dem Netz ermdglichte, seine institutio-
nelle Struktur zu stirken, eine grossere Tagung in Chicago zu veranstalten®
und ein Forschungsprojekt durchzufiihren. Die Forschungsfrage, die das
Projekt bestimmte, war in klarer Anlehnung an Newbigins Arbeit formuliert:
«What would an understanding of the church (an eccesiology) look like if it
were truly missional in design and definition?»’” Das Ergebnis detr Arbeit wa-
ren der Band Missional Church und die daraus hervorgehende «missional
Church» — Diskussion, die inzwischen ein eigenes Korpus an Literatur und
mehrere Strémungen und Gruppierungen aufweist. Die Buchstaben «aly, die
das Wort «missional» bilden, sollten zum Ausdruck bringen, dass die Mission
das Wesen und das Handeln der Kirche in umfassender Weise bestimmt. Mis-
sion sei nicht als ein Programm der Kirche unter vielen zu verstehen, sondern
als die von Gott ausgehende Berufung der Kirche, Zeugin der Heilsbotschaft
und -wirklichkeit zu sein, die der ganzen Welt bekanntzumachen sei. Der Be-
griff, der vor der Verdffentlichung des Bandes in 1998 nicht geliufig war,
wurde gelegentlich im Newsletter des GOCN gebraucht, dessen Herausgeber
George Hunsberger war.

Ruckblickend kann man feststellen, dass das GOCN die nordamerikani-
sche Fortfihrung einer missiologisch-ekklesiologischen Umorientierung wat,
die schon ab den zwanziger Jahren in den Beratungen des Internationalen
Missionsrates (IMR) an Bedeutung gewonnen hatte. Der siidafrikanische
Missionswissenschaftler David Bosch (gest. 1991), der neben Newbigin und
im weitgehenden Einklang mit dessen Denken die theologische Atbeit des
GOCN mitprigte, schildert die komplexe Entwicklung dieser missiologi-
schen Thematik in seinem meisterhaften missiologischen Grundlagenwerk
«Transforming Mission» wie folgt:

By the sixth decade of this [20%] century, however, it was generally accepted, in all
confessional families, that mission belongs to the essence of the church. For Pro-
testants, the crucial dates are the Tambaram and Willingen meetings of the IMC
[International Missionary Council] (1938 and 1952) and the New Delhi assembly of

5 G. Hunsberg, C. Van Gelder: The Church Between Gospel and Culture. The
Emerging Mission in North America, Grand Rapids 1996.

®  Die Referate, die an dieser Tagung gehalten wurden, erschienen als ein Band in
einer neuen Publikationsreihe im Eerdmans Verlag als «The Gospel And Our Cul-
ture Series»: C. Van Gelder (Hg,): Confident Witness — Changing Wotld. Rediscov-
ering the Gospel in North America, Grand Rapids 1999. Spiter erschienen in
dieser Reihe D.L. Guder: The Continuing Conversion of the Church, Grand Ra-
pids 2000; C. Van Gelder: The Essence of the Church. A Community Created by
the Spirit, Grand Rapids 2000; J.V. Brownson et al.: Stormfront. The Good News
of God, Grand Rapids 2003.

7 Guder et al.: Missional Church (Anm. 1), 7.



188 Darrell L. Guder

the WCC [Wotld Council of Churches], at which the IMC integrated with the
WCC. For Catholics, Vatican II marked the occasion of mission ceasing to be a pre-
rogative of the pope (who might delegate that responsibility to missionary orders
and congregations) and becoming an intrinsic dimension of the church everywhere.
Naturally, this had a bearing on the understanding of mission and missiology. The
church was no longer perceived primarily as being over against the world but rather
as sent into the world and existing for the sake of the world. Mission was no longer
merely an activity of the church, but an expression of the very being of the church.®

Von dieser Revision des traditionellen Denkens tiber Mission waren die Teil-
nehmer am GOCN Projekt vollig tiberzeugt, auch wenn sie verschiedene
konfessionelle Stromungen vertraten.” Sie waren sich auch einig in ihrer Ein-
schitzung der Bedeutung der Theologie der missio Dei, die seit der Willinger
Konferenz des IMR (1952) die Sendung der Kirche in den grosseren Rahmen
der Theologie des dreieinigen Gottes einfugte. Die Projektteilnehmer formu-
lierten es so: «This missional reorientation of our theology is the result of a
broad biblical and theological wakening that has begun to hear the gospel in
fresh ways. God’s character and purpose as a sending or missionary God re-
define our understanding of the Trinity.»!” Das untermauerten sie dann mit
einer oft zitierten Erklirung von David Bosch:

Mission [is] understood as being derived from the very nature of God. It [is] thus
put in the context of the doctrine of the Trinity, not of ecclesiology or sotetiology.
The classical doctrine of the missio Dei as God the Father sending the Son, and
God the Father and the Son sending the Spirit [is] expanded to include yet another
«movement: Father, Son, and Holy Spirit sending the church into the world.!!

Auf Grund ihrer Ubereinstimmung in diesen Grundsitzen konnte das Team
dann die einzelnen Themen behandeln, die seines Erachtens einer weiteren
und breit angelegten Diskussion bedurften, sollte die amerikanische Christen-
heit in threm stark verinderten Kontext ithrer missionarischen Berufung und
Bestimmung gerecht werden. Als Ergebnis langer und oft recht kontroverser
Diskussionen der missionarischen Situation der amerikanischen Kirchen
fasste das Team die Fragen in acht thematischen Kapiteln zusammen:

8 Guder et al.: Missional Church (Anm. 1), 493.

Barrett = mennonitisch; Dieterrich = methodistisch; Roxburgh = bapustisch;

Guder, Hunsberger und Van Gelder = reformiert bzw. presbyterianisch. Am

Anfang war auch ein lutherischer Theologe im Team, der aber nach kurzer Zeit

ausschied. Es gelang der Gruppe nicht, einen katholischen Missiologen fiir das

Forschungsprojekt zu gewinnen.

10 Guder et al.: Missional Church (Anm. 1), 4.

1 D.J. Bosch: Transforming Mission. Paradigm Shifts in Theology of Mission (ASMS
16), Maryknoll NY 61993, 390; Guder et al.: Missional Church (Anm. 1), 5.



D)

2)

3)

4)

5)

«Missional Church» 189

Missionaler Kontext: Die amerikanischen Kirchen missen ihr Werden als
Erbin der europiischen Christenheitsgeschichte («Christendomy») verste-
hen und in dialektischer Prifung dieser Erbschaft beides tun: manches
positiv aufnehmen, anderes jedoch kritisch ablegen. Die Ausprigung ame-
rikanischer Kultur als einer so genannten christlichen Kultur muss griind-
lich untersucht werden, damit die heutige Kirche sich von falschen Kom-
promissen und aus sie schwachenden Abhingigkeiten befreien kann. Was
bedeutet es fiir die amerikanischen Kirchen, dass sie aus dem europi-
ischen «Christendom» konstantinischer Pragung hervorgegangen sind,
aber westlich des Atlantiks eine eigene und oft eigenwillige weitere Ent-
wicklung erlebt haben?

Missionale Herausforderung: Auf Grund einer solchen kritischen Ausein-
andersetzung mit ihrer Geschichte soll die amerikanische Kirche ihre Si-
tuation in der gegenwirtigen Kultur eingehend analysieren. Dabei soll sie
in besonderer Weise dem Denominationalismus als einer Eigenart ameri-
kanischer Kirchlichkeit Aufmerksamkeit schenken, die einerseits kirchli-
chen Aktivismus und ihren «Erfolg» als Organisationen, andererseits je-
doch besonders schwierige Formen der kulturellen Abhingigkeit vor al-
lem im Konsumverhalten amerikanischer Religiositit férdert. Damit eng
verbunden ist auch die starke Auswirkung der Aufklirung auf amerikani-
sche Religion, die Newbigin und Bosch in ihren Analysen der Auflésung
des westlichen «Christendom» besonders betonen.

Missionale Berufung: Hier geht es um die biblischen und theologischen
Grundfragen des Wesens der Kirche wie auch deren Ziel innerhalb des
missionarischen Handelns Gottes an seiner ganzen Schopfung. Die Fra-
gen des Zeugnisses vom hereinbrechenden Reich Gottes in Jesus Christus
wie auch die Entstellung dieses Zeugnisses in der europiischen Tradition
des «Christendom» sollen auf Grund einer «missionalen Hermeneutik» der
Bibel untersucht werden. Wie wird eine missiologische Ekklesiologie der
biblischen Thematik der Berufung und Beauftragung des Volkes Gottes
als Zeugnisgemeinde gerecht?

Missionales Zeugnis: Wie soll der Zeugnisauftrag der dazu berufenen Kit-
che definiert werden? Wenn die Kirche sich als apostolisch versteht, das
heisst als beauftragt und in die Welt ausgesandt als Zeugin fiir Jesus Chri-
stus als Konig und Heiland, wie hat sie sich der Welt gegentiber zu verhal-
ten im Ringen mit den Realititen von Ungerechtigkeit, Gewalttitigkeit,
Armut, mit dem Bosen im umfassendsten Sinne? Hier spielen auch die
Anfragen der radikalen Reformation (beispielsweise der Anabaptisten) an
die dominanten Christendom-Kirchen eine besondere Rolle.

Missionale Gemeinschaft: Wie lebt die berufene und gesandte Gemeinde
als Zeugin in der Welt, vor ihr und fir sie? Wie wird eine solche Zeugnis-
gemeinde durch Sakramente, Gastfreundschaft und Verséhnung fir diese



190 Darrell L. Guder

ithre Sendung geprigt? Was ist die Rolle des Heiligen Geistes bei der Ge-
staltung und beim Wachsen einer solchen Zeugnisgemeinde?

6) Missionale Fihrung: Wie werden Gemeinden zu threm Zeugnisdienst in
der Welt durch die Gaben und das Handeln ihrer Diener zugeriistet? Wie
geht man heute mit der prigenden Geschichte der kirchlichen Amter um,
gerade wenn diese Traditionen die Sendung der Gemeinde und ihrer Glie-
der in die Welt oft verhindern oder zumindest behindern?

7) Missionale Strukturen: Wie verhalten sich die Strukturen der Ortsgemein-
den als Organisationen in der Welt zu ihrer missionalen Berufung? Welche
Rolle spielen Macht, Besitz, Reichtum und Ansehen im Leben und Zeug-
nis der berufenen und ausgesandten Gemeinde?

8) Missionale Verbindungen: Wie werden Ortsgemeinden untereinander so
verbunden, dass sie vor der Welt ein Zeugnis von der Einheit in aller Viel-
taltigkeit ablegen? Wie konnen die grosseren Organisationsformen der
Kirche ihrer Berufung dienen, statt selber die Zweckbestimmung der Kir-
che zu werden? Wie kann die Institution der Kirche ihrer missionarischen
Berufung dienen statt sie zu dominieren?

Das Ganze wurde als Auslegung der grundsitzlichen missionarischen Aus-
richtung der Kirche verstanden, wobei die Deutung des Sendungsbegtiffs
den Nachdruck auf den sendenden Gott legt statt auf das Gesandtsein als
eine Eigenschaft der Kirche an sich. Es war dem Team vollig klar, dass viele
Fragen, die von grosser Wichtigkeit sind, damit noch nicht in den Blick ge-
nommen waren. Man meinte aber, dass eine Diskussion, die diese Fragen-
komplexe als erste Schritte ernst nimmt, recht bald weiterfiihrende Themen
aufdecken wirde. Das ist seit dem Erscheinen des Buches im Jahr 1998 dann
auch geschehen. '

Unter den verschiedenen, teils kritischen und teils positiven Reaktionen
auf das Projekt seien einige Moglichkeiten der weiterfuhrenden Diskussion
genannt, die meines Erachtens besonders vielversprechend sind. Die Reihen-
folge meiner Erorterung dieser Themen will nicht als eine Priorisierung ver-
standen werden.

Schon 1998 konnte das GOCN einige Tagungen veranstalten, deren Pro-
gramm aus ersten Reaktionen auf das Projekt bestand. Die Resonanz war im
Grossen und Ganzen positiv und ermutigend. Es wurde aber auch mehrmals
bemerkt, dass das theologische Verstindnis der Kirche, das unter dem Begriff
«missional» zusammengefasst wird, eine ekklesiologische Denkweise darstel-
le, die zu instrumentalistisch sei. Die Kirche sei hier ein «Mittel zum Zwecky,
anstatt selbst Zweck zu sein. Das wurde oft mit der Kritik verbunden, dass
das missionale Verstandnis der Kirche die Bedeutung der Liturgie und des
Gottesdienstes, des Kultus ausser Acht lasse oder zu gering einschitze. Das
Projektteam betonte von Anfang an, dass das Verhiltnis zwischen der ver-
sammelten und anbetenden Gottesdienstgemeinde und deren Vocatio als in



«Missional Churchy» 191

die Welt gesandte Zeugengemeinschaft theologisch grundsitzlich erarbeitet
werden muss. Erste Schritte in dieser Richtung sind im Kapitel «Missional
Community. Cultivating Communities of the Holy Spirit» von Inagrace Diet-
terich zu finden, aber es gibe viel mehr zu diesem Thema zu tberlegen.!? Es
gibe dabei gewiss sehr viel von den grossen liturgischen Traditionen der
Weltchristenheit zu lernen; man denke beispielsweise an die missionale Be-
deutung der orthodoxen Betonung der «Liturgie nach der Liturgie».

Meine eigene Herangehensweise als «missionaler Theologe» zielt auf die
Frage der Bildung und Zuriistung des Gemeindeapostolats, die gerade und
primar im Gottesdienst der versammelten Gemeinde stattfindet. Es gibt kei-
ne hohere Form der Anbetung Gottes als die Begegnung mit dem auferstan-
denen und berufenden Herrn, der seine Gemeinde in Wort und Sakrament
gerade fiir ihre Sendung stirkt, trostet, ermutigt und zurlstet. Dass die Litur-
gie die Funktion der Zuriistung und Sendung in sich trigt, braucht nicht zu
bedeuten, dass diese Liturgie an geistlicher Bedeutung vetliert. In der escha-
tologischen «Zwischenzeit», in der die Kirche Zeit und Gelegenheit be-
kommt, ihre missionale Berufung auszufithren (Cullmann!), ist es wichtig,
auch den Gottesdienst als eine vorletzte kirchliche Handlung zu verstehen.
Nach dem Gottesdienst kommt immer noch das «ite, missa est», die Sendung
der Zeugen in die Welt wie die der Flammentriger in der Pfingstgeschichte.
Die Auseinandersetzung um die Frage des Verhiltnisses zwischen Gottes-
dienstgemeinde und Zeugnisgemeinde ist eine fruchtbare Diskussion, die viel
weiter getrieben werden muss.

Ein weiteres und oft genanntes, mit der Theologie der missionalen Kirche
verbundenes Problem ist der Praxisbezug. Man ist von der Theologie selber
oft angezogen und ihr gegeniiber offen. Wie aber sicht es mit der Ubersetz-
barkeit in die Gemeindewirklichkeit aus? Kann eine «missionale Gemeinde»
beschrieben werden? Koénnen die programmatischen Schritte auf diese er-
neuerte Form der Gemeinde hin benannt und vielleicht sogar gelehrt werden?
Oder bleibt diese theologische Diskussion nur das: eine theologische Ausein-
andersetzung, die interessant oder gar faszinierend ist, aber letztendlich ab-
strakt und von wenig realem Wert?

Das GOCN zeigte sich gegeniiber dieser Kritik offen. Es ist unbestritten,
dass die starke Betonung des grundsitzlich theologischen Charakters der Kri-
se der westlichen Christenheit die Gefahr des fehlenden Praxisbezugs mit
sich bringt. Es war und ist dem Netzwerk aber immer noch sehr wichtig, die
theologische Herausforderung im gegenwirtigen Paradigmenwechsel ernst
zu nehmen und sich mit ihr auseinander zu setzen. Es ist ein besonderes Pro-
blem der amerikanischen Kirchlichkeit, sich schnell dem Praxisbezug zuwen-
den, statt zuerst die tiefgreifenden und oft beunruhigenden grundlegenden

2 Guder et al.: Missional Church (Anm. 1), 142-182.



192 Darrell L. Guder

theologischen Probleme waht- und ernstzunehmen. Eine spezifisch amerika-
nische Auswirkung des aufklirerischen Optimismus ist die Uberzeugung,
dass wir alle Probleme mit einer guten Strategie, mit gentigend Geld und mit
den fihigsten Experten l6sen kdnnen. Die Herausforderungen dieser Schwel-
lenzeit zwischen dem amerikanischen corpus christianum und dem nun anbre-
chenden nachchristlichen Zeitalter sind mit Methoden, Taktiken und Strate-
gien nicht zu bewiltigen. So muss auf jeden Fall die Frage der Ubersetzbarkeit
der missionalen Theologie in die Gemeindepraxis ernst genommen werden.
Das ist die heutige Form der Kontextualisierung, die fir unsere Situation neu
durchdacht werden muss, aber man muss dabei in theologisch verantwortli-
cher Weise vorgehen.

Im GOCN ist die Frage der Ubersetzbarkeit auf mindestens zwei ver-
schiedene und einander erginzende Weisen angegangen worden. Als ein
nichstes Teamprojekt nach der Verdtfentlichung von Missional Church, fir
das wieder eine Stiftung die Finanzierung zur Verfligung stellte, wurde die
Frage erarbeitet: «Gibt es Modelle missionaler Gemeinden, und wenn ja, wie
sehen sie aus und was kann man von ihnen lernen?» Das neu gebildete Team
unter der Leitung von Lois Barrett hat zunichst die Literatur, besonders seit
Erscheinen von Missional Church, durchgearbeitet und gemeinsam ein Arbeits-
papier erstellt, das die «empirical criteria» solcher Modellgemeinden definier-
te. Auf Grund dieser Kriterien wurden in einer sehr breiten Befragung Pra-
xisbeispiele von Gemeinden gesucht, die in irgendeiner Weise als Modelle fiir
missionales Leben und Handeln betrachtet werden konnten. Die vorgeschla-
genen Gemeinden wurden untersucht, und nach langwieriger Arbeit wurde
eine Liste von ca. funfzehn solcher Modellgemeinden erstellt, die eingehen-
der analysiert werden sollten.

Die Arbeitsgruppe war sich bewusst, dass diese Forschung nicht den An-
sprichen einer soziologischen Untersuchung entsprechen konnte. Dafiir war
das Mitarbeiterteam nicht qualifiziert, und es war zudem fraglich, ob das Ge-
suchte in der Form wissenschaftlich erfassbarer Daten gefunden werden
koénnte. Die Mitarbeiter im Team hatten im Lauf dieser Sichtung und Wahl
der zu besuchenden Modellgemeinden entdeckt, dass ihr Vorhaben selber
sehr stark von den typischen Denkmustern der amerikanischen Aufklirung
gepragt war. Die Suche nach nachahmenswerten Modellgemeinden war in
der Tat ein treffendes Beispiel des aufklirerischen Optimismus in Bezug auf
die menschliche Fihigkeit, alle Probleme mit Mitteln der Vernunft 16sen zu
konnen. Nachdem das Team diese Einsicht durchdacht hatte, wechselte es
die Strategie. Wir haben nicht meht so sehr von Modellgemeinden, sondern
von «Mustern missionaler Treue» («patterns of missional faithfulness») ge-
sprochen.

Mit unseren schon erarbeiteten Fragen (nicht mehr als «empirische Krite-
rien» verstanden) haben die Teammitglieder die ausgesuchten Gemeinden



«Missional Church» 193

besucht, viele Interviews durchgefiihrt und nach Zeichen solcher Muster
Ausschau gehalten. Die Folge war eine in sich schon sehr lehrreiche Fille von
unterschiedlichen Indizien solcher missionaler Muster; dabei gab es auch et-
liche Uberraschungen. Nach lingerer Besprechung innethalb des Teams ha-
ben darauf einzelne Teammitarbeiter die verschiedenen Muster in schriftli-
cher Form beschrieben und ausgewertet. Diese Texte wurden dann vom gan-
zen Team Uberarbeitet; so entstand schliesslich das Buch «Treasure in Clay
Jars. Patterns in Missional Faithfulness».!

Unter den acht besprochenen Mustern waren zwei, die nicht erwartet und
auch nicht in den «empirischen Kriterien» enthalten waren. Es wurde deut-
lich, dass in allen Gemeinden, die Anzeichen einer missionalen Umorientie-
rung aufwiesen, das korporative und disziplinierte Gemeindegebet eine zen-
trale wenn nicht die bestimmende Rolle spielte. Solche Gemeinden haben
sich als von Gottes Gegenwart und Fihrung abhingig verstanden. Das ge-
meinsame Gebet war ithnen wichtiger als etwa die Planung auf Erfolg hin. Aus
dem Gebet erwuchs in unterschiedlicher Weise die Bereitschaft zum Risiko,
was sich als ein weiteres missionales Muster erwies.

Neben dieser unerwarteten Entdeckung der missionalen Wichtigkeit des
gemeinsamen Gebets wurde zudem deutlich, dass es in all diesen Gemeinden
so etwas wie eine «missionale Fiihrung» gab. Das Team hat mit dem engli-
schen Begriff «leadership» sehr gerungen, denn das Wort hat viele typisch
amerikanische kulturelle Untertone, die fir unser Verstindnis von «missiona-
ler Treue» schwierig waren. Man hat sich schliesslich auf den Begriff «missio-
nal authority» geeinigt, wobei «Autoritit» im urspriinglichen Sinn als «Wachs-
tum, Reifung, Gedeihen férdern» verstanden wurde. Es zeigte sich, dass in
den Gemeinden, in denen eine missionale Umorientierung im Gange war, be-
stimmte Menschen, oft die Pfarrerinnen und Pfarrer, aber nicht nur sie, die
Gaben und Fihigkeiten hatten, diesen Prozess zu unterstiitzen, das heisst die
Bereitschaft der Gemeinde zu stirken, Risiken auf sich zu nehmen und Neues
zu probieren. Solche Autorititspersonen konnten das Selbstverstindnis der
Gemeinde durch biblische Verkiindigung und Lehre so zum Thema machen,
dass die Gemeindeglieder selber anfingen, die Berufung zum Zeugensein als
iht Hauptziel zu verstehen. Es gab Anzeichen einer Wende im Selbstver-
stindnis weg von einer Gemeinde, die sich auf die religiosen Bedurfnisse ih-
rer Glieder konzentrierte, zu einer Gemeinde, die sich als berufen und in die
Welt gesandt verstand. Auch wenn es hilfreiche Einsichten tiber die Rolle sol-
cher Autorititspersonen gewonnen hatte, war das Team schliesslich mit der
Artunzufrieden, wie es dieses Thema in dem ver6ffentlichen Band dargestellt
hatte. Die Mitarbeitenden waren sich bewusst, dass solche nissionale Auto-

13 L. Barrett (Hg): Treasure in Clay Jars. Patterns in Missional Faithfulness, Grand
Rapids 2004.



194 Darrell L. Guder

ritit eine wichtige Gabe und Funktion ist, die weiter untersucht werden
muss.

Die Teamarbeit iiber «missional patterns» brachte eine weitere Erkenntnis
hervor, die auf den anvisierten zweiten Aspekt der Frage der Ubersetzbarkeit
hinweist. Die Arbeit wurde durch eine intensive Auseinandersetzung mit
Texten in den ersten Kapiteln des zweiten Korintherbriefes begleitet. Eine
Art nissionaler Hermeneutik fir den Umgang mit diesen Texten wurde
vom Team erarbeitet. In diesen Texten entdeckte man gemeinsam, wie sich
diese Muster nach der Bibel auspriagten. Die dabei gewonnenen Einsichten
kamen in der Entscheidung des Projektteams zum Ausdruck, dem Buch den
Titel Treasure in Clay Jars («Schatz in irdenen Gefassen» — IT Kor 5,7) zu geben.

Damit ist die Thematik einer «missionalen Hermeneutik» angesprochen,
die im missionalen Gesprich des GOCN seit 1998 zunehmend in Verbin-
dung mit der Frage der Ubersetzbatkeit zusammen gesehen worden ist. Hier
geht es auch um Grundsitzliches: Wie soll die Missionssituation der aposto-
lischen Gemeinden im ersten Jahrhundert die Auslegung der Texte, die aus
dieser Situation hervorgingen, bestimmen? Seit einigen Jahren wichst unter
einigen Neutestamentlern und Missiologen die Uberzeugung, dass die Tatsa-
che, dass die apostolische «Missionsstrategie» die Grindung von Zeugnisge-
meinden war, bei unserer Auslegung der apostolischen Schriften mitbertick-
sichtigt werden soll. Sollen diese Schriften als die Fortsetzung der Zuriistung
zum Zeugnisdienst, die auf die Grindung jeder neutestamentlichen Gemein-
de folgte, verstanden und ausgelegt werden? Inzwischen reden daher manche
von einer «missionalen Hermeneutik», die von det missionatischen Situation
der Gemeinden des ersten Jahrhunderts ausgeht. Im ersten Drittel seines
Werkes Transforming Mission bringt David Bosch eine eindrucksvolle Einlei-
tung in die missionale Auslegung des Matthiusevangeliums, des lukanischen
Werkes und der paulinischen Schriften.* Er beschreibt das Neue Testament
als «missionary document», so wie Rudolf Pesch in seinem grossen Kommen-
tar das Markusevangelium als «Missionsbuch» definiert.!”

Seit mehreren Jahren tagt eine Gruppe zum Thema «missional hermeneu-
tics» jahrlich als «Affiliated Organization» der «Society of Biblical Literature».
In diesem Jahr ist daraus ein «Affiliated Program» der SBL geworden: «The
GOCN Forum on Missional Hermeneutics». Es trafen sich im November
2009 wihrend der diesjihrigen Tagung der SBL in New Orleans fast 60 Teil-
nehmer zu einer zweistindigen Sitzung, um drei Referate zur missionalen
Auslegung des Philipperbriefes zu horen und zu diskutieren. Das ist gewiss
nut ein erster Schritt, aber es zeigt sich doch, dass die wissenschaftliche Be-

4+ Bosch: Transforming Mission (Anm. 11), 15-178.
15 R. Pesch: Das Markusevangelium. Erster Teil. Einleitung und Kommentar zu Kap.
1,1-8,26 (HThK II/2), Freiburg i.Br. u.a. 1997, 61.



«Missional Church» 195

schiftigung mit der Ubersetzung missionaler Theologie in die Gemeindepra-
xis ein Echo und auch eine Zukunft hat.!¢

Ein weiterer Schritt in der Bemiihung um die Ubersetzung missionaler
Theologie in die Praxis der Gemeinde zeigt sich im Curriculum des Princeton
Theological Seminary, an dem ich als «Professor of Missional and Ecumenical
Theology» titig bin. Mit einem Neutestamentler unserer Fakultit bieten wir
regelmissig exegetische Lehrveranstaltungen an, die die Interpretation des
griechischen Textes mit missionaler Auslegung verbinden. Wir haben schon
zweimal eine Lehrveranstaltung tiber die missionale Interpretation des Phi-
lipperbriefs angeboten, die von unseren Studenten sehr positiv aufgenom-
men worden ist. Wir haben dann eine solche Lehrveranstaltung zum 1. Pe-
trusbrief gehalten und werden sie im kommenden Frihling noch einmal an-
bieten. Im akademischen Jahr 2011-2012 werden wir den 2. Korintherbrief
als ein weiteres Lehrangebot im Bereich der missionalen Hermeneutik zu-
sammen erarbeiten. Mit anderen Kollegen besprechen wir nun regelmissig
Fragen der theologischen Zurustung von zukiinftigen Gemeindepfarrerinnen
und -pfarrern und kirchlichen Mitarbeitern, die auf die missionalen Heraus-
forderungen im «amerikanischen Missionsfeld» vorbereitet werden sollen.
Unter den Kollegen in den Disziplinen der Praktischen Theologie gibt es in-
zwischen neue Kurse, die sich mit der Bildung und Anleitung von missiona-
len Gemeinden beschiftigen. Dafiir wird besonders intensiv auf die Literatur
des GOCN zuriickgegriffen. Von dhnlichen Unternehmen an anderen theo-
logischen Hochschulen héren wir auch gelegentlich Berichte, vor allem von
Kollegen, die das Curriculum im Bereich Missionswissenschaft verantworten.
Wir stehen, wie gesagt, immer noch in der Phase erster Schritte, und es ist nur
eine unter vielen Herangehensweisen, die Fragen der Mission heute zu be-
handeln.

Die missionale Diskussion findet heute auf vielen Ebenen und in vielen
Gruppierungen statt. Alle Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter im Mzssional
Church Forschungsteam haben seit 1998 wiederholt iiber Fragen der missio-
nalen Kirche in diversen Veranstaltungen referiert. Regelmaissig halte ich Wo-
chenendseminare in presbyterianischen Gemeinden oder bei Zusammen-
kanften auf Bezirksebene zum Thema «missional church». Das Interesse ldsst
nicht nach, wenn auch das Problem des Klischeehaften im Begtiff «missional
Church» fast immer angesprochen und erliutert werden muss. Man spiirt im-
mer wieder, dass die Auseinandersetzung mit der missionalen Herausforde-
rung in der amerikanischen Kultur fir viele Gemeindeglieder verunsichernd
ist. Viele wollen irgendwie den Weg zurick in die Erfolgszeiten der Nach-
kriegsjahre finden, als die Kirchen voll waren, der Kirchenbau florierte und

16 Siche auch J.V. Brownson: Speaking the Truth in Love. New Testament Resources
for a Missional Hermeneutic, Harrisburg 1998.



196 Darrell L. Guder

Amerikaner selbstsicher von ihrem Lande als «a Christian Nation» sprechen
konnten. Es ist aber kaum zu leugnen, dass gerade diese «Erfolgszeiten» in
vieler Hinsicht Fragen im Blick auf die missionale Treue der amerikanischen
Kirchlichkeit aufwerfen. Die Riickkehr zur religidsen Sicherheit des konstan-
tinischen «Christendom» mag wohl das Ziel vieler rechtskonservativer Ame-
rikaner sein. Jenes Ziel verhindert aber die notwendige «Bekehrungy der Kir-
che zu ihrer eigentlichen Berufung als Zeugin des Evangeliums von der her-
einbrechenden Herrschaft des auferstandenen Herrn. Die missionale Kirche
kann ihrer Berufung nicht gerecht werden, wenn sie sich auf die Erhaltung
des bisher Gewesenen und auf den Heilsstatus ihrer Glieder konzentriert. In
der Auseinandersetzung mit solchen Hindernissen muss die missionale Dis-
kussion eine prophetische Aufgabe wahrnehmen, damit die Kirche zur mis-
sionalen Treue befreit wird.

Die Forschung, die die Diskussion tiber die missionale Kirche hervor-
brachte, wird ausgeweitet und vertieft. Als Beispiel dafiir sollen drei Disserta-
tionen genannt werden, die sich mit verschiedenen Aspekten der missionalen
Kirche beschiftigen. Mit zwei dieser Arbeiten wurden junge Theologen am
Princeton Theological Seminary promoviert; thre iiberarbeiteten Dissertatio-
nen werden in den nichsten Monaten im Eerdmans Verlag erscheinen; ein
dritter hat an der Universitit Greifswald seine Arbeit eingereicht. Unter dem
Titel «God Is A Missionary God: Missio Dei, Karl Barth, And The Doctrine of the Tri-
nity» hat Jon Flett Quellen und Genese der Theologie der missio Dei unter-
sucht; er widerlegt die weit verbreitete Behauptung, diese Theologie stamme
von Karl Barth, und zwar aus dessen Rede vor der Brandenburgischen Mis-
sionsgesellschaft 1932. Die Ausformulierung der Theologie der missio Dei war
vielmehr ein Ergebnis der Weltmissionskonferenz in Willingen 1952 und ei-
gentlich gegen Barths Theologie gerichtet. Barth selbst hat den Begriff wissio
Dei nie benutzt (wie tbrigens auch Newbigin nicht). Flett analysiert die viel
diskutierten Probleme, die sich aus den unterschiedlichen Deutungen dessen
ergaben, was die missio Dei sei, und entwirft in einer konstruktiven theologi-
schen Aufnahme der Trinititstheologie Barths ein neues Verstindnis, das
eine Spaltung zwischen dem Sein und dem Handeln Gottes ablehnt. Gott ist
von da her wesentlich ein missionarischer Gott; dies hat zur Folge, dass man
das Sein und das missionarische Handeln der Kirche nicht voneinander tren-
nen darf. Anders wiirde man die Kirche ihrer Berufung untreu werden lassen.
In seiner Arbeit zeigt Flett, wie verhidngnisvoll es ist, dass das ekklesiologische
Denken der westlichen Tradition die Mission vollig ausser Acht ldsst. Dage-
gen kann eine auf der missionalen Berufung der Kirche aufbauende Dogma-
tik die Kirche in ihrer Zeugenschaft stirken. Dabei wird klar, dass die Theo-
logie Karl Barths von Anfang bis Ende wahrhaft missional ist.

Benjamin Conner hat in «Practicing Witness: A Missional Approach to Christian
Practices» die theologische Entwicklung des Netzes «The Gospel and Our Cul-



«Missional Church» 197

ture Networks — GOCN» untersucht, um aufzuzeigen, wie dieses Netz fiir
eine produktive Interaktion mit der Praktischen Theologie genutzt werden
kann, vor allem im Blick auf die gegenwirtige Diskussion iiber die «Praxis des
christlichen Lebens», ein Thema, das beispielsweise von Dorothy Bass, Craig
Dykstra und Miroslav Volf bearbeitet wird. Conner zeigt, dass die bisherige
Diskussion tGber die christliche Praxis das missionale Wesen der Kirche ver-
nachlissigt. Wenn das, was sich als «Praxis des christlichen Lebens» bezeich-
nen lisst, als Ausdruck der Berufung zum Zeugnis verstanden und etldutert,
das heisst missional gedeutet wird, dann wird es theologisch vertieft und in
seiner biblischen Grundlegung gestirkt. Wahrend Fletts Arbeit eine missio-
nale Verinderung der Systematik anstrebt, weist diejenige von Conner den
Weg zu einer missional gedachten Theologie der kirchlichen Praxis, sowohl
fur die versammelte Gemeinde als auch fiir die einzelnen Christinnen und
Christen.

Martin Reppenhagens «Auf demr Weg zu einer missionarischen Kirche in Nord-
amerika» ist die bisher umfassendste Erforschung von Quellen, Inhalt und
missiologischer Bedeutung des GOCN, der missionalen Kirche sowie des Er-
bes von Lesslie Newbigin. Seine Arbeit und diejenigen von Flett und Conner
erginzen sich in anregender Weise; gemeinsam zeigen sie, dass die Forschung
zum Thema missionale Kirche nun wirklich eine niachste Etappe erreicht und
neue Perspektiven fiir die weitere Arbeit eroffnet hat. Mit Reppenhagens Ar-
beit ist zudem eine wichtige Verbindung zur missiologischen Diskussion in
der deutschsprachigen Welt hergestellt. Es ist sehr zu hoffen, dass die Bemii-
hung um die missionale Erneuerung der westlichen Kirche an beiden Ufern
des Nordatlantiks durch gegenseitigen Austausch und gemeinsames Engage-
ment bereichert, ermutigt und gestirkt wird.

Abstract

Seit den 1970er Jahren forderte Lesslie Newbigin die Kirchen in Grossbritannien auf,
die offenkundige Sdkularisierung ihrer Gesellschaft ernst zu nehmen, indem er fragte,
wie die christliche Kirche in diesem schwierigen Missionsgebiet wieder Missionskirche
werden konne. Das Thema wurde in den USA aufgenommen und wird unter dem
Stichwort «missional church» diskutiert. Es geht darum, den missionarischen Auftrag
der Kirche als unaufgebbares Wesensmerkmal kirchlichen Seins und Handelns wieder
zu entdecken. Die Debatte dreht sich eher um theologische Grundsatzfragen als dar-
um, neue Methoden oder Strategien zu suchen, zu priifen und vorzuschlagen. Im Zu-
sammenhang mit der «missional church» wird eine Vielzahl von Themen untersucht
wie etwa die «Missionshermeneutik» der Bibel, die Diskussion um eine «konstantini-



198 Darrell .. Guder

sche Gefangenschaft der Kirchen» oder die kritische Auseinandersetzung mit der
Theologie der missio Dei.

Darrell I. Guder, Princeton






	"Missional Church" : Forschungsbericht über eine missiologische Debatte in den USA

