
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 2

Artikel: "Missional Church" : Forschungsbericht über eine missiologische
Debatte in den USA

Autor: Guder, Darrell L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877762

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Missional Church»

Forschungsbericht über eine missiologische Debatte in den USA

Christine Llenemann mit Dank undgrossem Respektgewidmet

In der amerikanischen Diskussion zur gegenwärtigen Situation des Christentums

im eigenen Lande ist seit einigen Jahren ein neuer Begriff in Mode
gekommen: die «missional Church» («missionale Kirche»). Die Rede von der
«missionalen Kirche» ist jedoch vieldeutig und wird für so unterschiedliche
Anliegen und Phänomene verwendet, dass mit vollem Recht behauptet werden

kann, der Begriff sei zu einem Klischee geworden. So war er aber am
Anfang nicht gemeint. Der Begriffwurde von einer Gruppe nordamerikanischer
Missionswissenschaftler als Titel für einen Aufsatzband gewählt, der 1998
erschien: Missional Church: A. Visionfor the Sending of the Church in North America}
Das Buch wurde als Anregung für eine breitere missiologische Diskussion
über den «Paradigmenwechsel» (David Bosch) entworfen und verfasst, der
die amerikanische Christenheit im Lauf des 20. Jahrhunderts geprägt hat. Er
sollte die theologischen Fragen formulieren, die sich aus der Analyse und
Deutung der raschen Veränderungen der gesellschaftlichen und kulturellen
Situation der christlichen Kirchen in Nordamerika ergeben. Es ging dem
Forschungsteam nicht so sehr um Antworten als um ein weiterführendes
Gespräch als Folge des Konsenses, dass

the Christian church [in North America] finds itself in a very different place in
relation to its context. Rather than occupying a central and influential place, North
American Christian churches are increasingly marginalized, so much so that in our
urban areas they represent a minority movement. It is now a truism to speak of
North America as a mission field.2

Mit der Wahl des Begriffs «missional Church» wollte das Forschungsteam
eine gewisse theologische Grundlage für dieses weiterführende Gespräch
vorschlagen. Die unerwartete Resonanz auf das Buch bestätigte seine Vermutung,

dass diese Diskussion längst fällig war. Dass der Begriff aber bald zu
einem Klischee wurde und leicht jede Verbindung zum theologischen Ansatz
des ursprünglichen Projekts verlor, kann als eine Illustration für die umstrittene

und verworrene Lage der nordamerikanischen Christenheit verstanden

1 D. Guder, L.B. Barrett, I.T. Dietterich, G.R. Hunsberger, A.J. Roxburgh, C. Van
Gelder (Hg.): Missional Church. A Vision for the Sending of the Church in North
America, Grand Rapids 1998.

2 Guder et al.: Missional Church (Anm. 1), If.

ThZ 2/66 (2010) S. 185-198



186 Darreil L. Guder

werden. Es ist Ziel dieses Aufsatzes, die ursprüngliche Absicht und Entwicklung

des 1998 erschienenen Projektberichts zu erläutern, seine missiologi-
schen und theologischen Wurzeln innerhalb des grösseren ökumenischen
Dialogs in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts darzulegen und einige
Themen in der aktuellen Phase der Diskussion zu nennen.

Das Projekt war von «The Gospel and Our Culture Network» (GOCN)
lanciert worden, einem Netz, das gegen Ende der 1980er Jahre in Nordamerika

als Fortsetzung eines in England schon im Jahre 1974 entstandenen mis-
siologischen Projektes gegründet wurde.3 Es war im Wesentlichen von den
missiologischen Bestrebungen Lesslie Newbigins geprägt, der nach Jahrzehnten

missionarischer Tätigkeit in Indien nach Grossbritannien zurückkehrte,
um dann als Missionstheologe die Herausforderung der fortschreitenden
Säkularisierung der angelsächsischen Kultur zu seinem Arbeitsthema zu
machen.4 Newbigin war als ehemaliger Missionar, der zunächst vom Westen in
den Osten ging, zu einem Missionswissenschaftler des Westens geworden,
der die Problematik des heranbrechenden nachchristlichen Zeitalters in
Europa als eine Aufgabe verstand, die ernste und disziplinierte theologische
Arbeit erforderte. Mit diesem Anspruch hat er durch seine eigenen Veröffentlichungen

wie auch durch seine Zusammenarbeit mit vielen ähnlich denkenden

Theologen und Theologinnen auf beiden Seiten des Nordatlantiks das

Gespräch über «The Gospel and Western Culture» während über zwanzig
Jahren geprägt (er ist 1998 in London gestorben). Das amerikanische «The
Gospel and Our Culture Network» hat er bei einem Treffen mit amerikanischen

Missionstheologen im Jahr 1987 angeregt. Diese anfangs recht kleine
Gruppe hat ihre Arbeit mit einem «Newsletter» begonnen, auf den bald eine
offene Einladung an eine jährliche Tagung folgte, um Themen einer aufkommenden

«missiologischen Ekklesiologie» zu erörtern. Eine Sammlung von
Referaten, die an diesen ersten Treffen gehalten wurden, erschien 1996 unter
dem Titel: The Church Between Gospel and Culture,5 Der Einfluss Newbigins ist
in der Mehrzahl der Beiträge in diesem Band deutlich zu spüren.

3 Siehe www.gocn.org für Informationen über die Aktivitäten und Veröffentlichun¬

gen dieses Netzwerks.
4 Zum Werk Newbigins siehe www.newbigin.net; L. Newbigin: The Other Side of

1984. Questions for the Churches, Geneva 1983; ders.: Foolishness to the Greeks.
The Gospel and Western Culture, Grand Rapids 1986; ders.: The Gospel in a
Pluralist Society, Grand Rapids 1989; ders.: Unfinished Agenda. An Updated
Autobiography, Grand Rapids 1993; ders.: The Open Secret. An Introduction to the

Theory of Mission, Grand Rapids 1995; G. Hunsberger: Bearing the Witness of
the Spirit. Lesslie Newbigin's Theology of Cultural Plurality, Grand Rapids 1998;
M.W. Goheen: «As the Father Has Sent Me, I am Sending You». J.E. Lesslie
Newbigin's Missionary Ecclesiology, Zoetermeer 2000; G. Wainwright: Lesslie Newbigin.

A Theological Life, Oxford 2000.



«Missional Church» 187

Anfang der 1990er Jahre erhielt das GOCN finanzielle Unterstützung
durch eine christliche Stiftung, die es dem Netz ermöglichte, seine institutionelle

Struktur zu stärken, eine grössere Tagung in Chicago zu veranstalten6
und ein Forschungsprojekt durchzuführen. Die Forschungsfrage, die das

Projekt bestimmte, war in klarer Anlehnung an Newbigins Arbeit formuliert:
«What would an understanding of the church (an eccesiology) look like if it
were truly missional in design and definition?»7 Das Ergebnis der Arbeit waren

der Band Missional Church und die daraus hervorgehende «missional
Church» — Diskussion, die inzwischen ein eigenes Korpus an Literatur und
mehrere Strömungen und Gruppierungen aufweist. Die Buchstaben «al», die
das Wort «missional» bilden, sollten zum Ausdruck bringen, dass die Mission
das Wesen und das Handeln der Kirche in umfassenderWeise bestimmt. Mission

sei nicht als ein Programm der Kirche unter vielen zu verstehen, sondern
als die von Gott ausgehende Berufung der Kirche, Zeugin der Heilsbotschaft
und -Wirklichkeit zu sein, die der ganzen Welt bekanntzumachen sei. Der
Begriff, der vor der Veröffentlichung des Bandes in 1998 nicht geläufig war,
wurde gelegentlich im Newsletter des GOCN gebraucht, dessen Herausgeber
George Hunsberger war.

Rückblickend kann man feststellen, dass das GOCN die nordamerikanische

Fortführung einer missiologisch-ekklesiologischen Umorientierung war,
die schon ab den zwanziger Jahren in den Beratungen des Internationalen
Missionsrates (IMR) an Bedeutung gewonnen hatte. Der südafrikanische
Missionswissenschaftler David Bosch (gest. 1991), der neben Newbigin und
im weitgehenden Einklang mit dessen Denken die theologische Arbeit des
GOCN mitprägte, schildert die komplexe Entwicklung dieser missiologi-
schen Thematik in seinem meisterhaften missiologischen Grundlagenwerk
«Transforming Mission» wie folgt:

By the sixth decade of this [20th] century, however, it was generally accepted, in all
confessional families, that mission belongs to the essence of the church. For
Protestants, the crucial dates are the Tambaram and Willingen meetings of the IMC
[International Missionary Council] (1938 and 1952) and the New Delhi assembly of

5 G. Hunsberg, C. Van Gelder: The Church Between Gospel and Culture. The
Emerging Mission in North America, Grand Rapids 1996.

6 Die Referate, die an dieser Tagung gehalten wurden, erschienen als ein Band in
einer neuen Publikationsreihe im Eerdmans Verlag als «The Gospel And Our Culture

Series»: C. Van Gelder (Hg.): Confident Witness — Changing World. Rediscovering

the Gospel in North America, Grand Rapids 1999. Später erschienen in
dieser Reihe D.L. Guder: The Continuing Conversion of the Church, Grand
Rapids 2000; C. Van Gelder: The Essence of the Church. A Community Created by
the Spirit, Grand Rapids 2000; J.V. Brownson et al.: Stormfront. The Good News
of God, Grand Rapids 2003.

7 Guder et al.: Missional Church (Anm. 1), 7.



188 Darrell L. Guder

the WCC [World Council of Churches], at which the IMC integrated with the
WCC. For Catholics, Vatican II marked the occasion of mission ceasing to be a

prerogative of the pope (who might delegate that responsibility to missionary orders
and congregations) and becoming an intrinsic dimension of the church everywhere.
Naturally, this had a bearing on the understanding of mission and missiology. The
church was no longer perceived primarily as being over against the world but rather
as sent into the world and existing for the sake of the world. Mission was no longer
merely an activity of the church, but an expression of the very being of the church.8

Von dieser Revision des traditionellen Denkens über Mission waren die
Teilnehmer am GOCN Projekt völlig überzeugt, auch wenn sie verschiedene
konfessionelle Strömungen vertraten.9 Sie waren sich auch einig in ihrer
Einschätzung der Bedeutung der Theologie der missio Dei, die seit der Willinger
Konferenz des IMR (1952) die Sendung der Kirche in den grösseren Rahmen
der Theologie des dreieinigen Gottes einfügte. Die Projektteilnehmer formulierten

es so: «This missional reorientation of our theology is the result of a

broad biblical and theological wakening that has begun to hear the gospel in
fresh ways. God's character and purpose as a sending or missionary God
redefine our understanding of the Trinity.»10 Das untermauerten sie dann mit
einer oft zitierten Erklärung von David Bosch:

Mission [is] understood as being derived from the very nature of God. It [is] thus

put in the context of the doctrine of the Trinity, not of ecclesiology or soteriology.
The classical doctrine of the missio Dei as God the Father sending the Son, and
God the Father and the Son sending the Spirit [is] expanded to include yet another
«movement»: Father, Son, and Holy Spirit sending the church into the world.11

Auf Grund ihrer Übereinstimmung in diesen Grundsätzen konnte das Team
dann die einzelnen Themen behandeln, die seines Erachtens einer weiteren
und breit angelegten Diskussion bedurften, sollte die amerikanische Christenheit

in ihrem stark veränderten Kontext ihrer missionarischen Berufung und
Bestimmung gerecht werden. Als Ergebnis langer und oft recht kontroverser
Diskussionen der missionarischen Situation der amerikanischen Kirchen
fasste das Team die Fragen in acht thematischen Kapiteln zusammen:

8 Guder et al.: Missional Church (Anm. 1), 493.
9 Barrett mennonitisch; Dieterrich methodistisch; Roxburgh baptistisch;

Guder, Hunsberger und Van Gelder reformiert bzw. presbyterianisch. Am
Anfang war auch ein lutherischer Theologe im Team, der aber nach kurzer Zeit
ausschied. Es gelang der Gruppe nicht, einen katholischen Missiologen für das

Forschungsprojekt zu gewinnen.
10 Guder et al.: Missional Church (Anm. 1), 4.
11 D.J. Bosch: Transforming Mission. Paradigm Shifts in Theology of Mission (ASMS

16), Maryknoll NY 61993, 390; Guder et ai.: Missional Church (Anm. 1), 5.



«Missional Church» 189

1) Missionaler Kontext: Die amerikanischen Kirchen müssen ihr Werden als

Erbin der europäischen Christenheitsgeschichte («Christendom») verstehen

und in dialektischer Prüfung dieser Erbschaft beides tun: manches

positiv aufnehmen, anderes jedoch kritisch ablegen. Die Ausprägung
amerikanischer Kultur als einer so genannten christlichen Kultur muss gründlich

untersucht werden, damit die heutige Kirche sich von falschen
Kompromissen und aus sie schwächenden Abhängigkeiten befreien kann. Was
bedeutet es für die amerikanischen Kirchen, dass sie aus dem europäischen

«Christendom» konstantinischer Prägung hervorgegangen sind,
aber westlich des Atlantiks eine eigene und oft eigenwillige weitere
Entwicklung erlebt haben?

2) Missionale Herausforderung: Auf Grund einer solchen kritischen Ausein¬

andersetzung mit ihrer Geschichte soll die amerikanische Kirche ihre
Situation in der gegenwärtigen Kultur eingehend analysieren. Dabei soll sie

in besonderer Weise dem Denominationalismus als einer Eigenart
amerikanischer Kirchlichkeit Aufmerksamkeit schenken, die einerseits kirchlichen

Aktivismus und ihren «Erfolg» als Organisationen, andererseits
jedoch besonders schwierige Formen der kulturellen Abhängigkeit vor
allem im Konsumverhalten amerikanischer Religiosität fördert. Damit eng
verbunden ist auch die starke Auswirkung der Aufklärung auf amerikanische

Religion, die Newbigin und Bosch in ihren Analysen der Auflösung
des westlichen «Christendom» besonders betonen.

3) Missionale Berufung: Hier geht es um die biblischen und theologischen
Grundfragen des Wesens der Kirche wie auch deren Ziel innerhalb des

missionarischen Handelns Gottes an seiner ganzen Schöpfung. Die Fragen

des Zeugnisses vom hereinbrechenden Reich Gottes in Jesus Christus
wie auch die Entstellung dieses Zeugnisses in der europäischen Tradition
des «Christendom» sollen auf Grund einer «missionalen Hermeneutik» der
Bibel untersucht werden. Wie wird eine missiologische Ekklesiologie der
biblischen Thematik der Berufung und Beauftragung des Volkes Gottes
als Zeugnisgemeinde gerecht?

4) Missionales Zeugnis: Wie soll der Zeugnisauftrag der dazu berufenen Kir¬
che definiert werden? Wenn die Kirche sich als apostolisch versteht, das
heisst als beauftragt und in die Welt ausgesandt als Zeugin für Jesus Christus

als König und Heiland, wie hat sie sich der Welt gegenüber zu verhalten

im Ringen mit den Realitäten von Ungerechtigkeit, Gewalttätigkeit,
Armut, mit dem Bösen im umfassendsten Sinne? Hier spielen auch die

Anfragen der radikalen Reformation (beispielsweise der Anabaptisten) an
die dominanten Christendom-Kirchen eine besondere Rolle.

5) Missionale Gemeinschaft: Wie lebt die berufene und gesandte Gemeinde
als Zeugin in der Welt, vor ihr und für sie? Wie wird eine solche
Zeugnisgemeinde durch Sakramente, Gastfreundschaft und Versöhnung für diese



190 Darreil L. Guder

ihre Sendung geprägt? Was ist die Rolle des Heiligen Geistes bei der
Gestaltung und beim Wachsen einer solchen Zeugnisgemeinde?

6) Missionale Führung: Wie werden Gemeinden zu ihrem Zeugnisdienst in
der Welt durch die Gaben und das Handeln ihrer Diener zugerüstet? Wie
geht man heute mit der prägenden Geschichte der kirchlichen Amter um,
gerade wenn diese Traditionen die Sendung der Gemeinde und ihrer Glieder

in die Welt oft verhindern oder zumindest behindern?
7) Missionale Strukturen: Wie verhalten sich die Strukturen der Ortsgemeinden

als Organisationen in der Welt zu ihrer missionalen Berufung? Welche
Rolle spielen Macht, Besitz, Reichtum und Ansehen im Leben und Zeugnis

der berufenen und ausgesandten Gemeinde?
8) Missionale Verbindungen: Wie werden Ortsgemeinden untereinander so

verbunden, dass sie vor der Welt ein Zeugnis von der Einheit in aller
Vielfältigkeit ablegen? Wie können die grösseren Organisationsformen der
Kirche ihrer Berufung dienen, statt selber die Zweckbestimmung der Kirche

zu werden? Wie kann die Institution der Kirche ihrer missionarischen
Berufung dienen statt sie zu dominieren?

Das Ganze wurde als Auslegung der grundsätzlichen missionarischen
Ausrichtung der Kirche verstanden, wobei die Deutung des Sendungsbegriffs
den Nachdruck auf den sendenden Gott legt statt auf das Gesandtsein als

eine Eigenschaft der Kirche an sich. Es war dem Team völlig klar, dass viele
Fragen, die von grosser Wichdgkeit sind, damit noch nicht in den Blick
genommen waren. Man meinte aber, dass eine Diskussion, die diese
Fragenkomplexe als erste Schritte ernst nimmt, recht bald weiterführende Themen
aufdecken würde. Das ist seit dem Erscheinen des Buches im Jahr 1998 dann
auch geschehen.

Unter den verschiedenen, teils kritischen und teils positiven Reaktionen
auf das Projekt seien einige Möglichkeiten der weiterführenden Diskussion
genannt, die meines Erachtens besonders vielversprechend sind. Die Reihenfolge

meiner Erörterung dieser Themen will nicht als eine Priorisierung
verstanden werden.

Schon 1998 konnte das GOCN einige Tagungen veranstalten, deren

Programm aus ersten Reaktionen auf das Projekt bestand. Die Resonanz war im
Grossen und Ganzen positiv und ermutigend. Es wurde aber auch mehrmals
bemerkt, dass das theologische Verständnis der Kirche, das unter dem Begriff
«missional» zusammengefasst wird, eine ekklesiologische Denkweise darstelle,

die zu instrumentalistisch sei. Die Kirche sei hier ein «Mittel zum Zweck»,
anstatt selbst Zweck zu sein. Das wurde oft mit der Kritik verbunden, dass
das missionale Verständnis der Kirche die Bedeutung der Liturgie und des

Gottesdienstes, des Kultus ausser Acht lasse oder zu gering einschätze. Das
Projektteam betonte von Anfang an, dass das Verhältnis zwischen der
versammelten und anbetenden Gottesdienstgemeinde und deren Vocatio als in



«Missional Church» 191

die Welt gesandte Zeugengemeinschaft theologisch grundsätzlich erarbeitet
werden muss. Erste Schritte in dieser Richtung sind im Kapitel «Missional
Community. Cultivating Communities of the Holy Spirit» von Inagrace Diet-
terich zu finden, aber es gäbe viel mehr zu diesem Thema zu überlegen.12 Es
gäbe dabei gewiss sehr viel von den grossen liturgischen Traditionen der
Weltchristenheit zu lernen; man denke beispielsweise an die missionale
Bedeutung der orthodoxen Betonung der «Liturgie nach der Liturgie».

Meine eigene Herangehensweise als «missionaler Theologe» zielt auf die

Frage der Bildung und Zurüstung des Gemeindeapostolats, die gerade und
primär im Gottesdienst der versammelten Gemeinde stattfindet. Es gibt keine

höhere Form der Anbetung Gottes als die Begegnung mit dem auferstandenen

und berufenden Herrn, der seine Gemeinde in Wort und Sakrament
gerade für ihre Sendung stärkt, tröstet, ermutigt und zurüstet. Dass die Liturgie

die Funktion der Zurüstung und Sendung in sich trägt, braucht nicht zu
bedeuten, dass diese Liturgie an geistlicher Bedeutung verliert. In der escha-

tologischen «Zwischenzeit», in der die Kirche Zeit und Gelegenheit
bekommt, ihre missionale Berufung auszuführen (Cullmann!), ist es wichtig,
auch den Gottesdienst als eine vorletzte kirchliche Handlung zu verstehen.
Nach dem Gottesdienst kommt immer noch das «ite, missa est», die Sendung
der Zeugen in die Welt wie die der Flammenträger in der Pfingstgeschichte.
Die Auseinandersetzung um die Frage des Verhältnisses zwischen
Gottesdienstgemeinde und Zeugnisgemeinde ist eine fruchtbare Diskussion, die viel
weiter getrieben werden muss.

Ein weiteres und oft genanntes, mit der Theologie der missionalen Kirche
verbundenes Problem ist der Praxisbezug. Man ist von der Theologie selber
oft angezogen und ihr gegenüber offen. Wie aber sieht es mit der Übersetzbarkeit

in die Gemeindewirklichkeit aus? Kann eine «missionale Gemeinde»
beschrieben werden? Können die programmatischen Schritte auf diese
erneuerte Form der Gemeinde hin benannt und vielleicht sogar gelehrt werden?
Oder bleibt diese theologische Diskussion nur das: eine theologische
Auseinandersetzung, die interessant oder gar faszinierend ist, aber letztendlich
abstrakt und von wenig realem Wert?

Das GOCN zeigte sich gegenüber dieser Kritik offen. Es ist unbestritten,
dass die starke Betonung des grundsätzlich theologischen Charakters der Krise

der westlichen Christenheit die Gefahr des fehlenden Praxisbezugs mit
sich bringt. Es war und ist dem Netzwerk aber immer noch sehr wichtig, die
theologische Herausforderung im gegenwärtigen Paradigmenwechsel ernst
zu nehmen und sich mit ihr auseinander zu setzen. Es ist ein besonderes
Problem der amerikanischen Kirchlichkeit, sich schnell dem Praxisbezug zuwenden,

statt zuerst die tiefgreifenden und oft beunruhigenden grundlegenden

12 Guder et al.: Missional Church (Anm. 1), 142—182.



192 Darrell L. Guder

theologischen Probleme wahr- und ernstzunehmen. Eine spezifisch amerikanische

Auswirkung des aufklärerischen Optimismus ist die Überzeugung,
das s wir alle Probleme mit einer guten Strategie, mit genügend Geld und mit
den fähigsten Experten lösen können. Die Eierausforderungen dieser Schwellenzeit

zwischen dem amerikanischen corpus christianum und dem nun
anbrechenden nachchristlichen Zeitalter sind mit Methoden, Taktiken und Strategien

nicht zu bewältigen. So muss auf jeden Fall die Frage der Übersetzbarkeit
der missionalen Theologie in die Gemeindepraxis ernst genommen werden.
Das ist die heutige Form der Kontextualisierung, die für unsere Situation neu
durchdacht werden muss, aber man muss dabei in theologisch verantwortlicher

Weise vorgehen.
Im GOCN ist die Frage der Übersetzbarkeit auf mindestens zwei

verschiedene und einander ergänzende Weisen angegangen worden. Als ein
nächstes Teamprojekt nach der Veröffentlichung von Missional Church, für
das wieder eine Stiftung die Finanzierung zur Verfügung stellte, wurde die

Frage erarbeitet: «Gibt es Modelle missionaler Gemeinden, und wenn ja, wie
sehen sie aus und was kann man von ihnen lernen?» Das neu gebildete Team
unter der Leitung von Lois Barrett hat zunächst die Literatur, besonders seit
Erscheinen von Missional Church, durchgearbeitet und gemeinsam ein Arbeitspapier

erstellt, das die «empirical criteria» solcher Modellgemeinden definierte.

Auf Grund dieser Kriterien wurden in einer sehr breiten Befragung
Praxisbeispiele von Gemeinden gesucht, die in irgendeiner Weise als Modelle für
missionales Leben und Handeln betrachtet werden könnten. Die vorgeschlagenen

Gemeinden wurden untersucht, und nach langwieriger Arbeit wurde
eine Liste von ca. fünfzehn solcher Modellgemeinden erstellt, die eingehender

analysiert werden sollten.
Die Arbeitsgruppe war sich bewusst, dass diese Forschung nicht den

Ansprüchen einer soziologischen Untersuchung entsprechen konnte. Dafür war
das Mitarbeiterteam nicht qualifiziert, und es war zudem fraglich, ob das
Gesuchte in der Form wissenschaftlich erfassbarer Daten gefunden werden
könnte. Die Mitarbeiter im Team hatten im Lauf dieser Sichtung und Wahl
der zu besuchenden Modellgemeinden entdeckt, dass ihr Vorhaben selber
sehr stark von den typischen Denkmustern der amerikanischen Aufklärung
geprägt war. Die Suche nach nachahmenswerten Modellgemeinden war in
der Tat ein treffendes Beispiel des aufklärerischen Optimismus in Bezug auf
die menschliche Fähigkeit, alle Probleme mit Mitteln der Vernunft lösen zu
können. Nachdem das Team diese Einsicht durchdacht hatte, wechselte es

die Strategie. Wir haben nicht mehr so sehr von Modellgemeinden, sondern

von «Mustern missionaler Treue» («patterns of missional faithfulness»)
gesprochen.

Mit unseren schon erarbeiteten Fragen (nicht mehr als «empirische Kriterien»

verstanden) haben die Teammitglieder die ausgesuchten Gemeinden



«Missional Church» 193

besucht, viele Interviews durchgeführt und nach Zeichen solcher Muster
Ausschau gehalten. Die Folge war eine in sich schon sehr lehrreiche Fülle von
unterschiedlichen Indizien solcher missionaler Muster; dabei gab es auch
etliche Überraschungen. Nach längerer Besprechung innerhalb des Teams
haben darauf einzelne Teammitarbeiter die verschiedenen Muster in schriftlicher

Form beschrieben und ausgewertet. Diese Texte wurden dann vom ganzen

Team überarbeitet; so entstand schliesslich das Buch «Treasure in Clay
Jars. Patterns in Missional Faithfulness».13

Unter den acht besprochenen Mustern waren zwei, die nicht erwartet und
auch nicht in den «empirischen Kriterien» enthalten waren. Es wurde deutlich,

dass in allen Gemeinden, die Anzeichen einer missionalen Umorientie-
rung aufwiesen, das korporative und disziplinierte Gemeindegebet eine
zentrale wenn nicht die bestimmende Rolle spielte. Solche Gemeinden haben
sich als von Gottes Gegenwart und Führung abhängig verstanden. Das
gemeinsame Gebet war ihnen wichtiger als etwa die Planung aufErfolg hin. Aus
dem Gebet erwuchs in unterschiedlicher Weise die Bereitschaft zum Risiko,
was sich als ein weiteres missionales Muster erwies.

Neben dieser unerwarteten Entdeckung der missionalen Wichtigkeit des

gemeinsamen Gebets wurde zudem deutlich, dass es in all diesen Gemeinden
so etwas wie eine «missionale Führung» gab. Das Team hat mit dem
englischen Begriff «leadership» sehr gerungen, denn das Wort hat viele typisch
amerikanische kulturelle Untertöne, die für unser Verständnis von «missionaler

Treue» schwierig waren. Man hat sich schliesslich auf den Begriff «missional

authority» geeinigt, wobei «Autorität» im ursprünglichen Sinn als «Wachstum,

Reifung, Gedeihen fördern» verstanden wurde. Es zeigte sich, dass in
den Gemeinden, in denen eine missionale Umorientierung im Gange war,
bestimmte Menschen, oft die Pfarrerinnen und Pfarrer, aber nicht nur sie, die
Gaben und Fähigkeiten hatten, diesen Prozess zu unterstützen, das heisst die
Bereitschaft der Gemeinde zu stärken, Risiken auf sich zu nehmen und Neues
zu probieren. Solche Autoritätspersonen konnten das Selbstverständnis der
Gemeinde durch biblische Verkündigung und Lehre so zum Thema machen,
dass die Gemeindeglieder selber anfingen, die Berufung zum Zeugensein als

ihr Hauptziel zu verstehen. Es gab Anzeichen einer Wende im Selbstverständnis

weg von einer Gemeinde, die sich auf die religiösen Bedürfnisse
ihrer Glieder konzentrierte, zu einer Gemeinde, die sich als berufen und in die
Welt gesandt verstand. Auch wenn es hilfreiche Einsichten über die Rolle
solcher Autoritätspersonen gewonnen hatte, war das Team schliesslich mit der
Art unzufrieden, wie es dieses Thema in dem veröffentlichen Band dargestellt
hatte. Die Mitarbeitenden waren sich bewusst, dass solche <missionale Auto-

13 L. Barrett (Hg.): Treasure in Clay Jars. Patterns in Missional Faithfulness, Grand
Rapids 2004.



194 Darrell L. Guder

rität> eine wichtige Gabe und Funktion ist, die weiter untersucht werden
muss.

Die Teamarbeit über «missional patterns» brachte eine weitere Erkenntnis
hervor, die auf den anvisierten zweiten Aspekt der Frage der Übersetzbarkeit
hinweist. Die Arbeit wurde durch eine intensive Auseinandersetzung mit
Texten in den ersten Kapiteln des zweiten Korintherbriefes begleitet. Eine
Art <missionaler FIermeneutik> für den Umgang mit diesen Texten wurde
vom Team erarbeitet. In diesen Texten entdeckte man gemeinsam, wie sich
diese Muster nach der Bibel ausprägten. Die dabei gewonnenen Einsichten
kamen in der Entscheidung des Projektteams zum Ausdruck, dem Buch den
Titel Treasure in ClayJars («Schatz in irdenen Gefässen» — II Kor 5,7) zu geben.

Damit ist die Thematik einer «missionalen Flermeneutik» angesprochen,
die im missionalen Gespräch des GOCN seit 1998 zunehmend in Verbindung

mit der Frage der Übersetzbarkeit zusammen gesehen worden ist. Hier
geht es auch um Grundsätzliches: Wie soll die Missionssituation der apostolischen

Gemeinden im ersten Jahrhundert die Auslegung der Texte, die aus
dieser Situation hervorgingen, bestimmen? Seit einigen Jahren wächst unter
einigen Neutestamentlern und Missiologen die Überzeugung, dass die Tatsache,

dass die apostolische «Missionsstrategie» die Gründung von Zeugnisgemeinden

war, bei unserer Auslegung der apostolischen Schriften mitberücksichtigt

werden soll. Sollen diese Schriften als die Fortsetzung der Zurüstung
zum Zeugnisdienst, die auf die Gründung jeder neutestamentlichen Gemeinde

folgte, verstanden und ausgelegt werden? Inzwischen reden daher manche

von einer «missionalen Hermeneutik», die von der missionarischen Situation
der Gemeinden des ersten Jahrhunderts ausgeht. Im ersten Drittel seines
Werkes Transforming Mission bringt David Bosch eine eindrucksvolle Einleitung

in die missionale Auslegung des Matthäusevangeliums, des lukanischen
Werkes und der paulinischen Schriften.14 Er beschreibt das Neue Testament
als «missionary document», so wie Rudolf Pesch in seinem grossen Kommentar

das Markusevangelium als «Missionsbuch» definiert.15
Seit mehreren Jahren tagt eine Gruppe zum Thema «missional hermeneu-

tics» jährlich als «Affiliated Organization» der «Society of Biblical Literature».
In diesem Jahr ist daraus ein «Affiliated Program» der SBL geworden: «The
GOCN Forum on Missional Hermeneutics». Es trafen sich im November
2009 während der diesjährigen Tagung der SBL in New Orleans fast 60
Teilnehmer zu einer zweistündigen Sitzung, um drei Referate zur missionalen
Auslegung des Philipperbriefes zu hören und zu diskutieren. Das ist gewiss
nur ein erster Schritt, aber es zeigt sich doch, dass die wissenschaftliche Be-

14 Bosch: Transforming Mission (Anm. 11), 15-178.
15 R. Pesch: Das Markusevangelium. Erster Teil. Einleitung und Kommentar zu Kap.

1,1-8,26 (HThK 11/2), Freiburg i.Br. u.a. 1997, 61.



«Missional Church» 195

schäftigung mit der Übersetzung missionaler Theologie in die Gemeindepraxis
ein Echo und auch eine Zukunft hat.16

Ein weiterer Schritt in der Bemühung um die Übersetzung missionaler
Theologie in die Praxis der Gemeinde zeigt sich im Curriculum des Princeton
Theological Seminary, an dem ich als «Professor ofMissional and Ecumenical
Theology» tätig bin. Mit einem Neutestamentier unserer Fakultät bieten wir
regelmässig exegetische Lehrveranstaltungen an, die die Interpretation des

griechischen Textes mit missionaler Auslegung verbinden. Wir haben schon
zweimal eine Lehrveranstaltung über die missionale Interpretation des

Philipperbriefs angeboten, die von unseren Studenten sehr positiv aufgenommen

worden ist. Wir haben dann eine solche Lehrveranstaltung zum 1.

Petrusbrief gehalten und werden sie im kommenden Frühling noch einmal
anbieten. Im akademischen Jahr 2011—2012 werden wir den 2. Korintherbrief
als ein weiteres Lehrangebot im Bereich der missionalen Hermeneutik
zusammen erarbeiten. Mit anderen Kollegen besprechen wir nun regelmässig
Fragen der theologischen Zurüstung von zukünftigen Gemeindepfarrerinnen
und -pfarrern und kirchlichen Mitarbeitern, die auf die missionalen
Herausforderungen im «amerikanischen Missionsfeld» vorbereitet werden sollen.
Unter den Kollegen in den Disziplinen der Praktischen Theologie gibt es
inzwischen neue Kurse, die sich mit der Bildung und Anleitung von missionalen

Gemeinden beschäftigen. Dafür wird besonders intensiv auf die Literatur
des GOCN zurückgegriffen. Von ähnlichen Unternehmen an anderen
theologischen Hochschulen hören wir auch gelegentlich Berichte, vor allem von
Kollegen, die das Curriculum im Bereich Missionswissenschaft verantworten.
Wir stehen, wie gesagt, immer noch in der Phase erster Schritte, und es ist nur
eine unter vielen Herangehensweisen, die Fragen der Mission heute zu
behandeln.

Die missionale Diskussion findet heute auf vielen Ebenen und in vielen
Gruppierungen statt. Alle Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter im Missional
Church Forschungsteam haben seit 1998 wiederholt über Fragen der missionalen

Kirche in diversen Veranstaltungen referiert. Regelmässig halte ich
Wochenendseminare in presbyterianischen Gemeinden oder bei Zusammenkünften

auf Bezirksebene zum Thema «missional church». Das Interesse lässt
nicht nach, wenn auch das Problem des Klischeehaften im Begriff «missional
Church» fast immer angesprochen und erläutert werden muss. Man spürt
immer wieder, dass die Auseinandersetzung mit der missionalen Herausforderung

in der amerikanischen Kultur für viele Gemeindeglieder verunsichernd
ist. Viele wollen irgendwie den Weg zurück in die Erfolgszeiten der
Nachkriegsjahre finden, als die Kirchen voll waren, der Kirchenbau florierte und

16 Siehe auch J.V. Brownson: Speaking the Truth in Love. New Testament Resources
for a Missional Hermeneutic, Harrisburg 1998.



196 Darrell L. Guder

Amerikaner selbstsicher von ihrem Lande als «a Christian Nation» sprechen
konnten. Es ist aber kaum zu leugnen, dass gerade diese «Erfolgszeiten» in
vieler Hinsicht Fragen im Blick auf die missionale Treue der amerikanischen
Kirchlichkeit aufwerfen. Die Rückkehr zur religiösen Sicherheit des
konstantinischen «Christendom» mag wohl das Ziel vieler rechtskonservativer
Amerikaner sein. Jenes Ziel verhindert aber die notwendige «Bekehrung» der Kirche

zu ihrer eigentlichen Berufung als Zeugin des Evangeliums von der
hereinbrechenden Herrschaft des auferstandenen Herrn. Die missionale Kirche
kann ihrer Berufung nicht gerecht werden, wenn sie sich auf die Erhaltung
des bisher Gewesenen und auf den Heilsstatus ihrer Glieder konzentriert. In
der Auseinandersetzung mit solchen Hindernissen muss die missionale
Diskussion eine prophetische Aufgabe wahrnehmen, damit die Kirche zur mis-
sionalen Treue befreit wird.

Die Forschung, die die Diskussion über die missionale Kirche
hervorbrachte, wird ausgeweitet und vertieft. Als Beispiel dafür sollen drei Dissertationen

genannt werden, die sich mit verschiedenen Aspekten der missionalen
Kirche beschäftigen. Mit zwei dieser Arbeiten wurden junge Theologen am
Princeton Theological Seminary promoviert; ihre überarbeiteten Dissertationen

werden in den nächsten Monaten im Eerdmans Verlag erscheinen; ein
dritter hat an der Universität Greifswald seine Arbeit eingereicht. Unter dem
Titel «God IsA Missionary God: Missio Dei, KarlBarth, And The Doctrine ofthe

Trinity» hat Jon Flett Quellen und Genese der Theologie der missio Dei untersucht;

er widerlegt die weit verbreitete Behauptung, diese Theologie stamme
von Karl Barth, und zwar aus dessen Rede vor der Brandenburgischen Mis-
sionsgesellschaft 1932. Die Ausformulierung der Theologie der missio Dei war
vielmehr ein Ergebnis der Weltmissionskonferenz in Willingen 1952 und
eigentlich gegen Barths Theologie gerichtet. Barth selbst hat den Begriff missio

Dei nie benutzt (wie übrigens auch Newbigin nicht). Flett analysiert die viel
diskutierten Probleme, die sich aus den unterschiedlichen Deutungen dessen

ergaben, was die missio Dei sei, und entwirft in einer konstruktiven theologischen

Aufnahme der Trinitätstheologie Barths ein neues Verständnis, das
eine Spaltung zwischen dem Sein und dem Handeln Gottes ablehnt. Gott ist
von da her wesentlich ein missionarischer Gott; dies hat zur Folge, dass man
das Sein und das missionarische Handeln der Kirche nicht voneinander trennen

darf. Anders würde man die Kirche ihrer Berufung untreu werden lassen.
In seiner Arbeit zeigt Flett, wie verhängnisvoll es ist, dass das ekklesiologische
Denken der westlichen Tradition die Mission völlig ausser Acht lässt. Dagegen

kann eine auf der missionalen Berufung der Kirche aufbauende Dogma-
tik die Kirche in ihrer Zeugenschaft stärken. Dabei wird klar, dass die Theologie

Karl Barths von Anfang bis Ende wahrhaft missional ist.

Benjamin Conner hat in «Practicing Witness:A MissionalApproach to Christian
Practices» die theologische Entwicklung des Netzes «The Gospel and Our Cul-



«Missional Church» 197

ture Networks — GOCN» untersucht, um aufzuzeigen, wie dieses Netz für
eine produktive Interaktion mit der Praktischen Theologie genutzt werden
kann, vor allem im Blick auf die gegenwärtige Diskussion über die «Praxis des

christlichen Lebens», ein Thema, das beispielsweise von Dorothy Bass, Craig
Dykstra und Miroslav Volf bearbeitet wird. Conner zeigt, dass die bisherige
Diskussion über die christliche Praxis das missionale Wesen der Kirche
vernachlässigt. Wenn das, was sich als «Praxis des christlichen Lebens» bezeichnen

lässt, als Ausdruck der Berufung zum Zeugnis verstanden und erläutert,
das heisst missional gedeutet wird, dann wird es theologisch vertieft und in
seiner biblischen Grundlegung gestärkt. Während Fletts Arbeit eine missionale

Veränderung der Systematik anstrebt, weist diejenige von Conner den

Weg zu einer missional gedachten Theologie der kirchlichen Praxis, sowohl
für die versammelte Gemeinde als auch für die einzelnen Christinnen und
Christen.

Martin Reppenhagens «Auf dem Weg %u einer missionarischen Kirche in
Nordamerika» ist die bisher umfassendste Erforschung von Quellen, Inhalt und
missiologischer Bedeutung des GOCN, der missionalen Kirche sowie des
Erbes von Lesslie Newbigin. Seine Arbeit und diejenigen von Flett und Conner
ergänzen sich in anregender Weise; gemeinsam zeigen sie, dass die Forschung
zum Thema missionale Kirche nun wirklich eine nächste Etappe erreicht und
neue Perspektiven für die weitere Arbeit eröffnet hat. Mit Reppenhagens
Arbeit ist zudem eine wichtige Verbindung zur missiologischen Diskussion in
der deutschsprachigen Welt hergestellt. Es ist sehr zu hoffen, dass die Bemühung

um die missionale Erneuerung der westlichen Kirche an beiden Ufern
des Nordatlantiks durch gegenseitigen Austausch und gemeinsames Engagement

bereichert, ermutigt und gestärkt wird.

Abstract

Seit den 1970er Jahren forderte Lesslie Newbigin die Kirchen in Grossbritannien auf,
die offenkundige Säkularisierung ihrer Gesellschaft ernst zu nehmen, indem er fragte,
wie die christliche Kirche in diesem schwierigen Missionsgebiet wieder Missionskirche
werden könne. Das Thema wurde in den USA aufgenommen und wird unter dem
Stichwort «missional church» diskutiert. Es geht darum, den missionarischen Auftrag
der Kirche als unaufgebbares Wesensmerkmal kirchlichen Seins und Handelns wieder
zu entdecken. Die Debatte dreht sich eher um theologische Grundsatzfragen als darum,

neue Methoden oder Strategien zu suchen, zu prüfen und vorzuschlagen. Im
Zusammenhang mit der «missional church» wird eine Vielzahl von Themen untersucht
wie etwa die «Missionshermeneutik» der Bibel, die Diskussion um eine «konstantini-



198 Darrell L. Guder

sehe Gefangenschaft der Kirchen» oder die kritische Auseinandersetzung mit der

Theologie der missio Dei.

Darrell L. Guder; Princeton




	"Missional Church" : Forschungsbericht über eine missiologische Debatte in den USA

