
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 2

Artikel: Im Vertrauten fremd - Fremd im Vertrauen

Autor: Grözinger, Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im Vertrauten fremd — Fremd im Vertrauten

Basel als Ausgangspunktfür eine praktisch-theologische Bikklesiologie

Der Kanton Basel-Stadt erweist sich für die empirische Religionsforschung —

sei es in soziologischem, kulturwissenschaftlichem oder theologischem Interesse

— als ein so anregender wie aufschlussreicher Ort.1 Dies hat seinen
Grund nicht zuletzt darin, dass Basel ein Ort der Grenze in mehrfacher
Hinsicht ist.

Zum einen ist Basel ganz real die Grenzstadt hin zu Deutschland und
Frankreich. Diese Grenze ist hautnah zu spüren. Wenn in Frankreich oder
Deutschland die Zollbeamten Dienst nach Vorschrift machen, bricht in Basel
der eingespielte Alltag zusammen.

Zum anderen zeigt sich in Basel die Dialektik der Grenze. Grenzen trennen

nicht nur, sondern Grenzen verbinden. Basel ist die Kapitale im Dreiland
zwischen der Nordwestschweiz, Südbaden und dem Elsass. Die Mentalitäten
ähneln sich. Basel, Colmar und Freiburg gehorchen der gleichen Ästhetik im
Stadtbild.

Schliesslich zeigt der plurale Jahreszyklus der Stadt, dass die Baslerinnen
und Basler geübte lebensweltliche Grenzgänger/innen sind. Der Übergang
zum Neuen Jahr beginnt im Münster (kulturprotestandsch) mit Kirchenmusik,

(kryptokatholisch) mit ästhetischer Lichtinszenierung des Kirchenraums
und dessen Begehung bis hin zum Münsterplatz. Im Januar meldet sich das

rechtsrheinische Klein-Basel mit dem Vogel-Gryff-Tag zu Wort: eine
volksfestliche Inszenierung politisch-mythologischer Motive. Und dann der Höhepunkt

des Basler Jahreszyklus — ist's Weihnachten, ist's der Morgenstreich?
Auf jeden Fall gehört zu diesen Höhepunkten — einwöchig abgetrennt vom
restweltlichen Faschings- und Karnevalstreiben — die vom nächtlichen
Morgenstreich bis zum Mittwoch dauernde Fasnacht. Dreitägig wie Weihnachten
vom Heiligen Abend hin zum Stephanstag. Karfreitag (weniger) und Ostern
als einer der bleibenden Rest-Kern-Bestände des Kirchenjahrs. Schliesslich
der 1. August, die Bundesfeier mit dem zweimaligen Feuerwerk am Rhein
und — in individualisierter Kleinform — am Wasserturm auf dem Bruderholz.
Am letzten Freitag im November der Dies academicus mit dem Zug der ta-
lartragenden Professorinnen und Professoren vom Museum der Kulturen zur
Martinskirche. Die Zivilgesellschaft feiert an diesem Tag ihre Universität.

1 Jürgen Mohn hat dies als Religionswissenschaftler in essayistischer Form exempla¬
risch vorgeführt. Vgl. dazu J. Mohn: Der Raumverlust der Religion. Reflexionen
und Rundgänge zum Topos der religiös pluralen Stadt, in: D. Plüss u.a. (Hg.): Im
Auge des Flaneurs. Fundstücke zur religiösen Lebenskunst, Zürich 2009, 33—45.

ThZ 2/66 (2010) S. 148-162



Im Vertrauten fremd — Fremd im Vertrauten 149

Weihnachten schliesslich — traditionell, kommerziell, und ganz eigentümlich
stimmig im Konzert mit den übrigen Ereignissen des Jahreszyklus. Daran
kann man sich beteiligen. Aus Nähe oder Ferne, in eigener, individueller und
freigestellter Zuordnung. Jahreszyklisches Grenzgängertum gewissermassen.

Dies alles bestimmt auch die Art und Weise, wie man in Basel religiös ist.
Zunächst einmal teilt Basel mit vielen anderen mitteleuropäischen Städten
mit Metropolencharakter den statistisch messbaren Schwund von Kirchlichkeit.

Noch vor vierzigJahren gehörten annähernd neunzig Prozent der Basler

Bevölkerung einer der beiden grossen christlichen Kirchen, der römisch-katholischen

oder der evangelisch-reformierten Landeskirche an. Heute sind
noch knapp vierzig Prozent der baselstädtischen Bevölkerung Mitglieder der
beiden Landeskirchen. Die grösste Basler Konfession sind inzwischen die
Konfessionslosen mit knapp fünfzig Prozent. Gewachsen ist die islamische

Bevölkerung, und auch die Freikirchen verzeichnen ein gewisses Wachstum.
In stabiler öffendicher Präsenz zeigen sich die jüdischen Gemeinden in Basel.
Es bleibt zu erwähnen, dass nur wenige Kilometer entfernt im Kanton Baselland

viele Dörfer eine bleibende stabile Volkskirchlichkeit aufweisen. Auch
das gehört zur Basler Grenzerfahrung in Sachen Religion.

Zu diesen Basler Grenzerfahrungen in Sachen Religion gehört aber vor
allem, nicht in die Falle der so genannten Säkularisierungsthese zu tappen. Diese

besagt bekanntlich, dass, je moderner und differenzierter Gesellschaften
sind, das Religiöse umso mehr aus ihnen verschwinde. Moderne lässt Religion
verdampfen — so die zugespitzte These des Säkularisierungstheorems. Die
ersten empirischen Untersuchungen in Sachen Religion in Deutschland in den
60er- und 70er-Jahren des vergangenen Jahrhunderts schienen diese These zu
bestätigen — bis man merkte, dass man Kirchlichkeit mit Religion verwechselte.

Die Kirchlichkeit ist in Basel in der Tat geschwunden, nicht aber die
Religion. Im Jahre 1998 erfahren in einer repräsentativen Umfrage die beiden
Aussagen «Ich bezeichne mich als im weitesten Sinne religiös» und «Ich würde

mich als Christ/Christin bezeichnen» eine hohe Zustimmungsrate. Weitaus

mehr Menschen stimmen diesen Aussagen zu, als damals den beiden
Kirchen angehörten.2

Die Evangelisch-Reformierte Kirche Basel-Stadt steht damit vor der
Herausforderung, mit einer religiösen Stimmungslage zu leben, die sich nicht
mehr automatisch an eine kirchliche Institution bindet. Diese Herausforderung

ist nicht nur eine finanzielle durch zurückgehende Steuereinnahmen,
sondern weitaus mehr eine praktisch-theologische: Wie verortet sich die

2 M. Bruhn (Hg.): Ökumenische Basler Kirchenstudie. Ergebnisse der Bevölke-

rungs- und Mitarbeitendenbefragung, Basel 1999; M. Bruhn, A. Grözinger (Hg.):
Kirche und Marktorientierung. Impulse aus der Ökumenischen Basler Kirchenstudie,

Freiburg i.Ü. 2000.



150 Albrecht Grözinger

Evangelisch-Reformierte Kirche Basel-Stadt in einem kulturell-religiösen
Umfeld mit schwindender Kirchlichkeit? In ersten Beschlüssen haben
Kirchenrat und Synode mit einem Konzept der pluralen Schwerpunktbildung
geantwortet. Pluralität soll es in den Gottesdiensten der verschiedenen
Gemeinden geben, die ein klares Gottesdienstprofil entwickeln sollen (evangeü-
kal, theologisch-bildungsbürgerlich, familienorientiert, kirchenmusikalisch
etc.). Die Menschen sollen wissen, was sie erwartet, wenn sie eine bestimmte
Kirche zum Gottesdienst aufsuchen. In gleicher Weise sollen die Gemeindearbeit

der einzelnen Gemeinden und die gesamtkirchlichen Aufgaben
konzentriert und profiliert werden. Damit ist die traditionelle Allround-Parochie
in Basel abgeschafft.

Perspektivwechsel: Von den Anhöhen der Dogmatik %urgelebten Religion

Ist ein solches Konzept tragfähig? Mit dieser Frage möchte ich mich im
Weiteren auseinandersetzen. Dabei kann diese Frage nicht nur binnenkirchlich
reflektiert und entschieden werden; der Blick auf die religiösen Subjekte und
deren religiöse Bedürfnislagen muss leitend sein.

In der praktisch-theologischen Ekklesiologie der letztenJahre hat in dieser
Hinsicht ein weit reichender Perspektivwechsel stattgefunden. In den ersten
beiden Jahrzehnten nach dem zweiten Weltkrieg kam im Gefolge des Primats
einer Wort-Gottes-Theologie, sei es Barth'scher oder Bultmann'scher
Prägung, die Kirche in der Praktischen Theologie nur aus der Fallhöhe einer
normativ-dogmatischen Theologie in den Blick. Praktisch-theologische Reflexionen

zur Kirche begannen deshalb in der Regel mit einem exegetisch-dogmatischen

Einstieg. Erst nachdem ein solch exegetisch-dogmatischer Rahmen

gesetzt war, kam die faktische Realität der Kirche — wenn überhaupt! — in den
Blick. Mit der so genannten empirischen Wende am Ausgang der 60er-Jahre
des vergangenen Jahrhunderts änderte sich dies. Vor allem die erste empirisch
orientierte EKD-Studie zum Mitgliederverhalten aus dem Jahre 1974 wirkte
hier bahnbrechend.3 Plötzlich erschienen die wirklichen Menschen, die der
Kirche angehören, auf der Bildfläche der Praktischen Theologie. Allerdings
in einer bezeichnenden Art und Weise. Die EKD-Studie zeigte, dass die
Menschen mit ihrem persönlichen Glauben von der überlieferten Normaldogma-
tik in hohem Masse abwichen und dass ihre Erwartungen an die Kirche und
ihre Vorstellungen von der Kirche nicht minder aus dem (noch) in Geltung
stehenden exegetisch-dogmatischen Rahmen fielen. Dies wurde als Verlust
und Mangel beklagt, der durch — wie auch immer geeignete Massnahmen — so

3 H. Hild (Hg.): Wie stabil ist die Kirche. Bestand und Erneuerung. Ergebnisse einer
Umfrage, Gelnhausen/Berlin 1974.



Im Vertrauten fremd — Fremd im Vertrauten 151

schnell wie möglich behoben werden sollte. Es war eine eindeutige
Defizitperspektive, die die Wahrnehmung der Kirchenmitglieder durch die
theologischen Profis bestimmte. Dies war nur vor dem Hintergrund einer noch
relativ intakten Volkskirchlichkeit möglich. Zwar zeigten sich in dieser Zeit
erste Krisenphänomene wie eine (leicht) ansteigende Kirchenaustrittsrate.
Finanziell jedoch waren die protestantischen Kirchen so reich wie noch nie.

Der sonntägliche Gottesdienstbesuch — zumindest in den gewohnten jahres-
zyklischen Rhythmen — war verbreitet. Die Kirchen waren mit ihren Vertretern

in den öffentlich-rechtlichen Medien stark präsent. Der kirchliche
Religionsunterricht stand (noch) nicht auf dem Prüfstand. Pointiert könnte man
sagen: Die Welt der Kirche war noch in Ordnung, wenn es nur die störenden

Mitglieder mit ihrem durch Dogmatik offensichtlich nicht beizukommenden
Eigen-Sinn ihres individuellen Glaubens nicht gegeben hätte. Auf deren
Bedürfnisse einzugehen, galt — so meinte man die Lektion aus dem Kirchenkampf

während der Zeit des Nationalsozialismus gelernt zu haben — als der

ekklesiologische Sündenfall schlechthin. Man lese nur noch einmal den so

klugen wie polemischen Essay von Rudolf Bohren «Unsere Kasualpraxis —

eine missionarische Gelegenheit?».4
Erst die immer grösser werdenden finanziellen Probleme, aber auch die

Wahrnehmung eines wachsenden religiösen und weltanschaulichen Pluralismus

führten zu einem weit reichenden Perspektivwechsel. Die gelebte Religion

— so lernten die theologischen Profis zunehmend — ist nicht die Gefährdung

der Kirche, sondern deren Basis. Nicht zuletzt war es auch das wachsende

Selbstbewusstsein der Kirchenmitglieder, die deren Stimme verstärktes
Gewicht verlieh. «Wir sind das Kirchenvolk» — dieser Ruf erschallte eben
zunehmend nicht nur auf dem Kirchentag, sondern in den Synoden und
Presbytérien.

Weitet man das Blickfeld, dann wird man gewahr, dass sich ein solcher
Verlauf auch in anderen Bereichen beobachten lässt. Exemplarisch möchte
ich hier nur kurz auf die kulturtheoretische Wahrnehmung des damals neuen
Mediums Fernsehen verweisen. Die ersten beiden Jahrzehnte nach dem
Zweiten Weltkrieg waren durch eine durchgängig kulturkritische, wenn nicht
kulturpessimistische Perspektive bestimmt. Der in den USA lehrende Anglist
Paul A. Cantor hat dies in einem instruktiven kleinen Essay nachgezeichnet.5
ImJahre 1954 veröffentlichte Theodor W. Adorno eine Abhandlung mit dem
Titel «How to look at Television», der in der angesehenen wissenschaftlichen
Fachzeitschrift The Quarterly of Film, Radio und Television erschien. Von den

4 R. Bohren: Unsere Kasualpraxis - eine missionarische Gelegenheit? (TEH 147),
München 51979.

5 P.A. Cantor: Intelligentes Leben entdeckt! Die Welt des Fernsehens entwickelt
sich, Merkur. Zeitschrift für europäisches Denken 63 (2009) 477-486.



152 Albrecht Grözinger

Fallhöhen abendländischer Hochkultur erschien das Fernsehen als ein Medium

für reichlich verblödete Menschen. Adorno empfahl damals eine «Impfung

des Publikums gegen die vom Fernsehen verbreitete Ideologie»6. Erst
als die kids, die mit dem Fernsehen als Alltagsmedium aufwuchsen, selbst die
Lehrstühle für Kultur- und Medienwissenschaft innehatten, änderte sich die
vorherrschende Perspektive. Sie konnten ihre eigenen lebensweltlichen
Erfahrungen nicht mit dem kulturkritischen Verdikt über das Fernsehen, dessen
Fans per Impfung davon geheilt werden sollten, identifizieren:

«Wissenschaftler schreiben jetzt über Fernsehserien, weil sie diese bewundern,
nicht weil sie das Medium hassen. Sie schreiben auf der Grundlage solider Kenntnisse

einer spezifischen Serie und weil sie eine Vorliebe dafür haben - sie nennen
die Serien sogar beim Namen.»7

Von der Dogmatik zur gelebten Religion, vom kulturkritischen Verdikt zur
Reflexion der eigenen Medienerfahrung — der Gang der Wissenschaftsgeschichte

in diesen beiden so verschiedenen universitären Disziplinen ähnelt
sich auf frappierende Weise.

Da gibt es etwas — aber ich weiss nichtgenau was

Wie sieht sie nun aus — die gelebte Religion in unserem mitteleuropäischen
Kontext zu Beginn des 21. Jahrhunderts? So unübersichtlich die Lage auch
scheint, wir wissen ziemlich viel davon. Eine Fülle empirischer Umfragen und

Forschung qualitativer und quantitativer Ausrichtung gibt uns eine recht
genaue Einsicht in die religiöse Lage unserer Gegenwart.8

Es gibt sie noch, die Menschen, die im Christentum heimisch sind, denen
die Grunddaten der christlichen Überlieferung vertraut sind und die am
kirchlichen Leben regelmässig teilnehmen. Doch sie sind zur Minderheit
geworden. Sie sammeln sich in den Landeskirchen und in den diversen Freikirchen.

Und da gibt es die grosse Mehrheit, deren gelebte Religion sich weder in
die überkommenen dogmatischen wie kirchlichen Passformen einfügen mag.
Wenn die Kirchen diese Menschen nicht auf dem «freien Markt» der religiösen

und weltanschaulichen Orientierungen verlieren wollen, dann müssen

6 Zit. nach Cantor: Intelligentes Leben entdeckt (Anm. 5), 481.
7 Cantor: Intelligentes Leben entdeckt (Anm. 5), 485.
8 Neben den bedeutsamen empirischen Erhebungen der EKD über Kirchenmit¬

gliedschaft seit dem Jahre 1974 seien hier nur exemplarisch genannt: A. Dubach,
R.J. Campiche: Jeder ein Sonderfall. Religion in der Schweiz, Zürich/Basel 21993;
K.-P. Jörns: Die neuen Gesichter Gottes. Was die Menschen heute wirklich glauben,

München 1997.



Im Vertrauten fremd - Fremd im Vertrauten 153

sie diese Menschen in ihrer spezifischen Frömmigkeitsstruktur zu würdigen
lernen. Zu dieser Würdigung gehört zunächst einmal ihre Wahrnehmung.
Wie sieht sie also aus, diese «Frömmigkeit», die sich nicht mehr ohne weiteres
an die überlieferten Glaubensgehalte und kirchlichen Organisationsstrukturen

bindet?
Mir hat sich in diesem Zusammenhang eine bestimme Szene als exemplarischer

Ausdruck gelebter Religion unserer Gegenwart eingeprägt. Es war am
Abend des Beginns des zweiten Golfkrieges nach dem Überfall Saddam Husseins

auf Kuwait. Abends werden in Deutschland und in der Schweiz — zum
Teil spontane, zum Teil wohlorganisierte — Gottesdienste, Andachten und
Friedensgebete abgehalten. Das Fernsehen berichtet darüber. Vor der Tür
einer Berliner Kirche wird eine Frau gefragt, warum sie diesen Gottesdienst
besuche. Und darauf antwortete die Frau wörtlich: «Ich war Jahre lang nicht in
einer Kirche. Ich weiss nicht, warum ich heute Abend in die Kirche gehe. Ich
weiss aber, dass ich heute Abend in die Kirche gehen muss.» Ein bestimmtes
und unbestimmtes Gefühl zugleich. Da gibt es etwas — aber ich weiss nicht genau
was.

In vielen empirischen Studien begegnet diese unbestimmt-bestimmte
Religion in mannigfaltiger Variation. Amelie, heute in der Mitte des 50.

Lebensjahrzehnts, verleiht ihrer «Religion» mit folgenden Worten Ausdruck:9

«Ich weiss nur, dass mir das Leben häufig so nicht genug ist, dass ich gerne von
einer metaphysischen Ebene mehr erleben würde, mehr erfahren würde, mehr hören
würde, mehr, mehr Zugang hätte [...] Wie kann ich mich mehr, mehr eins machen
mit allem? [...] weil ich schon das Gefühl habe, ich aktiviere von dem Potential, was
ich als Mensch habe, nur einen ganz kleinen Prozentsatz [...] Und ich würde gerne
mehr zum Einsatz bringen [...] Und ich denke, dass ich nur für mich selbst irgendwie

weiter komme. Ja, ich habe das Gefühl, dass wenn ich es fertig bringe, diese

Versenkung für mich zustande zu bringen, [ich] mich weiter entwickle, dass ich
nicht mehr stehen bleibe. Und ich glaube, das ist das, wovor ich im Moment Angst
habe, dass ich im Entwicklungsstand stehen bleibe und nicht weiterkomme [...] Es

gibt gar kein wirkliches Ziel, ich merke nur, dass da noch was ist und dass ich das

kultivieren und pflegen möchte.. .»10

Religion erscheint hier als das Gefühl für ein Mehr, das über das gegenwärtige
Leben hinaus geht. Dieses Potential möchte Amelie ausschöpfen. Sie kann
aber über den Inhalt und die Struktur dieses Potentials keine weiteren
Auskünfte geben. Sie beschreibt ihre «Religion» durchaus auch in Sprachmustern
der abendländischen Überlieferung, ein sprachliches Puzzle gewissermassen.

9 Aus Gründen der besseren Lesbarkeit werde ich die transskriptorischen Details
der Standards empirischer Interview-Führung hier nicht wiedergeben. Sie können
in den Verweisstellen der Zitate verifiziert werden.

10 Zit. nach J. Hermelink u.a. (Hg.): Kirche in der Vielfalt der Lebensbezüge, Band 2:

Analysen zu Gruppendiskussionen und Erzählinterviews, Gütersloh 2006, 284.



154 Albrecht Grözinger

Nur scheint sie sich dieser Zusammenhänge selbst kaum oder gar nicht be-

wusst zu sein.
Ganz offensichtlich ist die lebensgeschichtliche Aktivierung von «Religion»

an bestimmte Situationen gebunden. Im oben genannten Beispiel aus
Berlin ist es der Ausbruch eines Krieges, ein sicher nicht alltägliches Ereignis.
Sehr viel verbreiteter sind die lebenszyklischen Anlässe, die durchaus auch zu
einem Einfallstor für eine (Wieder-)Anbindung an bestimmte Formen des

kirchlichen Christentums werden können. Rita, zum Zeitpunkt des Interviews

39 Jahre alt, berichtet von solch einer Erfahrung:

«... zum Beispiel wenn ich nach Hause fahre, in meinen Heimatort, ich bin jetzt
nach dem Tod meiner Mutter, das war im Juli, nur dreimal dort gewesen, das war
am Todestage meines Vaters, am Geburtstag meines Vaters und dann erst wieder
am Geburtstag meiner Mutter, bin am Grab gewesen, und bin auch im Gottesdienst

gewesen, hab die Zeit, die Stunden genützt, bin auch im Gottesdienst gewesen.. ,»n

Neben den lebensgeschichtlich eingespielten Ereignissen, zu denen bei aller
persönlichen Betroffenheit auch das Sterben von Eltern gehört, sind es vor
allem die oft als schicksalhaft erfahrenen, nicht durch routiniertes Verhalten
zu bewältigenden Geschehnisse, die verdichtete religiöse Erfahrung evozie-
ren können, die durchaus auf vorgängig vertrauter Erfahrung aufbauen können.

Ursel W., Jahrgang 1947, berichtet von einer solchen Zwillings-Erfahrung.

Religion war für sie schon immer mit Naturerfahrung verbunden:

«[...] ich hab mir den Fotoapparat gekauft und habe immer sehr schöne
Landschaftsaufnahmen gemacht Blumen und Bäume und so was und manchmal einfach
nur so dagesessen und vielleicht würde ich heute sagen meditiert ja so einfach.. ,»12

Diese Basis-Erfahrung kann sich dann zu einem bestimmten herausgehobenen

Ereignis verdichteter religiöser Erfahrung erweitern:

«... und ich hatte einmal ein ganz schönes Erlebnis am Toten Meer da warn wir so

gegen Abend in die Richtung getrampt und warn in Qumran angekommen das ist
ein Ort wo man so alte Pergamente gefunden hat ausm Alten Testament und wir
warteten dort auf ein anderes Pärchen die uns mitgenommen hatten die schauten
sich dann noch irgendwelche alten Gemächer an und wir sassen da auf den Felsen
und so vor uns lag Jordanien in der Abendsonne und die Berge färbten sich so rosa
bis violett also das war irgendwie ein ganz wunderschönes Bild und ich fühlte mich

ich fühlte mich soooo ich glaube man nennt das kosmisches Bewusstsein also
ich fühlte mich ganz so als wärn die Felsen auf denen ich sass meine Brüder also

so also so ne ganz starke Einheit mit dem Kosmos und ja solche dieses Erlebnis

11 Zit. nach K. Engelhardt u.a. (Hg.): Fremde Heimat Kirche. Die dritte EKD-Erhe-
bung über Kirchenmitgliedschaft, Gütersloh 1997, 79.

12 Zit. nach R. Sommer: Lebensgeschichte und gelebte Religion von Frauen. Eine
qualitativ-empirische Studie über den Zusammenhang von biographischer Struktur

und religiöser Erfahrung, Stuttgart 1998, 218.



Im Vertrauten fremd — Fremd im Vertrauten 155

war auch irgendwie für mich so ganz prägend was so meine Beziehung äh zu Gott
angeht und ich dachte mir ach pphh die Kirche ja das is irgendwie auch gut und so
und manchmal brauch ich das auch aber so diese eben die Beziehung zu Gott die
is mir irgendwie viel wichtiger.»13

In diesen Worten spricht sich eine ausserordentlich dichte religiöse Erfahrung

aus, die gleichwohl im Irgendwo und Irgendwie verbleibt. Ursel W. weiss,
dass es geformte tradidonsgeleitete Religion gibt («Beziehung zu Gott»), und
sie weiss, dass es eine Institution gibt, in der diese Tradition gepflegt wird
(«die Kirche»). Aber dies verbindet sich für Ursel W. nicht mehr
lebensgeschichtlich — es verbleibt in einem «ja das is irgendwie auch gut und so und
manchmal brauch ich das auch». Religion ausserhalb der Kirche und jenseits
der dogmatischen Uberlieferungen. Klaus-Peter Jörns hat diese Art (traditions-

und institutionsfreier) Religion pointiert auf den Begriff gebracht und
bereits auch erste praktisch-theologische Perspektiven skizziert: «Nachdem
der christliche Gott in einer zweitausendjährigen Theologiegeschichte unendlich

oft dogmatisch festgelegt worden ist, und nachdem die Kirchentümer
Gott von den Lebensgeschichten der Menschen zum Teil weit entfernt
haben, ist es Zeit anzuerkennen, dass es Glauben gibt, der sich nicht in ein
wissenschaftstheoretisches Konzept fassen lässt und dennoch die Menschen
trägt. Und <Gott> kann sich wohl auch in Gesichtern wahrnehmen lassen, die
Menschen einfallen, wenn sie von Ängsten und Hoffnungen hin- und hergerissen

werden und froh sind, wenn ihnen einer oder eine begegnet, die ihnen
zuhört. Jede christliche Antwort auf die Frage, wo denn die Grenze für eine

Virtualisierung Gottes im (Kunstwerk) der Theologen und Kirchen, der Gläubigen

jeder Art und auch der Religionslosen liegt, wird sich prinzipiell an der
Vielfalt der Wahrnehmungsgestalten Gottes in den vier biblischen Evangelien

orientieren können. Denn der Glaube, dass Gott in Jesus Christus Mensch

geworden, gestorben und auferstanden ist, hat es auch riskiert, alle dogmatischen

Grenzsicherungen aufzugeben. Was bleibt, ist darauf zu vertrauen,
dass sich der lebendige, auferstandene Gott immer wieder zu erkennen geben
wird — durch Menschen, die etwas von ihm wahrgenommen haben. Christliche

Theologie als Wissenschaft wird dann danach fragen, ob die neuen
Gesichter Gottes das Angesicht Jesu Christi, das Christen als glaubwürdige
Wahrnehmungsgestalt der Liebe Gottes in unserer Geschichte kennen und
bekennen, nicht verdecken. Sie kann aber nicht sagen, dass irgendeine
dogmatische Wahrnehmungsgestalt dieses Jesus Christus über Glaube oder
Unglaube entscheidet.»14

13 Zit. nach Sommer: Lebensgeschichte (Anm. 12), 219f.
14 Jörns: Die neuen Gesichter Gottes (Anm. 8), 232.



156 Albrecht Grözinger

Kirche als Ressource

Die religiöse Erfahrung vieler Menschen unserer Gegenwart hat sich also von
den Kirchentümern — welcher Couleur auch immer — verabschiedet, so lautet
die These. Doch stimmt dies wirklich so? Auch hier tun wir gut daran, die
Äusserungen derer selbst wahrzunehmen, denen wir ein bestimmtes Verhältnis

zur Kirche zuschreiben. In diesen Äusserungen stossen wir auf ein so
differenziertes wie diffiziles Verhältnis zur Kirche. Stark ausgeprägt ist das
Beharren auf einer Unabhängigkeit der eigenen Erfahrungen gegenüber aller
institutionell-kirchlichen Bevormundung. Das Weltbild baut sich heute gleichsam

<autonom> auf. So äussert sich in einem Gruppengespräch Oliver
folgendermassen:

«[...] aber was ich denke, dass es unheimlich wichtig is für Kinder ähm dass es ne
Kirche gibt, aber auch aber auch für Leute jetzt zum Beispiel, die jetzt noch nicht
so rational an die Welt ran gehen wie ich das mache, also ähm Menschen, die
einfach nicht so viel ähm wissenschaftlich über die Welt nachdenken und ähm versuchen

sich alles zu erklären irgendwie oder ne ne wissenschaftlich Erklärung finden
für Sachen also. Und dass zum Beispiel wenn wenn ja also jetzt einfach wenn ich
meine Kinder erziehen würde, würde ich immer versuchen ihnen auch äh ähm von
der Bibel zu erzählen, weil ich denke, dass das eben moralische Grundsätze sind

ganz wichtig sind ähm für das menschliche Zusammenleben und die man als Kind
irgendwann mal gehört haben muss, und dass es auch Weltbilder sind, die für'n
kindliches für'n kindlichen Gedanken sehr gut sind, also hab ich auch mal ne Zeit
lang eben sehr stark an Gott geglaubt, und das hat mir unheimlich geholfen, und als

mein mein Kopf aber angefangen hat immer weiter nachzudenken und eigene
wissenschaftliche Bilder zu entwickeln ähm, war der Gottesglaube plötzlich sinnlos,
also der reine Gottesglaube und ähm es hat sich eben so'n bisschen verändert so.

Aber es war trotzdem unheimlich wichtig, dass ich die die Kirche eben hatte als

Grundlage als ähm ähm also für die Lebensphase auch besonders, also für die kindliche

Lebensphase.»13

In Olivers Äusserung ist die Kirche sehr kritisch ins Blickfeld geraten. Im
Grunde ist sie für einen denkenden Menschen überflüssig. Oder doch nicht?
Wenn es da nicht die Erinnerung an die eigene Kindheit gäbe. Auch Oliver,
der sehr stolz ist auf sein (wissenschaftliches Weltbild), erinnert sich an eine
Zeit in seinem Leben, in der die Kirche (unheimlich wichtig) war — und
irgendwie will das auch nicht so richtig zu Ende sein. In der gleichen
Grundrichtung, doch wesentlich differenzierter äussert sich Anke, zur Zeit des
Interviews 35 Jahre alt:

((Ich bin nicht aus der Kirche ausgetreten, einfach zuerst einmal, weil ich in der Kirche

war, habe mir dann keine grossen Gedanken darüber gemacht, als ich dann
berufstätig wurde und so gesehen habe, jeden Monat geht da so ein Batzen an die Kir-

15 Zit. nach Hermelink: Kirche in der Vielfalt der Lebensbezüge (Anm. 10), 168.



Im Vertrauten fremd - Fremd im Vertrauten 157

che ab, habe ich halt darüber nachgedacht und habe dann so für mich entschieden,
dass, wenn ich aus der Kirche austreten würde, wenn ich also für mich beschliessen

würde, dass es keine Kirche geben soll, für mich, dann würde ein wichtiger Teil,
denke ich, im Leben eines Menschen wegfallen, weil die Kirche bis vor, ich denke
mal so vor acht Jahren oder so, doch die einzige Institution war, wo so die, wie soll
ich sagen, die religiöse so, ja, auch so die spirituelle Seite des Menschen mit
aufgehoben war. Deswegen habe ich mir gesagt, ich habe als Kind profitiert, von dieser

Jungschar, von diesem, ja natürlich auch das Lernen da, dass nicht nur die Alltags-
welt existiert, sondern eben auch eine Welt um uns herum, wo jeder so seinen Glauben

finden muss, das war der einzige Bereich, der das wachgehalten hat, und das

möchte ich den anderen noch weiter ermöglichen, die dieses Wachhalten noch
brauchen. Also ich denke, inzwischen gibt es schon viele andere Möglichkeiten,
also gerade durch diese bewusste esoterische Welle, dass man da eben sehr viel auf
Themen gestossen wird, die wichtig sind für den Menschen. Und wo man die
Kirchen nicht mehr unbedingt braucht. Aber, wie gesagt, ich bin immer noch in der
Kirche, und das Thema ist aber für mich noch nicht so beendet. Also ich ignoriere
es eigentlich in meinem Leben momentan. Ich brauche die Kirche nicht mehr und
lasse es einfach laufen.»16

Es ist nicht nur Nostalgie, was Anke in der Kirche hält. Mit Sicherheit spricht
ein grosses Stück Dankbarkeit aus diesen Worten. Aber eben auch das <noch
Offene) in ihrem Leben, das Anke nicht mit einem Kirchenaustritt einfach
schliessen kann.

dass nicht nur die Alltagswelt existiert

Lässt sich ein Resümee ziehen aus den wenigen, aber exemplarischen persönlichen

Äusserungen zu Religion und Kirche in unserer Gegenwart? Zunächst
scheinen die Kirchen vor einem Dilemma zu stehen: Religion ist in unserer
Gegenwart unübersehbar präsent, aber sie lässt sich nicht mehr kirchlich-institutionell

einbinden oder gar bevormunden. Im Gegenteil scheint ein gewisses

Autonomiestreben gegenüber allen Bindungen an Tradition und Institution

gerade dort in die religiöse Erfahrung eingeschrieben zu sein, wo sie sich
vital äussert. Muss die Kirche also die gelebte Religion verloren geben? Oder
sich so weit anpassen, dass sie ihr eigenes Profil verliert? Beides scheint mir
nicht der Fall zu sein, wenn wir die gelebte Religion in ihrer Tiefenschärfe
sichtbar zu machen versuchen.

Gelebte Religion lebt aus dem Gefühl, dem Wunsch oder der Sehnsucht
heraus, dass nicht nur die Alltagswelt existieren möge. Hier hat sich gegenüber

der radikalen Diesseitigkeit der 68er-Generation eine bedeutsame
Verschiebung vollzogen. Banale Religionskritik und Diesseitigkeitsverherrli-

16 Zit. nach Engelhardt: Fremde Heimat Kirche (Anm. 11), 195.



158 Albrecht Grözinger

chung hat gegenwärtig keine Konjunktur. Offensichtlich sind es nicht zuletzt
die vielfältigen Krisenerfahrungen unserer Gegenwart, die dieses Gefühl stärken;

die 68er-Generation war ihnen so nicht ausgesetzt. Eine in die Krise
geratene globalisierte Moderne macht Transzendenzerfahrungen oder doch
wenigsten Transzendenzsehnsüchte populär.

Wir tun gut daran, es bei dieser allgemeinen Formulierung zu belassen.
Mehr als eine unspezifische Transzendenzorientierung verbindet die religiösen

Individuen unserer Gegenwart kaum miteinander. Gewiss — es sei noch
einmal daran erinnert — gibt es die Minderheit der religiösen Menschen, die
sich kirchlich engagieren. Dass dies eine Minderheit ist, sagt nichts über ihre
Bedeutung. Dazu später noch mehr. Aber ansonsten hat sich Religion radikal
individualisiert und von der Uberlieferungstradition des einstmaligen
Mainstreams abendländischer Religion meilenweit entfernt. Religion ist heute
radikal synkretistisch bis in die Mitte der Kirche hinein.17

Allerdings zeigt sich auch eine Dialektik der radikalen Individualisierung
und Synkretisierung von Religion. Die Menschen nehmen sich das Recht heraus,

ihre eigene Religion zu <basteln>. Die Materialien zu dieser Bastelarbeit
können sie aber nicht selbst erstellen. Keiner vermag <seine> Religion von
einem Nullpunkt aus zu erfinden und zu konstruieren. Wir sind dabei auf Symbole,

Stories und Rituale angewiesen, die selbst zu erfinden wir hoffnungslos
überfordert wären. Deshalb boomt der Markt der religiösen und
weltanschaulichen Sinnangebote. Die Religions-Bastlerlnnen unserer Gegenwart
brauchen diesen Markt, ohne ihn wären sie verloren.

Und nun zeigt sich ein interessanter Tatbestand. Es gibt — das zeigen alle

empirischen Umfragen und Untersuchungen — ein bleibendes Wissen oder
auch eine bleibende Erinnerung, dass es da eine Institution gibt, in der sich
über Jahrhunderte hinweg religiöses Wissen und religiöse Erfahrung
angesammelt haben. Ein Wissen und eine Erfahrung, die in dieser Institution
KIRCHE gehegt und gepflegt wurden, die dort reflektiert wurden, die dort
bewahrt und verändert zugleich wurden. Irgendwie scheint einem dieses Wissen

und diese Erfahrung fremd geworden zu sein. Stösst man aber bei
gelegentlichen Begegnungen — geplanten oder ungeplanten — auf dieses Wissen
und diese Erfahrung, dann entdeckt man plötzlich in diesem Fremden das

vertraute Eigene. Die Kirche dort weit draussen weiss etwas von dem mir
selbst in meinem Inneren so Vertrauten. Und oft scheint sie dies in klareren
Symbolen, Bildern und Ritualen zu wissen als man selbst. Die fremde
Institution begegnet einem plötzlich als vertraute Heimat.

17 Vgl. dazu V. Drehsen, W Sparn (Hg.): Im Schmelztiegel der Religionen. Konturen
des modernen Synkretismus, Gütersloh 1996.



Im Vertrauten fremd — Fremd im Vertrauten 159

Kirche als Bahnhofund Herberge

Was bedeutet nun diese Aussenbeschreibung der Religiosität unserer Gegenwart

für die Binnenwahrnehmung und Binnenreflexion der Kirche?
Werden an die Kirche von ihren Mitgliedern Erwartungen herangetragen,

aktiviert dies nicht selten einen bestimmten Reflex: Ja nicht auf die Erwartungen

eingehen, denn die Kirche hat ihren eigenen Auftrag, der ihr genau genug
sagt, was sie zu tun hat. Dieser Reflex ist vor dem Hintergrund der Erfahrungen

im deutschen Kirchenkampf während der Zeit des Nationalsozialismus
in gewisser Weise verständlich, entspricht jedoch nicht der kirchlichen Situation

im Kontext einer demokratischen Zivilgesellschaft und eines religiösen
und weltanschaulichen Pluralismus. Nicht eine reflexhafte Abwehr, sondern
eine reflektierte Aufnahme von Erwartungen ist angezeigt.

Schaut man sich nämlich diese Erwartungen an, dann sieht man, dass diese

Erwartungen in gewisser Hinsicht bestimmt und unbestimmt zugleich
sind. Bestimmt sind sie darin, dass man von der Kirche erwartet, in ihr auf
das zu treffen, was einem die Gewissheit gibt, dass nicht nur die Alltagswelt
existiert. Von der Kirche — das zeigen alle Umfragen unisono — wird erwartet,
dass sie Gottesdienste anbietet, in denen einem diese die Alltagswelt übersteigende

Wirklichkeit begegnet, und dass sie eine Diakonie betreibt, die sich
dem Effizienzdenken verweigert und etwas von Empathie und Erbarmen
weiss. Insofern steht die Kirche gerade in den Erwartungen der Menschen
durchaus für eine andere Welt. Insofern konvergieren an dieser Stelle der Auftrag

der Kirche und die Erwartungen, die an sie herangetragen werden.
Manchmal scheint es, dass nicht selten eher randständige Mitglieder der Kirche

sehr viel genauer wissen oder zumindest spüren, für was die Kirche zu
stehen hat, als manche besoldete Mitarbeiterinnen in der Kirche. Der Reflex

gegen die Erwartungen hat im Kernbereich der Kirche oft sehr viel mehr mit
Besitzstandswahrung zu tun als theologischer Sorge.

Unbestimmt sind die Erwartungen jedoch darin, wie sich in der Kirche
diese andere Welt zeigt oder zeigen soll. Viele Mitglieder sind der kirchlichen
Tradition so sehr entfremdet, dass sie gar nicht mehr wissen können, was sie

in einem Gottesdienst an konkreten Abläufen zu erwarten haben. Dies wird
besonders in den Kasualgottesdiensten deutlich, wo der Anteil randständiger
Mitglieder in der Regel sehr viel höher ist als im Sonntagsgottesdienst. Hier
wird dann der Gestaltungsauftrag an die Kirche konkret. Es geht darum, die
biblisch-christliche Überlieferung in die individuellen Lebensgeschichten hinein

zu lesen, sie gleichsam lebensgeschichtlich zu verflüssigen. Darin muss die
Kirche ihre Kompetenz haben, und darin hat sie in weiten Teilen auch ihre
Kompetenz. Keine Dogmatik-Pakete sind heute mehr gefragt, sondern
gelegentliche Begegnungen, in denen biblisch-christliche Symbole, Stories und
Rituale als lebensdienlich erfahren werden.



160 Albrecht Grözinger

Damit es zu dieser lebensgeschichtlichen Verflüssigung kommen kann,
bedarf es jedoch einer lebendigen Kultur des Christentums. Diese Kultur
können aber nicht die Randständigen pflegen; sie entsteht durch engagierte
Mitglieder, also das, was wir einmal die Kerngemeinde genannt haben. Gerade

damit die Erwartungen der Randständigen theologisch verantwortlich
aufgenommen werden können, bedarf es mehr als nur der Randständigkeit. Und
insofern sind die randständigen Mitglieder der Kirche gerade auf das angewiesen,

was sie für sich selbst ablehnen, nämlich eine engagierte Teilhabe am
kirchlichen Leben. Umgekehrt würde eine sich auf sich selbst beschränkende
Kerngemeinde mit der Zeit hoffnungslos verkrusten. Das Innen und Aussen,
das Vertraute und das Fremde müssen in einer lebendigen Dynamik miteinander

verschränkt bleiben.
Kristian Fechtner hat für eine Kirche, in der diese Dynamik von Innen

und Aussen, Vertrautem und Fremdem lebendig ist, zwei eindrückliche Bilder

gefunden: Kirche ist Bahnhof und Herberge zugleich.18 Kirche als Bahnhof

verweist auf das Passagere, das vielen Begegnungen mit Kirche anhaftet
und das gerade so gewollt ist. Kirche als Herberge verweist auf Geborgenheit
und Dauer:

«Dem Bahnhof ist ein Versprechen eingeschrieben: die Verheissung des Lebens als

Reise [...] Der Herberge ist eine Erinnerung beigegeben: Für mich ist gut gesorgt.
Die Kirche als Bahnhof und die Gemeinde als Herberge: Die beiden Bilder stehen

polar zueinander, sie verkörpern sehr unterschiedliche Momente des Christentums
und von dem, wie es sich sozial zu realisieren vermag. Und gleichzeitig verweisen
beide Bilder auch aufeinander und räumen sich gegenseitig ihren Platz ein. Sie

aufeinander zu beziehen, ohne das eine zugunsten des anderen preiszugeben, ist — so
denke ich - genau die praktisch-ekklesiologische Aufgabe, die sich stellt, wenn Kirche

Zeitgenossenschaft lebt.»19

Von der Ortskirche kirchlichen Orten

Wenn Kirche Bahnhof und Herberge sein will, dann wird dies auch

Konsequenzen für ihre organisatorische Gestalt haben müssen. Als meine Frau und
ich vor 20 Jahren in Wuppertal aus wohl erwogenen Gründen die Parochie
wechseln wollten, war dies ein erniedrigendes behördliches Spiessrutenlau-
fen, das weniger der Kirche verbundene Menschen sicher mit einem Kirchenaustritt

beantwortet hätten. Mit einem sicheren Gespür für theologische und
urbane Notwendigkeiten hat die Evangelisch-Reformierte Kirche Basel-Stadt
schon Vorjahren ihre über Jahrhunderte hinweg solid verankerte Parochial-

18 K. Fechtner: Zeitgenossenschaft der Kirche. Herausforderungen und Chancen für
christliche Gemeinden unserer Zeit, IKZ 90 (2000) 217—230.

19 Fechtner: Zeitgenossenschaft der Kirche (Anm. 18), 229f.



Im Vertrauten fremd — Fremd im Vertrauten 161

struktur aufgelockert. Parochiewechsel und Parochiewahl wurden erleichtert.
Die Parochie, in die man hineingeboren wurde und in der man sein Leben
lang verblieb, ist nunmehr nur noch eine Möglichkeit neben anderen. Weitere
angestrebte Reformen wie Konzentration und Schwerpunktbildung sitzen
auf dieser Möglichkeit der Parochiewahl gleichsam auf.

Dieses Reformkonzept der baselstädtischen Kirche hat seinen Ursprung
in einem Urbanen Raum und gewinnt von dort her seine Plausibilität. Für eher
ländliche Regionen wird es wohl weniger geeignet sein. Gleichwohl ist ihm
eine gewisse exemplarische Bedeutung eingeschrieben. Vorjahren schon hat
Michael Nüchtern den Begriff der «Kirche bei Gelegenheit» in die
praktischtheologische Diskussion eingeführt.20 Sind seine Überlegungen noch eher an
bestimmten Sektoren der kirchlichen Arbeit wie den Kasuaüen oder der
Erwachsenenbildung orientiert, so ist heute die Kirche als Ganze zur «Kirche
bei Gelegenheit» geworden. Die Parochie ist der strukturelle Ausdruck einer
Kirche auf Dauer. Welche Strukturen braucht eine Kirche bei Gelegenheit? Uta
Pohl-Patalong hat davon gesprochen, dass es sich dabei um den Weg von der
Ortskirche hin zu kirchlichen Orten handle.21 Der Kirche wird nicht mehr
länger exklusiv oder prioritär in parochialen Strukturen begegnet, sondern in
einer Vielheit gleichberechtigter Orte und Gelegenheiten. Die Parochie wird
ihren Platz behalten, ihren privilegierten Ort in der Gesamtstruktur der Kirche

jedoch einbüssen. Begegnung mit Kirche geschieht in Pluralität und Vielfalt,

die sich in einem Modell der kirchlichen Orte zu realisieren versucht —

ein Modell, in das die Erfahrung von Ferne und Nähe, von Vertrautheit und
Fremde eingeschrieben ist:

«Nicht nur finanziell, sondern vor allem inhaltlich wichtig ist die Chance dieses
Modells, dass die Menschen von der Kirche angesprochen werden, die in den bisherigen

Strukturen nur schwer Kontakt gefunden haben. Der Zeugnisauftrag der Kirche

und die Aufgabe, das Evangelium in den Lebenswelten zu verankern, wird
damit auf neue Weise wahrgenommen. Eine gesellschaftliche Wirksamkeit und
Präsenz der Kirche wäre damit erfüllt. Gesichert wären auch der ökumenische
Horizont und das Bewusstsein, Teil einer weltweiten Kirche zu sein.»22

20 M. Nüchtern: Kirche bei Gelegenheit. Kasualien - Akademiearbeit — Erwachse¬

nenbildung (PTheu 4), Stuttgart 1991.
21 Uta Pohl-Patalong hat dieses Modell nicht abstrakt entwickelt, sondern die Erfah¬

rungen eines bestimmten Urbanen Raumes, nämlich Hamburg, zum Ausgangspunkt

ihrer differenzierten Überlegungen genommen. Vgl. dazu U. Pohl-Patalong:
Von der Ortskirche zu kirchlichen Orten. Ein Zukunftsmodell, Göttingen 2004.

22 Pohl-Patalong: Von der Ortskirche zu kirchlichen Orten (Anm. 21), 155.



162 Albrecht Grözinger

Abstract

Die Region Basel erweist sich als ein exemplarischer urbaner Raum der Entwicklung
einer postmodernen Religiosität. Insofern sind die dort erhobenen empirischen
Befunde zur Entwicklung von Kirchlichkeit und Religion von besonderer Bedeutung. In
Basel zeigt sich, dass Religion sich nicht mehr unbedingt oder exklusiv an kirchliche
Institutionen bindet. Die Praktische Theologie reagiert auf diese Entwicklung mit einer
Theorie der gelebten Religion. In qualitativen Untersuchungen zeigt sich, dass gelebte
Religion heute sich eher an individuell-biographischen Daten orientiert als an vorgegebenen

kirchlichen oder gesellschaftlichen Normen. Gleichwohl bleibt die institutionalisierte

Religion eine wichtige Ressource für die Ausbildung individueller religiöser
Erfahrung.

The Basel region offers a good example of the development of post-modern religion
in an urban context. Religion here is no longer characterised by the feeling of being a

member of a religious institution. The discipline of Practical Theology has therefore
developed a concept of«Religion-as-it-is-being-lived» (gelebte Religion). Religion in this sense

is orientated towards distinct patterns in individual biographies rather than to
collective or ecclesiastical norms. But Churches and institutionalized religion are still an

important background to religion, as it is being lived.

Albrecht Grözinger, Basel


	Im Vertrauten fremd - Fremd im Vertrauen

