Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 2

Artikel: Im Vertrauten fremd - Fremd im Vertrauen
Autor: Grozinger, Albrecht

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877760

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Im Vertrauten fremd — Fremd im Vertrauten

Basel als Ausgangspunkt fiir eine praktisch-theologische Ekklesiologie

Der Kanton Basel-Stadt erweist sich fiir die empirische Religionsforschung —
sei es in soziologischem, kulturwissenschaftlichem oder theologischem Intet-
esse — als ein so anregender wie aufschlussteicher Ort.! Dies hat seinen
Grund nicht zuletzt darin, dass Basel ein Ort der Grenge in mehrfacher Hin-
sicht ist.

Zum einen ist Basel ganz real die Grenzstadt hin zu Deutschland und
Frankreich. Diese Grenze ist hautnah zu spiiren. Wenn in Frankreich oder
Deutschland die Zollbeamten Dienst nach Vorschrift machen, bricht in Basel
der eingespielte Alltag zusammen.

Zum anderen zeigt sich in Basel die Dialektik der Grenze. Grenzen tren-
nen nicht nur, sondern Grenzen verbinden. Basel ist die Kapitale im Dreiland
zwischen der Nordwestschweiz, Stidbaden und dem Elsass. Die Mentalititen
ihneln sich. Basel, Colmar und Freiburg gehorchen der gleichen Asthetik im
Stadtbild.

Schliesslich zeigt der plurale Jahreszyklus der Stadt, dass die Basletinnen
und Basler geiibte lebensweltliche Grenzginger/innen sind. Der Ubergang
zum Neuen Jahr beginnt im Munster (kulturprotestantisch) mit Kirchenmu-
sik, (kryptokatholisch) mit dsthetischer Lichtinszenierung des Kirchenraums
und dessen Begehung bis hin zum Minsterplatz. Im Januar meldet sich das
rechtsrheinische Klein-Basel mit dem Vogel-Gryff-Tag zu Wort: eine volks-
festliche Inszenierung politisch-mythologischer Motive. Und dann der Héhe-
punkt des Basler Jahreszyklus — ist’s Weihnachten, ist’s der Morgenstreich?
Auf jeden Fall gehort zu diesen Hohepunkten — einwochig abgetrennt vom
restweltlichen Faschings- und Karnevalstreiben — die vom nachtlichen Mot-
genstreich bis zum Mittwoch dauernde Fasnacht. Dreitigig wie Weihnachten
vom Heiligen Abend hin zum Stephanstag. Karfreitag (weniger) und Ostern
als einer der bleibenden Rest-Kern-Bestinde des Kirchenjahrs. Schliesslich
der 1. August, die Bundesfeier mit dem zweimaligen Feuerwerk am Rhein
und — in individualisierter Kleinform — am Wasserturm auf dem Bruderholz.
Am letzten Freitag im November der Dies academicus mit dem Zug der ta-
lartragenden Professorinnen und Professoren vom Museum der Kulturen zur
Martinskirche. Die Zivilgesellschaft feiert an diesem Tag ihre Universitit.

Jiirgen Mohn hat dies als Religionswissenschaftler in essayistischer Form exempla-
risch vorgefiihrt. Vgl. dazu J. Mohn: Der Raumverlust der Religion. Reflexionen
und Rundginge zum Topos der religios pluralen Stadt, in: D. Pliiss u.a. (Hg): Im
Auge des Flaneurs. Fundsticke zur religiosen Lebenskunst, Zirich 2009, 33—45.

ThZ 2/66 (2010) S. 148-162



Im Vertrauten fremd — Fremd im Vertrauten 149

Weihnachten schliesslich — traditionell, kommerziell, und ganz eigentiimlich
stimmig im Konzert mit den ibrigen Ereignissen des Jahreszyklus. Daran
kann man sich beteiligen. Aus Nihe oder Ferne, in eigener, individueller und
freigestellter Zuordnung. Jahreszyklisches Grenzgingertum gewissermassen.

Dies alles bestimmt auch die Art und Weise, wie man in Basel religios ist.
Zunichst einmal teilt Basel mit vielen anderen mitteleuropdischen Stidten
mit Metropolencharakter den statistisch messbaren Schwund von Kirchlich-
keit. Noch vor vierzig Jahren gehorten annihernd neunzig Prozent der Basler
Bevolkerung einer der beiden grossen christlichen Kirchen, der rémisch-ka-
tholischen oder der evangelisch-reformierten Landeskirche an. Heute sind
noch knapp vierzig Prozent der baselstidtischen Bevélkerung Mitglieder der
beiden Landeskirchen. Die grosste Basler Konfession sind inzwischen die
Konfessionslosen mit knapp finfzig Prozent. Gewachsen ist die islamische
Bevolkerung, und auch die Freikirchen verzeichnen ein gewisses Wachstum.
In stabiler 6ffentlicher Prisenz zeigen sich die judischen Gemeinden in Basel.
Es bleibt zu erwihnen, dass nur wenige Kilometer entfernt im Kanton Basel-
land viele Dorfer eine bleibende stabile Volkskirchlichkeit aufweisen. Auch
das gehort zur Basler Grenzerfahrung in Sachen Religion.

Zu diesen Basler Grenzerfahrungen in Sachen Religion geh6rt aber vor al-
lem, nicht in die Falle der so genannten Sakularisierungsthese zu tappen. Die-
se besagt bekanntlich, dass, je moderner und differenzierter Gesellschaften
sind, das Religiose umso mehr aus ihnen verschwinde. Moderne lisst Religion
verdampfen — so die zugespitzte These des Sikularisierungstheorems. Die er-
sten empirischen Untersuchungen in Sachen Religion in Deutschland in den
60er- und 70er-Jahren des vergangenen Jahrhunderts schienen diese These zu
bestitigen — bis man merkte, dass man Kirchlichkeit mit Religion verwechsel-
te. Die Kirchlichkeit ist in Basel in der Tat geschwunden, nicht aber die Reli-
gion. Im Jahre 1998 erfahren in einer reprasentativen Umfrage die beiden
Aussagen «Ich bezeichne mich als im weitesten Sinne religiés» und «Ich wiir-
de mich als Christ/Christin bezeichnen» eine hohe Zustimmungsrate. Weit-
aus mehr Menschen stimmen diesen Aussagen zu, als damals den beiden Kir-
chen angehorten.?

Die Evangelisch-Reformierte Kirche Basel-Stadt steht damit vor der Her-
ausforderung, mit einer religidsen Stimmungslage zu leben, die sich nicht
mehr automatisch an eine kirchliche Institution bindet. Diese Herausforde-
rung ist nicht nur eine finanzielle durch zuriickgehende Steuereinnahmen,
sondern weitaus mehr eine praktisch-theologische: Wie verortet sich die

2 M. Bruhn (Hg): Okumenische Basler Kirchenstudie. Ergebnisse der Bevélke-
rungs- und Mitarbeitendenbefragung, Basel 1999; M. Bruhn, A. Grézinger (Hg,):
Kirche und Marktorientierung, Impulse aus der Okumenischen Basler Kirchenstu-
die, Freiburg i.U. 2000.



150 Albrecht Grozinger

Evangelisch-Reformierte Kirche Basel-Stadt in einem kulturell-religitsen
Umfeld mit schwindender Kirchlichkeit? In ersten Beschlissen haben Kir-
chenrat und Synode mit einem Konzept der pluralen Schwerpunktbildung
geantwortet. Pluralitit soll es in den Gottesdiensten der verschiedenen Ge-
meinden geben, die ein klares Gottesdienstprofil entwickeln sollen (evangeli-
kal, theologisch-bildungsbiirgerlich, familienorientiert, kirchenmusikalisch
etc.). Die Menschen sollen wissen, was sie erwartet, wenn sie eine bestimmte
Kirche zum Gottesdienst aufsuchen. In gleicher Weise sollen die Gemeinde-
arbeit der einzelnen Gemeinden und die gesamtkirchlichen Aufgaben kon-
zentriert und profiliert werden. Damit ist die traditionelle Allround-Parochie
in Basel abgeschafft.

Perspektivivechsel: Von den Anhohen der Dogmatike zur gelebten Religion

Ist ein solches Konzept tragfahig? Mit dieser Frage mochte ich mich im Wei-
teren auseinandersetzen. Dabei kann diese Frage nicht nur binnenkirchlich
reflektiert und entschieden werden; der Blick auf die religiésen Subjekte und
deren religiose Bedurfnislagen muss leitend sein.

In der praktisch-theologischen Ekklesiologie der letzten Jahre hat in dieser
Hinsicht ein weit reichender Perspektivwechsel stattgefunden. In den ersten
beiden Jahrzehnten nach dem zweiten Weltkrieg kam im Gefolge des Primats
einer Wort-Gottes-Theologie, sei es Barth’scher oder Bultmann’scher Pri-
gung, die Kirche in der Praktischen Theologie nur aus der Fallhéhe einer not-
mativ-dogmatischen Theologie in den Blick. Praktisch-theologische Reflexio-
nen zur Kirche begannen deshalb in der Regel mit einem exegetisch-dogma-
tischen Einstieg. Erst nachdem ein solch exegetisch-dogmatischer Rahmen
gesetzt war, kam die faktische Realitit der Kirche — wenn tiberhaupt! — in den
Blick. Mit der so genannten empirischen Wende am Ausgang der 60er-]Jahre
des vergangenen Jahrhunderts anderte sich dies. Vor allem die erste empirisch
orientierte EKD-Studie zum Mitgliederverhalten aus dem Jahre 1974 wirkte
hier bahnbrechend.? Plétzlich erschienen die wirklichen Menschen, die der
Kirche angehoren, auf der Bildfliche der Praktischen Theologie. Allerdings
in einer bezeichnenden Art und Weise. Die EKD-Studie zeigte, dass die Men-
schen mit threm personlichen Glauben von der Gberlieferten Normaldogma-
tik in hohem Masse abwichen und dass ihre Erwartungen an die Kirche und
ihre Vorstellungen von der Kirche nicht minder aus dem (noch) in Geltung
stechenden exegetisch-dogmatischen Rahmen fielen. Dies wurde als Verlust
und Mangel beklagt, der durch — wie auch immer geeignete Massnahmen — so

3 H. Hild (Hg.): Wie stabil ist die Kirche. Bestand und Erneuerung. Ergebnisse einer
Umfrage, Gelnhausen/Berlin 1974.



Im Vertrauten fremd — Fremd im Vertrauten 151

schnell wie méglich behoben werden sollte. Es war eine eindeutige Defizit-
perspektive, die die Wahrnehmung der Kirchenmitglieder durch die theolo-
gischen Profis bestimmte. Dies war nur vor dem Hintergrund einer noch re-
lativ intakten Volkskirchlichkeit méglich. Zwar zeigten sich in dieser Zeit er-
ste Krisenphinomene wie eine (leicht) ansteigende Kirchenaustrittsrate. Fi-
nanziell jedoch waten die protestantischen Kirchen so reich wie noch nie.
Der sonntigliche Gottesdienstbesuch — zumindest in den gewohnten jahres-
zyklischen Rhythmen — war verbreitet. Die Kirchen waren mit ihren Vertre-
tern in den 6ffentlich-rechtlichen Medien stark prisent. Der kirchliche Reli-
gionsunterricht stand (noch) nicht auf dem Priifstand. Pointiert kénnte man
sagen: Die Welt der Kirche war noch in Ordnung, wenn es nur die storenden
Mitglieder mit ihrem durch Dogmatik offensichtlich nicht beizukommenden
Eigen-Sinn ihres individuellen Glaubens nicht gegeben hitte. Auf deren Be-
durfnisse einzugehen, galt — so meinte man die Lektion aus dem Kirchen-
kampf wihrend det Zeit des Nationalsozialismus gelernt zu haben — als der
ekklesiologische Sundenfall schlechthin. Man lese nur noch einmal den so
klugen wie polemischen Essay von Rudolf Bohren «Unsere Kasualpraxis —
eine missionarische Gelegenheit?».*

Erst die immer grésser werdenden finanziellen Probleme, aber auch die
Wahrnehmung eines wachsenden religiosen und weltanschaulichen Pluralis-
mus fithrten zu einem weit reichenden Perspektivwechsel. Die gelebte Religi-
on — so lernten die theologischen Profis zunehmend — ist nicht die Gefiht-
dung der Kirche, sondern deren Basis. Nicht zuletzt war es auch das wach-
sende Selbstbewusstsein der Kirchenmitglieder, die deren Stimme verstirktes
Gewicht vetlieh. «Wir sind das Kirchenvolk» — dieser Ruf erschallte eben zu-
nehmend nicht nur auf dem Kirchentag, sondern in den Synoden und Pres-
byterien.

Weitet man das Blickfeld, dann wird man gewahr, dass sich ein solcher
Vetlauf auch in anderen Bereichen beobachten lisst. Exemplarisch méchte
ich hier nur kurz auf die kulturtheoretische Wahrnehmung des damals neuen
Mediums Fernsehen verweisen. Die ersten beiden Jahrzehnte nach dem
Zweiten Weltkrieg waren durch eine durchgingig kulturkritische, wenn nicht
kulturpessimistische Perspektive bestimmt. Der in den USA lehrende Anglist
Paul A. Cantor hat dies in einem instruktiven kleinen Essay nachgezeichnet.’
Im Jahre 1954 veroffentlichte Theodor W. Adorno eine Abhandlung mit dem
Titel «<How to look at Television», der in der angesehenen wissenschaftlichen
Fachzeitschrift The Quarterly of Film, Radio und Television erschien. Von den

* R. Bohren: Unsere Kasualpraxis — eine missionarische Gelegenheit? (TEH 147),
Minchen °1979.

> PA. Cantor: Intelligentes Leben entdeckt! Die Welt des Fernsehens entwickelt
sich, Merkur. Zeitschrift fiir europiisches Denken 63 (2009) 477-486.



152 Albrecht Grozinger

Fallh6hen abendlindischer Hochkultur erschien das Fernsehen als ein Medi-
um flir reichlich verblédete Menschen. Adorno empfahl damals eine «Imp-
fung des Publikums gegen die vom Fernsehen verbreitete Ideologie®. Erst
als die 4ids, die mit dem Fernsehen als Alltagsmedium aufwuchsen, selbst die
Lehrstuhle fur Kultur- und Medienwissenschaft innehatten, dnderte sich die
vorherrschende Perspektive. Sie konnten ihre eigenen lebensweltlichen Er-
fahrungen nicht mit dem kulturkritischen Verdikt iiber das Fernsehen, dessen
Fans per Impfung davon geheilt werden sollten, identifizieren:

«Wissenschaftler schreiben jetzt tiber Fernsehserien, weil sie diese bewundern,
nicht weil sie das Medium hassen. Sie schreiben auf der Grundlage solider Kennt-
nisse einer spezifischen Serie und weil sie eine Vorliebe dafiir haben — sie nennen
die Serien sogar beim Namen.»’

Von der Dogmatik zur gelebten Religion, vom kulturkritischen Verdikt zur
Reflexion der eigenen Medienerfahrung — der Gang der Wissenschaftsge-
schichte in diesen beiden so verschiedenen universitiren Disziplinen ahnelt
sich auf frappierende Weise.

Da gibt es etwas — aber ich weiss nicht genan was

Wie sieht sie nun aus — die gelebte Religion in unserem mitteleuropiischen
Kontext zu Beginn des 21. Jahrhunderts? So uniibersichtlich die Lage auch
scheint, wir wissen ziemlich viel davon. Eine Fiille empirischer Umfragen und
Forschung qualitativer und quantitativer Ausrichtung gibt uns eine recht ge-
naue Einsicht in die religiose Lage unserer Gegenwart.?

Es gibt sie noch, die Menschen, die im Christentum heimisch sind, denen
die Grunddaten der christlichen Ubetlieferung vertraut sind und die am
kirchlichen Leben regelmissig teilnehmen. Doch sie sind zur Minderheit ge-
worden. Sie sammeln sich in den Landeskirchen und in den diversen Freikir-
chen.

Und da gibt es die grosse Mehrheit, deren gelebte Religion sich weder in
die iberkommenen dogmatischen wie kirchlichen Passformen einfligen mag.
Wenn die Kirchen diese Menschen nicht auf dem «freien Markt» der religi-
osen und weltanschaulichen Orientierungen vetlieren wollen, dann missen

¢  Zit. nach Cantor: Intelligentes Leben entdeckt (Anm. 5), 481.

7 Cantor: Intelligentes Leben entdeckt (Anm. 5), 485.

8 Neben den bedeutsamen empirischen Erhebungen der EKD tber Kirchenmit-
gliedschaft seit dem Jahre 1974 seien hier nur exemplarisch genannt: A. Dubach,
R.J. Campiche: Jeder ein Sonderfall. Religion in der Schweiz, Ziirich/Basel 21993;
K.-P. Jorns: Die neuen Gesichter Gottes. Was die Menschen heute wirklich glau-
ben, Miinchen 1997.



Im Vertrauten fremd — Fremd im Vertrauten 153

sie diese Menschen in ihrer spezifischen Frommigkeitsstruktur zu wiirdigen
lernen. Zu dieser Wurdigung gehort zunichst einmal thre Wahrnehmung.
Wie sieht sie also aus, diese «Frommigkeit», die sich nicht mehr ohne weiteres
an die tberlieferten Glaubensgehalte und kirchlichen Organisationsstruktu-
ren bindet?

Mir hat sich in diesem Zusammenhang eine bestimme Szene als exempla-
rischer Ausdruck gelebter Religion unserer Gegenwart eingeprigt. Es war am
Abend des Beginns des zweiten Golfkrieges nach dem Uberfall Saddam Hus-
seins auf Kuwait. Abends werden in Deutschland und in der Schweiz — zum
Teil spontane, zum Teil wohlorganisierte — Gottesdienste, Andachten und
Friedensgebete abgehalten. Das Fernsehen berichtet dartber. Vor der Ttr ei-
ner Berliner Kirche wird eine Frau gefragt, warum sie diesen Gottesdienst be-
suche. Und darauf antwortete die Frau wortlich: «Ich war Jahre lang nicht in
einer Kirche. Ich weiss nicht, warum ich heute Abend in die Kirche gehe. Ich
weiss aber, dass ich heute Abend in die Kirche gehen muss.» Ein bestimmtes
und unbestimmtes Gefiihl zugleich. Da gibt es etwas — aber ich weiss nicht genan
was.

In vielen empirischen Studien begegnet diese unbestimmt-bestimmte Re-
ligion in mannigfaltiger Variation. Amelie, heute in der Mitte des 50. Lebens-
jahrzehnts, verleiht ihrer «Religion» mit folgenden Worten Ausdruck:?

«Ich weiss nur, dass mir das Leben hiufig so nicht genug ist, dass ich gerne von ei-
ner metaphysischen Ebene mehr erleben wiirde, mehr erfahren wiirde, mehr héren
wiirde, mehr, mehr Zugang hitte [...] Wie kann ich mich mehr, mehr eins machen
mit allem? [...] weil ich schon das Gefiihl habe, ich aktiviere von dem Potential, was
ich als Mensch habe, nur einen ganz kleinen Prozentsatz [...] Und ich wiirde gerne
mehr zum Einsatz bringen [...] Und ich denke, dass ich nur fir mich selbst irgend-
wie weiter komme. Ja, ich habe das Gefiihl, dass wenn ich es fertig bringe, diese
Versenkung far mich zustande zu bringen, [ich] mich weiter entwickle, dass ich
nicht mehr stehen bleibe. Und ich glaube, das ist das, wovor ich im Moment Angst
habe, dass ich im Entwicklungsstand stehen bleibe und nicht weiterkomme [...] Es
gibt gar kein wirkliches Ziel, ich merke nur, dass da noch was ist und dass ich das
kultivieren und pflegen mochte. . .»!°

Religion erscheint hier als das Gefuhl fiir ein Mehr, das Gber das gegenwiirtige
Leben hinaus geht. Dieses Potential mochte Amelie ausschopfen. Sie kann
aber Uiber den Inhalt und die Struktur dieses Potentials keine weiteren Aus-
kinfte geben. Sie beschreibt ihre «Religion» durchaus auch in Sprachmustern
der abendlindischen Uberlieferung, ein sprachliches Puzzle gewissermassen.

?  Aus Griinden der besseren Lesbarkeit werde ich die transskriptorischen Details
der Standards empitischer Interview-Fihrung hier nicht wiedergeben. Sie kénnen
in den Verweisstellen der Zitate verifiziert werden.

10" Zit. nach J. Hermelink u.a. (Hg.): Kitche in der Vielfalt det Lebensbeziige, Band 2:
Analysen zu Gruppendiskussionen und Erzihlinterviews, Giitersloh 2006, 284.



154 Albrecht Grozinger

Nur scheint sie sich dieser Zusammenhinge selbst kaum oder gar nicht be-
wusst zu sein.

Ganz offensichtlich ist die lebensgeschichtliche Aktivierung von «Religi-
on» an bestimmte Situationen gebunden. Im oben genannten Beispiel aus
Berlin ist es det Ausbruch eines Krieges, ein sicher nicht alltdgliches Ereignis.
Sehr viel verbreiteter sind die lebenszyklischen Anlisse, die durchaus auch zu
einem Einfallstor fir eine (Wieder-)Anbindung an bestimmte Formen des
kirchlichen Christentums werden konnen. Rita, zum Zeitpunkt des Inter-
views 39 Jahre alt, berichtet von solch einer Erfahrung:

«... zum Beispiel wenn ich nach Hause fahre, in meinen Heimatort, ich bin jetzt
nach dem Tod meiner Mutter, das war im Juli, nur dreimal dort gewesen, das war
am Todestage meines Vaters, am Geburtstag meines Vaters und dann erst wieder
am Geburtstag meiner Mutter, bin am Grab gewesen, und bin auch im Gottesdienst
gewesen, hab die Zeit, die Stunden geniitzt, bin auch im Gottesdienst gewesen...»!!

Neben den lebensgeschichtlich eingespielten Ereignissen, zu denen bei aller
personlichen Betroffenheit auch das Sterben von Eltern gehort, sind es vor
allem die oft als schicksalhaft erfahrenen, nicht durch routiniertes Verhalten
zu bewiltigenden Geschehnisse, die verdichtete religiose Erfahrung evozie-
ren konnen, die durchaus auf vorgingig vertrauter Erfahrung aufbauen kén-
nen. Ursel W., Jahrgang 1947, berichtet von einer solchen Zwillings-Erfah-
rung. Religion war fiir sie schon immer mit Naturerfahrung verbunden:

«[...] ich hab mir den Fotoapparat gekauft und habe immer sehr schéne Land-
schaftsaufnahmen gemacht Blumen und Baume und so was und manchmal einfach
nur so dagesessen und vielleicht wiirde ich heute sagen meditiert ja so einfach.. .»!?

Diese Basis-Erfahrung kann sich dann zu einem bestimmten herausgehobe-
nen Ereignis verdichteter religiéser Erfahrung erweitern:

«... und ich hatte einmal ein ganz schénes Erlebnis am Toten Meer da warn wir so
gegen Abend in die Richtung getrampt und warn in Qumran angekommen das ist
ein Ort wo man so alte Pergamente gefunden hat ausm Alten Testament und wir
warteten dort auf ein anderes Pirchen die uns mitgenommen hatten die schauten
sich dann noch irgendwelche alten Gemicher an und wir sassen da auf den Felsen
und so vor uns lag Jordanien in der Abendsonne und die Berge firbten sich so rosa
bis violett also das war irgendwie ein ganz wunderschénes Bild und ich fihlte mich
(.) ich fiihlte mich soooo (.) ich glaube man nennt das kosmisches Bewusstsein also
ich fihlte mich ganz so als wirn die Felsen auf denen ich sass meine Briider (.) also
so also so ne ganz starke Einheit mit dem Kosmos (.) und ja solche dieses Erlebnis

1 Zit. nach K. Engelhardt u.a. (Hg.): Fremde Heimat Kirche. Die dritte EKD-Erhe-
bung iiber Kirchenmitgliedschaft, Giitersloh 1997, 79.

Zit. nach R. Sommer: Lebensgeschichte und gelebte Religion von Frauen. Eine
qualitativ-empirische Studie tiber den Zusammenhang von biographischer Struk-
tur und religioser Erfahrung, Stuttgart 1998, 218.



Im Vertrauten fremd — Fremd im Vertrauten 155

watr auch irgendwie fur mich so ganz prigend was so meine Beziehung ah zu Gott
angeht und ich dachte mir ach pphh die Kirche ja das is irgendwie auch gut und so
und manchmal brauch ich das auch aber so diese eben die Beziehung zu Gott die
is mir irgendwie viel wichtiger.»!?

In diesen Worten spricht sich eine ausserordentlich dichte religiose Erfah-
rung aus, die gleichwohl im Irgendwo und Irgendwie verbleibt. Ursel W. weliss,
dass es geformte traditionsgeleitete Religion gibt («Beziehung zu Gott»), und
sie weiss, dass es eine Institution gibt, in der diese Tradition gepflegt wird
(«die Kirche»). Aber dies verbindet sich fir Ursel W. nicht mehr lebensge-
schichtlich — es verbleibt in einem «ja das is irgendwie auch gut und so und
manchmal brauch ich das auch». Religion ausserhalb der Kirche und jenseits
der dogmatischen Uberlieferungen. Klaus-Peter J6rns hat diese Art «traditi-
ons- und institutionstreien Religion pointiert auf den Begriff gebracht und
bereits auch erste praktisch-theologische Perspektiven skizziert: «Nachdem
der christliche Gott in einer zweitausendjahrigen Theologiegeschichte unend-
lich oft dogmatisch festgelegt worden ist, und nachdem die Kirchentiimer
Gott von den Lebensgeschichten der Menschen zum Teil weit entfernt ha-
ben, ist es Zeit anzuerkennen, dass es Glauben gibt, der sich nicht in ein wis-
senschaftstheoretisches Konzept fassen lisst und dennoch die Menschen
tragt. Und «Gotb kann sich wohl auch in Gesichtern wahrnehmen lassen, die
Menschen einfallen, wenn sie von Angsten und Hoffnungen hin- und herge-
rissen werden und froh sind, wenn ihnen einer oder eine begegnet, die ihnen
zuhort. Jede christliche Antwort auf die Frage, wo denn die Grenze fiir eine
Virtualisierung Gottes im {Kunstwerk> der Theologen und Kirchen, der Gliu-
bigen jeder Art und auch der Religionslosen liegt, wird sich prinzipiell an der
Vielfalt der Wahrnehmungsgestalten Gottes in den vier biblischen Evangeli-
en orientieren kénnen. Denn der Glaube, dass Go## in Jesus Christus Mensch
geworden, gestorben und auferstanden ist, hat es auch riskiert, alle dogmati-
schen Grenzsicherungen aufzugeben. Was bleibt, ist darauf zu vertrauen,
dass sich der lebendige, auferstandene Gott immer wieder zu erkennen geben
wird — durch Menschen, die etwas von ithm wahrgenommen haben. Christli-
che Theologie als Wissenschaft wird dann danach fragen, ob die neuen Ge-
sichter Gottes das Angesicht Jesu Christi, das Christen als glaubwiirdige
Wahrnehmungsgestalt der Liebe Gottes in unserer Geschichte kennen und
bekennen, nicht verdecken. Sie kann aber nicht sagen, dass irgendeine dog-
matische Wahrnehmungsgestalt dieses Jesus Christus tber Glaube oder Un-
glaube entscheidet»!

13 Zit. nach Sommer: Lebensgeschichte (Anm. 12), 219f.
4 Jorns: Die neuen Gesichter Gottes (Anm. 8), 232.



156 Albrecht Groézinger

Kirche als Ressource

Die religidse Erfahrung vieler Menschen unserer Gegenwart hat sich also von
den Kirchentimern — welcher Couleur auch immer — verabschiedet, so lautet
die These. Doch stimmt dies wirklich so? Auch hier tun wir gut daran, die
Ausserungen derer selbst wahrzunehmen, denen wir ein bestimmtes Verhilt-
nis zur Kirche zuschreiben. In diesen Ausserungen stossen wir auf ein so dif-
ferenziertes wie diffiziles Verhiltnis zur Kirche. Stark ausgeprigt ist das Be-
harren auf einer Unabhingigkeit der eigenen Erfahrungen gegentiber aller in-
stitutionell-kirchlichen Bevormundung. Das Weltbild baut sich heute gleich-
sam <autonom» auf. So dussert sich in einem Gruppengesprich Oliver
folgendermassen:

«[...] aber was ich denke, dass es unheimlich wichtig is fir Kinder dhm dass es ne
Kitrche gibt, aber auch aber auch fur Leute jetzt zum Beispiel, die jetzt noch nicht
so rational an die Welt ran gehen wie ich das mache, also ihm Menschen, die ein-
fach nicht so viel ihm wissenschaftlich iiber die Welt nachdenken und 4hm versu-
chen sich alles zu erkliren irgendwie oder ne ne wissenschaftlich Erklirung finden
tiir Sachen also. Und dass zum Beispiel wenn wenn ja also jetzt einfach wenn ich
meine Kinder erziehen wiirde, wiirde ich immer versuchen ihnen auch ih ahm von
der Bibel zu erzihlen, weil ich denke, dass das eben moralische Grundsitze sind
ganz wichtig sind ahm fir das menschliche Zusammenleben und die man als Kind
irgendwann mal geh6rt haben muss, und dass es auch Weltbilder sind, die fiir'n
kindliches fir’n kindlichen Gedanken sehr gut sind, also hab ich auch mal ne Zeit
lang eben sehr stark an Gott geglaubt, und das hat mir unheimlich geholfen, und als
mein mein Kopf aber angefangen hat immer weiter nachzudenken und eigene wis-
senschaftliche Bilder zu entwickeln d4hm, war der Gottesglaube plétzlich sinnlos,
also der reine Gottesglaube und ihm es hat sich eben so’n bisschen veridndert so.
Aber es war trotzdem unheimlich wichtig, dass ich die die Kirche eben hatte als
Grundlage als ihm dhm also fiir die Lebensphase auch besonders, also fiir die kind-
liche Lebensphase.»'

In Olivers Ausserung ist die Kirche sehr kritisch ins Blickfeld geraten. Im
Grunde ist sie fiir einen denkenden Menschen tiberflissig. Oder doch nicht?
Wenn es da nicht die Erinnerung an die eigene Kindheit gibe. Auch Oliver,
der sehr stolz ist auf sein «wissenschaftliches Weltbild, erinnert sich an eine
Zeit in seinem Leben, in der die Kirche wnheimlich wichtigy war — und ir-
gendwie will das auch nicht so richtig zu Ende sein. In der gleichen Grund-
richtung, doch wesentlich differenzierter dussert sich Anke, zur Zeit des In-
terviews 35 Jahre alt:

«Ich bin nicht aus der Kirche ausgetreten, einfach zuerst einmal, weil ich in der Kir-
che war, habe mir dann keine grossen Gedanken dartber gemacht, als ich dann be-
rufstitig wurde und so gesehen habe, jeden Monat geht da so ein Batzen an die Kir-

15 Zit. nach Hermelink: Kirche in der Vielfalt der Lebensbeztige (Anm. 10), 168.



Im Vertrauten fremd — Fremd im Vertrauten 157

che ab, habe ich halt dariiber nachgedacht und habe dann so fiir mich entschieden,
dass, wenn ich aus der Kirche austreten wurde, wenn ich also fur mich beschliessen
wirde, dass es keine Kirche geben soll, fir mich, dann wiirde ein wichtiger Teil,
denke ich, im Leben eines Menschen wegfallen, weil die Kirche bis vor, ich denke
mal so vor acht Jahren oder so, doch die einzige Institution war, wo so die, wie soll
ich sagen, die religidse so, ja, auch so die spirituelle Seite des Menschen mit aufge-
hoben war. Deswegen habe ich mir gesagt, ich habe als Kind profitiert, von dieser
Jungschar, von diesem, ja natiirlich auch das Lernen da, dass nicht nur die Alltags-
welt existiert, sondern eben auch eine Welt um uns herum, wo jeder so seinen Glau-
ben finden muss, das war der einzige Bereich, der das wachgehalten hat, und das
mochte ich den anderen noch weiter erméglichen, die dieses Wachhalten noch
brauchen. Also ich denke, inzwischen gibt es schon viele andere Méglichkeiten,
also gerade durch diese bewusste esoterische Welle, dass man da eben sehr viel auf
Themen gestossen wird, die wichtig sind fir den Menschen. Und wo man die Kir-
chen nicht mehr unbedingt braucht. Aber, wie gesagt, ich bin immer noch in der
Kirche, und das Thema ist aber fiir mich noch nicht so beendet. Also ich ignoriere
es eigentlich in meinem Leben momentan. Ich brauche die Kirche nicht mehr und
lasse es einfach laufen.»!®

Es ist nicht nur Nostalgie, was Anke in der Kirche hilt. Mit Sicherheit spricht
ein grosses Stiick Dankbarkeit aus diesen Worten. Aber eben auch das noch
Offene in threm Leben, das Anke nicht mit einem Kirchenaustritt einfach
schliessen kann.

.. dass nicht nur die Alltagswelt existiert

Lisst sich ein Resiimee ziehen aus den wenigen, aber exemplarischen persén-
lichen Ausserungen zu Religion und Kirche in unserer Gegenwart? Zunichst
scheinen die Kirchen vor einem Dilemma zu stehen: Religion ist in unserer
Gegenwart uniibersehbar prisent, aber sie lisst sich nicht mehr kirchlich-in-
stitutionell einbinden oder gar bevormunden. Im Gegenteil scheint ein gewis-
ses Autonomiestreben gegentiber allen Bindungen an Tradition und Institu-
tion gerade dort in die religiose Erfahrung eingeschrieben zu sein, wo sie sich
vital dussert. Muss die Kirche also die gelebte Religion verloren geben? Oder
sich so weit anpassen, dass sie ihr eigenes Profil verliert? Beides scheint mir
nicht der Fall zu sein, wenn wir die gelebte Religion in ihrer Tiefenscharfe
sichtbar zu machen versuchen.

Gelebte Religion lebt aus dem Gefiihl, dem Wunsch oder der Sehnsucht
heraus, dass nicht nur die Alltagswelt existieren moge. Hier hat sich gegen-
uber der radikalen Diesseitigkeit der 68er-Generation eine bedeutsame Ver-
schiebung vollzogen. Banale Religionskritik und Diesseitigkeitsverherrli-

16 Zit. nach Engelhardt: Fremde Heimat Kirche (Anm. 11), 195.



158 Albrecht Grozinger

chung hat gegenwartig keine Konjunktur. Offensichtlich sind es nicht zuletzt
die vielfiltigen Krisenerfahrungen unserer Gegenwart, die dieses Gefiihl stir-
ken; die 68er-Generation war ihnen so nicht ausgesetzt. Eine in die Krise ge-
ratene globalisierte Moderne macht Transzendenzerfahrungen oder doch we-
nigsten Transzendenzsehnsiichte populir.

Wir tun gut daran, es bei dieser allgemeinen Formulierung zu belassen.
Mehr als eine unspezifische Transzendenzorientierung verbindet die religi-
6sen Individuen unserer Gegenwart kaum miteinander. Gewiss — es sei noch
einmal daran erinnert — gibt es die Minderheit der religiésen Menschen, die
sich kirchlich engagieren. Dass dies eine Minderheit ist, sagt nichts tber ihre
Bedeutung. Dazu spiter noch mehr. Aber ansonsten hat sich Religion radikal
individualisiert und von der Uberlieferungstradition des einstmaligen Main-
streams abendliandischer Religion meilenweit entfernt. Religion ist heute ra-
dikal synkretistisch bis in die Mitte der Kirche hinein.!”

Allerdings zeigt sich auch eine Dialektik der radikalen Individualisierung
und Synkretisierung von Religion. Die Menschen nehmen sich das Recht her-
aus, ihre eigene Religion zu <bastelm. Die Materialien zu dieser Bastelarbeit
konnen sie aber nicht selbst erstellen. Keiner vermag «<eine» Religion von ei-
nem Nullpunkt aus zu erfinden und zu konstruieren. Wir sind dabei auf Sym-
bole, Stories und Rituale angewiesen, die selbst zu erfinden wir hoffnungslos
Uberfordert wiren. Deshalb boomt der Markt der religiosen und weltan-
schaulichen Sinnangebote. Die Religions-BastlerInnen unserer Gegenwart
brauchen diesen Markt, ohne ihn wiren sie verloren.

Und nun zeigt sich ein interessanter Tatbestand. Es gibt — das zeigen alle
empirischen Umfragen und Untersuchungen — ein bleibendes Wissen oder
auch eine bleibende Erinnerung, dass es da eine Institution gibt, in der sich
uber Jahrhunderte hinweg religioses Wissen und religiose Erfahrung ange-
sammelt haben. Ein Wissen und eine Erfahrung, die in dieser Institution
KIRCHE gehegt und gepflegt wurden, die dort reflektiert wurden, die dort
bewahrt und verindert zugleich wurden. Irgendwie scheint einem dieses Wis-
sen und diese Erfahrung fremd geworden zu sein. Stosst man aber bei gele-
gentlichen Begegnungen — geplanten oder ungeplanten — auf dieses Wissen
und diese Erfahrung, dann entdeckt man plétzlich in diesem Fremden das
vertraute Eigene. Die Kirche dort weit draussen weiss etwas von dem mir
selbst in meinem Inneren so Vertrauten. Und oft scheint sie dies in klareren
Symbolen, Bildern und Ritualen zu wissen als man selbst. Die fremde Insti-
tution begegnet einem plotzlich als vertraute Heimat.

17 Vgl. dazu V. Drehsen, W. Sparn (Hg.): Im Schmelztiegel der Religionen. Konturen
des modernen Synkretismus, Gltersloh 1996.



Im Vertrauten fremd — Fremd im Vertrauten 159

Kirche als Bahnhof und Herberge

Was bedeutet nun diese Aussenbeschreibung der Religiositit unserer Gegen-
wart fir die Binnenwahrnehmung und Binnenreflexion der Kirche?

Werden an die Kirche von ihren Mitgliedern Erwartungen herangetragen,
aktiviert dies nicht selten einen bestimmten Reflex: Ja nicht auf die Erwartun-
gen eingehen, denn die Kirche hat ihren eigenen Auftrag, der ihr genau genug
sagt, was sie zu tun hat. Dieser Reflex ist vor dem Hintergrund der Erfahrun-
gen im deutschen Kirchenkampf wihrend der Zeit des Nationalsozialismus
in gewisser Weise verstindlich, entspricht jedoch nicht der kirchlichen Situa-
tion im Kontext einer demokratischen Zivilgesellschaft und eines religiésen
und weltanschaulichen Pluralismus. Nicht eine reflexhafte Abwehr, sondern
eine reflektierte Aufnahme von Erwartungen ist angezeigt.

Schaut man sich nimlich diese Erwartungen an, dann sieht man, dass die-
se Erwartungen in gewisser Hinsicht bestimmt und unbestimmt zugleich
sind. Bestimmt sind sie darin, dass man von der Kirche erwartet, in ihr auf
das zu treffen, was einem die Gewissheit gibt, dass nicht nur die Alltagswelt exi-
stiert. Von der Kirche — das zeigen alle Umfragen unisono — wird erwartet,
dass sie Gottesdienste anbietet, in denen einem diese die Alltagswelt tiberstei-
gende Wirklichkeit begegnet, und dass sie eine Diakonie betreibt, die sich
dem Effizienzdenken verweigert und etwas von Empathie und Erbarmen
weiss. Insofern steht die Kirche gerade in den Erwartungen der Menschen
durchaus fur eine andere Welt. Insofern konvergieren an dieser Stelle der Auf-
trag der Kirche und die Erwartungen, die an sie herangetragen werden.
Manchmal scheint es, dass nicht selten eher randstindige Mitglieder der Kir-
che sehr viel genauer wissen oder zumindest spiiren, fiir was die Kirche zu
stehen hat, als manche besoldete MitarbeiterInnen in der Kirche. Der Reflex
gegen die Erwartungen hat im Kernbereich der Kirche oft sehr viel mehr mit
Besitzstandswahrung zu tun als theologischer Sorge.

Unbestimmt sind die Erwartungen jedoch darin, wie sich in der Kirche
diese andere Welt zeigt oder zeigen soll. Viele Mitglieder sind der kirchlichen
Tradition so sehr entfremdet, dass sie gar nicht mehr wissen konnen, was sie
in einem Gottesdienst an konkreten Ablidufen zu erwarten haben. Dies wird
besonders in den Kasualgottesdiensten deutlich, wo der Anteil randstindiger
Mitglieder in der Regel sehr viel héher ist als im Sonntagsgottesdienst. Hier
wird dann der Gestaltungsauftrag an die Kirche konkret. Es geht darum, die
biblisch-christliche Uberlieferung in die individuellen Lebensgeschichten hin-
ein zu lesen, sie gleichsam lebensgeschichtlich zu verfliissigen. Darin muss die
Kirche ihre Kompetenz haben, und darin hat sie in weiten Teilen auch ihre
Kompetenz. Keine Dogmatik-Pakete sind heute mehr gefragt, sondern gele-
gentliche Begegnungen, in denen biblisch-christliche Symbole, Stories und
Rituale als lebensdienlich erfahren werden.



160 Albrecht Grézinger

Damit es zu dieser lebensgeschichtlichen Verflussigung kommen kann,
bedatf es jedoch einer lebendigen Kultur des Christentums. Diese Kultur
koénnen aber nicht die Randstindigen pflegen; sie entsteht durch engagierte
Mitglieder, also das, was wir einmal die Kerngemeinde genannt haben. Gera-
de damit die Erwartungen der Randstindigen theologisch verantwortlich auf-
genommen werden konnen, bedarf es mehr als nur der Randstandigkeit. Und
insofern sind die randstindigen Mitglieder der Kirche gerade auf das angewie-
sen, was sie fiir sich selbst ablehnen, nimlich eine engagierte Teilhabe am
kirchlichen Leben. Umgekehrt wiirde eine sich auf sich selbst beschrinkende
Kerngemeinde mit der Zeit hoffnungslos verkrusten. Das Innen und Aussen,
das Vertraute und das Fremde mussen in einer lebendigen Dynamik mitein-
ander verschrinkt bleiben.

Kristian Fechtner hat fur eine Kirche, in der diese Dynamik von Innen
und Aussen, Vertrautem und Fremdem lebendig ist, zwei eindriickliche Bil-
der gefunden: Kirche ist Bahnhof und Herberge zugleich.'® Kirche als Bahn-
hof verweist auf das Passagere, das vielen Begegnungen mit Kirche anhaftet
und das gerade so gewollt ist. Kirche als Herberge verweist auf Geborgenheit
und Dauer:

«Dem Bahnhof ist ein Versprechen eingeschrieben: die Verheissung des Lebens als
Reise [...] Der Herberge ist eine Erinnerung beigegeben: Fiir mich ist gut gesorgt.
Die Kirche als Bahnhof und die Gemeinde als Herberge: Die beiden Bilder stehen
polar zueinander, sie verkrpern sehr unterschiedliche Momente des Christentums
und von dem, wie es sich sozial zu realisieren vermag. Und gleichzeitig verweisen
beide Bilder auch aufeinander und riumen sich gegenseitig ihren Platz ein. Sie auf-
einander zu beziehen, ohne das eine zugunsten des anderen preiszugeben, ist — so
denke ich — genau die praktisch-ekklesiologische Aufgabe, die sich stellt, wenn Kir-
che Zeitgenossenschaft lebt.»!

Von der Ortskirche 3u kirchlichen Orten

Wenn Kirche Bahnhof und Herberge sein will, dann wird dies auch Konse-
quenzen fur ihre organisatorische Gestalt haben missen. Als meine Frau und
ich vor 20 Jahren in Wuppertal aus wohl erwogenen Grunden die Parochie
wechseln wollten, war dies ein erniedrigendes behordliches Spiessrutenlau-
fen, das weniger der Kirche verbundene Menschen sicher mit einem Kirchen-
austritt beantwortet hitten. Mit einem sicheren Gespiir fir theologische und
urbane Notwendigkeiten hat die Evangelisch-Reformierte Kirche Basel-Stadt
schon vor Jahren ihre uber Jahrhunderte hinweg solid verankerte Parochial-

18 K. Fechtner: Zeitgenossenschaft der Kirche. Herausforderungen und Chancen fiir
christliche Gemeinden unserer Zeit, IKZ 90 (2000) 217-230.
19 Fechtner: Zeitgenossenschaft der Kirche (Anm. 18), 229f.



Im Vertrauten fremd — Fremd im Vertrauten 161

struktur aufgelockert. Parochiewechsel und Parochiewahl wurden erleichtert.
Die Parochie, in die man hineingeboren wurde und in der man sein Leben
lang verblieb, ist nunmehr nur noch eine Méglichkeit neben anderen. Weitere
angestrebte Reformen wie Konzentration und Schwerpunktbildung sitzen
auf dieser Méglichkeit der Parochiewahl gleichsam auf.

Dieses Reformkonzept der baselstidtischen Kirche hat seinen Ursprung
in einem urbanen Raum und gewinnt von dort her seine Plausibilitat. Fur eher
lindliche Regionen wird es wohl weniger geeignet sein. Gleichwohl ist ihm
eine gewisse exemplarische Bedeutung eingeschrieben. Vor Jahren schon hat
Michael Niichtern den Begritf der «Kirche bei Gelegenheit» in die praktisch-
theologische Diskussion eingefiihrt.?’ Sind seine Uberlegungen noch eher an
bestimmten Sektoren der kirchlichen Arbeit wie den Kasualien oder der Et-
wachsenenbildung orientiert, so ist heute die Kirche als Ganze zur «Kirche
bei Gelegenheit» geworden. Die Parochie ist der strukturelle Ausdruck einer
Kirche anf Daner. Welche Strukturen braucht eine Kirche bei Gelegenbeif? Uta
Pohl-Patalong hat davon gesprochen, dass es sich dabei um den Weg von der
Ortskirche hin zu kirchlichen Orten handle.?! Der Kirche wird nicht mehr
linger exklusiv oder prioritir in parochialen Strukturen begegnet, sondern in
einer Vielheit gleichberechtigter Orte und Gelegenheiten. Die Parochie wird
ihren Platz behalten, ihren privilegierten Ort in der Gesamtstruktur der Kit-
che jedoch einbiissen. Begegnung mit Kirche geschieht in Pluralitit und Viel-
falt, die sich in einem Modell der kirchlichen Orte zu realisieren versucht —
ein Modell, in das die Erfahrung von Ferne und Nihe, von Vertrautheit und
Fremde eingeschrieben ist:

«Nicht nur finanziell, sondern vor allem inhaltlich wichtig ist die Chance dieses Mo-
dells, dass die Menschen von der Kirche angesprochen werden, die in den bisheri-
gen Strukturen nur schwer Kontakt gefunden haben. Der Zeugnisauftrag der Kir-
che und die Aufgabe, das Evangelium in den Lebenswelten zu verankern, wird da-
mit auf neue Weise wahrgenommen. Eine gesellschaftliche Wirksamkeit und Pri-
senz der Kirche wire damit erfiillt. Gesichert wiren auch der 6kumenische
Horizont und das Bewusstsein, Teil einer weltweiten Kirche zu sein.»??

20 M. Niuchtern: Kirche bei Gelegenheit. Kasualien — Akademiearbeit — Erwachse-
nenbildung (PTheu 4), Stuttgart 1991.

2 Uta Pohl-Patalong hat dieses Modell nicht abstrakt entwickelt, sondern die Erfah-
rungen eines bestimmten urbanen Raumes, namlich Hamburg, zum Ausgangs-
punkt ihrer differenzierten Uberlegungen genommen. Vgl. dazu U. Pohl-Patalong:
Von der Ortskirche zu kirchlichen Orten. Ein Zukunftsmodell, Géttingen 2004.

22 Pohl-Patalong: Von der Ortskirche zu kirchlichen Orten (Anm. 21), 155.



162 Albrecht Grézinger

Abstract

Die Region Basel erweist sich als ein exemplarischer urbaner Raum der Entwicklung
einer postmodernen Religiositit. Insofern sind die dort erhobenen empirischen Be-
funde zur Entwicklung von Kirchlichkeit und Religion von besonderer Bedeutung. In
Basel zeigt sich, dass Religion sich nicht mehr unbedingt oder exklusiv an kirchliche In-
stitutionen bindet. Die Praktische Theologie reagiert auf diese Entwicklung mit einer
Theorie der gelebten Religion. In qualitativen Untersuchungen zeigt sich, dass gelebte
Religion heute sich eher an individuell-biographischen Daten orientiert als an vorgege-
benen kirchlichen oder gesellschaftlichen Normen. Gleichwohl bleibt die institutiona-
lisierte Religion eine wichtige Ressource fiir die Ausbildung individueller religioser Er-
fahrung.

The Basel region offers a good example of the development of post-modern religion
in an urban context. Religion here is no longer characterised by the feeling of being a
member of a religious institution. The discipline of Practical Theology has therefore de-
veloped a concept of «Religion-as-it-is-being-lived» (gelebrte Religion). Religion in this sen-
se is orientated towards distinct patterns in individual biographies rather than to col-
lective or ecclesiastical norms. But Churches and institutionalized religion are still an
important background to religion, as it is being lived.

Albrecht Grizinger, Basel



	Im Vertrauten fremd - Fremd im Vertrauen

