
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 2

Artikel: Christentum ohne Christusglaube : die Rede von "unbewusstem
Christentum" und "latenter Kirche" im 19. und 20. Jahrhundert

Autor: Bernhardt, Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christentum ohne Christusglaube

Die Rede von «unbewusstem Christentum» und «latenter Kirche»
im 19. und 20. Jahrhundert

«Gibt es nicht als Folgeerscheinung der Säkularisation eine Kirche außerhalb
der Kirche, eine verborgene, eine latente Kirche, in der Christus wie einst auf
dem Weg nach Emmaus unerkannt gegenwärtig ist?» fragte Dorothee Solle
in einem Referat auf dem Evangelischen Kirchentag in Köln 1965.1 Sie nahm
damit einen Gedanken auf, der sich in der evangelischen Theologie mindestens

bis zu Richard Rothe zurückverfolgen lässt und der überall dort auftauchen

kann, wo zum einen der Weltbezug des christlichen Glaubens betont
wird, das heisst wo nach den politischen und sozialen Handlungsorientierungen

gefragt wird, die sich aus diesem Glauben ergeben, und wo sich zum
anderen die Wahrnehmung aufdrängt, dass auch Menschen, die der Kirche und
deren Glaubenslehren in kritischer Distanz gegenüberstehen, und auch
solche, die sich nicht als Christen verstehen, diesen Handlungsorientierungen
folgen — und zwar oft in überzeugenderer Weise, als es bei «kirchlichen» Christen

zu beobachten ist.
Ich will im folgenden Beitrag diesem sowohl für die Ekklesiologie als auch

für die Religionstheologie interessanten Denkweg nachgehen. Er scheint mir
in mehrfacher Weise anschlussfähig zu sein an Fragen, die Christine Liene-
mann in ihren ökumenischen und missionstheologischen Arbeiten behandelt
hat: Schon in der Studie «Taufe und Kirchenzugehörigkeit»2 ging es um die

Frage, was die Zugehörigkeit zur Kirche ausmacht, wie Taufe, Glaube und
Kirche zueinander in Beziehung stehen. An der Antwort auf diese Frage
entscheidet sich auch, ob es ein <Christsein> geben kann, das sich nicht als solches
versteht und das keinen Bezug zur Kirche hat. — In der Monographie «Die
politische Verantwortung der Kirchen in Südkorea und Südafrika. Studien
zur ökumenischen politischen Ethik»3 hat Christine Lienemann exemplarische

Kontexte für das politische Handeln der Kirche ausgeleuchtet. Damit
stand und steht der Weltbezug des Glaubens zur Debatte und damit wieder-

1 Im Rahmen der Arbeitsgruppe II: Kirchenreform. Titel der Veranstaltung vom 29.

Juli 1965 war: «Kirche außerhalb der Kirche» (Evangelischer Kirchentag Köln
1965, Dokumente, hg.v. F. Lorenz, Stuttgart/Berlin 1965, 294—310 [298f.]).

2 Ch. Lienemann-Perrin (Hg.): Taufe und Kirchenzugehörigkeit. Studien zur Bedeu¬

tung der Taufe für Verkündigung, Gestalt und Ordnung der Kirche, München
1983.

3 Ch. Lienemann-Perrin: Die politische Verantwortung der Kirchen in Südkorea
und Südafrika. Studien zur ökumenischen politischen Ethik, München 1992.

ThZ 2/66 (2010) S. 119-147



120 Reinhold Bernhardt

um die Frage, wie sich das Handeln der Kirche zum Handeln anderer
gesellschaftlicher Akteure in Beziehung setzt, die ähnlichen Orientierungen folgen,
aber nicht durch den christlichen Glauben motiviert sind. — Um die
«Außenbeziehungen der Christenheit» zu anderen Religionen ging es in ihrer Erörterung

des Verhältnisses von «Mission und interreügiöse(m) Dialog».4 Jedes
Missionsverständnis und jede Überlegung zur interreligiösen Begegnung
impliziert theologische Annahmen zum Status der ausserchristlichen Religionen
und ihrer Anhänger coram Deo. Wenn beispielsweise davon ausgegangen
wird, dass diese sich in heilloser Gottesfinsternis befinden, muss das Ziel der
missionarischen Praxis sein, sie durch Bekehrung zu Christus aus ihrer
Verlorenheit zu erretten. Wenn sie als «anonyme Christen» (Karl Rahner)
verstanden werden können, wird die Mission darauf zielen, ihnen den unbekannten

Gott, den sie unwissend verehren, bekannt zu machen (nach Apg 17,23).
Wenn der religiöse Weg, auf dem sie unterwegs sind, hingegen als «Heilsweg»
anerkannt werden kann, dann wird es um die Vertiefung und gegenseitige
Befruchtung der Wege gehen. Die zweite dieser drei Positionen steht im Folgenden

zur Debatte: die Annahme, dass unter Umständen auch bei Menschen,
die sich selbst als nichtkirchlich, nichtchristlich oder sogar als nichtreligiös
verstehen, von einem vorreflexiven, unartikulierten Bezug zum Zentralinhalt
des christlichen Glaubens gesprochen werden kann. — Berührungspunkte dieses

Themas ergeben sich auch zu den aktuellen Arbeiten Christine Liene-
manns zu «Konversion und Religionswechsel». Wo von einem «unbewussten
Christentum» ausgegangen wird, ist die Konversion zum «bewussten
Christentum» nicht als Wechsel der Religionszugehörigkeit, sondern als Akt der
Bewusstwerdung der im Existenzvollzug schon in Anspruch genommenen
religiösen Lebens- und Handlungsorientierung zu verstehen. Konversion wäre
dann primär bewusstseinstheologisch als Erkenntnis- und Verstehensakt zu
deuten.

Ich zeichne im Folgenden die wichtigsten Positionen nach, in denen sich
das Postulat eines «unbewussten Christentums» in der evangelischen Theologie
entfaltet hat. Auf den weniger politisch-ethisch und mehr anthropologisch-
soteriologisch ansetzenden Diskussionsstrang in der katholischen Theologie
will ich zu Beginn nur kurz hinweisen.

1. Katholische Theologie

Schon 1934 hatte Otto Karrer eine Lehre von der unsichtbaren Kirche
entwickelt, zu der die Guten und Begnadeten gehören, die jenseits der sichtbaren

4 Ch. Lienemann-Perrin: Mission und interreligiöser Dialog (Ökumenische Studien¬
hefte 11), Göttingen 1999, 8.



Christentum ohne Christusglaube 121

Kirche stehen. Dabei standen ihm vor allem Anhänger nichtchristlicher
Religionen vor Augen. Die Grenzen der institutionellen Kirche sind nicht dek-

kungsgleich mit dem Kreis der Glaubenden. Einerseits gibt es heimliche Heiden

in der organisierten Kirche, andererseits heimliche unbewusste Christen,
die ihr nicht angehören. Wenn sie ihrem Gewissen folgen, Gott suchen, das

Heilige bejahen, indem sie den Idealen ihrer jeweiligen religiösen Tradition
folgen, so leben sie auch ohne Christusglauben aus der Wahrheit Gottes und
können seines Heils — auch ohne Vollzug der Sakramente — teilhaftig werden.
Denn sichtbare und unsichtbare Kirche sind für Karrer zwei Aspekte der
einen allgemeinen Kirche Jesu Christi.5 «Kathoüzität» bedeutet für ihn die
Allumfassendheit des Heils. Er vertritt einen christozentrischen soteriologi-
schen Universalismus.

Bedeutsam wurde die Vorstellung eines «Christentums ausserhalb des

Christentums» dann im Rahmen der Neubestimmung der Beziehung von Natur

und Gnade in der sog. «Nouvelle Théologie», vor allem bei Henri de Lu-
bac. In seinem Buch «Catholicisme» (1938) verstand auch er die Kathoüzität
der Kirche als universale, die ganze Menschheit umfassende Heilswirklichkeit.

Es gibt kein Heü ausserhalb der Kirche, es kann kein Heü ausserhalb der
Kirche geben, weü es kein Ausserhalb der so verstandenen Kirche, das heisst:
der Heilsvermittlung gibt. Als wesensmässig auf die Heüigung ihres Lebens
ausgerichtete Geschöpfe Gottes stehen alle Menschen in Beziehung zur
heilshaften Wirklichkeit Gottes, sei es, dass ihnen diese Transzendenzbeziehung

im expüziten Glauben zu Bewusstsein kommt, sei es, dass sie sie impü-
zit in der zum Heil bestimmten Menschheitsgemeinschaft leben.

Um diese Auffassung zu untermauern, konnte man sich auf die Tridenti-
nische Lehre von der Begierdentaufe berufen, der zufolge schon der
«Wunsch» («votum») bzw. das «Verlangen» («desiderium») nach der Taufe für
die «Überführung aus dem Stand, in dem der Mensch als Sohn des ersten
Adam geboren wird, in den Stand der Gnade und der Annahme zum Gotteskind

durch den zweiten Adam, Jesus Christus unseren Heiland» ausreicht.6
Im Hintergrund steht die scholastische Annahme eines «desiderium naturale
(innatum) visionis beatificae Dei».7 Im Schreiben des Heiügen Offiziums an

3 O. Karrer: Das Religiöse in der Menschheit und das Christentum, Freiburg 1934,
31936, 232. Karrer schreibt: Es gibt «heimüche, unbewußte Christen draußen,
heimliche Heiden drinnen», d.h. ausserhalb bzw. innerhalb der sichtbaren Kirche.

6 Denzinger 1524, zit. nach: J. Neuner, H. Roos: Der Glaube der Kirche in den
Urkunden der Lehrverkündigung, neub.v. K. Rahner u. K.-H. Weger, Regensburg
1971, Nr. 974. — Siehe auch die Aussage zum Busssakrament, dass der Vorsat£, bei

gegebener Gelegenheit ein sakramentales Sündenbekenntnis abzulegen, für die

Sündenvergebung ausreichend sein kann (Denzinger 1543; Neuner, Roos: a.a.O.

813).
7 Thomas: STh I, 12,1 ; CG III, 62.



122 Reinhold Bernhardt

den Erzbischof von Boston (1949) wurde die Lehre von der Begierde nach
der Taufe zum Postulat eines impliziten votum ecclesiae ausgedehnt.8 Das
implizite votum ecclesiae kommt in der unbewussten Ausrichtung am Willen
Gottes zum Ausdruck:

«Wenn der Mensch in einer unüberwindlichen Unkenntnis befangen ist, nimmt
Gott auch einen einschlussweisen (impliziten) Wunsch (sc. zur Kirche zu gehören)
an, der so genannt wird, weil er in jeder seelischen Einstellung enthalten ist, in der
der Mensch sein Wollen dem Willen Gottes gleichförmig haben will».9

Das Votum muss «durch die «vollkommene Liebe> informiert» sein.10

Die bekannteste Ausprägung der Vorstellung einer vorbewussten
Realisierung der Gottesbeziehung findet sich in Karl Rahners Lehre vom «anonymen

bzw. impliziten Christentum».11 Der «Nouvelle Théologie» folgend, sie

aber weiter führend, deutete er das «desiderium naturale» als «übernatürliches
Existential» und schob dieses vermittelnd zwischen Natur und Gnade ein.
Weil allen Menschen dieses Existential eignet, das seinen Grund im Heilswillen

Gottes hat, wie er in Christus realisiert ist, und weil sie alle damit auf Christus

hin finalisiert sind, kann er auch diejenigen Christen nennen, die nicht an
Christus glauben. In ihrem Streben nach Selbsttranszendenz vollziehen sie

ein «anonymes Christsein». Rahner unterscheidet zwischen einem
gegenständlichen, voll bewussten, expliziten und einem transzendentalen, apriorischen,

impliziten Bewusstsein. Für das Geschenk der göttlichen Gnade ist es

nicht entscheidend, dass der Beschenkte explizit um diese Gnadengabe weiss;
die übernatürliche Dynamik seiner existentiellen Verfassung auf die transzendente

Erfüllung hin hängt nicht von solcher Kenntnisnahme und Anerkennung

ab; sie ist in jedem Menschen - ob er es weiss oder nicht, ob er es

eingesteht oder leugnet — als transzendentale Bewusstheit angelegt. Mit diesem

anthropologischen Ansatz vermittelt Rahner zwischen dem Postulat des
universalen Heilswillens Gottes und dem Faktum, dass sich die Menschheit

8 Denzinger, 3870, 3872; Neuner, Roos: Glaube der Kirche (Anm. 6), 371.
9 Ebd.
10 Ebd.
11 Siehe dazu die folgenden Aufsätze Rahners, die allesamt in seinen «Schriften zur

Theologie» (Karl Rahner: Schriften zur Theologie, 16 Bände, Zürich u.a. 1954-

1984) veröffentlicht sind: Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen
(V, 136—158); Die anonymen Christen (VI, 545—554); Atheismus und implizites
Christentum (VIII, 187-212); Kirche, Kirchen und Religionen (VIII, 355—373);

Anonymes Christentum und Missionsauftrag der Kirche (IX, 498—515);
Bemerkungen zum Problem des «anonymen Christen» (X, 531-546); Anonymer und
expliziter Glaube (XII, 76-84); Der eine Jesus Christus und die Universalität des

Heils (XII, 251—282); Jesus Christus in den nichtchristlichen Religionen (XII, 370—

383); Über die Heilsbedeutung der nichtchristlichen Religionen (XIII, 341—350);
Über den Absolutheitsanspruch des Christentums (XV, 171—184).



Christentum ohne Christusglaube 123

mehrheitlich dem Glauben an Christus verschliesst, sei es aus religiöser
Indifferenz oder weil sie anderen religiösen Wegen folgt.

In Artikel 16 der Kirchenkonstitution («Lumen gentium») des Zweiten
Vatikanischen Konzils wird der Gedanke einer unausdrücklichen, aber zum
Heil führenden Gottesbeziehung aufgenommen, wenn es heisst:

«Die göttliche Vorsehung verweigert auch denen das zum Heil Notwendige nicht,
die ohne Schuld noch nicht zur ausdrücklichen Anerkennung Gottes gekommen
sind, jedoch, nicht ohne die göttliche Gnade, ein rechtes Leben zu führen sich
bemühen». (Art. 16)

Auf eine anthropologische Begründung dieses Gedankens, wie ihn die «Nouvelle

Théologie» entwickelt hatte und wie er sich bei Karl Rahner findet,
verzichtet das Konzil allerdings.

In dieser Zeit haben sich auch andere katholische Theologen den Gedanken

eines anonymen Christentums bzw. Analogien dazu zu Eigen gemacht,
wie etwa Edward Schillebeeckx, der die «anonyme Anwesenheit der Kirche
in der anonym-christlichen Menschheit <Vor-Kirche»> zu nennen
vorschlug.12 Der Kontext solcher Überlegungen war in erster Linie ein
religionstheologischer. Es ging um die Frage nach dem Heil für Nichtchristen. Sie

stellte sich, weil zwei theologische Postulate in Spannung zueinander standen:

zum einen das Postulat des allgemeinen Heilswissens Gottes, zum anderen
das Postulat, dass alles Heil von Christus kommt und die Kirche als Leib
Christi die geschichtliche Vermitdungs- und Realisierungsform der Heilsgnade

Gottes darstellt. Damit war zu klären, wie Gott seinen universalen
Heilswillen verwirklichen kann angesichts der zahllosen Menschen, die offensichtlich

nicht in einer Beziehung zu Christus und zur Kirche stehen.13 Die
Antwort wurde in der Annahme eines unausdrücklichen oder sogar unbewussten
Gottes-, Christus- und Kirchenbezuges gegeben.

Auf evangelischer Seite hingegen war der Akzent in der Problemstellung
anders gesetzt. Das Säkularisationstheorem bildete den Fragehorizont, in dem
die Überlegungen zum «unbewussten Christentum» entwickelt wurden. Der
Blick richtete sich also weniger auf die Frage nach dem soteriologischen Status

der Andersglaubenden und mehr auf die Gegenwart Gottes in der «Welt»
und auf das weltliche Handeln der Christen. Deshalb treten die diesbezügli-

12 E. Schillebeeckx: Kirche und Menschheit, Conc(D) 1 (1965) 34.
13 Karl Rahner formulierte das Problem in Form der rhetorischen Frage, ob «der

Christ auch nur für einen Augenblick glauben (kann), diese unabsehbare Schar seiner

Brüder, nicht nur jener vor Christi Erscheinen sondern auch seiner Gegenwart

und der heraufziehenden Zukunft sei unweigerlich und grundsätzlich von der

Erfüllung ihres Lebens ausgeschlossen und zu ewiger Sinnlosigkeit verurteilt?» (K.
Rahner: Die anonymen Christen, in: ders.: Schriften zur Theologie, VI, 546).



124 Reinhold Bernhardt

chen Überlegungen besonders dort hervor, wo die «Weltlichkeit» des Glaubens

bzw. die (implizite) Christlichkeit der Welt betont wird.

2. «Uberale Theologie»

Die reformatorische Differenzierung zwischen sichtbarer und verborgener,
bzw. äusserlicher und innerlicher, bzw. leiblicher und geistlicher, bzw.
empirischer und geglaubter Kirche begegnet bei Richard Rothe als Unterscheidung
von Kirche und Christentum. Mit «Christentum» ist dabei weder die
geschichtliche Religion noch die individuelle Religiosität der Christen gemeint,
sondern die weltgestaltende Geisteskraft Gottes, die von Christus ausgehend
die Geschichte durchwirkt.14 Es ist eine Macht, die alle Lebensverhältnisse
durchdringen, vergeistigen und auf das Reich Gottes als Sozialwesen vollendeter

Sittlichkeit hin transformieren will. Schon Schleiermacher hatte
bekanntlich das Reich Gottes als Gesamtheit aller sittlichen Zwecke der
Menschheit aufgefasst. Das so verstandene «Christentum» darf nicht mit der
Kirche identifiziert und auf sie beschränkt werden. Denn «Christus ist <der

Herr> ebensowohl auf dem weltlichen Gebiete wie auf dem kirchlichem>}s

Rothes Gegenwartsdeutung ist getragen von seinem spekulativen
theologischen Geschichtsverständnis. Mit der Menschwerdung Gottes in Jesus
Christus sind alle wahren geistigen Güter in die Geschichte gekommen16 und
haben sich dort zunehmend Geltung verschafft. Der Inkarnationsgedanke ist
also zum einen auf die gesamte (Geistes-) Geschichte bezogen und zum
anderen mit einem progressiven Verständnis der Geschichte verbunden. Martin
Rade fasst Rothes Position folgendermassen zusammen:

«[D]ie wachsende Herrschaft Christi in der Welt... sprengt seiner Ansicht nach mit
Notwendigkeit die Mauern der <Kirche>, der religiösen Gemeinschaft, um eben im
<Staat> als der religiös-sittlichen Gemeinschaft ihr entsprechendes Königreich zu
finden».17

14 Rothe definiert «Christentum» als «Inbegriff der von Jesus Christus ausgegangenen
und fort und fort ausgehenden Wirkungen»; Zur Debatte über den Protestantenverein,

AKZs 5 (1864) 297-309 (299).
15 R. Rothe: Stille Stunden. Aphorismen aus Richard Rothe's handschriftlichem

Nachlass, hg.v. F. Nippold, Wittenberg 1872, 348. Dort findet sich ein Abschnitt
«Das Christentum außerhalb der Kirche», 345-357.

16 R. Rothe: Der Kampf zwischen Glauben und Unglauben an Jesum in den Herzen
der Kinder unserer Zeit, in: Richard Rothes nachgelassene Predigten, hg.v. D.

Schenkel, Bd. 2, Elberfeld 1869, 316.328.
17 M. Rade: Unbewußtes Christentum (1905), in: ders.: Ausgewählte Schriften, Bd. 3:

Recht und Glaube, hg.v. Ch. Schwöbel, Gütersloh 1988, 127.



Christentum ohne Christusglaube 125

Die Menschwerdung Gottes ist nach Rothe als Weltwerdung, das heisst: als

Verchristlichung der Welt bzw. des Gesamtlebens der Menschheit in Gesellschaft

und Kultur zu verstehen. Die Welt ist nicht nur Gegenstand der Erlösung,

sondern auch Trägerin der erlösenden Wirksamkeit Gottes und als solche

— zugespitzt formuliert — der Leib Christi. Die religiös bestimmte Phase
der Weltgeschichte wird in eine von christlicher Sittlichkeit bestimmte
übergehen, die kirchliche in eine politische (im weitesten Sinn des gesamtgesellschaftlichen

Lebens). Gottesdienst vollzieht sich im Alltag der von Gott in
Anspruch genommenen Welt. Entkirchlichung ist nicht ein zu beklagendes,
sondern ein zu begrüssendes providentielles Phänomen. Die Kirche wird dabei

nicht ganz verschwinden, wohl aber zurücktreten. Ihre bleibende Funktion

ist es, an den göttlichen Grund des Verchristlichungsprozesses und an
dessen Zielbestimmung der Gottesgemeinschaft zu erinnern.

Rothe bezieht den Fortschrittsgedanken auch auf die Erkenntnisgeschichte:
Christus leuchtet nicht nur aus dem Evangelium entgegen, sondern auch

«aus seinem ganzen weltgeschichtlichen Werke während dieser achtzehn
Jahrhunderte mit immer steigender Deutlichkeit»}* Er kann also gewissermassen
aus dem Buch der Schrift und aus dem Buch der Geschichte erkannt werden.

Die Verchristlichung der Welt ist dabei nicht an die Bewusstseinsformen
der kirchlichen Frömmigkeit gebunden. Es gibt ein unbewusstes Christentum,

in dem sich der Gottgeist in seiner sittlichen Substanz und seiner
Streberichtung auf das Reich Gottes hin ebenso artikuliert wie im bewussten
Christentum. Rothe gebrauchte den Begriff «unbewusstes Christentum»19
erstmals 1857 in einer Predigt zu Mk 9,24 am fünften Sonntag nach Trinitatis
in einem Universitätsgottesdienst in Heidelberg, der er den Titel gab: «Der
Kampf zwischen Glauben und Unglauben an Jesum in den Herzen der Kinder

unserer Zeit».20 Darin tritt er denen entgegen, die «unsere Zeit ohne
weiteres als Zeit des religiösen Unglaubens oder doch wenigstens der völligen
Entfremdung von Christo und dem Christenthum schelten».21 Denn diese
Zeit habe «ein so warmes Herz und eine so werkthätige Hand wie keine
frühere für solche Zwecke, die ohne Widerrede zu den allertheuersten Zwek-
ken Christi selbst gehören und folglich jedenfalls christliche Zwecke sind».22

18 Rothe: Der Kampf zwischen Glauben und Unglauben (Anm. 20), 327 (Hervorhe¬
bung R.B.).

19 Zu seiner historischen Einordnung siehe: Rade: Unbewußtes Christentum (Anm.
17), 124ff.

20 Rothe: Der Kampf zwischen Glauben und Unglauben (Anm. 16), 313-328. Vgl.
ders.: Zur Orientierung über die gegenwärtige Aufgabe der deutsch-evangelischen
Kirche (1862), in: ders.: Gesammelte Vorträge und Abhandlungen, Elberfeld 1886,
36.

21 Rothe: Der Kampf zwischen Glauben und Unglauben (Anm. 16), 315.
22 Ebd. (Hervorhebung R.R.).



126 Reinhold Bernhardt

Er entfaltet diesen Gedanken im Rahmen einer Reflexion über das
Verständnis von «Glauben», die nicht an Nichtglaubende, sondern an die Gottes-
dienstbesucher adressiert ist. Rothe bezieht die Unterscheidung zwischen
Unglauben und Glauben nicht nur auf verschiedene Personengruppen,
sondern verlagert sie ins Herz dieser (kirchlichen) Christen, die sich nicht in
intellektueller Redlichkeit der kirchlichen Glaubenslehre unterstellen können,
sich der geschichtlichen Person Jesu, ihrer Lehre und Praxis aber tief verbunden

wissen. Das unbewusste Christentum (als geistige Grösse) ist innerhalb
des kirchlichen Christentums (als geschichtlicher, sozialer Grösse) lokalisiert;
seine Träger sind Getaufte, also nominell Kirchenmitglieder, die aber in innerer

Distanz zur Kirche stehen.23 Es geht Rothe nicht um Nichtchristen. Seine

Überlegungen zum «unbewussten Christentum» sind pisteologisch-ekklesio-
logischer, nicht religionstheologischer Art.

In der Gedächtnisrede, die Ernst Troeltsch als Dekan der Theologischen
Fakultät anlässlich des 100. Geburtstages von Richard Rothe (28.1.1899) am
9.2.1899 in der Aula der Heidelberger Universität hielt24, sprach er die
Selbstverständlichkeit an, mit der Rothe das Christentum als «die übernatürliche
Normalreligion» ansah, demgegenüber «er die außerchristliche Religionsentwicklung

trotz seines prinzipiellen Evolutionismus ohne weiteres als

Entwicklung der <falschen> Religion konstruierte und zwischen beiden eine jede
historische Gemeinsamkeit und Gleichartigkeit aufhebende Kluft befestigte».25

An Christus glauben — so sagt Rothe diesen Gläubig-Ungläubigen — heisst
nicht, tradierte Lehren über die Person und das Werk Jesu Christi anzuerkennen,

die allzu oft in Spannung zur Geisteskultur der Gegenwart stehen. Wo
solche dogmatischen Vorstellungen zum Glaubensinhalt erklärt werden, wird
ein echter Christusglaube verunmögücht. Wirklicher Glaube besteht
demgegenüber darin, sich dem «sittlichen Charakter» der Person Jesu26, wie sie in
den Evangelien dargestellt ist, auszusetzen. Der Glaubende soll sich von der
«Gesinnung» und dem «Herz» Jesu beeindrucken lassen.27 Das von Gott
ausgehende «Gute und Edle»28 im Menschen wird dabei als das wahrhaft Christliche

erkennbar. Die Rede vom «unbewussten Christentum» bezeichnet bei
Rothe die sittliche Substanz des Christlichen, die im real existierenden kirch-

23 Bei J.H. Koopmann und K. Schwarz finden sich dann Ansätze, die das unbewusste
Christentum auch auf Ungetaufte ausdehnen; siehe dazu: Rade: Unbewußtes
Christentum (Anm. 17), 128f.

24 E. Troeltsch: Richard Rothe. Gedächtnisrede gehalten zur Feier des hundertsten
Geburtstages in der Aula der Universität, Tübingen 1899.

25 Troeltsch: Richard Rothe (Anm. 24), 12.
26 Rothe: Der Kampf zwischen Glauben und Unglauben (Anm. 16), 324.
27 Ebd.
28 Rothe: Der Kampf zwischen Glauben und Unglauben (Anm. 16), 327.



Christentum ohne Christusglaube 127

liehen Christentum durch Glaubensvorstellungen oft mehr verdeckt als ans
Licht gebracht wird. Dieser Substanz muss sich das christliche Glaubensbe-
wusstsein zuwenden. Sie muss in ihrer Christlichkeit bewusst gemacht werden

und die Stelle einnehmen, die jetzt von theologischer bzw. christologi-
scher Ideologie besetzt ist. «Ihr werdet nun dem wirklichen, bereits in Euch
vorhandenen Glauben an Jesum, den ihr bisher nicht erkanntet, weil eine
falsche Vorstellung von ihm euer Auge blendete, inne werden — es wird euch
euer bisher unbewußtes Christentum bewußt werden.»29 Wenn die Glaubenden,
die an ihrem vermeintlichen Unglauben leiden, weil sie sich nicht die tradierten

Vorstellungsformen von der Bedeutung Christi zu Eigen machen können,

wenn auch all jene, die sich aus diesem Grund vom Glauben abgewandt
haben, «ihres ihnen unbewußten Christentums sich bewusst würden: dann wäre der
Christenheit unserer Tage geholfen».30

In einem Schreiben an Christian Karljosias von Bunsen, dessen Buch
«Die Zeichen der Zeit» bei christlichen Theologen heftige Kritik ausgelöst
hatte31, bündelt Rothe den Zusammenhang zwischen dem Glauben an den

«geschichtlichen Christus» und «unbewusstem Christentum». Auch dabei hat
er nicht primär die dem christlichen Glauben Entfremdeten, sondern die
Christen im Blick:

«Wir, theuerer Bunsen, sind tief durchdrungen, daß die Christenheit (nicht pure die

Welt) unserer Tage nur an einen undogmatischen Christus mit voller Wahrheit
glauben kann. Der Christus der Theologen wird nie wieder in der Christenheit im Großen ein

Gegenstand des Glaubens werden, dem undogmatischen Christus aber, wie ihn das mit
aller Strenge gewissenhafter Geschichtsforschung behandelte Neue Testament uns
zeigt, dem schlagen auch jetzt noch tausend Herzen in demüthig freudigem
Vertrauen und anbetender Verehrung entgegen unter denen, welche sich von dem
Christus der Theologen entrüstet abwenden. Diesen unbewußten Christen zum
Bewußtsein um ihr thatsächliches Christenthum zu helfen, das wäre die schöne Aufgabe

derer, die den Herrn Jesum lieb haben und auf ihn allein ihr Vertrauen
setzen.»32

Wenn Rothe vom «wahren Wesen des Glaubens»33 bzw. vom «thatsächli-
che(n) Christenthum»34 spricht, dann meint er damit die sittliche
Selbstbestimmung im Geiste Jesu Christi, auch wenn sie nicht mit dem expliziten

29 Ebd.
30 Rothe: Der Kampf zwischen Glauben und Unglauben (Anm. 16), 328 (Hervorhe¬

bung R.R.).
31 Ch.K.J. von Bunsen: Die Zeichen der Zeit. Briefe an Freunde über die Gewissens¬

freiheit und das Recht der christlichen Gemeinde, Leipzig 1855.
32 Zitiert aus der Biographie von A. Hausrath: Richard Rothe und seine Freunde, Bd.

2, Berlin 1906, 362£; siehe auch 405f.
33 In: Rothe: Der Kampf zwischen Glauben und Unglauben (Anm. 16), 326.
34 Rothe: Der Kampf zwischen Glauben und Unglauben (Anm. 16), 328.



128 Reinhold Bernhardt

Christusbekenntnis verbunden ist. Darin liegt eine erhebliche Sinnverschiebung

gegenüber der reformatorischen Unterscheidung zwischen sichtbarer
Kirche und der verborgenen Gemeinschaft derer, die wahrhaft glauben. Für
die Reformatoren war der wahrhafte Glaube bewusster Glaube, der sich
(nach Rom 10,9f.) zu Christus bekennt. Nur dieser Glaube ist das Unterpfand
ewiger Seligkeit. — Auch Rothe geht davon aus, dass nur die in der Gemeinschaft

zu Gott stehenden Menschen des unvergänglichen Lebens teilhaftig
werden. Dazu gehören nicht alle Menschen; wer ohne Gottesbeziehung
stirbt, ist der Selbstauflösung preisgegeben. Dazu gehören aber auch nicht
nur die, die sich im Sinne überlieferter Kirchenlehren rechtgläubig zu Christus

bekennen. Der Kreis derer, die das ewige Leben empfangen, schliesst
auch diejenigen ein, die der in ihnen angelegten Sittlichkeit als einem unbe-
wussten Christentum folgen.

Die Wendung «unbewusstes Christentum» gebraucht Rothe nicht als

geprägten Begriff. Für den gleichen Sachverhalt, den er definiert als «Inbegriff
der von Jesus Christus ausgegangenen und fort und fort ausgehenden
Wirkungen»35, kann er auch andere Ausdrücke verwenden. So etwa, wenn er sich
in seinem Vortrag auf dem ersten deutschen Protestantentag in Eisenach am
7. Juni 1865 mit der Frage auseinandersetzt: «Durch welche Mittel können die
der Kirche entfremdeten Glieder ihr wieder gewonnen werden?» Dabei stellt
er ein «weltliche(s) Christentum» dem «kirchlichen Christentum» gegenüber.36

Im Folgenden sollen noch zwei kritische Reaktionen auf Rothes Rede

vom «unbewussten Christentum» vorgestellt werden. Während Martin Käh-
ler vor allem dem bewusstseins- und kulturtheologischen Ansatz
widerspricht, in den dieser Gedanke eingebunden ist, geht Martin Rade von der
kirchenpolitischen Intention aus, die Rothe mit der Würdigung des «unbewussten

Christentums» verbindet: die der Kirche und dem kirchlichen Glauben
Entfremdeten wieder zu einer intellektuell redlich vertretbaren christüchen
Gottesbeziehung zu führen. Beide erkennen die begrenzte Berechtigung der
Rede vom «unbewussten Christentum» an, sehen in ihr aber primär eine
Defizitanzeige und betonen die Notwendigkeit des bewussten Glaubens.

(1) Kühlers Kritik zielt im Grunde gegen die Schleiermachersche Wesensbestimmung

des Christentums als Sinn und Geschmack für das Unendliche, die
er in der Vermittlungstheologie seiner Zeit aufgenommen findet. Die Betonung

des Gemüts auf Kosten der Rationalität führt ihm zufolge zu einer
frommen Verklärung und Veredlung des weltlichen Lebens, nicht aber zur
prophetischen Kritik daran. Einer einseitig weit- und kulturzugewandten

35 Rothe: Debatte (Anm. 14), 299.
36 R. Rothe: Vortrag, gehalten zu Eisenach am 7. Juni 1865 auf dem ersten deutschen

Protestantentage, in: Gesammelte Vorträge und Abhandlungen Dr. Richard
Rothes aus seinen letzten Lebensjahren, Elberfeld 1886, 129—147, 144f.



Christentum ohne Christusglaube 129

Christentumsauffassung setzt er den Hinweis auf die Jenseitsorientierung des

christlichen Glaubens entgegen. Er erinnert daran, «daß das Christentum den
Sinn nicht nur mit dieser Welt aussöhnen, daß es denselben durchaus nicht
hier heimisch machen will, sondern ihn gerade auf ein Jenseits hinweist».37 In
seinem Mittelpunkt steht nicht eine «unklare Gefühlsregung», sondern ein
«unterscheidendes klares Wissen».38 Inhalt dieses klaren Bewusstseins ist
nicht — darin schliesst sich Kähler an Rothe an — ein Gedanke oder eine Lehre,

nicht die Rechtgläubigkeit, «die da meint, den Geist des Christentumes in
klare Lehrformeln, gleichsam in scharfkantige diamantene Kristalle gebannt
zu besitzen»39, sondern die Tatsache der Christuspräsenz. Es ist dies eine
Tatsache «von Kraft und Gedankengehalt wie keine andere».40 Daher kann der
Christusglaube nicht primär als unbewusstes Christentum erfasst werden. Er
drängt nach bewusster Durchdringung, klarer Artikulation und deutlicher
Erkennbarkeit in seinem praktischen Vollzug.

Ein wichtiger Einwand, den Kähler gegen das Postulat eines unbewussten
Christentums entwickelt, betrifft dessen Selbsterkenntnis. Wie kann sich das
unbewusst Christliche als solches erkennen? Kähler setzt diese Rückfrage in
Szene:

«Unbekannt und unerkennbar wandelt durch seine Dämmerung das Gespenst
eines vor Jahrhunderten verstorbenen Mannes ohnegleichen. Und wenn er hervorträte

aus den Nebeln dieser Nacht, wenn er an das Schifflein dieser Gemeinde träte
und spräche sein gewaltiges <Ich bin's>, wie könnte ihm der zuversichtliche trostreiche

Ruf antworten: <Es ist der Herr>? Wie könnte der Mund eines solchen unbewußten

Christen, wenn jene Gestalt seine Hände nähme und seine Finger in ihres Leibes

Narben legte, anbetend aussprechen: <Mein Herr und mein Gott>?»41

Kähler fragt nach der Identifizierbarkeit Jesu Christi als Zentralinhalt des

Christlichen. Der erkannte Christus praesens ist der Inbegriff des Christlichen,

nicht die sittlichen Gehalte seiner Gesinnung, die auch ohne bewussten
Bezug auf ihn realisiert sein können. Diese Gehalte sind auch Kähler wichtig.
Doch besteht er darauf, dass sie nur im bewussten Christusglauben als christliche

erkannt und bestimmt werden können. Die unbewussten Christen wissen

nicht, an wen sie glauben und können daher auch nicht das Christliche
vom Nichtchristlichen unterscheiden. Kähler nimmt das Wort von Julius
Müller auf: «Alle Sittlichkeit ist unbewusste Religion», fügt aber hinzu: «aber

37 M. Kähler: Unbewußtes Christentum (1867), in: ders.: Dogmatische Zeitfragen.
Alte und neue Ausführungen zur Wissenschaft der christlichen Lehre, Erstes Heft
1898, Leipzig, 46-72 (66).

38 Kähler: Unbewußtes Christentum (Anm. 37), 67.
39 Kähler: Unbewußtes Christentum (Anm. 37), 52.
40 Kähler: Unbewußtes Christentum (Anm. 37), 69.
41 Kähler: Unbewußtes Christentum (Anm. 37), 51.



130 Reinhold Bernhardt

kräftige vollendete Sittlichkeit ist nur da, wo sie bewusst und tatsächlich
religiös wird».42

Rothe hatte eine ganz ähnliche Szene beschrieben und daran seine

Unterscheidung von dogmatischer Rechtgläubigkeit und wahrhaftem — wenn auch
vielleicht unbewusstem — Gleichgesinntsein mit Jesus Christus verdeutlicht.
Er warf die Frage auf, wer Jesus gegenwärtig erkennen würde, wenn er
inkognito in seiner Christenheit erschiene, und gab zur Antwort: «gar manche von
denen, die mit der größten Geläufigkeit ein rechtgläubiges Bekenntnis von
Christo ablegen, würden an ihm vorübergehen ohne ihn zu erkennen und seine

göttliche Anziehungskraft zu spüren», weil er nicht ihrer Dogmatik
entspräche und «zu weltförmig aussehen würde».43 Die gängige Unterscheidung
in «Gläubige» und «Ungläubige» würde ganz anders ausfallen.44 Das Festhalten

an einem orthodoxen Christusbekenntnis kann nach Rothe also der
gelebten Christusbeziehung gerade im Wege stehen. Das würde Kähler durchaus

zugestehen. Doch ist die Alternative dazu für ihn nicht die Verlagerung
des wahrhaften Glaubens in ein vorbewusstes subjektives Empfinden des in
Christus gründenden Wahren, Guten und Schönen, sondern das Durchdringen

durch die Vorstellungen, Lehren und Bekenntnisse hin zum Glauben an
den biblisch bezeugten gegenwärtigen Christus. Dieser Glaube ist ein klarer,
denkender, expliziter Glaube. Kähler stellt also der «Herzenstheologie»
Rothes eine Wort-Theologie gegenüber.

Dabei bestreitet er gar nicht die theologische Notwendigkeit, von einem
unbewussten Christentum auszugehen. Sie liegt begründet in der schöpfungs-
mässigen Ausstattung des Menschen mit einem Gottes- und somit auch
einem Christusbezug. Dazu verweist er auf Tertullians Rede von der «anima na-
turaliter Christiana». Doch komme diese Anlage nur in Form des Verlangens
nach dem Empfang der Christusbotschaft zur Geltung. In diesem Sinne — als

Ausdruck des Mangels — könne das unbewusste Christentum als Vorbereitung

auf den Durchbruch zum bewussten angesehen werden.

«Die verkündete Seligkeit ruht nicht auf einer Reife gleich der des Keimes, der nur
des günstigen Bodens bedarf, um aus innerer Macht die Pflanze aufwärts zu treiben,
vielmehr auf einer Reife der Empfänglichkeit, welche durch das erweckende Wort
zur vollen Erkenntnis innerer Machtlosigkeit gezeitigt, fähig ist, die schöpferische
Zeugungskraft in sich aufzunehmen und walten zu lassen.»45

Für Rothe hingegen war das unbewusste Christentum das Movens zur Ver-
christlichung der Gesellschaft.

42 Kähler: Unbewußtes Christentum (Anm. 37), 54.
43 Rothe: Der Kampf zwischen Glauben und Unglauben (Anm. 16), 326.
44 Ebd. - Die beiden Begriffe hat Rothe selbst in Anführungszeichen gesetzt.
45 Kähler: Unbewußtes Christentum (Anm. 37), 56.



Christentum ohne Christusglaube 131

(2) Martin Rade hat in einem Vortrag, den er erstmals 1904 vor der
Kirchlichtheologischen Konferenz der Provinz Brandenburg in Berlin und dann in
überarbeiteter Form 1905 vor den Freunden der «Christlichen Welt» in Hamburg

gehalten hat, die Überlegungen Richard Rothes zum «unbewussten
Christentum» aufgenommen.46 Er unterscheidet das «unbewusste» vom
«undogmatischen», vom «unkirchlichen» und vom «modernen» Christentum,
denn alle diese Christentumsauffassungen seien mehr oder weniger bewusst.
Er unterscheidet es auch von der «Ildes implicita». Auch dieser «auf alle
Selbständigkeit der Erkenntnis verzichtende, kopflose und vorbehaltlose
Autoritätsglaube» könne sehr bewusst sein.47

Rade will zum einen bescheidener, zum anderen bestimmter über das

Christentum denken. Er distanziert sich von Rothes kulturtheologischem
Optimismus und Fortschrittsglauben. Nicht jeder Fortschritt in der Menschheit

sei auf Christus zurückzuführen und nicht jeder Humanismus zu einer
«Wirkung des Christentums» zu deklarieren. Die profane Kultur sei kritischer
zu betrachten, als Rothe es getan habe, denn die «tiefen Schäden der modernen

Entwicklung» dürften nicht übersehen werden. «Wir verstehen wieder,
was der Apostel will, wenn er uns sagt, die Welt liege im argen.»48

Rade fordert mehr Bestimmtheit im Selbstverständnis des Christlichen.
Die primäre Wirkung Jesu Christi bestehe nicht in der sittlichen Verchristli-
chung der Kultur, sondern in der Ermöglichung einer Beziehung zu Gott.
Diese Beziehung muss aber bewusst erfasst und bekenntnishaft artikuliert
werden; «man ist nicht darum Christ, weil man im Strome der Kultur
mitschwimmt. Das kann jeder. Christentum aber ist etwas Besonderes, aus der
Flucht der geschichtlichen Erscheinungen deutlich sich Heraushebendes».49
Daher sei die bewusste Stellungnahme gefordert; «evangelisches Bewußtsein,
kirchliches Bewußtsein, Gemeindebewußtsein».50

3. «Christlicher Sozialismus»

Während die von Schleiermacher ausgehende, über Rothe und den von ihm
mit ins Leben gerufenen «Deutschen Protestantenverein» bis zu Martin Rade
und den anderen «Freunden der <Christlichen Weit») führende, eher vom
bürgerlichen Liberalismus geprägte vermittlungstheologische Linie die Beziehung

von Christentum und Kultur thematisierte und dabei die der Kirche

46 Rade: Unbewußtes Christentum (Anm. 17), 123-135.
47 Rade: Unbewußtes Christentum (Anm. 17), 123f.
48 Rade: Unbewußtes Christentum (Anm. 17), 130.
49 Rade: Unbewußtes Christentum (Anm. 17), 131.
50 Ebd.



132 Reinhold Bernhardt

Entfremdeten im Auge hatte, waren die Christlich-Sozialen und dann vor
allem die Religiösen Sozialisten51 von der sozialen Frage umgetrieben. Letztere
entwickelten eine politische Reich-Gottes-Theologie, bei der die Praxis des

Kampfes für Gerechtigkeit in den sozioökonomischen Lebensverhältnissen
im Vordergrund stand. In dieser Frontstellung ergaben sich Koalitionen mit
nichtkirchlichen, nichtchristlichen und nichtreligiösen Mitstreitern für die

Verwirklichung sozialistischer Ideale. Im Rahmen einer orthopraktischen
Wesens- und Aufgabenbestimmung des Christlichen im Sinne des politischethisch

aufgefassten Reich-Gottes-Gedankens wurden diese Ideale und der
Einsatz zu ihrer Umsetzung als essentiell christlich angesehen. Da die
Kirchen einer solchen Christentumsauffassung in der Regel reserviert bis ablehnend

gegenüber standen, musste zwischen dem essentiell Christlichen und
dem empirisch Kirchlichen unterschieden werden. Glaubensformen, die zur
passivischen bzw. quietistischen Jenseitsorientierung motivieren, wurde ein
Verständnis des Glaubens als tätiger Nachfolge entgegengesetzt. Eine solche

Bestimmung des normativ Christlichen führte also zu einer theologischen
Kirchen- und Glaubenskritik.

Je mehr das Ziel einer sozialistischen Veränderung der Gesellschaft als
essentielles und normatives Merkmal des Christlichen betont wird, umso mehr
legt es sich nahe, alle, die eine solche Handlungsorientierung teilen, zu Christen

in einem weiteren Sinn zu erklären. Da ihnen das Merkmal des bewuss-
ten Christusglaubens fehlt, werden sie als unbewusste Christen gewürdigt.

In seinem Buch «Der radikale deutsche Socialismus und die christliche
Gesellschaft» (1877) setzte sich der Brandenburger Pfarrer und spätere
Superintendent Rudolf Todt aus der Sicht der christlichen Ethik mit der
sozialistisch-marxistischen Arbeiterbewegung auseinander. Er deutete den Sozialismus

als Reaktion auf die Missstände der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft,

erkannte die Berechtigung dieser Gesellschaftskritik an und forderte
seinerseits soziale Reformen im bestehenden politischen System. Dabei
unterschied er zwischen dem Ideal eines gesellschaftlichen Sozialismus und der
sozialdemokratischen und sozialistisch-marxistischen Bewegung. Zwischen
Christentum und Sozialismus bestehe eine im Nächstenliebegebot begründete

enge Verbindung. Das sozialistische Versöhnungsprinzip sei im Neuen
Testament anerkannt. Christus könne als der erste Sozialist bezeichnet werden.
Jeder Christ habe «eine sozialistische Ader in sich und jeder Sozialist trägt ein
unbewusstes Christentum in sich».52

51 Diese Bezeichnung ist insofern problematisch, als die Vertreter dem Religionsbe¬

griff kritisch gegenüberstanden. Aus dem Reich-Gottes-Gedanken ergab sich eine
z.T. scharfe theologische Religionskritik.

52 R. Todt: Der radikale deutsche Socialismus und die christliche Gesellschaft. Ver¬

such einer Darstellung des socialen Gehaltes des Christenthums und der socialen

Aufgaben der christlichen Gesellschaft auf Grund einer Untersuchung des Neuen



Christentum ohne Christusglaube 133

Während sich die von Todt (zusammen mit Adolf Stoecker) initiierte
evangelisch-soziale Bewegung als Alternative zur marxistischen und
sozialdemokratischen verstand, würdigten die sog. Religiösen Sozialisten diese

Strömungen theologisch und schlössen sich ihnen zum Teil an. Auch bei ihnen
taucht das Deutemuster des unbewussten Christentums auf.

Christoph Blumhardt d. /., der als Inspirator des Religiösen Sozialismus gilt,
hatte zur «Abendstunde am 8. Juli 1899» in seiner Predigt: «Das Licht des
Lebens (Joh 8,12)» verkündigt, Jesus sei «viel weniger religiös als menschlich

lebendig oder sozial».53 Dann kam er auf Menschen zu sprechen, die

man gemeinhin «Atheisten, Ungottmenschen» nennt, die mit dem Christentum

nichts mehr zu tun haben wollen, die sagen «ich will leben». In Form
einer rhetorischen Frage gab er zu bedenken: «vielleicht sind sie gerade die
Gottmenschen, die leben wollen». Ihr Lebenswunsch verbindet sie mit der
Quelle allen Lebens. In diesem Zusammenhang stellte er fest, dass sich «in
weltlichen Schriftstellern eine Menge Prophétie auf eine neue Zeit» findet.54

Damit war der Gedanken ausgesprochen, der sich dann bei den religiösen
Sozialisten bis hin zu Tillich immer wieder findet: dass säkulare Denker und
Bewegungen eine prophetisch-kritische Funktion auch für das christliche
Glaubensdenken haben können.

Auch Leonhard Raga% wollte allem religiösen Eskapismus von der Welt und
allem klerikalen Opportunismus einen prophetischen Realismus entgegensetzen.

Anlässlich eines Maurerstreiks hat er im April 1903 in seiner im Basler
Münster gehaltenen «Maurerstreikpredigt» zwischen der weltverklärenden,
die Gläubigen ruhig stellenden und damit systemstabilisierenden Religion
einerseits und dem eschatologisch ausgerichteten Reich-Gottes-Glauben mit
seinem Imperativ zur Weltveränderung unterschieden. «Wenn das offizielle
Christentum kalt und verständnislos dem Werden einer neuen Welt zuschauen

wollte, die doch aus dem Herzen des Evangeliums hervorgegangen ist,
dann wäre das Salz der Erde faul geworden!», heisst es darin.55 Die soziale

Bewegung realisiere die Mitte des Evangeliums: die Gotteskindschaft und Bru-

Testamentes, Wittenberg 1878, 45. Siehe dazu auch: G. Brakelmann: Kirche und
Sozialismus im 19. Jahrhundert. Die Analyse des Soziaüsmus und Kommunismus
bei Johann Hinrich Wichern und bei Rudolf Todt, Witten 1966; ders.: Kirche, soziale

Frage und Sozialismus im 19. Jh., Gütersloh 1977. S. Prüfer: Sozialismus statt
Religion. Die deutsche Sozialdemokratie vor der religiösen Frage 1863—1890
(Kritische Studien zur Geschichtswissenschaft 152), Göttingen 2002, 273ff.

53 Ch. Blumhardt: Ihr Menschen seid Gottes. Eine Auswahl aus seinen Predigten,
Andachten und Schriften, hg.v. R. Lejeune (Blumhardt, Christoph 1842—1919, Bd.

3), Zürich/Leipzig 1928, 323-330 (324).
54 Blumhardt: Ihr Menschen seid Gottes (Anm. 53), 327.
55 L. Ragaz: Eingriffe ins Zeitgeschehen. Reich Gottes und Politik. Texte von 1900—

1945, hg.v. R. Brassel u. W. Spieler, Luzern 1995, 30.



134 Reinhold Bernhardt

derschaft der Menschen. In der Arbeiterbewegung sah er ein unbewusstes
Christentum. Die Christen müssten sich auf die Seite derer stellen, die für
Gerechtigkeit kämpfen. Im Hintergrund steht ein eschatologisches Verständnis
der Geschichte, das Gottes Heilshandeln mit seinem Welthandeln
verschmilzt. Gegen einen Glauben, der auf die Erlösung von der Welt zielt, setzt
Ragaz den Glauben an Gott, der in der Geschichte auf die Errichtung seines
Reiches als eines Reichs des Friedens und der Gerechtigkeit hin wirkt und
dazu auch solche Bewegungen in Anspruch nimmt, die sich dem Gottesglauben

gegenüber reserviert verhalten. Gegen alle Tendenzen der Spiritualisie-
rung betont er den «Materialismus» der Gottesherrschaft und ruft die Christen

dazu auf, sich an diesem Werk zu beteiligen und ideologische Grenzziehungen

zur Arbeiterbewegung zu überwinden.
An Weihnachten 1903 erschien Hermann Kutters Buch «Sie müssen! Ein

offenes Wort an die christliche Gesellschaft». Im Zentrum dieses Werkes steht
die Aussage, «dass die Sozialdemokratie in unbewusstem Christentum den
Willen Gottes tut. Wenn konservative Christen den Sozialisten Atheismus
vorwerfen, so ist das nichts anderes als der Beweis, dass die Christen das Wirken

des lebendigen, unmittelbaren Gottes nicht mehr erkennen können».56

Unbewusstes Christentum ist der Wille zur Veränderung der bestehenden
sozialen Zustände, mit denen sich die Christen weitgehend abgefunden
haben».57 Anders als Ragaz beteiligte sich Kutter nicht aktiv an diesem Kampf,
sondern beschränkte sich auf die Reich-Gottes-Predigt. Es erscheint ihm
problematisch, das Wirken Gottes in unmittelbare Beziehung zu einer
geschichtlichen Bewegung zu setzen. Damit dehnt er den Begriff des unbewuss-
ten Christentums über die Arbeiterbewegung hinaus aus. Alle, die den Willen
zur Veränderung der bestehenden sozialen Zustände haben, gehören dazu.

4. «Dialektische Theologie»

Unter dem Einfluss des Religiösen Sozialismus hat sich der junge Safenwiler
Pfarrer Karl Barth der Sozialdemokratie zugewandt und sich in der
Gewerkschaftsarbeit engagiert. In seinem Tambacher Vortrag grenzte er sich dann
jedoch scharf von jeglicher Identifikation menschlich-geschichtlicher
Bewegungen mit dem Willen Gottes ab und kritisierte die Bindestrich-Theologie,
die sich in den Formeln «christlich-sozial», «evangelisch-sozial» oder «religiös-

56 E. Buess, M. Mattmüller: Prophetischer Sozialismus. Blumhardt, Ragaz, Barth,
Freiburg i.Ü. 1986, 58.

57 Buess, Mattmüller: Prophetischer Sozialismus (Anm. 56), 59. Bei diesen beiden

Aussagen handelt es sich nicht um direkte Zitate Kutters, sondern um textnahe

Paraphrasen der Herausgeber.



Christentum ohne Christusglaube 135

sozial» zum Ausdruck brachte58, weil er darin die Gefahr einer «neue(n)
Rechtfertigung der Autonomie des Menschen und also des Säkularismus im
Sinne der lutherischen Lehre von den zwei Reichen» sah.59 Mit der
Zurückdrängung des Ethischen in der Bestimmung des spezifisch Christlichen, der
Betonung der Diastase zwischen Gott und Mensch, der Kritik am bewusst-
seinstheologischen Ansatz und an der Annahme eines religiösen Apriori war
der Unterstellung eines unbewussten Christentums der Boden entzogen.
Gott hatte sein Wort in Christus klar vernehmbar proklamiert. In der Kirche
wird es verkündet. Gegenüber der Klarheit des geoffenbarten Wortes, das
gehört und dem glaubender Gehorsam geschuldet werden muss, ist Religion die
Selbsterhebung des Menschen in die Gottesbeziehung und damit Unglaube.

Interessant in diesem Zusammenhang ist ein Beitrag des noch jüngeren,
unter dem Einfluss der Liberalen Theologie stehenden und noch nicht dem
religiösen Sozialismus zugewandten Barth in einem Gemeindeblatt vom
9.3.1911. Unter dem Titel «Tue recht und scheue niemand! (Keine Abhandlung,

aber sonst zum Nachdenken)» hatte er sich als Hilfsprediger in der
deutschsprachigen Gemeinde in Genf mit der These auseinandergesetzt, dass

«es bei vielen eine dem Gedanken gegenüber unabhängige religiös-christliche
Tatsächlichkeit, ein unbewußtes Christentum gebe».60 Der Begriff des
unbewussten Christentums kommt darin allerdings nicht explizit vor. In einem
Brief Barths an Loew vom 30.4.(/1.5.) 1910 hatte er ihn jedoch aufgegriffen
und geschrieben, es gehe nicht mit der (christlich-religiösen?) «Exklusivität».61
«Nur nenne ich diese Erweiterung der religiösen Betrachtungsweise nicht
eine Erweiterung des Religionsbegriffs resp. des christlichen Religionsbegriffes,

der für mich durchaus identisch bleibt, auch wenn ich Typen wie Schiller
und Goethe unbedenklich darin miteinbegreife. Abzulehnen ist für uns Rades

Ablehnung des (Unbewußten Christentums).» «Bewusste Christen» - mit
Zustimmung zu einer Dogmatik - gebe es vielleicht überhaupt selten.62

Ganz am Ende seiner Wirksamkeit taucht ein ähnlich erscheinender
Gedanke wieder auf. In KD IV/2 unterscheidet Barth zwischen den «aktiven
Christen hier und den virtuellen und prospektiven Christen dort».63 Die
christliche Gemeinde «hat es in allen, in jedem Menschen, an den sie gewiesen
ist, gewiß noch nicht aktuell, wohl aber schon virtuell, potentiell mit einem

58 «Der Christ in der Gesellschaft», in: J. Moltmann (Hg.): Anfänge der Dialektischen
Theologie, Teil I: Karl Barth, Heinrich Barth, Emil Brunner (TB 17), München
1962, 3-37 (5).

59 K. Barth: Die Menschlichkeit Gottes (ThSt 48), Zürich 1956, 3—27 (9).
60 In: K. Barth: Vorträge und kleinere Arbeiten 1909-1914, hg.v. H.-A. Drewes, H.

Stoevesandt (GA III, 22), Zürich 1993, 37f.
61 Barth: Vorträge und kleinere Arbeiten (Anm. 60), 37.
62 Barth: Vorträge und kleinere Arbeiten (Anm. 60), 38.
63 KD IV/2, 305.



136 Reinhold Bernhardt

Christen, mit einem christianus designates, einem christianus in spe zu tun: mit
einem zur Erkenntnis und Betätigung seiner Gliedschaft am Leib Christi
bestimmten Geschöpf.»64

Möglich wurden diese Aussagen durch die stärkere Betonung der Weltzugewand

theit Gottes in der Versöhnungslehre in KD IV. In der Entfaltung der
Christologie und Soteriologie bringt Barth immer wieder die im Christusbund
vollzogene grosse «Bejahung» der Welt durch Gott zur Sprache.65 Der Unterschied

zwischen den Glaubenden und den Nichtglaubenden besteht nicht
darin, dass die einen begnadet sind und die anderen nicht, sondern darin, dass

die einen die Begnadung der Welt in Christus erkennen, während sie den anderen

noch verschlossen ist — noch.bb Sie gehören bereits zum Leib Christi, auch

wenn sie diese Gliedschaft nicht wahrnehmen. Je stärker Barth die Universalität

des Heilswillens und Heilswirkens postuliert — was schon in der Erwäh-
lungslehre (KD II/2) angelegt ist —, je mehr er den «Triumph der Gnade
Gottes»67 proklamiert, um so mehr drängt sich ihm die Notwendigkeit auf, eine
Denkform zu finden, um die Partizipation der Nichtglaubenden an dieser
allumfassenden Gnadenwirklichkeit auszusagen.

Barth spricht nun aber nicht mehr von einem nnbewussten Christsein. Den
dazu führenden bewusstseinstheologischen Ansatz lehnt er bekanntlich
programmatisch ab. Er spricht von einem Bestimmtsein des Menschen — aller
Menschen — zum Christusglauben. Von Gott her sind sie bereits Christen, als

Menschen noch nicht, auch nicht unbewusst. Barth geht nicht von der
ethischen Bestimmtheit des spezifischen Christlichen aus, die Rothe zur Annahme

eines unbewussten Christentums geführt hatte, sondern von einer sote-
riologischen, die sich mit einer pneumatologisch-verheissungsgeschichtlichen
verbindet. Den Nichtchristen, denen die Begnadung ebenso gilt wie den
Christen (so wie sie mit diesen zusammen in der Solidarität der Sünde stehen),
ist der Geist verheissen, der sie zur Erkenntnis dieser Wahrheit leiten wird.
Daher können sie als «prospektive Christen» bezeichnet werden. Doch auch
schon vor dieser Geistbegabung sind — aufgrund ihrer faktischen Teilhabe am
Gnadenbund — «wahre Worte» von ihnen zu erwarten, auf die die Christenheit

achtsam zu hören hat, weil sie «die eine undgan^e Wahrheit unter je einem

64 KDIV/3, 927.
65 KDIV/3, 912.
66 KD IV/3, 410. Siehe auch die Aussage in KD II/2: «Der Wille Gottes ist zu allen

Zeiten auch außerhalb der Kirche erfüllt worden weil Jesus faktisch der
Herr der ganzen Welt ist, der auch da seine Diener hat, wo sein Name noch nicht
oder nicht mehr erkannt und gepriesen ist. Seine Kirche darf ihn erkennen und
preisen» (632).

67 Nach: G.C. Berkouwer: Der Triumph der Gnade in der Theologie Karl Barths,
Neukirchen 1957. — Siehe dazu aber auch Barths kritische Anmerkungen in KD
IV/3,198ff.



Christentum ohne Christusglaube 137

besonderen Aspekt und insofern nur implizit, nicht explizit in ihrer Einheit und
Ganzheit zur Aussprache bringen».68 Sie kommen zum Ausdruck in menschlichen

Haltungen wie Frieden, Liebe, Furchtlosigkeit, Enthusiasmus oder in
«eine(r) Menschlichkeit, die nicht lange fragt und erwägt, mit wem man es im
Anderen zu tun hat, in der man sich vielmehr schlicht mit ihm solidarisch findet

und anspruchslos für ihn da ist».69 Diese wahren Worte seien «Gleichnisse

des Himmelreichs».70
Es gibt nach Barth eine noch nicht erkannte Partizipation an Christus

innerhalb und auch ausserhalb der Kirche. Diese gründet in der Erstreckung
des Gnadenbundes über die ganze Schöpfung und besteht in der Zusage der
Annahme Gottes, die auch dort gilt, wo sie unangenommen bleibt und damit
nicht die Existenzverfassung der Menschen bestimmt. Barth geht jedoch
nicht so weit wie Rahner und Tillich, die diesem Noch-nicht-erkannt-Haben,
wie man von Gott bereits erkannt ist, einen existentialontologischen und be-
wusstseinsmässigen Status und sogar eine Sozialgestalt zuweisen, in der es

existiert. Es ist kein «anonymes Christentum» und keine latente «Kirche».
Barth deutet die Vergegenwärtigung Christi nicht als eine seiende, sondern als

eine immer neu sich ereignende. Als solche hinterlässt sie Spuren, die man
aber nicht zu «Gestalten der Gnade» essentialisieren darf. Die Erscheinungen,
die sie hervorbringt, sind vielfaltig und lassen sich nicht auf einen Begriff
bringen.

In einem Gespräch mit Wuppertaler Studenten am 1.7.1968 wurde Barth
die Frage gestellt, ob «der Neger im tiefsten Busch Afrikas nicht unter die
Gnade fällt, weil der nichts von Gott weiß?». Barth antwortet:

«Was heißt das: <er fallt drunten? Gott ist ihm sicher auch gnädig gesinnt, wollen wir
mal sagen. Und die Verheißung gilt auch ihm. Wer weiß, ob sie nicht so einem
Buschneger sogar in ganz besonderer Weise gilt. Und hier würden wir jetzt auf das

Problem der Mission stoßen. Das ist die Aufgabe der Mission, allen Menschen das

zu sagen: Gottes Gnade ist Euch zugewendet Aber man kann natürlich jetzt
nicht einfach von einem unbewußten Christentum etwa dieses Buschnegers reden.»

Dass er dabei Rothe im Sinn hatte, zeigt sich an seiner anschliessenden Kritik
an Rahners Lehre vom «anonymen Christentum»: «der predigt jetzt so etwas
wie der Richard Rothe, so ein unbewusstes Christentum, wo die Welt im
Grunde schon irgendwie ganz christianisiert ist. Nein, nein, nicht so!»71

68 KD IV/3, 137. Gemeint ist die Wahrheit Jesu Christi.
69 KD IV/3, 140.
70 KD IV/3,128.130.140; siehe dazu auch: KD IV/3, 409—411.
71 K. Barth: Gespräche 1964—68, hg.v. E. Busch (GA IV, 28), Zürich 1997, 472-521

(520).



138 Reinhold Bernhardt

Emil Brunner zeigte sich demgegenüber aufgeschlossen für den Gedanken
eines «unbewussten Christentums», ja sogar einer unbewussten Kirche.72 Er
sprach auch von «säkularer» bzw. «Profankirche».73 Andererseits liess er aber
eine kritische Reserve gegen Rothes Verständnis des «unbewussten Christentums»

erkennen, weil die inhaltliche Bestimmtheit der Liebe Gottes als Liebe
Gottes dabei aus dem Blick gerät.

5. Bonhoeffer

Obwohl die Rede von einem «unbewussten Christentum» bei Dietrich Bonhoeffer

nur peripher vorkommt, hatten die damit verbundenen Überlegungen
doch eine enorme Wirkungsgeschichte. Getrennt von allen kirchlichen Bezügen

hat er sich im Gefängnis mit der Diesseitigkeit und Weltbezogenheit des

christlichen Glaubens auseinandergesetzt. Er beobachtete seine Mitgefangenen
und auch die Wächter, wie weit sie bei den Bombenangriffen auf Berlin

«an irgend etwas (Übersinnliches) glauben»74, und versuchte dann diese

Äusserungen theologisch zu interpretieren. Dabei begegnete er der «(natürlichen)
Frömmigkeit», die ihn vor die Frage nach dem «unbewussten Christentum»
stellte.73 In diesem Zusammenhang verweist er auf die altprotestantische
Unterscheidung von «fides directa» und «fides reflexa». Schon in «Akt und Sein»
hatte Bonhoeffer die analoge Unterscheidung von «actus directus» und «actus
reflexus» aufgenommen.76 Den «actus directus» konnte er auch als «direkte(s)
Bewußtsein» bezeichnen.77 Damit differenziert er zwischen einem vorreflexiven

und einem reflexiven Bewusstsein — vergleichbar der Unterscheidung

72 E. Brunner: Das Gebot und die Ordnungen. Entwurf einer protestantisch-theolo¬
gischen Ethik, Zürich 1932 (Nachdruck 1939), 505: «Es taucht hier die Möglichkeit

auf, nicht bloss von (unbewusstem Christentum), sondern von (unbewusster
Kirche) zu sprechen.»

73 Brunner: Das Gebot und die Ordnungen (Anm. 72), 506.
74 D. Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung, Brief vom 9.3.1944, hg.v. E. Bethge

(DBW VIII), Gütersloh 1988, 355.
75 Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung (Anm. 74), Brief vom 27.7.1944: «Die

Frage, wie es eine (natürliche) Frömmigkeit geben kann, ist zugleich die Frage nach
dem (unbewußten Christentum), die mich mehr und mehr beschäftigt» (545). Kurz
darauf findet sich die Notiz: «Unbewußtes Christentum: Linke nicht weiss, was die
rechte tut. Mt 25. Wissen nicht was beten.» (547). Auch in einem Brief Bethges an
Bonhoeffer vom 24.8.1944 taucht der Begriff auf (582).

76 Siehe dazu D. Bonhoeffer: Akt und Sein, hg.v. H.-R. Reuter (DBW II), Gütersloh
1988, 23.159; vgl. den Kontext 157—161. Der Begriff «actus directus» wird zudem
verwendet: a.a.O. 36.48.95f.126.148.

77 Bonhoeffer: Akt und Sein (Anm. 76), 23, vgl. 130.132.



Christentum ohne Christusglaube 139

Rahners zwischen einem voll bewussten, expliziten und einem transzendentalen,

impliziten Bewusstsein, zwischen einer gegenständlichen Gewusstheit
und der apriorischen, alles Wissen allererst ermöglichenden Bewusstheit.78

Nach Bonhoeffer liegt dem reflexiven Glaubensakt der auf Christus
gerichtete vorreflexive Glaubensvollzug zugrunde. Damit öffnet sich die
Denkmöglichkeit, dass Menschen, die sich selbst gar nicht als Christen verstehen,
d.h. den «actus reflexus» nicht vollziehen, dennoch den «actus directus»
praktizieren. «Das Wissen um Jesus geht ohne jede Reflexion auf sich selbst gänzlich

im Tun auf».79

In «Akt und Sein» hatte Bonhoeffer in diesem Zusammenhang an das
Lutherwort erinnert, dass Gott das Fluchen der Gottlosen angenehmer sein
kann als das Halleluja der Frommen.80 Und im Brief vom 18.7.1944 heisst es

dann: «Die mündige Welt ist Gott-loser und dämm vielleicht gerade Gott-näher

als die unmündige Welt».81 Bonhoeffer gebraucht die Dialektik von Gottnähe

und Gottferne bzw. Gottlosigkeit, um auszudrücken, dass die Anwesenheit

Gottes nicht von der Wahrnehmung und Erfahrung dieser Anwesenheit
abhängt und schon gar nicht von der reflexiven Erfassung einer solchen
Erfahrung. Gott vergegenwärtigt sich in souveräner Unabhängigkeit vom
Gewahrwerden seiner Gegenwart. Darin gründet der Gedanke eines «unbewuss-
ten Christentums», den Bonhoeffer eher beiläufig ausspricht, der aber seit
seinen Frühschriften in seinem Denken angelegt ist. Es gibt zahlreiche Aussagen,

die den damit bezeichneten Sachverhalt anvisieren. So spricht er in der
«Ethik» im Kontext einer Abhandlung über die abendländische Säkularisierung82

von einer «verheißungsvolle(n) Gottlosigkeit», die «antireligiös und
antikirchlich spricht», aber in einem negativen Sinne «das Erbe eines echten
Gottesglaubens und einer echten Kirche» wahrt.83

Diese Gottlosigkeit ist nicht zuletzt eine Folge der Verborgenheit Gottes.
Bonhoeffer nimmt Nietzsches Rede vom Tod Gottes auf und führt die sich
darin ausdrückende Erfahmng auch auf die Entzogenheit der Gegenwart
Gottes zurück. Doch handelt es sich bei der Entzogenheit nicht um die
Abwesenheit Gottes, sondern um den Geheimnischarakter seiner Gegenwart im

78 K. Rahner: Bemerkungen zum Problem des «anonymen Christen», in: ders.:
Schriften zur Theologie X, Zürich/Einsiedeln/Köln 1972, 531-546 (538).

79 D. Bonhoeffer: Ethik, hg.v. I. Tödt u.a. (DBW VI), Gütersloh 1992, 320.
80 Bonhoeffer: Akt und Sein (Anm. 76), 160, Anm. 31. Vgl auch ders.: Ethik (Anm.

79), 115.
81 Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung (Anm. 74), 537.
82 Bonhoeffer: Ethik (Anm. 79), 113—116.
83 Bonhoeffer: Ethik (Anm. 79), 115, vgl. 162. Auch a.a.O. 162, spricht Bonhoeffer

dieses Erbe im Sinne eines «unbewußte(n) Rest(es)» an, wenn auch der Mensch,
der hier im Blick ist, weniger der sich explizit gegen die Kirche stellende ist.



140 Reinhold Bernhardt

Alltag der Welt. Gott ist in der Menschwerdung inkognito84 in die Geschichte
eingetreten. In einem Brief an seine Verlobte, Maria von Wedemeyer, heisst
es knapp: «im Alltäglichen ist Gott».85

In den Gefängnisbriefen steht der Gedanke des «unbewussten Christentums»

im Zusammenhang der Überlegungen Bonhoeffers zum religionslosen
Christentum. Es ist damit zum einen die systematisch-theologische Frage
angesprochen, wie sich die in Christus vermittelte Gottesbeziehung unabhängig
von überkommenen religiösen Bewusstseinslagen manifestiert, und zum
anderen die praktisch-theologische Frage, wie Chrisms den Religionslosen
verkündet werden kann. War es in der Liberalen Theologie die Unterscheidung
zwischen Kirche und Christentum, die zur Rede vom «unbewussten
Christentum» führte, so ist es bei Bonhoeffer die Unterscheidung von Christentum

(bzw. Christusglauben) und Religion. Die Rede von Gott muss in einer
nichtreligiösen Interpretation biblischer und theologischer Begriffe erfolgen,
die Praxis des Glaubens als Dasein-für-andere. «Christsein heißt nicht in einer
bestimmten Weise religiös sein,... sondern es heißt Menschsein».86 Das
Teilnehmen am Leiden Gottes im weltlichen Leben macht das Christsein aus. Seine

Erfahrung im Widerstand gegen das NS-Regime hatte Bonhoeffer aber
gezeigt, dass auch Nichtglaubende an diesem Leiden teilnehmen und ihr Leben
für die Bekämpfung seiner Ursachen einsetzen. Sie können Chrisms näher
sein als «religiöse» Christen. In Zeiten, die aus den Fugen geraten sind, «wird
sich das Evangelium eher an den Gestalten der wenigen übriggebliebenen
Rechtlichen, Wahrhaftigen, Menschlichen erweisen».87 Am Ende seines Briefes

vom 30.4.1944 weist er auf Prov 22,llf. hin. Dort heisst es: «Wer ein
reines Herz und liebliche Rede hat, dessen Freund ist der König».

Doch auch für Bonhoeffer kann das «unbewusste Christentum» nicht
selbstgenügsam bestehen bleiben. Es ist zum expliziten Christusglauben
hinzuführen. Es sei christlicher, einen Menschen, «der es selbst nicht mehr wagen

würde, sich einen Christen zu nennen, als Christen in Anspruch zu
nehmen und ihm mit viel Geduld zum Bekenntnis zu Christus zu helfen», als ihn
«als Nicht-Christen anzusprechen und ihn zum Bekenntnis seines Unglaubens

zu drängen».88

84 D. Bonhoeffer: Berlin 1932-1933 (DBW XII), Gütersloh 1997, 345.
85 Dietrich Bonhoeffer, Maria von Wedemeyer: Brautbriefe. Zelle 92, 1943—1945,

hg.v. R.-A. von Bismarck u. U. Kabitz, München 21993, 153.
86 Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung (Anm. 74), Brief vom 18.7.44, 535.
87 Bonhoeffer: Ethik (Anm. 79), 350.
88 Bonhoeffer: Ethik (Anm. 79), 162.



Christentum ohne Christusglaube 141

6. Tillich

Bei Paul Tillich laufen alle bisher durch die evangelische Theologie verfolgten
Fäden zusammen. Er nimmt die Problemstellung der Beziehung von Kirche
und säkularer Gesellschaft auf, ist vom Religiösen Sozialismus stark beein-
flusst und am Aufbruch der Dialektischen Theologie nach dem Ersten Weltkrieg

mit ihrer theologischen Religionskritik beteiligt. Am Ende seiner
Wirksamkeit weitet er den Blick auch auf das Feld der Religionstheologie aus und
nimmt damit auch das Anliegen der in der katholischen Theologie geprägten
Vorstellung von einem «anonymen Christentum» der Sache nach auf.

In einem Aufsatz aus dem Jahre 1930 entfaltete er die Unterscheidung
zwischen «latenter» und «manifester» Kirche89, um die «Existenz eines christlichen

Humanismus außerhalb der Kirche»90 theologisch zu verarbeiten. Es

ging ihm dabei, wie er in einem autobiographischen Rückblick notiert, «nicht
um die altprotestantische Unterscheidung von sichtbarer und unsichtbarer
Kirche, sondern um eine Differenzierung innerhalb der sichtbaren Kirche».91

Die sichtbare Kirche darf nicht beschränkt werden auf die institutionelle Kirche.

Sie ist auch — in latenter Gestalt — in Gruppen und Bewegungen präsent,
die sich für «christliche» Anliegen einsetzen.

Latenz bedeutet dabei nicht Unsichtbarkeit, sondern verweist auf
Gemeinschaften, die nicht in bewusstem oder gar explizitem Bezug zu Jesus als

dem Christus stehen, in deren innerer Orientierung und äusserer Wirksamkeit
sich aber doch der Geist Gottes manifestiert und die daher auch Früchte des

Geistwirkens austragen. Als Merkmale dieser latenten Kirche zählt er auf:
«Erlebnis der menschlichen Grenzsituation, Frage nach dem Jenseitigen,
Begrenzenden, unbedingte Hingabe für Gerechtigkeit und Liebe, Hoffnung, die
mehr ist als Utopie, Anerkennung der christlichen Wertung und feinstes

Empfinden für den ideologischen Mißbrauch des Christentums in Kirche
und Staat».92

Ein halbes Menschenleben lang habe er in solchen Gruppen gelebt und
dabei erfahren, «wieviel latente Kirche in ihnen ist».93 Es erschien ihm, als ob
diese latente Kirche die wahrere Kirche als die verfasste sei, «weil weniger in
dem Pharisäismus des Besitzes der Wahrheit befangen».94 Im dritten Band
seiner «Systematischen Theologie» nennt er als Beispiele zunächst säkulare,

89 P. Tillich: Kirche und humanistische Gesellschaft, in: ders.: Gesammelte Werke,
hg.v. R. Albrecht [= GW], Stuttgart 1959ff, Bd. IX, 47-61.

90 P. Tillich: Auf der Grenze (GW XII), Stuttgart 1971, 41.
91 Ebd.
92 Ebd.
93 Ebd.
94 Tillich: Auf der Grenze (Anm. 90), 41 f.



142 Reinhold Bernhardt

dann aber auch eine ganze Reihe religiöser Gruppen und Bewegungen95, in
denen der Geist Gottes in Glauben und Liebe weht, die aber nicht in Beziehung

zu Christus stehen und auch nicht stehen wollen. «Die Kirche, die ihrem
Sinn nach nichts ist, als Gestalt der Gnade, (kann) diesen Sinn fast völlig
verlieren und an eine Bewegung abgeben, deren Sinn ein anderer, scheinbar ganz
profaner ist».96 Eine besonders wichtige Rolle spielt dabei für Tillich die
sozialistische Bewegung, die er als prophetische Bewegung in säkularer Gestalt
ansieht.97 Die religiösen Sozialisten stehen sowohl in der manifesten als auch in
der latenten Kirche.

Zur latenten Kirche gehören all jene, die in der säkularen Gesellschaft
leben, deren Sinndefizit aber empfinden und nach einem Sinn suchen. Sie
finden diesen Sinn nicht in der Kirche, deren supranaturalistisch-orthodoxe
Ausprägung ihnen widersinnig erscheint und deren liberal-humanistischen
Flügel sie als überflüssig erachten. «Im Grunde suchen sie nach einer anderen
erfüllten, symbolträchtigen Kirche».98 Der Begriff «latente Kirche» bezeichnet

nach Tillich die Grenze, «an der zu stehen, Schicksal unzähliger protestantischer

Menschen in unseren Tagen ist».99

Tillich spricht nicht vom «unbewussten Christentum.», sondern von der
«latenten Kirche.» und kehrt damit Rothes Vorordnung des Christentums vor der
Kirche um. Die Kirche ist die geschichtliche Sozialgestalt der Selbstvergegen-
wärtigung Gottes, wie sie sich in Jesus als dem Christus manifestiert hat. Kirche

ist nicht nur da, wo diese Vergegenwärtigung in explizitem Glauben er-
fasst wird, sondern auch da, wo Wort und Geist Gottes als verwandelnde
Macht des neuen Seins zur Wirkung kommen. Doch kann diese Wirkung
nicht mit irgendeiner geschichtlichen Religionsgestalt gleichgesetzt werden.
Christliche Substanz kann sich auch in Formen realisieren, die sich von der
christlichen Religion weitgehend oder ganz emanzipiert haben und der
autonomen Gesellschaft angehören; überall dort, wo sich die Transzendenzdimension

des Lebens artikuliert — und sei es auch nur im Modus der Frage
nach ihr. Es handelt sich dabei um verhüllte Gestalten der Gnade, die in ihrer
geschichtlichen Wirklichkeit aber sichtbar sind. Damit gibt sich der Begriff
der latenten Kirche als Signatur einer Vermittlungstheologie zu erkennen, die
darauf gerichtet ist, die Kulturbedeutung der christlichen Botschaft zu erfassen

und darzustellen, die profane Kultur aber auch über sich hinaus zu führen.

95 P. Tillich: Systematische Theologie, 3 Bände, Berlin/New York 81967 (Bd. I/II),
41987 (Bd. III); Bd. III, 181.

96 P. Tillich: Protestantische Gestaltung, in: ders.: Religiöse Verwirklichung, Berlin
1930, 43-64 (52£).

97 P. Tillich: Die sozialistische Entscheidung (GW II), Stuttgart 1962, 310.
98 Tillich: Protestantische Gestaltung (Anm. 96), 52f.
99 Tillich: Auf der Grenze (Anm. 90), GW XII, 42.



Christentum ohne Christusglaube 143

Die latente Kirche strebt ihrer Bewusstwerdung in der manifesten entgegen

und zusammen mit dieser auf die kommende Gestalt der Gnade, das

heisst auf die Realisierung des Reiches Gottes als Gestaltwerdung der universalen

eschatologischen Erfüllung entgegen.100 Sie kann an der Kräfdgkeit, mit
der sie Glaube (als unbedingtes Angegangensein vom Unbedingten) und Liebe

(als Versöhnung des Getrennten) verwirklicht, der manifesten Kirche
überlegen sein. Doch mangelt es ihr dieser gegenüber am letzten Kriterium
von Glauben und Liebe, der «transzendente(n) Einheit unzweideutigen
Lebens, wie sie im Glauben und in der Liebe des Christus manifest ist».101 Das

Christusereignis weist in unvergleichlicher Intensität auf das göttliche
Geheimnis hin, relativiert sich dabei aber selbst. Weil der latenten Kirche dieser

Impuls zur Selbstrelativierung fehlt, ist sie nach Tillich der Dämonisierung
und der Profanisierung stärker als die manifeste ausgesetzt. Weil sie sich der
Differenz von Gestalt und Grund von Glaube und Liebe nicht bewusst ist,
kann sie die Praxis (d.h. die Gestaltwerdung) von Glaube und Liebe nicht
immer wieder hinweisen auf den Grund von Glaube und Liebe, der dieser Praxis
uneinholbar voraus liegt. Deshalb ist sie der Gefahr ausgesetzt, in
Selbstgenügsamkeit zu gerinnen. Es mangelt ihr an Widerstandskraft gegen die
Gefahren der Dämonisierung und der Profanisierung. Der Geist, den Tillich an
anderer Stelle als Macht des Widerstandes bezeichnet, kommt in ihr in einer
schwächeren, weniger eindeutigen Weise zur Wirkung. Daher geht von den

Erscheinungsformen der latenten Kirche auch nicht genügend Kraft aus, um
sich gegen gesellschaftliche Kräfte und kulturelle Strömungen zu erheben, die
die Christus-Botschaft bedrängen. Ein solcher Kampf würde und müsste die
Kluft zwischen Kirche und Gesellschaft vertiefen.

Die latente Kirche strebt jedoch aus ihrer inneren Dynamik heraus der
Selbstaufklärung über ihren Grund entgegen. Sie tendiert zur <Aufhebung> in
die manifeste Kirche hinein. «Mission ist das kirchliche Tun, durch das in der

ganzen Welt <latente> Kirche in <manifeste> Kirche umgewandelt wird.»102 Sie

zielt darauf, die in den «Weltreligionen schon vorhandene <latente> Kirche in
etwas Neues, nämlich in die <neue Wirklichkeit in Jesus als dem Christus)
umzuwandeln».103 Mission bezieht sich allerdings auch auf das Christentum
selbst, sofern es auch hier immer wieder zur Dämonisierung und Profanisierung

der Religion kommt. Sie muss also innerhalb wie ausserhalb des

Christentums betrieben werden.

wo Tiiiich; Kirche und humanistische Gesellschaft (Anm. 89), 61; ders.: Die sozialisti¬
sche Entscheidung (Anm. 97), 337.

101 Tillich: Systematische Theologie (Anm. 95), III, 181.
102 P. Tillich: Theologische Grundlagen der Mission, in: GW VIII, Stuttgart 1970,

278.
103 Tillich: Theologische Grundlagen der Mission (Anm. 102), 279.



144 Reinhold Bernhardt

7. Schlussüberlegung

Der Weg des Gedankens vom «unbewussten Christentum» geht im 20.
Jahrhundert noch weiter. In der politischen Theologie Dorothee Sölles spielt er eine

wichtige Rolle.104 Er kursierte bei der Vollversammlung des ÖRK in Neu-
Delhi 1961.103 Die Weltmissionskonferenz 1963 sprach von «heimliche(n)
Christen».106 Gerade zu der Zeit, als sich das verheissungsgeschichtliche
Missionsverständnis gegen das heilsgeschichtlich-eschatologische Modell durchsetzte,

in der also Gottes Verheissung des Schalom für den oikos der ganzen
Schöpfung zum zentralen Thema der Missionstheologie wurde, trat dieser
Gedanken hervor.

Das neue Konzept der Missionstheologie erlaubte es, nicht nur die säkulare

Welt, sondern auch die nichtchristlichen Religionen positiver zu würdigen,

als es nach dem heilsgeschichtlichen Modell mit seiner Tendenz zum
christozentrischen Exklusivismus möglich war. Die Religionen konnten als

von Gott in Anspruch genommene Partner im Einsatz für die säkular-ökumenischen

Ziele der Mission geschätzt werden. Ein 1961 abgegebener
Zwischenbericht zur Langzeitstudie «Das Wort Gottes und der moderne
nichtchristliche Glaube» erklärt, dass Gott «auch in der religiösen Entwicklung
unserer Zeit am Wirken ist».107

Im Rückblick auf die Geschichte der Rede vom «unbewussten Christentum»

und der sachlich damit verwandten Konzepte sowie der kritischen
Auseinandersetzungen damit und der Alternativvorschläge dazu zeigt sich:

Die Rede vom «unbewussten Christentum» und ihre Bedeutungsäquivalente
haben ihren Ort dort, wo der Universalismus der Gottesherrschaft bzw.

der Christuspräsenz und wo die Praxis der tätigen Christusnachfolge betont
werden. Wenn mit dem Johannesprolog davon ausgegangen wird, dass der
Logos Gottes in die Welt als in sein Eigentum eingegangen ist (Joh 1,11), als

wahres Licht, das alle Menschen erleuchtet (Joh 1,9), wenn die schöpfungs-
umspannende Weite der Herrschaft Christi und das «für alle» seiner Heilsbedeutung

theologisch ernst genommen wird, kann diese wirksame Gegenwart
nicht als von ihrer glaubenden Rezeption abhängig angesehen werden. Damit
wird der Gedanke einer unbewussten oder unerkannten Partizipation an dieser

Christusgegenwart nahezu unvermeidbar. Diese kann als defizitär gewertet
und auf das Erkennen und Bekennen der schöpfungs- und lebenskonsti-

104 D. Solle: Die Wahrheit ist konkret (ThPu 4), Freiburg/Ölten 51969, 120f.
105 Bericht der Sektion «Zeugnis» von Neu-Delhi 1961; siehe: WA. Visser't Hooft

(Hg.): Neu-Delhi 1961, Stuttgart 1962.
106 Th. Müller-Krüger (Hg.): In sechs Kontinenten. Dokumente der Weltmissions¬

konferenz Mexiko 1963, Stuttgart 1964, 148.
107 Aus: H.J. Margull (Hg): Zur Sendung der Kirche. Material aus der ökumenischen

Bewegung, München 1963, 271—280 (278).



Christentum ohne Christusglaube 145

tuierenden Beziehung zu Gott hin finalisiert werden, doch erledigt sich damit
nicht die Notwendigkeit, die zu ihrer Annahme führt.

Bei Rothe und in der Liberalen Theologie des 19. und beginnenden 20.

Jahrhunderts war dieser Gedanke von Schleiermacher her inspiriert, auf dem
Postulat eines religiösen Apriori errichtet und auf diese Weise in eine «natürliche

Theologie» eingebunden worden. Dieser Ansatz führt zu einer bewusst-
seinstheologischen Entfaltung und damit zur Rede vom «unbewussten
Christentum».

Kähler und Barth kritisierten diesen Ansatz und damit die Vorstellung
eines Gleichgesinntseins mit Christus, das sich aber nicht zu Christus bekennt
und das sich nicht im Sinne des kirchlichen Glaubens erfasst. Barth setzte
dem die Vorstellung einer vom Menschen noch nicht realisierten, damit auch
nicht vorbewusst gegebenen Christusbeziehung entgegen. Das «unbewusste
Christentum» wird durch das «prospektive Christsein» ersetzt, das sein
Umschlossensein von der Gnade noch nicht erkannt hat. Es ist ein Christsein im
Modus der Verheissung. Barth weist die Annahme eines «unbewussten
Christentums» zurück und begnügt sich mit der Feststellung, dass die Gottes-,
bzw. Logosgegenwart von den meisten Menschen nicht erfasst wird, dass diese

Menschen aber dennoch von ihr erfasst sind — und zwar auf eine nicht nur
zwbewusste, sondern ausserbewvisste Weise. Gott muss ihr von der Sünde

korrumpiertes Bewusstsein zu dieser Erkenntnis erst befähigen.
Es sind dies zwei unterschiedliche Antworten auf die gleiche Frage nach

der theologischen Deutung der Nicht-an-Christus-Glaubenden vor dem
Hintergrund der Annahme, dass Christus allgegenwärtig ist. Die eine ist von
einem bewusstseins- und erfahrungstheologischen Ansatz aus gegeben, die
andere von einem Wort-Gottes-theologischen. In beiden ist die Erfahrung
verarbeitet, dass es Analogien zu den (verbalen und praktischen) Äusserungen
des Christusglaubens gibt, die nicht in diesem gründen. Auch jenseits der be-
wussten Christusnachfolge begegnet Wahres und Gutes, das dem Geist Gottes,

wie er sich in Jesus Christus geoffenbart hat, entspricht.
Doch liegt darin noch keine Berechtigung, die Nicht-an-Christus-Glau-

benden zu Christen zu erklären. Problematisch ist eine solche Deklaration
nicht, weil sie gegen das Autonomieprinzip verstösst, demzufolge das
Selbstverständnis eines Menschen massgebend auch für sein Fremdverständnis
sein muss. Der Vorwurf, bei Redeweisen wie der vom «unbewussten
Christentum» handle es sich um eine entmündigende Inanspruchnahme der
Deutehoheit über andere Menschen, um eine ideologische Vereinnahmung bzw.
um den illegitimen Versuch, den anderen besser zu verstehen als er sich selbst
versteht, ist nicht stichhaltig. Jede religiöse und weltanschauliche Position
perspektiviert Menschen, die diese Sicht nicht teilen, auf ihre je eigene Weise.
So gilt jeder Mensch — auch der entschiedene Naturalist — nach christlichem
Verständnis als «Geschöpf Gottes» und jeder Gottesfürchtige — auch wenn er



146 Reinhold Bernhardt

einer anderen Religion angehört — nach islamischem Verständnis als «Muslim».

Im Sinne eines hermeneutischen Inklusivismus auf Gegenseitigkeit108 ist
eine solche Einbeziehung des Anderen in die eigene Sicht durchaus vertretbar.

In einer Auseinandersetzung mit Rahners Lehre vom «anonymen
Christentum» interpretiert Eberhard Jüngel dieses Konzept als Versuch, «das

Menschsein des Menschen im Horizont des Evangeliums zu interpretieren»109

und sieht darin eine positive Herausforderung, der sich die evangelische

Theologie von der Rechtfertigungslehre her stellen müsse. Die Rechtfertigung

aus Glauben definiere den Menschen theologisch. Wenn Gott als das

die Menschlichkeit des Menschen unbedingt angehende Wesen zu verstehen
sei, dann müsse diese Menschlichkeit von der Gottesoffenbarung in Christus
her theologisch thematisch werden. Und da sie nicht auf die Glaubenden
beschränkt sei, lasse sich die Annahme eines virtuellen Christseins — oder wie
immer man es nennen mag — nicht vermeiden. Die Rechtfertigungslehre führt
nach Jüngel also zu dieser Art natürlicher Theologie. Allerdings sei das

Christentum «nicht nur nicht anonym, sondern ausgesprochen anonymitätsfeind-
lich».110

Das Problem der Rede vom «unbewussten Christentum» liegt auch nicht
darin, dass der Begriff des Glaubens über die Dimension des Bewussten,
Reflektierten und Artikulierten hinaus ausgedehnt wird. Das ist durchaus sach-

gemäss und — wie von Bonhoeffer gezeigt wurde — schon in der altprotestantischen

Orthodoxie geschehen. Versteht man Glaube als existentiellen Reflex
der das Sein konstituierenden, restituierenden und vollendenden Gegenwart
Gottes, dann kann er nicht auf das bewusste Erfassen beschränkt sein.

Das Problem liegt darin, dass der Begriff «unbewusstes Christentum» als

formelhafte Etikettierung irreführend und missverständlich ist. Zum einen
lasst er an die christliche Religion und nicht — wie bei Rothe — an den in Christus

manifestierten Geist Gottes denken und hat damit einen inklusivistischen
Beigeschmack. Zum anderen betont er bei der Deutung von Nicht- oder
Andersglaubenden einseitig die Übereinstimmung mit dem Proprium des christlichen

Glaubens und wahrt zu wenig die Differenzen. Unklar ist auch sein

Anwendungsbereich. Bezieht er sich primär auf den «subjektiven Geist» von
Personen, also auf eine christuskonforme, sich dieser Konformität aber nicht

108 Siehe dazu: R. Bernhardt: Ende des Dialogs? Die Begegnung der Religionen und
ihre theologische Reflexion (Beiträge zu einer Theologie der Religionen 2), Zürich
2006, 206ff.

109 E. Jüngel: Extra Christum nulla salus — als Grundsatz natürlicher Theologie.
Evangelische Erwägungen zur «Anonymität» des Christenmenschen, ZThK 72 (1975)
337—352; abgedruckt in: E. Klinger (Hg): Christentum innerhalb und außerhalb
der Kirche (QD 73), Freiburg 1976, 122-138 (127).

110 Jüngel: Extra Christum nulla salus (Anm. 109), 122.



Christentum ohne Christusglaube 147

bewusste Haltung bzw. Handlungsorientierung, oder auf den «objektiven Geist»
von Gemeinschaften, also auf Soifalgestalten (wie bei Tillich)? In beiden Fällen
gäbe es differenzsensiblere Ausdrucksmöglichkeiten für das Gemeinte, die
auf eine Etikettierung verzichten und dafür den ins Auge gefassten Sachverhalt

beschreiben. Die «christliche» Haltung kann man als Entsprechung zur
ethischen GesinnungJesu würdigen, die Gemeinschaften der so Gesonnenen als

Weggefährten des durch die Geschichte wandernden Gottesvolkes aus Juden
und den Völkern. Beschreibungen dieser Art sind sachgemässer, weil diffe-
renzbewusster als der problematische Begriff des «unbewussten Christentums».

Abstract

Der Beitrag verfolgt die theologische Hypothese, dass es auch bei Menschen, die sich
selbst als nichtkirchlich, nichtchristlich oder sogar als nichtreligiös verstehen, einen
vorreflexiven, unartikulierten Bezug zum Zentralinhalt des christlichen Glaubens
geben kann. Richard Rothe hatte erstmals von einem «unbewussten Christentum»
gesprochen. Dieses Motiv wurde in der Theologiegeschichte des ausgehenden 19. und
des 20. Jahrhunderts von Martin Kahler und Martin Rade aufgenommen, es begegnet
im sog. «christlichen Sozialismus» und in der davon beeinflussten Dialektischen Theologie.

In Bonhoeffers Gefangnisbriefen scheint es ebenso auf wie in Tillichs Rede von
der «latenten Kirche». Diese Spur zieht sich weiter bis in die «Politische Theologie»
Dorothée Sölles. Auch in der katholischen Theologie finden sich Überlegungen dieser Art,
vor allem in Rahners Konzept des «anonymen Christseins». Der Beitrag zeichnet diesen

Denkweg nach und unterzieht ihn einer systematisch-theologischen Reflexion.

This essay pursues the theological hypothesis, that people who are not affiliated to the
church, non-christian, or even not religious at all, may relate themselves to the core of
the Christian faith existentially or in a preconscious way. In the 19th century Richard
Rothe coined the term «unconscious Christianity» to describe that phenomenon. In the
history of theology in the late 19th and 20th centuries the idea was discussed and
developed further. It was taken up by Martin Kahler und Martin Rade. The so-called «Christian

Socialists» referred to it as well, and so did the exponents of «Dialectical Theology».

It appears in Bonhoeffer's letters from prison and in Tillich's reflection on the
«latent Church». The trail leads further into our time in the «Political Theology» of Dorothée

Solle. There are parallels in catholic thought, above all in Rahner's «anonymous
Christianity». This essay portrays those approaches and subjects them to systematic-
theological reflection.

Reinhold Bernhardt, Basel


	Christentum ohne Christusglaube : die Rede von "unbewusstem Christentum" und "latenter Kirche" im 19. und 20. Jahrhundert

