
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 2

Artikel: Anmerkungen zur dritten Vision des Sacharja : Sacharja 2, 5-9

Autor: Mathys, Hans-Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anmerkungen zur dritten Vision des Sacharja

(Sacharja 2,5—9)

5) Und ich erhob meine Augen und schaute, und sieh, ein Mann, und in seiner Hand
war eine Messschnur. 6) Und ich sagte: Wohin gehst du? Und er sprach zu mir: zu
vermessen Jerusalem, um zu sehen, was seine Breite und was seine Länge sein würde. 7)
Und sieh, als der Bote, der durch mich redet, hinausging, ging ein anderer Bote hinaus,
ihm entgegen. 8) Und er sagte zu ihm: Lauf, rede zu diesem jungen Mann da: Offen1
sollJerusalem bleiben, wegen der Menge an Menschen und Vieh in seiner Mitte. 9) Und
ich selbst werde ihm sein — Spruch des Herrn — eine Feuermauer ringsum. Und zur
Herrlichkeit werde ich in seiner Mitte werden.

Die dritte Schauung Sacharjas bildet Teil eines Zyklus, in dem der Prophet
eine Neuordnung für das nachexilische Jehud zeichnet. Auf den Zyklus als

ganzen und die Abfolge der einzelnen Visionen wird in diesem Beitrag nicht
eingegangen, auch nicht auf das «Personal», das in Sach 2,5—9 auftritt und
handelt.2 Im Zentrum der folgenden Überlegungen steht vielmehr die
Feuermauer, die der offen daliegenden Stadt Schutz gewähren wird. Inhaltlich
evoziert diese ein unerschöpfliches, der Jubilarin wichtiges und von ihr so
vielseitig wie originell behandeltes Thema: Grenzen; ihnen galt auch die
Festschrift, die derJubilarin 2007 überreicht wurde.3 Auf der Suche nach einer
geeigneten Illustration dieser Thematik, welche die Herausgeber der Festschrift
auf die Mauern in Sach 2,9 führte, stiessen sie auf das Bild «Aubade II» des

palästinensischen, in Paris lebenden Malers Kamal Boullata. Sie beschreiben
es wie folgt: «Wir [sehen in ihm] das Nebeneinander von Feldern
strukturierende, aber nicht gewalttätig trennende Grenzen, unterschiedliche
Tönungen, aber doch ein lebendiger Grundton, Öffnungen, die Durchblick
erlauben in helles Licht.»4 Und zum biblischen Text bemerken sie: «Auch hier

1 Die Lesart der LXX (Ka-caKàp7tcoç «voll von Früchten / reichlich») beruht auf
einer Verlesung (rrms «Früchte» statt mns). Vielleicht zeigt diese Fehlübersetzung,

dass der Ausdruck Mühe bereitete. Am besten übersetzen Theodotion
(7tÀ,àTOç [Ebene]), der Syrer (agurse [Felder/Land]) und Targum Jonathan (]TT^S

[offen]), sachlich richtig und nur leicht verkürzend Symmachus (cn:eîxicrtcoç
[unbefestigt, offen, ohne Mauer]) und Vulgata (absque muro [ohne Mauer]).

2 Vgl. dazu neben den Kommentaren vor allem L. Bauer: Zeit des Zweiten Tempels
— Zeit der Gerechtigkeit. Zur sozio-ökonomischen Konzeption im Haggai-
Sacharja-Maleachi-Korpus (BEAT 31), Frankfurt a.M. u.a. 1992, 229; erweist darauf

hin, dass der geschilderte Messvorgang zwei Personen erfordert und der STX

deshalb nicht mit dem t'pn "IJJ30 identisch ist, wie dies viele Ausleger annehmen.
3 K. Kusmierz u.a.: Grenzen erkunden zwischen Kulturen, Kirchen, Religionen. FS

Christine Lienemann, Frankfurt a.M. 2007.
4 Kusmierz u.a.: Grenzen erkunden (Anm. 3), 7.

ThZ 2/66 (2010) S. 103-118



104 Hans-Peter Mathys

wieder beides: das Bedürfnis, Konturen zu erkennen und zu identifizieren,
gleichzeitig die Aussicht, dass Räume weiter werden müssen, weil mehr
Leben, mehr Menschen (und etliches Vieh) Platz haben soll. Die Vision lädt
zum Vertrauen darauf ein, dass Identität nicht von aussen definiert werden

muss, sondern von innen, von Gott selbst geschenkt und gesichert wird.»5

Trifft diese Auslegung das Richtige, und haben die Herausgeber der
Festschrift auch das passende Bild gewählt? Diesen Fragen gilt der letzte
Abschnitt der vorliegenden Untersuchung; exegetische Detailstudien führen auf
ihn hin. Sie müssen von dem ausgehen, was eine Stadt ist.

Stadt bedeutet, wie wichtig ihre Plätze, Strassen (und Tore)6 auch sind, in
erster Linie: Mauern. Wenig Übertreibung abgerechnet gilt: Eine Stadt ohne
Mauern ist keine Stadt. Das soll, bevor zur Auslegung von Sach 2,5—9

übergegangen wird, an zwei zeitlich weit auseinanderliegenden Beispielen gezeigt
werden.

Das neben dem Alten Testament, der Ilias und der Odyssee Homers wichtigste

literarische Werk des Altertums ist zweifellos das Gilgamesch-Epos.
Sein zentrales Thema bilden Tod und ewiges Leben. Dieses bleibt dem Helden

des Epos, dem sagenumwobenen urzeitlichen König Gilgamesch
versagt. Eine beschränkte und bescheidene Unsterblichkeit gewinnt er durch
den Bau der Stadt Uruk — und das heisst nun: seiner Mauern. Fast programmatisch

hält 1,9—21 fest:7

Einen weiten Weg kam er [Gilgamesch] her, um (zwar) müde doch (endlich) zur
Ruhe gekommen zu sein.

Festgehalten auf einem Steinmonument ist all die Mühsal.
Er baute die Mauer von Uruk, der Hürden(umhegten),
die des hochheil'gen Eanna, des reinen Schatzhauses.
Sieh an dessen Mauer, die wie Kupfer glänzt!
Besieh ihre Brustwehr, die niemand nachzubilden weiß!
Nimm doch die Treppe, die (dort) seit ewigen Zeiten!
Komm heran an Eanna, den Wohnsitz der Ischtar,
den kein künftiger König wird nachbilden können, noch sonst ein anderer Mensch!
Steig doch hinauf, auf der Mauer von Uruk wandle umher!
Die Fundamente beschaue, und das Ziegelwerk prüfe:
ob ihr Ziegelwerk nicht aus Backstein (besteht)
und ob die Sieben Weisen nicht (selbst) ihre Grundmauern legten!

5 Kusmierz u.a.: Grenzen erkunden (Anm. 3), 8.
6 Und Paläste! - Der Palast der Davididen spielt allerdings im Alten Testament keine

grosse Rolle, die Informationen über ihn fliessen äusserst spärlich. Bewundernd
äussert sich die Königin von Saba über Salomos Palast (I Kön 10,4). Dieser Vers,
in die achämenidische Zeit zu datieren, besagt unterschwellig: Salomos Palast kann
es durchaus mit denen von Pasargadae, Susa und Persepoüs aufnehmen.

7 Das Gilgamesch-Epos. Neu übersetzt und kommentiert v. St.M. Maul, München
2005, 46.



Anmerkungen zur dritten Vision des Sacharja (Sacharja 2,5-9) 105

In der elften Tafel, ganz am Schluss, kehrt das Epos — in weitgehend identischen

Worten — zu diesem Motiv zurück.8 Gilgamesch zeigt dem Schiffer
Urschanabi seine Stadt und fordert ihn auf, auf der Mauer von Uruk umherzu-
wandeln. Nun realisiert der Held des Epos, dass der Mauerbau seine Aufgabe
war, seine Leistung bildet und ihm die Unsterblichkeit verschafft, welche der
Mensch erlangen kann.

In eine ganz andere Welt gelangen wir in der Johannesapokalypse. In Apk
21 f.9 sieht Johannes einen neuen Himmel und eine neue Erde, und das
bedeutet: ein neues Jerusalem, das vom Himmel, von Gott her auf die Erde
herabsteigt, auf einen grossen, hohen Berg. Diese Stadt weist einen idealen
Grundriss auf, ist sie doch als Kubus konstruiert. Undenkbar, dass dabei
andere Masse als die Zwölf und die Vier Verwendung fanden: Gleichmass
bedeutet Vollkommenheit. Das Mauerwerk des neuen Jerusalem besteht aus
kostbarem Jaspis; die übrigen Baumaterialien setzen sich aus zwölf verschiedenen

Edelsteinen sowie Perlen und Gold zusammen. All dies hat mit einer
«real existierenden» Stadt wenig zu tun. Als solche gibt sich Jerusalem vor
allem daran zu erkennen, dass es eine grosse und hohe Mauer mit zwölf Toren
aufweist. Wieder bedeutet Stadt: Mauern! Dies gilt es umso mehr zu betonen,
als das neue Jerusalem eigentlich keine Mauern brauchte — wie auch keine Tore,

durch die man einzieht. Sie werden offenstehen: In die Stadt gelangen
nämlich nur die Pracht und die Schätze der Völker, aber nichts Gemeines. In
Apk 21 sind Stadtmauern und -tore also gleichzeitig funktionslos und
unverzichtbar.

Mauern bedeuten nun in alttestamentlicher Zeit vor allem «Schutz». An
den Stadtmauern von Jerusalem scheiterten 701 v.Chr. die Assyrer, als sie sich
nach der Eroberung 46 fester Städte daran machten, auch die Stadt Davids
einzunehmen; jedenfalls Hess sich ihre wunderbare Errettung, die vielleicht
ganz andere Gründe hatte, auch so erklären. Viel noch wäre vom Schutz zu
erzählen, den Mauern boten — oder im Gegenteil von der Gefahr, die einer
Stadt drohte, wenn Feinde oder Gott ihre Mauern in Brand setzte(n) oder
sonst zerstörte(n); inhaltlich erbrächte es nichts Neues.10

Auf diesem Hintergrund wird deutiich, wie schwerwiegend ein Verzicht
auf Mauern, den Sach 2,5—9 als von Gott verfügt interpretiert, bei den
Bewohnern Jehuds, insbesondere Jerusalems, wirken musste.11 Jehud war ein
schwaches Gebilde, und seine Einwohner mussten ihre Kräfte bündeln, um

8 XI,323—326; Text bei Maul: Gilgameschepos (Anm. 7), 152.
9 Zum alttestamentlichen Material, dessen sich der Verfasser des Abschnitts bedient,

s. etwa A. Satake: Die Offenbarung des Johannes (KEK 16), Göttingen 2008, z.St.
10 Es sei hier auf eine archäologische Arbeit (F.S. Frick: The City in Ancient Israel

[SBL.DS 36], Missoula 1977) und einen Überblicksartikel (W.Th. In der Smitten:
Art. «nain», ThWAT II, Stuttgart u.a. 1977, 806-811) verwiesen.

11 Der Text bezieht sich nicht auf den Mauerbau unter Nehemia, wie dies J.W Roth-



106 Hans-Peter Mathys

wenigstens ein grosses Unternehmen zu einem guten Ende zu bringen. Sie

standen vor der Wahl, entweder den Tempel neu zu bauen oder aber die
Stadtmauern hochzuziehen, d.h. sich stärker der ökonomisch-politischen als

der religiösen Entwicklung des Gemeinwesens zu widmen. Der Entscheid
war wohl stark umstritten; andernfalls wäre nämlich nur schwer zu erklären,
warum Sacharja ihn, wie weiter unten zu zeigen, unter hohem argumentativem

Aufwand als berechtigt und ungefährlich darzustellen versucht.
Zuerst jedoch gilt es auf einen eigenartigen, kaum beachteten Tatbestand

hinzuweisen. Stadtplanung, und das heisst vor allem Stadtvermessung, ist im
Alten Testament kein Thema. Das hängt zentral damit zusammen, dass
Jerusalem als Hauptstadt der vereinigten Monarchie und Judas unbestritten war;
die erste Hauptstadt, in der David residierte, Hebron, hinterliess bei den Ju-
däern keine bleibenden, etwa noch mit Schmerz verbundenen Erinnerungen.
So blieb es in Jerusalem bei Stadterweiterungen. Anders war es in Assyrien,
das während seiner imperialen Phase eine Mehrzahl von Hauptstädten errichtete.

Bei den Achämeniden verhielt es sich gleich. Jehud — und nicht nur es

allein — dürfte staunend mitverfolgt haben, wie die Achämenidenkönige kurz
aufeinander gleich drei imposante Hauptstädte aus dem Boden stampften:
Pasargadae, Persepolis und Susa.12 Allerdings wissen wir wenig über diese
drei Städte. Die Historiker, die vom Achämenidenreich berichten, interessieren

sich stärker für die grossen Herrschergestalten als für deren Residenzen.13

Was Pasargadae betrifft, findet da nicht zufällig das dortige Grabmal des Cyrus

die stärkste Beachtung. Die Errichtung Pasargadaes fiel aller Wahrscheinlichkeit

nach in die Zeit Cyrus' II, des Vorgängers von Darius, unter dem
Sacharja aufgetreten ist.14

Mussten Sacharja und seine Landsleute nicht davon träumen, Jerusalem
schön und gross wiederaufzubauen, damit es neben dem fernen Pasargadae

stein: Die Nachtgesichte des Sacharja (BWAT 8), Leipzig 1910 (uns nicht zugänglich),

und in seinem Gefolge einige Ausleger annehmen.
12 S. vor allem P. Briant: Histoire de l'Empire perse. De Cyrus à Alexandre, Paris

1996. — Seine Ausführungen zu diesen drei Städten können leicht über den «Index
général» erschlossen werden.

13 So mit P. Marinkovic: Stadt ohne Mauern. Die Neukonstitution Jerusalems nach
Sacharja 1—8. Diss. München 1996, 117.

14 Die Erwähnungen der Stadt in der klassischen Literatur verzeichnet und diskutiert
H. Treidler, Art. «Pasargadai», PRE Suppl. IX Acilius bis Utis, Stuttgart 1962, 777-
799; alle Quellen führt auf Marinkovic: Stadt ohne Mauern (Anm. 13), 123—125. -
Die im vorliegenden Zusammenhang interessanteste Nachricht bietet Diodor
I,46.4: Nach ihm verwendeten die Perser den sagenhaften Reichtum der ägyptischen

Stadt Theben, die sie unter Kambyses einnahmen, beim Bau ihrer berühmten

Paläste in Persepolis, Susa und in Medien. — Zum archäologischen Befund s.

kurz Marinkovic: a.a.O. 117-122.



Anmerkungen zur dritten Vision des Sacharja (Sacharja 2,5—9) 107

bestehen konnte? Sacharja schwebte sicher eine ideale, «heilige» Stadt vor,
obwohl er diesen Begriff nicht verwendet. Darauf weist der schlichte Tatbestand

hin, dass man sich daran macht, die Stadt zu vermessen, ihre Masse

festzulegen. Masse erwähnt nun das Alte Testament in erster Linie bei Lade,
Stiftshütte, Tempel und deren Ausrüstung, also in religiösem Zusammenhang;

«[d]ie größte und dichteste Häufung der Belege» von 110 und rna findet
sich im Verfassungsentwurf Ezechiels (Ez 40—48).15 Obwohl das Vorhaben,
Jerusalem auszumessen, nicht zur Ausführung gelangt, ist klar: Seine Masse
wären ideale gewesen. Um das deutlich zu machen, muss die Vermessung des

neuen Jerusalem zumindest versucht werden.
Doch kaum geschieht dies, wird das Vorhaben gestoppt: Die Stadt soll

nins16 bleiben, d.h. unter anderem ohne Mauern, und zwar wegen der Menge
an Menschen und Vieh in ihr. Auch keine Mauern hatte Pasargadae (vielleicht
trifft das auch auf Persepolis und Susa zu).17 Die These, Sacharja orientiere
sich in der dritten Vision an ihm und habe «das Konzept der persischen
Residenzstadt»18 vor Augen, scheint von daher gut begründet.19 Uberraschen

15 Durch viele Stellen abgesicherte Feststellung von H.-J. Fabry: Art. «na», ThWAT
IV, Stuttgart u.a. 1984, 699.

16 Über die genaue Bedeutung dieses Begriffs lässt sich kaum Klarheit erlangen, zu
wenig zahlreich sind die übrigen Belege (mitsamt anderer Ableitungen der Wurzel)

- und nur unwesentlich besser vom Kontext her zu erschliessen. Immerhin: Es
stehen einander gegenüber befestigte Städte mit hohen Mauern, Toren und
Riegeln und sehr viele offene Städte (Tan nrn rrnyi DTibn nrna nain rrma
nka nann, Dt 3,5), respektive befestigte Städte und offene Dörfer (T naaa Tl>a

Tan nais, I Sam 6,18) (wohl als die beiden denkbaren Extreme; vgl. auch Ez
38,11). Aus diesen Stellen geht hervor, dass na bedeutet: keine (hohen) Mauern,
Tore und Riegel, kleinere Dörfer. Solche Ortschaften liegen auf dem offenen
Lande, wie man Ez 38,11 und Est 9,19 entnehmen kann. Alle zitierten Stellen

bringen eine wenigstens leichte Wertung zum Ausdruck: peripher, zweitrangig. Sie

gilt für Sach 2,8 nicht, da die Befestigung durch Mauern die Entwicklung Jerusalems

behindern könnte. In Bezug auf sie formuliert Bauer am besten, was gemeint
ist: «Die Formulierung 3ÖD niPB bezeichnet das Wohnen in einer offenen,
landwirtschaftlich geprägten Landschaft, in der ein reges Handelsleben für
wirtschaftliches Gedeihen sorgen kann. Jerusalem soll ein offenes Marktzentrum
innerhalb einer florierenden landwirtschaftlichen Peripherie werden ...» (Bauer:
Zeit des Zweiten Tempels [Anm. 2], 230).

17 Das einschlägige Material (auch zu anderen unbefestigten Städten, u.a. in Israel)
hat vorbildlich zusammengestellt: Marinkovic: Stadt ohne Mauern (Anm. 13),
116-140.

18 R. Lux: Das neue und das ewige Jerusalem, in: ders.: Prophétie und Zweiter Tempel.

Studien zu Haggai und Sacharja (FAT 65), Tübingen 2009, 96 (mit zusätzlichen

Argumenten).
19 Vgl. dazu Marinkovic: Stadt ohne Mauern (Anm. 13), 113f£; Lux: Das neue und



108 Hans-Peter Mathys

muss allerdings — wenigstens auf den ersten Blick — die «Naivität» des

Propheten. Die Bedingungen, die erfüllt sein müssen, damit eine Stadt auf eine

Befestigung durch Mauern verzichten kann, sind in Jerusalem nicht gegeben.
Die wichtigste unter ihnen hat der Althistoriker Bengtson formuliert: «Die
Anlage eines völlig unbefestigten Ortes setzt die Unterwerfung und Befriedung

des gesamten umliegenden Gebietes voraus.»20 Als weitere Voraussetzungen

nennt Marinkovic (bei Cyrus II) «innenpolitische Ruhe nach den
außenpolitischen Erfolgen» sowie «das Bewußtsein politischer bzw. militärischer

Überlegenheit».21

Wahrscheinlich wären Bestrebungen derJerusalemer, - so kurz nach der Rückkehr aus
dem babylonischen Exil! — die Stadtmauern wieder hochzuziehen, auch auf starken
Widerstand gestossen: An einem befestigten Jerusalem hatten aus verschiedenen Gründen
weder die Perser noch die Samaritaner und anderen Nachbarn Jehuds ein Interesse. Sa-

charja könnte also das Unvermeidliche in ein Ideal umgedeutet und dabei indirekt auf
Pasargadae verwiesen haben.

Als wie plausibel der Vorschlag Marincovics und Lux' gelten darf, macht ein
Vergleich mit zwei älteren Erklärungen und einer hypothetisch erwogenen
deutlich.

Soziologisch wertet Niemann die beiden Vorkommen von ]ins im Deboralied

(Ri 5,7.11) aus. Das Lexem dient nach ihm als kollektive Selbstbezeichnung

der frühisraelitischen Bauern- und Hirten-Bevölkerung verschiedenartiger

Siedlungsformen, die dem Druck der städtischen Herrschaft zu entfliehen

suchten. Von daher interpretiert er auch Sach 2,8: «Eine sozialutopische
Rückkehr (terminologisch-phänomenologisch bewußt?) zu den Verhältnissen

von Jdc 5»22. Sacharja orientierte sich also nicht am prachtvollen Pasargadae,

sondern an der guten revolutionären Vergangenheit Israels.23 Müsste
Sozialutopie nicht deutlicher als solche zu erkennen sein?

Von archäologisch-ökonomischer Seite her interpretieren Meyers/Meyers,

die in Israel auch gegraben haben, niflS: «the preponderance of the
agricultural units surrounding Jerusalem apparently date from the Persian period

With the termination ofJudean independence and the restructuring of

das ewige Jerusalem (Anm. 18), 96-98 (mit zusätzlichen Argumenten).
20 H. Bengtson: Griechische Geschichte. Von den Anfängen bis in die Römische

Kaiserzeit (HAW III 4), München 51977, 57.
21 Marinkovic: Stadt ohne Mauern (Anm. 13), 121.
22 M. Niemann: Das Ende des Volkes der Perizziter, ZAW 105 (1993) 233-257 (242,

Anm. 28).
23 Noch bestimmter formuliert J.M. Vincent: Das Auge hört. Die Erfahrbarkeit Got¬

tes im Alten Testament (BThSt 34), Neukirchen-Vluyn 1998, 123: «Der Begriff
nins für das neu zu gestaltende Jerusalem enthält also eine gegen die hochmütige
Stadtkultur gerichtete kritische Komponente.»



Anmerkungen zur dritten Vision des Sacharja (Sacharja 2,5—9) 109

the territory into Yehud under Achaemenid rule, Jerusalem's lifeline of
foodstuffs from politically dependent cities was cut off. The growth of agricultural
terraces, fenced farm areas, and unwalled hamlets in the Judean hills around
Jerusalem, beginning in the sixth century, testifies to the necessity for Jerusalem

to secure her own food supplies by developing her formerly sparsely
utilized hinterland.»24 Meyers/Meyers weisen allerdings auch darauf hin, dass

dies eine Sicherung Jerusalems nicht überflüssig machte.25 Das heisst: Eine
archäologisch-historische Erklärung von niflS allein reicht nicht aus.

Ein Verzicht auf den Mauerbau hätte sich — allerdings rein theoretisch
argumentiert! — noch aus einem anderen Grunde nahelegen können, wie ein
Blick auf Sparta zeigt. Bis in die frühhellenistische Zeit hinein besass auch es

keine durchgehenden Mauern.26 Es vertraute auf seine Männer. Indirekt
kommt diese Haltung in Livius XXXIX,37.3 zum Ausdruck: «Und wenn heute

Lykurg von den Toten auferstünde, freute er sich über ihre [der Mauern]
Zerstörung und sagte, jetzt erkenne er seine Heimat und das alte Sparta
wieder.»27 Die Alternative lautet bei den Spartanern also «Mauern oder Männer»,
in Sacharjas dritter Vision, wie noch zu zeigen, «Mauern oder Gott» und noch
anderswo im Alten Testament: «Menschen/Krieger oder Gott». So plakativ
diese Gegenüberstellungen auch wirken mögen: Sie zeigen doch auf, in wie
unterschiedlichen Welten man sich in Sparta und Jerusalem befindet. Auch
und gerade in der Realität: Jehud hatte keine Soldaten.

Zurück zum Vorschlag von Marinkovic und Lux: Jerusalem war nicht Pa-

sargadae. Doch das kümmert Sacharja nicht. Auch begründet er den Verzicht
auf den Mauerbau nicht mit zu erwartendem Widerstand von aussen oder mit
fehlenden Ressourcen, sondern überraschend mit dem Reichtum an
Menschen und (Nutz-)Vieh, der Jerusalem auszeichnet.28 Der Doppelausdruck
«Mensch und Vieh»29 bedeutet häufig Reichtum, Prosperität, Leben; in Ge-

24 C.L. Meyers, E.M. Meyers: Haggai, Zechariah 1-8. A New Translation with Intro¬
duction and Commentary (AncB 25B), New York u.a. 1987, 154f.

25 Meyers, Meyers: Haggai, Zechariah 1—8 (Anm. 24), 155.
26 Vgl. dazu F. Bölte: Art. «Sparta. C. Geographie», PRE 2. R. Sechster Halbband.

Sparta bis Stluppi, München 1929, 1355f.
27 «et si exsistat hodie ab inferis Lycurgus, gaudeat ruinis eorum, et nunc se patriam

et Spartam antiquam agnoscere dicat»; lateinischer Text nach E.T. Sage: Livy. XI.
Books XXXVIII-XXXIX, London, Cambridge MA 1949 (first printed 1936), 334.

28 Etwas überzogen ist die Interpretation von R. Hanhart: Dodekapropheton 7.1.

Sacharja 1-8 (BK.AT XIV/7.1), Neukirchen-Vluyn 1998, 145: «Der Inbegriff des

friedlichen irdischen Daseins, jene Gemeinschaft zwischen Mensch und übriger
Kreatur, die das Symbol des wohlgefälligen Lebens ist»; es geht hier nur um den
Reichtum an Menschen und Vieh, nicht um deren ideales Zusammenleben. Am
ehesten trifft Hanharts Auslegung von «Mensch und Vieh» auf Ps 36,7 zu.

29 Die wichtigen Belege: Gen 6,7; 7,23; Ex 8,13£; 9,9f.l9.22.25; 12,12; 13,2.15; 19,13;



110 Hans-Peter Mathys

richtsaussagen findet er Verwendung, um das Gegenteil davon zum
Ausdruck zu bringen. Ein Beispiel:

Jer 50,3

Denn von Norden zieht eine Nation herauf gegen Babel,
sie wird sein Land verwüsten,
und niemand wird mehr darin wohnen,
kein Mensch und kein Tier,
sie sind geflohen, sind weggezogen.

Eben wegen des Menschen- und Viehreichtums, besser vielleicht -Zuwachses,
dürfen dem Stadtwachstum nicht Grenzen gesetzt, darf also keine Mauer
errichtet werden: nbölT 30H Dass in Sach 2,8 bei diesem Ausdruck der
wirtschaftliche Faktor dominiert, macht etwa ein Vergleich mit Jes 54,2f.
deutlich:

Den Raum deines Zelts mach weit,
und spann die Zeltdecken deiner Wohnungen aus, spare nicht,
mach deine Zeltstricke lang
und deine Pflöcke fest!

Denn nach rechts und nach links wirst du dich ausbreiten,

Inhaltlich sagt dieser Vers fast das Gleiche wie Sach 2,8, aber nicht mit einem
Terminus technicus wie niî"lS, sondern farbig, in einem Bild, das der nomadischen

Lebensweise entnommen ist, die sich mit der Realität der in diesem
Verse Angesprochenen decken kann, aber nicht muss.

Ob Sacharja aus der Not eine Tugend macht und deshalb das Fehlen einer
Mauer in Jerusalem positiv bewertet oder ob er tatsächlich auf eine
wirtschaftliche Entwicklung Judas setzt, bleibe hier dahingestellt. Feststeht, dass

er den Adressaten seiner Vision gegenüber den revolutionären Verzicht auf
eine Mauer begründen muss. Den Widerspruch, vor dem er steht: «Es wird
keine Mauer geben» — «Es braucht zum Schutz der Stadt und ihrer Einwohner
unbedingt eine Mauer», löst er elegant auf: Zwar wird keine Mauer aus Stein
errichtet werden, aber Jahwe selbst wird für Israel die Mauer sein, und zwar
eine aus Feuer. Nun finden Mauern gelegentlich als Metaphern Verwendung.
Wie eine Mauer und also «nicht leicht zugänglich» ist die kleine Schwester,
von der Cant 8,(8-) 10 handelt,30 und zu einer unüberwindbaren bronzenen
Mauer wird der Prophet Jeremia für das Volk, das ihn bekämpft (Jer 15,20).31

Num 3,13; 8,17; 18,15; 31,11.26; Jos 11,14; Jer 7,20; 21,6; 27,5; 31,27; 32,43;
33,10.12; 36,29; 50,3; 51,62; Ez 14,17.19.21; 25,13; 29,8; 32,13; 36,11; Jon 3,7£;
4,11; Zeph 1,3; Hag 1,11; Sach 8,10; Ps 36,7; 135,8; Qoh 3,21.

30 Vgl. dazu O. Keel: Das Hohelied (ZBK.AT 18), Zürich 1986, 253.
31 Von den vielen weiteren alttestamentlichen Stellen, an denen die Mauern Jerusa¬

lems theologisch vereinnahmt werden, vgl. noch die besonders kühne Formulie-



Anmerkungen zur dritten Vision des Sacharja (Sacharja 2,5-9) 111

Die nächste Parallele zu Sach 2,8 enthält jedoch ein Brief, den König Abimilki
von Tyrus an den ägyptischen Pharao richtete:32

EA 147,52-54

Du bist der Sonnengott, der aufgegangen ist über mir,
und die Mauer aus Erz, die sich aufrichtete für ihn.
(at-ta dUTU sa it-ta-si i-na UGU-hi-ya ù du-ü-ri ZABAR sa iz-qü-pu a-na sa-a-su)

Eine Mauer aus Erz: Das ist eine naheliegende Metapher33 — ganz im Unterschied

zu der Sach 2,9 verwendeten. Diese verdankt sich allerdings nicht der
überbordenden Imagination Sacharjas. Eine solche Phantasie dürfte eher Ex-
egeten auszeichnen, die sich in ihrer Auslegung von Sach 2,8 vom germanischen

Mythos inspirieren lassen, und zwar in der Gestalt, in der ihn Richard
Wagner in seiner Oper «Siegfried» popularisiert hat. Das Stichwort lautet
«Waberlohe».34 Diese «Waberlohe» umgibt scheinbar undurchdringlich die

Burg, in der Brünnhilde liegt, in einen tiefen Zauberschlaf versetzt. Siegfried
gelingt es, diese Feuermauer zu durchschreiten und Brünnhilde wieder zu
wecken.

Sacharja dachte in Sach 2,9 bei der DX HQin gegen Rudolph mit Sicherheit

rung von Jes 60,18: «In deinem Land wird nichts mehr zu hören sein von Gewalttat,

nichts von Verheerung und Zusammenbruch in deinen Grenzen, und deine
Mauern wirst du Heil (njnt£r) nennen und deine Tore Ruhm (nbilFl).»

32 Die klassische, mitderweilen überholte Edition bildet nach wie vor J.A. Knudtzon:
Die El-Amarna-Tafeln mit Einleitung und Erläuterungen. Erster Teil. Die Texte
(Vorderasiatische Bibliothek), Aalen 1964 (Neudruck der Ausgabe 1915); Text und
deutsche Ubersetzung 61 Of. — Die vorliegende Transkription im Anschluss an:

http://www.tau.ac.il/humanities/semitic/EA115-162.html (Sh. Izre'el).
33 Näheres zu ihr bei S. Herrmann: Die Herkunft der «ehernen Mauer». Eine Mis-

zelle zu Jeremia 1,18 und 15,20, in: M. Oeming u. A. Graupner (Hg.): Altes Testament

und christliche Verkündigung. FS Antonius H.J. Gunneweg, Stuttgart u.a.

1987, 344-352.
34 Bei ihm heisst sie freilich «wabernde Lohe» (auch «glühende Lohe»). Auf die Frage

des Wanderers, wohin er wolle, antwortet Siegfried: «Einen Felsen such' ich, von
Feuer ist der umwabert: dort schläft ein Weib, das ich wecken will.» (R. Wagner:
Der Ring des Nibelungen. Ein Bühnenfestspiel für drei Tage und einen Vorabend.
Textbuch mit Varianten der Partitur hg. u. kommentiert v. E. Voss [Reclams Uni-
versal-Bibliothek 18628], Stuttgart 2009, 298 (Siegfried, Dritter Aufzug); der
Wanderer warnt Siegfried mit folgenden Worten: «Ein Feuermeer umflutet die Frau,
glühende Lohe umleckt den Fels: wer die Braut begehrt, dem brennt entgegen die
Brunst [...] Blick nach der Höh'! Erlugst du das Licht? - Es wächst der Schein, es

schwillt die Glut; sengende Wolken, wabernde Lohe, wälzen sich brennend und
prasselnd herab.» (303f.) - Die «Feuermaue»> als «Waberlohe» interpretiert W
Rudolph: Haggai - Sacharja 1—8 — Sacharja 9—14 — Maleachi (KAT XIII.4),
Gütersloh 1976, 86; er setzt die Herkunft des Ausdrucks als bekannt voraus.



112 Hans-Peter Mathys

nicht an eine «Waberlohe». Für das Bild von der «Feuermauer» trifft nämlich
verstärkt zu, was nach Keel33 für Bilder generell gilt: Es ist Denk- und nicht
Sehbild; zudem wirkt es stark konstruiert. Es stellt sich also die Frage: Welche
Überlegungen liegen seiner «Konstruktion» zugrunde? Zu ihrer Beantwortung

geht man am besten von einer weiteren Frage aus: Warum eine Mauer
aus Feuer und nicht aus Erz? Die Antwort lautet: weil sich in der religiösen
Tradition, auf die Sacharja zurückgreift, «Feuer» eng mit Gott verbindet. In
der Wüste führte Jahwe die Israeliten des Nachts in einer Feuersäule.36 Fiat
Sacharja in der dritten Vision sie vor Augen, verwandelt er die mobile Säule

in eine statische Mauer, da Jahwe von einem Führungsgott in der Wüste zu
einem präsenten Gott in Jerusalem werden muss.37 Auch erwogen wird die

Möglichkeit, dass der Prophet als Vorbild für seine ïiX nain die Keruben vor
Augen hatte, die mit den Flammen des zuckenden Schwertes den Weg zum
Baum des Lebens bewachen (Gen 3,24).38 Allerdings fehlt an dieser Stelle der
Ausdruck «Feuer» (auch wenn er der Sache nach vorhanden ist). Schliesslich
könnte Sacharja an die wiederkehrende Drohung des Völkergedichts von Am
1 «Ich sende Feuer an die Mauer von Gaza» (Am 1,7; vgl. weiter Am 1,10.14)
gedacht und diese Drohung in ihr Gegenteil verkehrt haben39 — wenn er nicht
gar ganz frei «Mauer» (Schutz) und «Feuer» (Gerichtswerkzeug) miteinander
kombinierte.

Am meisten für sich hat der erste Vorschlag: Sacharja greift das Bild von
der Feuersäule auf und verwandelt sie eben in eine Feuermauer, weil aus dem
mitgehenden ein präsenter Gott werden muss. Das Bild ist also ein durch
Reflexion gewonnenes. Wenn man mit ihm etwas assoziieren will, braucht man

35 O. Keel: Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das Alte Testament. Am
Beispiel der Psalmen, Zürich u.a. 21977, passim, unter anderem 7.31, im Anschluss
an W Wolf: Die Kunst Aegyptens. Gestalt und Geschichte, Stuttgart 1957.

36 Die Belege sind weniger an Zahl als vor dem Aufschlagen der Konkordanz vermu¬
tet: Ex 13,21 f.; 14,24; Num 14,14; Neh 9,12.19. Vgl. dazu M. Noth: Das 2. Buch
Mose. Exodus (ATD 5), Göttingen 51973, 86: «Überlieferungsgeschichtlich
stammt das Erzählungselement von der Wolken- und Feuersäule aller Wahrscheinlichkeit

nach aus der Sinaitradition. Wolkenartig aufsteigender Rauch und Feuer

gehören zu den Erscheinungen der Sinaitheophanie (19,18 I), und das Phänomen
der Wolken- und Feuersäule geht vermutlich zurück auf die Beobachtung eines

tätigen Vulkans, wie sie in die Erzählung von den Vorgängen am Sinai zweifellos
hineinspielt.»

37 So mit Nachdruck R. Lux (mündlich).
38 Dies erwägt — neben anderen Möglichkeiten — etwa A. Deissler: Zwölf Propheten

III. Zefanja • Haggai • Sacharja • Maleachi (Neue Echter Bibel 21), Würzburg 1988,
275.

39 So Bauer: Zeit des Zweiten Tempels (Anm. 2), 231.



Anmerkungen zur dritten Vision des Sacharja (Sacharja 2,5—9) 113

sich mitnichten eine «Waberlohe» vorzustellen. Viel näher liegt es, in Analogie

zu Kohleglut und -feuer an eine glühende Mauer zu denken.40-41

Doch wie auch immer: Die «Feuermauer» ist nicht ein vorgefundenes,
sondern ein konstruiertes Bild, eines «höherer Ordnung». Vergleichen lässt es

sich darin unter anderem mit den Seraphim von Jes 6,2, die sechs Flügel
aufweisen, während die ikonographisch belegten nur vier haben, was bedeutet:
«Jahwe wird also, wie zahlreiche andere Götter und numinose Mächte von
Uräen geschützt, immerhin, so meint der Hörer, von solchen, deren Potenz
und Numinosität noch größer ist, als die der bekannten vierflügligen
Uräen.»42 Doch während Jesaja eine Figur nur leicht abändert, geht Sacharja
mit dem ihm vorliegenden Material kühn um.43

Bei einer ersten Lektüre von Sach 2,5—9 springen die fehlende Mauer und
die Eis nain gleich in die Augen; schon weniger fallen Menschen- und
Viehreichtum auf. Am wenigsten Beachtung finden die «abstrakten» theologischen

Aussagen. Sie sollen im Folgenden das Gewicht erhalten, das ihnen
gebührt, und so aus dem Schatten der «Feuermauer» treten, wo sie nicht
hingehören. Die Metapher der EïN noin ist zwar stark und eindrücklich,44 aber
Sacharja begnügt sich nicht mit ihr, und — wichtiger noch —: Er verbindet45 sie

mit der Bundes formel46 — und diese wiederum mit den beiden wichtigen
Begriffen T03 und J1F1, und schliesslich spielt er auf die Erklärung des Jahwenamens

in Ex 3,14 an. Diese Ballung an zentralen Theologumena macht klar,
dass sich Jerusalem unbedingt auf die Hilfe und Gegenwart Gottes verlassen
kann. Diesen vier Theologumena wird im Folgenden nachgegangen, wobei
wir aus praktischen Gründen mit dem letzten beginnen.

- Zur Aufnahme von Ex 3,14 («Ich werde sein, der ich sein werde» [ION rpnx
rrnx]): Dieser Satz hat innerhalb des Alten Testamentes selber keine beein-

40 S. etwa Lev 16,12; II Sam 22,13; 54,16; Ez 1,13; 10,2.
41 Eine noch andere Herleitung schlägt D.L. Petersen: Haggai & Zechariah 1—8

(OTL), London 1985, 171 vor: «In and around it [Pasargadae] were a number of
fire altars that symbolized the cosmic god Ahura Mazda. Yahweh as fire in an
unwalled city probably reflects Persian notions of a mighty, ritually proper urban
complex.» — Wie wird aus — zerstreuten! — Altären eine Mauer?

42 O. Keel: Jahwe-Visionen und Siegelkunst. Eine neue Deutung der Majestätsschil¬
derungen in Jes 6, Ez 1 und 10 und Sach 4 (SBS 84/85), Stuttgart 1977, 112f. (in
diesem Buch auch das ikonographische Material).

43 So kühn wie Ezechiel im Bericht von seiner Berufung!
44 Vielleicht schwächt der Syrer deshalb ab: 'yk swP dnwP («wie eine Feuermauer»).
45 Streng genommen bildet die «Feuermauer» nur Teil der Bundesformel.
46 Sie lautet in ihrer ausgeführten Form etwa: «Und sie werden mir Volk sein, und ich

werde ihnen Gott sein.» Die klassische Arbeit zu dieser Bundesformel ist R.

Smend: Die Bundesformel, in: ders.: Die Mitte des Alten Testaments. Gesammelte
Studien Bd. 1 (BEvTh 99), München 1986, 11-39.



114 Hans-Peter Mathys

druckende Wirkungsgeschichte entfaltet.47 Immerhin zwei Stellen spielen auf
Ex 3,14 an, und zwar auf die gleiche — versteckte — Weise: Prov 8,30 und Sach

2,9. An beiden Stellen finden sich zwei (!)48 Belege der — eher seltenen — Verbform

rrns. Prov 8,30 erscheint sie in der Consecutivform rnnxi:

da war ich [die Weisheit] (rPHXl) neben ihm [Jahwe] als Pflegekind,
und ich war (iTHX]) Entzücken Tag für Tag,
spielend vor ihm zu jeder Zeit

Diesen leichten, vielleicht entscheidenden Unterschied zwischen Ex 3,14 und
Prov 8,30 interpretiert Meinhold wie folgt: «Die Weisheit war nicht an sich,
sondern lediglich neben ihm, und ihre Gottunmittelbarkeit wird nicht für alle

Zeiten, sondern nur für die Schöpfung ausgesagt.»49 In Sach 2,8f. braucht es

keine Einschränkung, da Jahwe niemanden neben sich hat. Ohne Prov 8,30,
das eindeutig auf Ex 3,14 verweist, Hessen sich die beiden Belege von rrnx in
Sach 2,9 nicht mit Bestimmtheit als Anspielung auf die Erklärung von Jahwes
Namen in Ex 3,14 verstehen.50 Dort dient die (Teil-) Offenbarung von Jahwes
Namen der Legitimation Moses. Diese oder eine vergleichbare Aufgabe hat
das doppelt verwendete iTilX in Sach 2,9 nicht; ja, wenn es überhaupt eine
sicher zu bestimmende Funktion besitzt, so ist es die, den übrigen Aussagen in
der Vision Nachdruck zu verleihen — als heüiges, fast magisch wirkendes
Wort.

— Zur Bundesformel: Das erste rrnx, gilt es nun nicht aHein mit dem zweiten
zu lesen und interpretieren, sondern auch als Teil des Satzes: nb rrnx
T30 OXTiQin. Er enthält eine recht starke Anspielung auf den ersten Teil der
Bundesformel, d.h. die Zusage oder SelbstverpfHchtung Jahwes, wie sie sich

47 Frühere Forschung nannte Hos 1,9 als einzige Stelle, die auf die Deutung des Jah¬

wenamens in Ex 3,14 Bezug nimmt; vgl. stellvertretend für viele Noth: Exodus
(Anm. 36), 31. - Die Karriere des Satzes setzte erst mit seiner bekannten Übersetzung

in der Septuaginta ein; sie veriief im Judentum zaghaft, im Christentum dagegen

fulminant (vor allem bei den Kirchenvätern); vgl. dazu die kurzen Ausführungen

bei B.S. Childs: The Book of Exodus. A Critical, Theological Commentary
(OTL), Philadelphia 1974, 84—87; La Bible d'Alexandrie 2. L'Exode. Traduction du
texte grec de la Septante, Introduction et Notes par A. Le Boulluec et P. Sandevoir,
Paris 1989, 92f.

48 Dieses «zwei» ist entscheidend. Einfaches Vorkommen weist nicht zwingend auf
Ex 3,14 hin, sondern kann auch als Teil der Bundesformel verstanden werden; vgl.
etwa den unten aufgeführten Beleg Jer 24,7.

49 A. Meinhold: Die Sprüche. Teil 1: Sprüche Kapitel 1-15 (ZBK.AT 16.1), Zürich
1991, 147. — Zu Recht bleibt Meinhold so unbestimmt und beschränkt sich auf
eine abgrenzende Aussage: Was genau der Verfasser von Prov 8 mit der Anspielung

auf Ex 3,14 beabsichtigte, entzieht sich unserer Kenntnis.
50 Auf das doppelte rrns macht aufmerksam I. Wiüi-Plein: Haggai, Sacharja, Malea-

chi (ZBK.AT 24.4), Zürich 2007, 75 - allerdings ohne das «doppelt» zu betonen.



Anmerkungen zur dritten Vision des Sacharja (Sacharja 2,5-9) 115

etwa in Jer 24,7 findet: Elb iTHX "OIKI. Die grammatische Struktur der
beiden Sätze ist ähnlich; nicht ÜXTlOin'?, sondern tÖXTIDin heisst es, weil dieser
Ausdruck Metapher ist.

— In V. 9b erscheint die Bundesformel nur noch in stark «verdünnten) Gestalt,
zudem mit Umstellung der Satzglieder: Zur Herrlichkeit, TOD1?! will Jahwe in
seiner [d.h. Jerusalems] Mitte werden. Die Kommentierung dieses Satzes fällt
meist kurz aus — kaum überraschend, erschliesst sich seine Bedeutung doch
nicht leicht. Das hängt zentral damit zusammen, dass 1133 hier dem
nahezukommen scheint, was wir Abstraktum nennen. Das ist 1133 meist nicht. Die
Herrlichkeit Gottes, eine seiner «Hypostasen», kann man sehen,51 sie geht
vorüber,52 thront auf dem Berge Sinai,53 erfüllt Stiftshütte54 und Tempel,55
zieht aus diesem aus56 (ins Exil nach Babylon) und in ihn zurück;57 die ganze
Erde ist ihrer voll.58 Ihr Aussehen kann mit verzehrendem Feuer (nb3X ©K)59

verglichen werden. Möglicherweise denkt nun auch Sacharja in Sach 2,9
weniger abstrakt, als es auf den ersten Blick scheinen mag. Er will ganz einfach
festhalten, dass sich Gottes 1133 in Jerusalem niederlassen, dort wohnen will.
Nur muss er dies wegen der beabsichtigten Anspielung auf Ex 3,14 mithilfe
der Verbform iTlX ausdrücken — und das wiederum zwingt ihn dazu, das b

revaluationis60 zu verwenden: Der Herr wird in Jerusalems Mitte in seiner
Manifestation als li33 anwesend sein.

Es gilt noch zu bestimmen, welcher Aspekt des facettenreichen Begriffes
li33 an der vorliegenden Stelle dominiert. Am ehesten ist an «die Majestät
Gottes [zu denken], in der er den Menschen erscheint die aber ihren
eigentlichen Ort im Tempel hat»61; d.h. Sacharja steht hier in der gleichen
Tradition wie Ezechiel62 und die Priesterschrift.

51 In dieser und den folgenden Anmerkungen wird jeweils ein Beispiel gegeben; Ex
16,7.

52 Ex 33,22.
53 Ex 24,16.
54 Ex 40,34.
55 I Kön 8,11.
56 Ez 9,3.
57 Ez 43,2.
58 Num 14,21.
59 Ex 24,17.
60 Vgl. dazu E. Jenni: Die hebräischen Präpositionen. Bd. 3: Die Präposition Lamed,

Stuttgart 2000, 26ff.; die vorliegende Stelle ordnet er 37 unter «Revaluation als

Abstraktum» ein. Vgl. dazu weiter ders.: Subjektive und objektive Klassifikation im
althebräischen Nominalsatz, in: ders.: Studien zur Sprachwelt des Alten Testaments

II, Stuttgart 2005, 65—76.
61 C. Westermann: Art. «1133», THAT 1, München 1971, 811.
62 Mit dem Buch Ezechiel, insbesondere den Kapiteln 40—48 ist, worauf viele Kom-



116 Hans-Peter Mathys

— Diese Verwandtschaft wird durch die Präzisierung erhärtet, wonach Jahwe
in Jerusalems Mitte (PDira) zum 1133 werden wolle. ijlFl findet sich — in
theologischer Verwendung - überwiegend da, wo es um Jahwes Gegenwart in der
Wüste / in Jerusalem geht; diese Präsenz setzt die Stiftshütte, respektive den

Tempel voraus. Die einschlägigen Belege konzentrieren sich in der Priesterschrift

und bei Ezechiel.63 Zwei Beispiele:

Ex 25,8

Und sie sollen mir ein Heiligtum errichten, und ich werde in ihrer Mitte (DOira)
wohnen.

Ez 37,27

Und ich setze mein Heiligtum für immer in ihre Mitte (DDina).

Ohne dass er genannt wird, macht der Tempel also auch in der dritten Vision
Sacharjas seine Aufwartung.64

Bereits in V. 8b («wegen der Menge an Menschen und Vieh in seiner Mitte»)

findet sich übrigens DDina — reine Ortsangabe oder versteckter Hinweis
auf die Heiligkeit der Stadt Jerusalem? Mehr als die Frage stellen kann man
nicht; spätestens bei wiederholter Lektüre des Textes drängt sie sich auf, weil
das doppelte HDina eine gewollte Entsprechung zum doppelten iTHN bilden
könnte.

Trifft die eingangs vorgestellte Kurzcharakterisierung von Sacharjas dritter
Vision das Richtige? Ja, ersetzt man «Identität» durch «Schutz». Nehemia
trieb in der Mitte des 5. Jahrhunderts den Mauerbau bestimmt voran — eben

um Jehuds (zahlreiche) Feinde energisch bekämpfen zu können und sein
Uberleben zu gewährleisten. Fragil, gefährdet war auch das Gemeinwesen, in
dem Sacharja lebte und das er in seiner Verkündigung, unter anderem in der

mentatoren hinweisen, die dritte Vision Sacharjas eng verwandt. Die beiden Texte
verbindet der Topos des «Vermessens» (Jerusalems), die Bundesformel, der lias
Jahwes sowie die Vokabel ijin. - Weiter erinnert die Vision der mauerlosen Stadt,
deren einziger Schutz Jahwe ist, an Ez 38,10-12; vgl. dazu auch Hanhart: Sacharja
1—8 (Anm. 28), 145. — Auf die Frage nach der literarischen Abhängigkeit (wer ist
bei diesen Stellen Spender und wer Empfänger?) braucht hier nicht eingegangen
zu werden.

63 Weitere wichtige Stellen: Ex 3,2.4; 9,24; 24,16.18; 25,8; 29,45f.; Lev 15,31; 22,32;
26,11 f.; Num 5,3; 16,3; 35,34; Jos 22,31; Ez 37,26.28; 43,9; 46,10; 48,8.10.15.21£;
Hag 2,5; Sach 2,14f.; 8,3.8; Ps 116,19.

64 Wenigstens diskret. — Anders interpretiert etwa Rudolph: Haggai-Maleachi (Anm.
34), 86: Der 1133 «ist hier nicht auf den Tempel beschränkt (Hag 2,9; I Reg 8,11;
Ez 43,2f£), sondern erfüllt die ganze Stadt (vgl. Jes 60,1 £)» Gegen diese Deutung
spricht die insgesamt enge Verwandtschaft der vorliegenden Vision mit Ezechiel;

ganz von der Hand weisen lässt sie sich nicht.



Anmerkungen zur dritten Vision des Sacharja (Sacharja 2,5—9) 117

dritten Vision, vor Augen hatte. In ihr geht es um den Schut^Jerusalems und
seines Umlandes. Sacharja macht indirekt deutlich, dass den eine Mauer aus
Steinen (allein) nicht bieten kann. Mit Nachdruck weist er auf Gott hin, der
Schutz gewährt — durch seine Präsenz in Jerusalem. Als wie gefährdet und
schutzbedürftig es sich empfand, als Sacharja seine dritte Vision
niederschrieb, macht der gewaltige theologische «Aufwand» deutlich, den der
Prophet, sprachlich zudem verschränkt und in äusserster Kürze, betreibt, um die
Adressaten seiner Botschaft von deren Glaubwürdigkeit zu überzeugen;
folgende Theologumena finden Verwendung: neben der Feuermauer, die hier
im Zentrum steht, sind es die Bundesformel, TOS, "sjin und Ex 3,14. Die darin
enthaltenen Zusagen verbinden sich mit einer weiteren, welche die Israeliten
gewiss nicht als «metabasis eis alio genos» empfanden: der von vielen
Menschen und viel Vieh. Viele Menschen bedeuten mehr Sicherheit,65 und viel
Vieh heisst: Reichtum und gutes Leben. Die nçn? ist nicht des Merismus'
«Mensch und Vieh» wegen in Sacharjas dritte Vision gelangt. Wie Texte aus
achämenidischer und frühhellenistischer Zeit zeigen, war Jehud immer wieder

in Auseinandersetzungen um Vieh verwickelt (zudem ist Viehwirtschaft
generell ein Thema, das diese Epochen beschäftigte).66 Es ist unwahrscheinlich,

dass Sacharja an Viehdiebstahl dachte, als er vom vielen Vieh schrieb;
aber ebensowenig dürfte er dabei ein friedliches, geschweige denn ideales
Zusammenleben Jehuds mit seinen Nachbarn vor Augen gehabt haben — zu
stark betont er den Schutz, dessen dieses Gemeinwesen bedarf. Bildlich
ausgedrückt: Die Mauer ist nicht durchlässig! Der Schutz, den sie bietet, ermöglicht

gedeihliches Leben.
Ein Letztes: Das abstrakte Bild, welches das Titelblatt der Festschrift für

Christine Lienemann schmückt und Sach 2,9 illustrieren soll, hätte besser
nicht gewählt werden können. Da es sich bei der «Feuermauer» um eine
Metapher handelt, zudem eine gewagte und ungewöhnliche, ein durch theologische

Reflexion gewonnenes Bild, verfehlte jede allzu realistische Darstellung
der ÖS nain — etwa in Gestalt einer «Waberlohe» — die Aussage des Textes.

65 Vgl. damit die Aufforderung von Gen 1,28 an den Menschen, fruchtbar zu sein,
sich zu mehren und zu herrschen: Sie beinhaltet in einer menschenarmen Welt die

Zusage: «Ihr werdet überleben»; vgl. dazu M. Weippert: Tier und Mensch in einer
menschenarmen Welt. Zum sog. dominium terrae in Genesis 1, in: H.P. Mathys
(Hg.): Ebenbild Gottes - Herrscher über die Welt. Studien zu Würde und Auftrag
des Menschen (BThSt 33), Neukirchen-Vluyn 1998, 35—55.

66 Vgl. dazu H.P. Mathys: Numeri und Chronik: Nahe Verwandte, in: Th. Römer
(Hg.): The Books of Leviticus and Numbers (BEThL CCXV), Leuven u.a. 2008,
571-574.



118 Hans-Peter Mathys

Abstract

In seiner dritten Vision (Sach 2,5—9) beantwortet Sacharja die Frage, wie der Schutz der
ohne Mauer scheinbar wehrlos daliegenden StadtJerusalem gewährleistet werden kann.
Die Antwort lautet: Diesen Schutz bietet Gott, der die Stadt als «Feuermauer» umgibt.
Die Metapher — kein Ausfluss einer überhitzten religiösen Phantasie — bildet eine fast

more geometrico gewonnene Neuprägung: Sacharja verwandelt in ihr die bewegliche
Feuersäule in eine statische Mauer. Der Grund für diese Umprägung liegt auf der Hand:
Aus dem mitgehenden Gott der Wüste muss der präsente in Jerusalem werden. Die
Feuermauer bietet für die Jerusalemer Schutz. Dass Jahwe zuverlässig mit den Seinen

ist, bringt Sacharja allerdings nicht allein mit dieser Metapher, sondern mit einer
Ballung weiterer Theologumena zum Ausdruck, die er zum Teil in abreviaturartiger
Gestalt einsetzt; es sind dies: Bundesformel, Erklärung des Jahwenamens in Ex 3,14 mit
den beiden Vorkommen der Verbform rrns, sowie zwei Ausdrücke, die eng mit der

Präsenztheologie verbunden sind: TOS und "1F1. Wie Jerusalem wies auch die achäme-
nidische Reichsstadt Pasargadae keine Mauern auf. Wahrscheinlich hatte Sacharja sie

vor Augen, als er den Adressaten seiner Vision klar zu machen versuchte, dass das Fehlen

einer Stadtmauer kein Nachteil sein muss. Es kann sich wirtschaftlich als von Vorteil

erweisen: Da Jerusalem offen daliegt, nimmt die Zahl seiner Bewohner und des

Viehs zu.

Hans-Peter Mathys, Basel


	Anmerkungen zur dritten Vision des Sacharja : Sacharja 2, 5-9

