
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Martin Keßler, Martin Wallraff (Hg.): Biblische Theologie und historisches Denken. Wissen¬

schaftsgeschichtliche Studien aus Anlass der 50. Wiederkehr der Basler Promotion
von Rudolf Smend (Studien zur Geschichte der Wissenschaften in Basel NF 5),
Schwabe Verlag: Basel 2008. 402 S, CHF 68.-, EUR 48.-, ISBN 978-3-7965-2569-
8.

Dieses Buch ist zu einem aussergewöhnlichen Anlass entstanden: Es handelt sich um
eine Festgabe, die die Basler Theologische Fakultät dem Alttestamentler Rudolf Smend

zum fünfzigjährigen Jubiläum seiner Promotion gewidmet hat. Der Band ersetzt eine

Ehrenpromotion, die der Fakultät aus akademischer Tradition verwehrt ist. Er vereint
fünfzehn Aufsätze, vornehmlich zur Geschichte der theologischen Wissenschaft in
Neuzeit und Moderne. Im Blick auf die forschungsgeschichtlichen Arbeiten des Jubilars,

deren einzigartige Souveränität die Herausgeber hervorheben, nimmt die
Geschichte der historischen Erforschung der Bibel die sachliche Mitte der Festschrift ein.

Im eröffnenden Beitrag erzählt M. Keßler von einem Beispiel schweizerischer
Förderung der Wissenschaft, aus dem Rudolf Smends Dissertation Wilhelm Martin Eeberecht

de Wettes Arbeit am Alten und am Neuen Testament erwuchs: Die Basler Firma Geigy
veranstaltete zu ihrem 200jährigen Jubiläum 1958 ein Preisausschreiben für die gesamte
Universität, das in umsichtig geführten Verhandlungen angebahnt wurde. Die theologische

Fakultät stellte Ende 1954 zunächst das Thema «Das theologische Lebenswerk

von Wilhelm Martin Leberecht de Wette»; der Referent E. Staehelin grenzte bald drei
Teilgebiete ein und förderte die Bearbeiter durch seine Dewettiana (1956). 1957 wurden
schliesslich nur zwei Arbeiten eingereicht, nämlich von Smend (De Wette als Alt- und

Neutestamentier) und P. Handschin (De Wette als Prediger und Schriftsteller)', beide erwiesen
sich als erster Preise würdig. Für die Preisträger ergab sich die Möglichkeit, von der
Fakultät promoviert zu werden; Smend, der inzwischen mit der Arbeit Das Mosebild von

Heinrich Ewald bis Martin Noth eine andere, jetzt von der Fakultät ausgeschriebene
Preisaufgabe gewonnen hatte, wählte als Dissertation gleichwohl seine mit dem Geigy-Preis
ausgezeichnete Studie über den «Basler Giganten».

A.U. Sommer zeigt, dass die «Selbsthistorisierungspraktiken», die seit dem D.Jahr¬
hundert in Theologie und Philosophie begegnen, teils gegenläufig, teils parallel verlaufen

sind: Die frühe historische Bibelkritik bedrohte normative Grundlagen der Theologie,

während die frühe Philosophiegeschichte nach normativen Ursprüngen des Denkens

suchte, die von der christlichen Religion unabhängig waren. Seit dem 18. Jahrhundert

verschmolz die Philosophiegeschichte mit einer Geschichtsphilosophie, die vom
Fortschrittsgedanken bestimmt war; entsprechend sah die neologische Theologie in
der Bibel die Entwicklung der Vernunft repräsentiert. Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts

wurden Geschichtsphilosophie und Geschichtstheologie durch historistische
Positionen verdrängt, die in der Geschichte nichts Normatives finden konnten. Nach dem
Ersten Weltkrieg wurde in beiden Disziplinen versucht, die Historisierung rückgängig
zu machen und zu Normativitäten zu gelangen, die der Historisierung entzogen sind.
Unter Verweis auf die Historismen des 19. Jahrhunderts, die in der Lage waren, die je

ThZ 1/66 (2010) S. 83-96



84 Rezensionen

eigene Perspektive zu relativieren, plädiert S. für eine «Selbsthistorisierung», die der
«Gebrochenheit» des Menschen entspricht.

Im dichtesten Beitrag des Bandes zeichnet Th. Kaufmann nach, welches GewichtJan
Hus' Lehre und Schicksal in den Jahren 1519/20 für Luther erhielten: In Luthers
Stellung zu Hus, die sich im Rahmen des römischen Prozesses tiefgreifend wandelte, spiegelt

sich, wie der Wittenberger von der Papstkirche abrückte und eine neue Ekklesio-
logie ausbildete. Vor 1519 stellte Luther die traditionelle Verketzerung der Hussiten
nicht infrage; indem er allerdings die Häresie der Böhmen mit ihrer Werkgerechtigkeit
begründete, ohne das kanonische Recht anzuführen, bildete er ein theologisches
Kriterium aus, das sich später gegen Rom anwenden liess. Beim Streit um den Ablass
konnte Luther, weil er sich noch als loyales Glied seiner Kirche verstand, die hussiti-
sche Kirchenkritik teilweise berechtigt nennen, ohne die Verketzerung der Böhmen
grundsätzlich anzuzweifeln. Dass er im Vorfeld der Leipziger Disputation öffentlich
einem Artikel Hus' zum Primat des Papstes zustimmte, genügte Eck, um Luthers Häresie
festzustellen und ihn in die Nähe der Hussiten zu rücken; bei Luther verstärkte das
wiederum die Bereitschaft, sich mit Hus zu beschäftigen und zu identifizieren: Nachdem
er in Leipzig bereits sehr vielen Artikeln Hus zugestimmt hatte, übernahm er in der
Abendmahlsschrift mit der Kelchforderung das identitätsstiftende Symbol der Hussiten,

entdeckte bei der Lektüre von Hus' De ecclesia, dass er mit dem Ketzer vollständig
übereinstimmte, und regte wahrscheinlich sogar an, Hus' Schrift in Deutschland zu
drucken. Nachdem die Bannandrohungsbulle bekannt geworden war, machte Luther
sein Einverständnis mit Hus öffentlich, stilisierte den Märtyrer als seinen Vorgänger
und radikalisierte dessen Kirchenkritik. Luthers Umgang mit Hus bestätigt also, wie
entscheidend die mit dem Ablassstreit beginnende Auseinandersetzung mit Rom für
die reformatorische Wende war.

Ch. Bultmann stellt das Mosebild vor, das in Handbüchern und Lexika der Frühen
Neuzeit begegnet. Den Anfang machen S. Castellios Dialogi Sacri (1543), ein
Lateinbüchlein, das noch im 18. Jahrhundert gebräuchlich war: Hier erhält bei der Nacherzählung

von Ex 2 das moralische Empfinden der Tochter des Pharao breiten Raum; an
der grausamen Bestrafung der Israeliten, die Mose in Ex 32 befiehlt, nimmt Castellio
freilich keinen Anstoss. Die Lexika des späten 17. und frühen 18. Jahrhunderts messen
diesen Motiven hingegen kein Gewicht bei, sondern zeichnen Mose entweder als ältesten

Schriftsteller und Begründer aller Gelehrsamkeit oder als tugendhaften Heiligen.
Gattungskritische und kulturgeschichtliche Perspektiven deuten sich zwar in einzelnen
Werken an; Moses geschichtliche «Sonderstellung» wird aber nicht hinterfragt. Gegenüber

erbaulichen Zügen und typologischen, d.h. christologischen Aspekten wird das

mosaische Gesetz an den Rand gerückt; dafür wird die Authentizität des Pentateuchs

gegen ihre frühen Kritiker verteidigt. «(MJoralphilosophische Fragen», etwa die nach
dem ethischen Wert der Zehn Gebote, begegnen ebensowenig wie die von Castellio

hervorgehobene Humanität der ägyptischen Prinzessin.
G. Arnold unternimmt die Erstedition einer Handschrift Herders aus dem Nachlass,

die wichtige Einblicke in Herders Lektüre Spinozas gibt: Die Handschrift, die A. in das

Jahr 1772 datiert, bietet ein Exzerpt des Tractatus theologico-politicus, das diepraefatio sowie
die ersten drei Kapitel über Prophétie und Propheten einschliesst. Einer Transkription
des Textes sind Fotografien der vollständigen Handschrift beigegeben. Ergänzend
zitiert A. aus dem Schaffhauser Urmanuskript der Aeltesten Urkunde des Menschengeschlechts,



Rezensionen 85

dessen Haupttext 1993 von R. Smend herausgegeben worden ist (Über die ersten Urkunden

des menschlichen Geschlechts), fünfMarginalien, die sich auf Spinozas Tractatus beziehen.
Sie entstanden 1770 oder 1771 und sind neben dem edierten Exzerpt die frühesten
Indizien für Herders Studium Spinozas. Hinweise zu Herders Rezeption des Tractatus, v.a.
im Geist der Ebräischen Poesie (wo Herder vermeidet, Spinoza namentlich zu erwähnen),
runden die Edition ab.

H.-P. Mathys widmet sich der dankenswerten Aufgabe, de Wettes vielzitierte, aber

wenig gelesene Dissertatio critico-exegetica (1805), eine Grundlegung der modernen Deu-
teronomiumforschung, zu edieren: Dem lateinischen Text gibt M. eine Übersetzung
bei, die dessen «jugendliche[r] und unbeholfene[r] Färbung» (de Wette) Rechnung trägt
und sich zugleich an de Wettes deutschem Sprachgebrauch orientiert; ausserdem

druckt M. den Abschnitt aus de Wettes «Beiträgen» (1806) ab, der das Deuteronomium
behandelt. Einleitend geht M. den bislang bekannten Vorläufern de Wettes nach, die
das Gesetzbuch von II Reg 22 mit dem Deuteronomium gleichsetzten: Die These kam
wahrscheinlich in Palästina auf, vielleicht zu Beginn des 4. Jahrhunderts. Nach der Antike

findet sie sich erst bei Hobbes wieder, der — offenbar von eigenen Beobachtungen
geleitet — Dtn 12—26 mit dem Gesetzbuch gleichsetzte; Lessing dürfte sie dem Leviathan

entnommen haben.
J. IV. Rogerson liefert einen Nachtrag zu seiner Biographie de Wettes (1992), indem

er die Beziehungen rekonstruiert, die zwischen de Wette, dem «Turnvater» Jahn und
K.L. Sand, dem Mörder Kotzebues, bestanden. Dazu wertet er eine Fülle von
Dokumenten aus, vornehmlich aus Archiven, die nach dem Ende der DDR zugänglich wurden.

Die Detektivarbeit bestätigt R.s These von 1992, Jahn habe de Wette zu einem
neuen — im damaligen Sprachgebrauch — «positiveren» Verständnis Christi gebracht.
Als Grund hatte R. genannt, dass eine Figur aus de Wettes autobiographischem Roman
TheodorJahns Züge trage; jetzt kann R. die Äusserung eines Zeitgenossen anführen, die
dies bestätigt. Eine Kette von Indizien führt zu dem Schluss, dass sich de Wettes und
Jahns Wege gekreuzt haben müssen, vielleicht schon in Jena, auf jeden Fall in Berlin.
Es zeigt sich, dass zu de Wettes Berliner Bekanntenkreis mehrere Turner sowie Mitglieder

anderer radikaler demokratischer Gruppen im Umfeld Sands zählten. Wahrscheinlich

hatten diese Kontakte nicht unerheblichen Anteil an de Wettes Entlassung aus seiner

Berliner Professur.
E. W. Stegemann zeigt, wie verschieden de Wette und Baur Zweck und Veranlassung des

Römerbriefs (Baur 1836) bestimmten. Baur, der die Geschichte des Urchristentums als

dialektischen Prozess zwischen judenchristlicher und paulinischer Partei verstand,
erklärte den Brief als antijudaistisches Gelegenheitsschreiben: Mit ihm habe sich Paulus

gegen die judenchristliche Ablehnung der Heidenmission gewandt, die nicht nur in
Jerusalem, sondern auch in Rom vorgeherrscht habe. Der Brief habe (mit Ausnahme der

Kapitel 15f., die Baur für unecht hielt) den Zweck gehabt, gegenüber den Adressaten
die «Universalität» der paulinischen Sendung zu verteidigen; Rom 9-11 sei «Mittelpunkt

und Kern des Ganzen». De Wette hingegen, dessen Kur^e Erklärung des Briefes an
die Römer 1835 erschienen war, nahm keine judaistischen Einflüsse in Rom an und

grenzte sich in den folgenden Auflagen seines Kommentars von Baurs Tendenzkritik
ab: Paulus habe die «Hauptlehre seines Evangeliums» dargestellt, um die römische
Gemeinde auf seine Ankunft vorzubereiten. Da das paulinische Evangelium Judentum
und Heidentum gleichermassen entgegengesetzt sei, beinhalte der Brief zwar durchaus



86 Rezensionen

Apologetik gegenüberJuden und Judenchristen; diese sei aber durch das grundsätzliche
Anliegen des Paulus bedingt, nicht durch den Gegensatz zu einer antipaulinischen Partei

in Rom. Die weitere Auslegungsgeschichte bewegt sich zwischen beiden Deutungen:

Während die Forschung beim Bild der römischen Gemeinde schon seit Ende des

19. Jahrhunderts mehrheitlich de Wette weiterführt, begegnen die tendenzkritische
Methode sowie Auslegungen, die sich an den Adressaten orientieren, auch unter Vorzeichen,

die sich von Baurs Sicht der Geschichte unterscheiden. Abschliessend skizziert
S. sein eigenes Bild, das sowohl Einsichten Baurs als auch de Wettes aufnimmt: Paulus
steht an der Wende zur Mission der Westhälfte des römischen Reiches, die in Rom
ihren Ausgang nehmen soll. Er tritt mit dem Brief erstmalig zu der Gemeinde in Kontakt,
um sie als Partner in sein Missionswerk einzubinden; sich selbst zeichnet er als priesterlichen

Mittler im Horizont des endzeitlichen Heilsdramas. Als Thema des Briefes nennt
er die göttliche Macht des Evangeliums, die in der Heilsgeschichte Israel zuerst bezeugt
wurde (1,16); das Korpus des Briefes verteidigt diese Macht gegenüber den Aspekten,
die sie infrage zu stellen scheinen.

M. Wallraffgeht den Anfängen der historischen Disziplin Dogmengeschichte nach;
Leitfrage ist das Verhältnis von «Evangelium» und «Dogma»: Die spätaufklärerischen
Anfänge um 1800 arbeiteten mit der «pragmatischen» Methode, die nach den kontin-
genten Ursachen fragte, die zur Entstehung der Dogmen führten; auf diese Weise sollte
die Parteilichkeit der Theologen überwunden und das wahre Christentum freigelegt
werden, was meist eine Abwertung der Dogmen bedeutete. Beim Blick auf die
anschliessende «Mittelphase», die von der liberalen Dogmengeschichte abgelöst wurde,
klammert W. die konfessionelle Richtung aus und betrachtet Erweckungstheologie im
Gefolge Schleiermachers und Geschichtstheologie im Gefolge Hegels: Schleiermacher
definierte das Dogma als Entfaltung des Evangeliums und sah seine Entwicklung
wesentlich durch innere Faktoren bestimmt. Für die Dogmengeschichte ergab sich daraus
ein konstruktiver Anspruch, den u.a. ein unpubliziertes Vorlesungsmanuskript Tho-
lucks von 1827/28 illustriert. In Anlehnung an Hegel sah man in der Geschichte des

Dogmas die Entfaltung des Geistes abgebildet. Damit war ebenfalls ein Gegensatz
zwischen Evangelium und Dogma ausgeschlossen, was dazu führte, dass die radikal
historisierte biblische Theologie in die Dogmengeschichte integriert wurde, wie Baurs Lehrbuch

von 1847 zeigt. W.s zusammenfassende Überlegungen deuten u.a. an, aufweiche
Weise Dogmengeschichte unter modernen Vorzeichen betrieben werden könnte:
Anknüpfungspunkte bieten besonders die von Schleiermacher beeinflussten Entwürfe,
die noch nicht genügend erforscht sind. Insgesamt spiegelt die Entwicklung der
Dogmengeschichte die Dialektik von Evangelium und Dogma wider: Damit Dogmengeschichte

keine reine Verfalls- oder Erfolgsgeschichte wird, dürfen Evangelium und
Dogma nicht auseinandergerissen werden, wobei gleichzeitig die Spannung zwischen
beiden aufrechterhalten werden muss.

U. Becker wendet sich Wellhausens historischer Sicht des Judentums zu: «Wellhausen

hat im Alten Testament das Judentum entdeckt.» Zwar war er zunächst
vornehmlich an dem Gegensatz interessiert, der zwischen altem Israel und Judentum
besteht; immer mehr rückte aber das Judentum selbst als religiöses Phänomen in die Mitte
seines Blickfelds. Er bestimmte das Wesen des Judentums, ohne äussere Einflüsse zu
leugnen, von der inneren Entwicklung her, die er aus der Geschichte der Überlieferung
erschloss: Die Propheten waren «Wegbereiter des Judentums», die die gewachsene Ein-



Rezensionen 87

heit von Religion und monarchisch verfasstem Volk bestritten; ihr Geist lebte im
Gesetz weiter, obwohl dieses das Ende der Prophétie bedeutete. Für das Überleben des

Judentums nach dem Exil sah Wellhausen das Gesetz sogar als notwendig an; zugleich
hielt er seinen Blick für die jüdische Frömmigkeit neben dem Gesetz offen. In der Mak-
kabäer- und Hasmonäerzeit beobachtete er einen unlösbaren Widerstreit von sakraler
und profaner Ordnung, der in der Wandlung des Volkes zur Kultgemeinde seit dem
Exil wurzelt und das gesamte Judentum prägt. B. betont im Bück auf die gegenwärtige
Neuentdeckung des Judentums, dass sich Wellhausens Wahrnehmung des alttesta-
mentlichen Judentums auch heute als fruchtbar erweist; bei den prophetischen
Überlieferungen könnte gar mit Wellhausen über Wellhausen hinaus zu gehen sein, da sich
auch diese als Erzeugnisse des Judentums erweisen könnten.

T. Seidensticker gibt eine Einführung in Wellhausens arabistisches Hauptwerk Reste

arabischen Heidentums, das nach wie vor als tragfähige Grundlage für die Rekonstruktion
der vorislamischen arabischen Religion gilt. S. erwähnt die Vorläufer des Werkes,
beschreibt Wellhausens Umgang mit den damals verfügbaren Quellen und skizziert
Anlage und Sprache des Buches sowie die Art der Darstellung, die sich durch historisch
plausible Erklärungen und eine «große, aber durchaus Distanz haltende Sympathie» mit
den frühen Arabern auszeichnet. Aspekte der Forschungsgeschichte des 20. Jahrhunderts

illustrieren die Bedeutung des Werks. Abschliessend hebt S. besonders Wellhausens

«Blick für das Wesentliche» und seine «wohltuend vorsichtige Art» hervor.
O. Merk geht den bislang wenig beachteten forschungsgeschichtlichen Beiträgen

des Neutestamentiers und Kirchengeschichtlers A. Jülicher nach. In Jülichers neutesta-
mentlichen Hauptwerken kommt der Auslegungs- und Forschungsgeschichte eine
Schlüsselrolle zu: In den Gleichnisreden Jesu stellt Jülicher Wege und Irrwege der
Gleichnisdeutung seit der Alten Kirche dar, um in Anknüpfung und Widerspruch sein eigenes
Verständnis der Gleichnisse zu entwerfen; in seiner Umleitung in das Neue Testament

referiert er Entstehung und Entwicklung der Einleitungswissenschaft ebenfalls im Blick
auf sein eigenes Ziel einer undogmatischen Anwendung der historisch-kritischen
Methode. Auch in kleineren Arbeiten zur Auslegungsgeschichte, Rezensionen und
biographischen Skizzen zeitgenössischer Gelehrter, die vom liberalen Bild der Persönlichkeit
geprägt sind, zeigt sich, dass für Jülicher die Wahrnehmung vergangener Forschung in
die Zukunft weist. Beiträge zur Universitätsgeschichte dienen ihm dazu, die gegenwärtige

Lage der Universitäten, besonders der theologischen Fakultäten, zu erklären; eine

zeitgeschichtliche universitätspolitische Auseinandersetzung mit dem preussischen
Staat zeichnet er um der künftigen Autonomie der Fakultäten willen auf.

K. Schmid berichtet von einer Auseinandersetzung, zu der es 1926 zwischen den Alt-
testamentlern L. Köhler und H. Greßmann und dem Dogmatiker E. Brunner kam; sie

entzündete sich an der Geschichte vom Sündenfall, wandte sich aber bald der Frage zu,
welcher theologische Zugang zur Bibel im Licht historischer Kritik möglich sei. Gegen
einen Beitrag Köhlers, in dem dieser Gen 2f. als ätiologischen Mythos bezeichnet und
die Lehre von der Erbsünde bestritten hatte, verteidigte Brunner zunächst deren
Herleitung aus Gen 3. Als Greßmann daraufhin die in Gen 3 erzählte «Sünde» Bedingung
für die menschliche Entwicklung nannte, sah sich Brunner veranlasst, die alttestament-
liche Wissenschaft des «Humanismus» zu zeihen, der nicht zwischen der Bibel und

Zeugnissen menschlicher Kultur unterscheide und Christus als Norm der Offenbarung
missachte. Greßmann wertete das als Abkehr von der wissenschaftlichen Exegese; da



88 Rezensionen

Brunner genauso wie Barth eine apokalyptische Theologie pflege, könne im Interesse
historischer Theologie nur eine Scheidung von der Dogmatik sein. Barth bestritt darauf
im Briefwechsel mit Rade, dass Greßmann Theologe sei, und sprach sich seinerseits für
den Abbruch des Gespräches aus. S. schüesst mit Überlegungen zum Wechselverhältnis

zwischen historischer und theologischer Auslegung: Vernachlässigt die historische
Exegese die gegenwärtige Bedeutung der Bibel, marginalisiert sie sich innerhalb der
Theologie; eine Theologie hingegen, die historische Fragen verdrängt, rückt die Exegese

gegenüber den historischen Nachbardisziplinen an den Rand. Einen Ausweg könnte
die Rezeptionsgeschichte bieten, die beide Perspektiven verbindet.

M. Trowit^sch geht in meditativen «Bildgedanken» Bonhoeffers und Barths «Meta-
phorik» nach. Einleitend beschreibt er «Metaphernschulung) als wesentliche Aufgabe
der Theologie: Bilder, die in die Irre führen, werden auf kreative Weise durch «biblisch
beglaubigte» ersetzt. Nach Bonhoeffer besitzt das Bild Christi «umschaffende Kraft»,
was einen anthropologischen Vorrang der Einbildungskraft vor dem Willen voraussetzt:

Nachfolge wird durch das Bild Christi bewirkt und besteht darin, dass der
Glaubende auf Christus blickt. Hinsichtlich des Widerstreits der Bilder erläutert T. diesen
Gedanken mit Luthers Sermon von der Bereitung %um Sterben: Die Bilder des Todes, die den
Menschen bedrängen, verlieren ihre Kraft, wenn der Tod im Bild Christi betrachtet
wird. Bei Barth dienen Bilder von Schlaf und Erwachen als Leitmetapher: Glaube und
Umkehr heisst, durch Gottes «milde» «Gewalt» immer wieder zur Wahrnehmung der
Wahrheit «erweckt» zu werden. Der Nationalsozialismus wird von Barth als der «böseste

Traum des deutschen Volkes» angesehen, aus dem die Bekennende Kirche zu
wecken versucht. In einer Predigt von 1935 gibt Barth der Metapher eine überraschende
Wendung: In der Stunde der Not lässt sich der anwesende, aber schlafende, d.h.
verborgene Christus wecken. Barths Metaphorik, die ihre Kraft von Ostern her bezieht,
betrifft den ganzen Menschen und hat eine eschatologische Dimension, indem sie auf
das Erwachen vom Tod zielt.

H. Maier entwickelt Grundzüge eines christlichen Menschenbildes. Seinen Ausgang
nimmt er im Neuen Testament, das den Menschen — anders als in der antiken Welt -
in seiner «Fragwürdigkeit» sieht: Jesus wendet sich den Kranken zu, nimmt die Sünder

an und bricht mit der zeitgenössischen Abwertung der Frau. Im «Opfer des Menschensohnes

vollzieht sich» ein provozierender «Austausch der Begriffe vom Menschen»,
weshalb das christliche Menschenbild im emphatischen Sinn «alle» Menschen ein-
schliesst. In der Geschichte des Christentums setzen sich diese Tendenzen fort, wobei
im frühen Christentum die Kritik an seiner Umgebung vorherrscht, während später die
christliche Botschaft die Welt zu prägen beginnt; namentlich die christlichen Einrichtungen

zur Armen- und Krankenfürsorge haben kein Gegenstück in der Antike.
Sozialethik und Rechtsstaat der Moderne, die M. Nietzsches Ethik des Übermenschen
sowie jüngst vertretenen bioethischen Entwürfen gegenüberstellt, fussen ebenfalls auf
dem christlichen Menschenbild.

Der interessante Band enthält eine Reihe von schönen Abbildungen und Fotografien

(Smend bei der Dankesrede der Preisträger von 1958, Herders Handschrift, de

Wette, das Titelblatt der Dissertatio critico-exegetica, Tholucks Vorlesungsmanuskript,
Wellhausen); ein Personenregister ist beigegeben.

Reinhard Müller, München



Rezensionen 89

Karl-Friedrich Pohlmann: Ezechiel Der Stand der theologischen Diskussion, Wissen¬
schaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt 2008. 232 S., CHF 101—, EUR 59.90.-,
ISBN 978-3-534-16527-8.

Seit Walther Zimmeriis bahnbrechendem Kommentar zum Ezechielbuch hat sich die

Forschungsdebatte über die alttestamentliche Prophétie im allgemeinen und über das

Ezechielbuch im besonderen durch neue Impulse deutlich weiterentwickelt, so dass

eine zusammenfassende Darstellung der Diskussion um das Ezechielbuch ein Desiderat

darstellte. Fast dreissig Jahre nach Bernhard Langs 1981 in der Reihe «Erträge der

Forschung» erschienenem Werk zu Ezechiel bringt die Wissenschaftliche Buchgesellschaft

nun mit Karl-Friedrich Pohlmanns Arbeit eine der gegenwärtigen Forschungslage

Rechnung tragende Zusammenfassung der Erkenntnisse zum Ezechielbuch heraus.

Es wäre durchaus reizvoll, anhand eines Vergleichs der beiden Werke, die ja das

gleiche Ziel verfolgen, nämlich in die wissenschaftliche Arbeit am Ezechielbuch
einzuführen, den veränderten Fragestellungen der Prophetenforschung nachzugehen. Doch
soll hier die Arbeit Pohlmanns gewürdigt werden, der sich wie kein anderer
deutschsprachiger Alttestamentier in den letzten Jahren intensiv mit dem Ezechielbuch
auseinandergesetzt hat und nicht zuletzt als Verfasser eines zweibändigen Kommentars zum
Ezechielbuch in der Reihe «Altes Testament Deutsch» (erschienen 1996/2001) als

einer der besten Kenner des Prophetenbuches gelten kann.
In einem einführenden ersten Kapitel klärt Pohlmann die Fragen nach dem im

Ezechielbuch entworfenen Bild des Propheten, nach der Stellung des Buches im Kanon,
nach seinem Inhalt und nach seinem zeitgeschichtlichen Hintergrund. Im zweiten
Kapitel wendet er sich den Problemen der Textüberlieferung zu und weist hier insbesondere

auf die Bedeutung des in griechischer Sprache vorhegenden Papyrus 967 hin, der
für Ez 36—39 eine andere Textabfolge als der hebräische masoretische Text bezeugt;
daran und an zahlreichen weiteren Unterschieden zwischen dem hebräischen und dem

griechischen Text des Ezechielbuches zeigt sich, dass offensichtlich mehrere Buchfassungen

im Umlaufwaren und somit nicht unbesehen davon ausgegangen werden kann,
dass der hebräische Text in masoretischer Tradition die ältere Buchgestalt repräsentiert.
Dass Pohlmann auf diese Einsichten der Forschung zur Textgeschichte des Ezechielbuches

so deutlich hinweist, hängt auch damit zusammen, dass in vielen neueren
Studien dieser textgeschichtlich bedeutsame Sachverhalt ausgeblendet wird und man mehr
oder weniger unreflektiert von einer Priorität des masoretischen Textes ausgeht, die
den Textverhältnissen nicht gerecht wird. Dass aufgrund der Beobachtungen zu den
verschiedenen Buchgestalten des Ezechielbuches die Grenzen zwischen textkritischer
und literarhistorischer bzw. redaktionsgeschichtlicher Arbeit fliessend werden, liegt auf
der Hand und schafft natürlich grosse Probleme bei der Erhellung der Entstehungsgeschichte

des Ezechielbuches, weil nun zunächst einmal zu klären ist, von welchem
Ezechielbuch jeweils die Rede ist. In einem an diese Fragen anknüpfenden dritten Kapitel
reduziert Pohlmann die gegenwärtige Forschungsdebatte zur literarischen Genese des

Ezechielbuches auf drei Grundpositionen: Entweder werde das Ezechielbuch als eine

einheitliche, planvolle Komposition aufgefasst, so dass sich literar- und redaktionsgeschichtliche

Rückfragen nach der Entstehung des Buches erübrigten (I), oder man gehe
davon aus, dass das Ezechielbuch das Ergebnis eines Fortschreibungsprozesses sei,
hinter dem Ezechiel und seine Schüler stünden (II), oder man betrachte das Ezechiel-



90 Rezensionen

buch als Resultat eines vielschichtigen Redaktionsprozesses, der von der Exilszeit bis

zum Aufkommen der Apokalyptik reiche (III). Man wird hier wohl anmerken dürfen,
dass die beiden letzten Möglichkeiten sich nicht vollkommen ausschliessen, da in
beiden Fällen mit Wachstumsprozessen innerhalb des Ezechielbuches gerechnet wird,
während im ersten Fall das Ezechielbuch <holistisch> gelesen wird und daher davon

ausgegangen wird, dass der theologische Gehalt des Ezechielbuches sich aufgrund einer
reinen <Endtextexegese> erschliesse. Pohlmann widerspricht dieser vor allem in der
englischsprachigen Forschung breit vertretenen Sicht entschieden und betont durchweg
die Notwendigkeit redaktionsgeschichtlicher Arbeit. Pohlmann selber geht davon aus,
dass das Ezechielbuch in seiner vorliegenden Form auf einem älteren Prophetenbuch
basiere, das zunächst eine Bearbeitung erfahren habe, die die ersten Exulanten nach
597 v.Chr. favorisiere — Pohlmann spricht hier von einer <golaorientierten Redaktion);
später sei dieses golaorientierte Ezechielbuch durch weitere Bearbeitungen, die die
jüdische Diaspora insgesamt im Blick hätten, fortgeschrieben worden; aufgrund der
redaktionsgeschichtlichen Arbeit erschliesse sich das Ezechielbuch daher als Zeugnis
eines theologischen Diskussions- und Reflexionsprozesses, der bei einer flächigen
Auslegung des Endtextes schlichtweg nicht in den Blick komme. Im anschliessenden vierten

Kapitel wendet sich Pohlmann der seiner Meinung nach bislang in der Forschung
zu wenig gestellten Frage nach der Gattung des Prophetenbuches zu und betont die

Notwendigkeit der Rückfrage nach den ältesten Texten, auf deren Grundlage die
weiteren Redaktionsprozesse rekonstruiert werden könnten. Pohlmann kommt dabei mit
Blick auf das Ezechielbuch zu dem Ergebnis: «Das Konzept <Prophetenbuch> richtet
sich gegen den seit 587 v.Chr. Jahwe gegenüber aufgekommenen Ohnmachtsverdacht.»

(79) Das Prophetenbuch reagiere also auf Tendenzen, den Untergang als
Zeichen der Machtlosigkeit Jahwes zu deuten, indem es betone, dass die Ereignisse Teil
eines göttlichen Planes seien und Hochmut und Fall des Jerusalemer Königtums gerade
nicht die Ohnmacht Jahwes, sondern dessen Souveränität dokumentierten.

In dem mit knapp 80 Seiten ein gutes Drittel der Darstellung umfassenden fünften
Kapitel entfaltet Pohlmann einzelne Themenbereiche des Ezechielbuches: Die
Fremdvölkerworte in Ez 25-32; die Gog-Perikope in Ez 38—39; die in griechischer und
hebräischer Fassung des Ezechielbuches unterschiedliche Textabfolge in Ez 36-39; den

^Verfassungsentwurf) in Ez 40-48; die Tempelvision in Ez 8—11; den Geschichtsrückblick

in Ez 20; das <Hirtenkapitel> Ez 34; die <Totenfeldvision> in Ez 37,1-14; die
Bildworte in Ez 17; 19; 31 ; die Ethik und Anthropologie des Ezechielbuches (u.a. in Ez 18).
Ohne hier auf die Einzelheiten eingehen zu können, sei doch angemerkt, dass

Pohlmann an den von ihm herangezogenen Einzeltexten zeigt, zu welchen Erkenntnissen
literar- und redaktionsgeschichtliche Arbeit führen kann und welcher Erkenntnisgewinne

sich eine <holistische> Exegese begibt, die Spannungen und Inkohärenzen innerhalb

alttestamentlicher Texte nur als Problem und nicht auch als Chance zur Erschliessung

der Tiefendimension von Texten auffassen kann und will. Exemplarisch sei hier
nur auf die von Pohlmann postulierten ältesten Texte des Ezechielbuches verwiesen,
die er in den Untergangsklagen in Ez 17*; 19*; 31* erkennt, wobei Ez 31 in der
vorliegenden Fassung auf den ägyptischen Pharao bezogen ist; Pohlmann kann es allerdings
wahrscheinlich machen, dass die Bildworte vom Löwen, dem Weinstock und der Zeder
ursprünglich einen Zusammenhang bildeten, der als Sammlung von Untergangsklagen
den Ausgangspunkt der Entwicklung hin zum vorliegenden Ezechielbuch dargestellt



Rezensionen 91

hätte. Auch wenn man sich über den Weg von Ez 31* aus einer solchen Sammlung von
alten Untergangsklagen in ein Völkerwort gegen Ägypten etwas mehr Auskunft erhofft
hätte, ist Pohlmanns Rekonstruktion eines Zusammenhangs der genannten Texte doch
ein deutlich weiterführender Wegweiser bei der Suche nach den ältesten Texten des

Ezechielbuches.
Im sechsten Kapitel erörtert Pohlmann das Problem des historischen Ezechiel, dessen

Existenz man annehmen könne, der als historische Figur aufgrund der verwickelten

literarischen Verhältnisse des Prophetenbuches allerdings nicht mehr zu greifen sei;

damit «teilt Ezechiel das Geschick eines Mose und anderer, über deren historisches
Wirken uns kaum etwas bekannt ist, obwohl oder gerade weil sich sukzessive das

Interesse der Nachgeborenen immer mehr auf sie konzentrierte.» (193) Im siebten Kapitel

verweist Pohlmann auf spezielle Forschungsfragen wie beispielsweise das Verhältnis
des Ezechielbuches zur babylonischen Kultur oder zu anderen alttestamentlichen Texten,

wobei insbesondere die Beziehungen zu deuteronomistischen Texten Beachtung
verdienen, da hier — wie sich an Ez 20 studieren lässt — ein theologischer Diskurs
zwischen den Trägergruppen des Ezechielbuches und den Deuteronomisten erkennbar
wird. Im achten Kapitel weist Pohlmann kurz auf die Rezeptions- und Wirkungsgeschichte

des Ezechielbuches hin, bevor er in einem abschliessenden neunten Kapitel
Bilanz zieht.

Pohlmanns Darstellung steht der Gattung nach zwischen einem Forschungsbericht
und einer Einführung. Das ist eine Stärke des Werkes, denn es wird an zahlreichen
Detaildiskussionen, die Pohlmann kenntnisreich entfaltet, deutlich, wo die Schwerpunkte
der aktuellen Ezechielforschung liegen; Pohlmann setzt bei seinen Leserinnen und
Lesern allerdings voraus, dass sie das Ezechielbuch kennen — und nötigt sie im Zweifelsfall

dazu nachzulesen. Gerade aus diesem Grund ist Pohlmanns Darstellung nicht nur
für Fachleute eine wichtige Unterstützung bei der Arbeit am Ezechielbuch, sondern
auch für Studierende und an der wissenschaftlichen Prophetenexegese Interessierte ein
hilfreicher Schlüssel zur Forschungsdiskussion — und vor allem zum Ezechielbuch und
seinen Texten selber.

Markus Saur, Kiel

Barbara Schmitz: Prophétie und Königtum. Eine narratologisch-historische Methodologie
entwickelt an den Königsbüchern (FAT 60), Mohr Siebeck: Tübingen 2008. XII
und 462 S. (Ln.), EUR 99.-, ISBN 3-16-149665-3.

Wie ihr Untertitel andeutet, setzt sich die an der Katholisch-Theologischen Fakultät der
Universität Regensburg im Wintersemester 2007/2008 angenommene Habilitationsschrift

zum Ziel, eine narratologisch-historische Methodologie an den Königsbüchern
zu entwickeln. Dies geschieht in fünf Kapiteln. Im ersten Kapitel wird die Methodologie

theoretisch erarbeit (5—108), im zweiten ein knapper Überblick über die Strukturen
in den Königsbüchern geboten (109—116), der auch als Einleitung zu der nachfolgenden

Konkretisierung dient. Diese erfolgt beispielhaft an I Kön 13 in Kap III (117—226)
und an I Kön 22 in Kap IV (227—342). Im letzten Kapitel werden die Funktionen der

besprochenen Texte innerhalb der Gesamtstruktur der Königsbücher analysiert (343—

398). Kap V kommt auf die in Kap II angedeuteten Strukturen zurück. Dadurch
entsteht ein Rahmen um die eigentliche Textanalyse, der den Eindruck von der Zweitei-



92 Rezensionen

lung des Buches vermittelt, und zwar einem Theorieteil in Kap 1 und dem Praxisteil
danach.

Die entworfene Methodologie baut auf dem Kommunkationsmodell auf, das u.a.

von Chatman, Rimmon-Kenan sowie Kahrmann/Reiss/Schluchter vertreten wird (9),
wendet sich aber dann ausführlicher den Perspektivenstrukturen (Erzählstimme, Foka-
lisierung, Figurenperspektive) und den Autorfunktionen bzw. Autorfigurationen zu.
Die Lektüre ist weitgehend rezeptionsästhetisch geleitet und versteht sich, um eine
generalisierende Metaperspektive zu vermeiden, als eine Möglichkeit, die wie jedes Lesen
bereits durch die Verortung der Leserin/Vf. fokalisiert ist (19). Das Wissen um die

eigene Perspektive führt in beeindruckender Weise dazu, dass einerseits sehr genau darauf

geachtet wird, was andere Forschungsbeiträge zum Thema austragen, und dass
andererseits durch diese unterschiedlichen Positionen gleichsam eine Schneise geschlagen
wird, in der der Ansatz der Vfs. zum Tragen kommt. Dafür bedient sie sich gelegentlich
eigener Begriffe. Hier ist z.B. die «Erzählstimme» zu erwähnen, die benutzt wird, um in
Abgrenzung zum «Erzähler» anthropomorphe Assoziationen zu vermeiden, und zur
«Erzählinstanz», um eine interessengeleitete Position einnehmen zu können (22). Der
Begriff der Erzählstimme lässt auch zu, im Sinne der historisch-kritischen Exegese bei
Spannungen, Brüchen etc. mehrere Erzählstimmen anzunehmen. Damit wird die sonst

angenommene Einheit des Erzählers durchbrochen und implizit eine Annäherung an
den Autorbegriff vollzogen. Später heisst es dann, dass die Verbindung zwischen lite-
raturwiss. und hist.-krit. Methode anhand der Frage nach dem Autor geschehen kann
(60). Einerseits schafft Vf. das Konzept des (impliziten Autors) ab, um nicht die «Frage
nach dem im Erzähltext greifbar werdenden <realen Autor> zu verstellen» (72), andererseits

bringt sie den Begriff der cAutorfiguration> ein, die nur aus dem Text gewonnen
wird, aber Aussagen trifft, die die textinternen Beobachtungen im Hinblick auf den
textexternen Autor auswertet (95). Da nicht beurteilt werden kann, in welchem Mass
die cAutorfiguration) Gemeinsamkeiten mit dem (realen Autor han (97), blickt Rez.
nicht durch, inwieweit sich dieses Konzept von jenem des (impliziten Autors) tatsächlich

unterscheidet. Vf. zeigt auf, wie die Erzählstimme Mängel an Glaubwürdigkeit
aufweisen kann, und bietet Möglichkeiten an, diese mit Hilfe der «detektivischen Entdek-
kungen der UnZuverlässigkeit» gegenzulesen und sich von der Erzählstimme zu distanzieren

(34f.).
Die folgende nach dieser Methode vorgehende exemplarische Analyse zentraler

Texte der Königsbücher erweist sich in vielerlei Hinsicht als anregend. Im Rahmenformular

werden das Ich der Erzählstimme und das Du des flktionalen Adressaten sichtbar

(113). Immer wieder werden Differenzen zwischen der Figuren- und der
Erzählstimmenperspektive aufgezeigt, z.B. durch die Präsentation der Innenansicht Jerobe-
ams in I Kön 12,26f. oder die Rede vom goldenen Kalb (V. 31-33) (133). Durch einen

Vergleich verschiedener Reden wird erkennbar, dass mit Differenzen zwischen dem
ursprünglichen Wort Gottes und dessen Wiedergabe durch Propheten zu rechnen ist
(155). Auf intertextuelle Weise können z.B. die Erzvätertradition (178) oder Jer 23

(281) quer zur Perspektive der Erzählstimme erscheinen. Das Urteil der Erzählstimme,
z.B. dass eine Aussage eine Lüge darstellt, kann so von den Lesern hinterfragt werden
(189-192).

Überzeugend ist die Beobachtung, dass es keine objektiven Kriterien gibt, um wahre

von falscher Prophétie zu unterscheiden, vor allem dann nicht, wenn Propheten



Rezensionen 93

mehrdeutige Sätze von sich geben und dabei auch noch miteinander übereinstimmen
wie in I Kön 22. So erhalten Leser die Möglichkeit, sogar die Aussagen des von dem

Erzählsystem bevorzugten Micha auf ihre Glaubwürdigkeit hin zu hinterfragen. Aus
dem Vergleich der drei Antworten Michas in I Kön 22,15—23 ergeben sich für Vf. drei
Auslegungsmöglichkeiten: a.) die erste Antwort ist falsch und Micha hat bewusst gelogen,

er ist als falscher Prophet aufgetreten und hat Falsches verkündet; b.) die erste
Antwort wird durch die zweite aufgehoben; c.) beide Anworten sind wahr, aber die
erste ist aus der Rückschau als Unheilsankündigung zu verstehen (277). Bei jeder dieser

Interpretationen sei die «Grenzlinie zwischen <wahr> und <falsch>, <richtig> und <falsch>

undeutlich und verschwommen» (278). Rez. sieht aufgrund der Gegenüberstellung von
V. 14, wo Micha schwört, dass er das Wort Gottes sagen wird, und V. 16, wo Ahab ihn
beschwört, nur das Wort Gottes zu verkündigen, eine vierte Möglichkeit: Micha sagt
zunächst in der ersten Antwort seine eigene Meinung, die mehrdeutig ist. Er will irreführen,

indem erjosafat auffordert, in den Krieg zu ziehen, um zu siegen (Waw-Consecu-
tivum, V. 15) — ohne zu sagen, dass er auch siegen wird. Später zitiert er nur noch Gottes

Wort und verkündet damit Unheil. Eine provokante, sich aber durchaus am Text
orientierende Beobachtung ist, dass Gottes Handeln janusköpfig sein kann (285).

I Kön 22 ist keine Erzählung über wahre und falsche Prophétie, sondern zeigt das

Panorama der Prophétie auf, vor der die Frage nach dem Wort Gottes gestellt wird
(321). Die Leser werden zu einer eigenen Stellungnahme herausgefordert (397).

Vf. überzeugt mit der Schlussfolgerung, dass die Autorfiguration von I Kön 13 eine

joschianische ist (225). Dasselbe behauptet Vf. auch von I Kön 22 (374). Den Ruf zur
Rückkehr nicht als Freudenruf für die Deportierten, sondern als Warnung vor dem

Hintergrund der Ereignisse von 722 v.Chr. zu sehen, ist allerdings auch eine Möglichkeit,

die nicht übersehen werden sollte.
Theorie und Praxis der Methodologie erweisen sich als sehr fruchtbar. Das gut

lesbare Buch ist durch die zahlreichen, oft ins Detail gehenden Beobachtungen sehr

anregend, selbst dann, wenn nicht alle Prämissen und Schlussfolgerungen geteilt werden.
Die eigenständige Lektüre der Vf. vermag es, die Beschäftigung mit den Königsbüchern

bei allen Lesern dieses Buches zu intensivieren. Es gehört zu den besonderen

Qualitäten dieser empfehlenswerten Arbeit, nicht voreingenommen an die Texte
heranzugehen, sondern den Lesern eine offene Auseinandersetzung mit ihnen zu ermöglichen,

ohne sie auf eine bestimmte Deutung festzulegen.
Johannes Klein, Bern

Konrad Huber: Einergleich einem Menschensohn. Die Christusvisionen in Offb 1,9-20 und
Offb 14,14-20 und die Christologie der Johannesoffenbarung, AschendorffVerlag:
Münster 2007. 361 S., EUR 49.-, ISBN 978-3-402-04799-6.

Diese Studie ist aus einem umfassenden Forschungsvorhaben zu den Christusvisionen
in der Offenbarung hervorgegangen. Sie wurde an der Katholisch-Theologischen
Privatuniversität Linz als Habilitationsschrift eingereicht. Zur Johannesoffenbarung im
Allgemeinen und zur Christologie dieses biblischen Buches im Besonderen ist in den
letzten Jahren viel publiziert worden. Die hier zu besprechende Arbeit bietet vor allem
eine gründliche Auslegung von zwei wichtigen Texten der Offenbarung.



94 Rezensionen

Nach einer kurzen Einführung ins Thema folgt als erster grösserer Teil ein
Forschungsüberblick (16—73). Die verschiedenen Ansätze und Themen der Christologie
der Offenbarung werden dargestellt. Der narrative Zugang zur Christologie wird zwar
referiert (35f£), aber für die Arbeit nicht weiter fruchtbar gemacht. Der dramatische
Erzählbogen in der Offenbarung bleibt auch in der vorliegenden Arbeit im Hintergrund.

Der zweite und grösste Teil der Arbeit ist der Auslegung der Christusvision von
Apk 1,9—20 gewidmet (74—217). Es wird nicht nur die Christusvision im engeren Sinn
behandelt, sondern auch die Christologie der sieben Sendschreiben, die erzählerisch
dazu gehören. In der Einzelexegese werden die historischen Umstände und die sprachlichen

Aspekte gründlich erarbeitet. Bei der Beschreibung des ekstatischen Zustandes
von Johannes bei der Eingangsvision hätte die Ascensio Jesajae (Jes 6,10—15) verdient,
auch im Haupttext und nicht nur in einer Fussnote (106, Anm. 115) besprochen zu
werden. Der alttestamentliche und frühjüdische Hintergrund des (Menschensohnglei-
chen> wird in für den Leser hilfreicher Weise dargestellt. Der Zugegebenermassen
umstrittene Hintergrund aus der Evangelientradition hätte noch breiter besprochen werden

könnnen. Der Menschensohn wird in der Eingangsvision von Johannes sehr
detailliert beschrieben. Den goldenen Gürtel um die Brust und das lange Gewand versteht
man gemeinhin als Hinweis auf den Hohepriester. Konrad Huber interpretiert diese

Kleidungsstücke als Zeichen eines himmlischen Wesens. Sie weisen also nicht so sehr
auf den irdischen Hohepriester als viel mehr auf die Engel hin. Die Sterne in der Hand
des Menschensohns vergleicht Huber mit den sieben Sternen, nach denen sich ein
Sohn von Domitian auf einer Münze ausstreckt (162). Dieser Hinweis erlaubt es nach

ihm, die Offenbarung in der Zeit gegen Ende des 1. Jahrhunderts anzusetzen.
Naturgemäss müssen bei der Auslegung der Offenbarung viele alttestamentliche

Texte herangezogen werden. Huber bietet in seiner Arbeit oft den griechischen Text
der Offenbarung, den griechischen Text der Septuaginta und den hebräischen Text der
Biblia Hebraica. Das ist vorbildlich und hilft, die Texte gut miteinander vergleichen zu
können. Die <lch-bin-Formel>, die in der Offenbarung mehrmals vorkommt, wird
hilfreich mit alttestamentlichen Stellen und den bekannten Stellen im Johannesevangelium
verbunden. Bei der schwierigen Deutung der Engel in den Sendschreiben weist der Autor

daraufhin, dass in der Offenbarung zwei unterschiedliche Dinge mit demselben
Bild verbunden werden oder umgekehrt zwei verschiedene Bilder diesselbe Sache
bezeichnen können. Die sieben Sterne und die sieben goldenen Leuchter beziehen sich
beide auf die Gemeinde (193). Die formalen Elemente der Sendschreiben werden chri-
stologisch ausgewertet. Sie alle sagen etwas darüber aus, wer Christus für die Gemeinden

ist.
Die Auslegung von Apk 14,14—20 ist auch gründlich, fällt aber im Unterschied zu

der von Apk 1,9-20 viel kürzer aus (218-269). Die weisse Wolke aus Apk 14,14b wird
im alttestamentlichen und jüdischen Traditionshintergrund verortet. Huber versucht,
das Bild von der Ernte als ein heilsverheissendes Bild zu interpretieren. Diese These
vertritt der Autor vorsichtig und mit einer gründlichen Flxegese verbunden. Das Bild
der Ernte lässt sich nicht rundweg als Heil interpretieren, aber Huber meint, es enthalte
doch etwas Positives (250£). Er erwägt, ob die scharfe Sichel als wirkmächtiges Wort
Christi interpretiert werden kann (269). Ob diese Deutung als geglückt zu betrachten
ist, hält der Rezensent für fraglich. Das nachfolgende Bild von der Traubenernte kann



Rezensionen 95

definitiv nicht anders als ein Gerichtsbild verstanden werden. Im Frühjudentum waren
Engel gewissen Naturelementen zugeordnet. In Apk 14,18 kommt ein Engel, der
Macht über das Feuer hat, vor. Der jüdische Hintergrund macht die Zuordnung der

Engel zu gewissen Naturgewalten nachvollziehbar. In der «Zusammenfassung» wird
auch auf den Hintergrund von Apk 12—14 verwiesen. Diesen Hintergrund berücksichtigt

Huber in der Auslegung aber zu wenig.
In Teil 4 versucht er, die Ergebnisse der Einzelexegese in den Rahmen der

Christusvisionen in der Offenbarung zu stellen. Dem Rezensenten wurde nicht ganz klar,
ob die Stellen Apk 1,9—20 und 14,14—20 nun einen kompositorisch bedeutenden Platz
einnehmen oder nicht; vgl. die Ausführungen auf S. 272 mit denen auf S. 274. Die
Christusvisionen haben nicht nur in der Offenbarung eine Bedeutung, sie wollen die Leser

motivieren, im Glauben standhaft zu bleiben (308).
Die Arbeit bietet eine sehr gründliche Exegese der beiden Stellen aus Apk 1,9-20

und 14,14—20. Es werden einige neue Erkenntnisse präsentiert. Wer immer an diesen
beiden Texten arbeitet, findet in diesem Buch hilfreiche Einsichten. Es wäre
wünschenswert gewesen, die erzählerische Struktur der Offenbarung in die Auslegung mit-
einzubeziehen. Das hätte vielleicht noch zu weiteren neuen Einsichten geführt. Alles
in allem liegt mit dem hier besprochenen Buch eine solide und gründliche exegetische
Arbeit vor.

Martin Forster; Basel

Hansjörg Schmid, Andreas Renz, Abdullah Takim, Bülent Ucar (Hg.): Verantwortung für
dasFeben. Ethik im Christentum und Islam (Theologisches Forum Christentum
Islam), Pustet: Regensburg 2008. 277 S., EUR 19.90, CHF 35.40, ISBN 978-3-7917-
2186-6.

Das schon zu einer festen Institution gewordene «Theologische Forum Christentum-
Islam» hat durch die erstmalige zentrale Beschäftigung mit ethischen Fragen eine
Dialogebene gewählt, die über das Feld des fundamental- und spiritualitätstheologischen
Austauschs hinausgeht und auf der sich die Themenfelder für einen «Dialog des

gemeinsamen Handelns» finden.
Der Band beginnt nach der Einleitung mit einer anthropologisch-theologischen

Grundlegung des ethischen Diskurses über Verantwortung - in der eigenen Tradition
und in Anfrage und Antwort auf die andere. So zeigt Baranzke, dass die Würde des
Menschen und seine Verantwortung aufeinander bezogen sind, sich im Christentum
jedoch eine Vorrangstellung der Würde als Ermöglichung der Übernahme von
Verantwortung entwickelt hat - mit einer späten Anerkennung der Menschenrechte durch die
christlichen Kirchen. In seiner Erwiderung hebt Takim hervor, dass das - wieder zu
hebende — koranische Personenkonzept für gemeinsames Handeln interessante Ansätze

bietet. Adanalis Darstellung der Prinzipien islamischer Verantwortungsethik und die

Anfrage Bechmanns, für wen sie gelten, erhellen die Übergänge zwischen Anthropologie
und Ethik. Im zweiten Teil, der sich der Familienethik widmet, sieht Mohagheghi

von muslimischer Seite grosse Gemeinsamkeiten hinsichtlich der Prinzipien einer
solchen Ethik, jedoch «unüberwindbare» Differenzen in der realen Umsetzung. Auf die

Transformationsprozesse, denen Ehe und Familie in der modernen Gesellschaft
unterliegen, gehen Krohn/Scheliha aus christlichem Blickwinkel ein. In diesem Spannungs-



96 Rezensionen

feld von Familientheorie und -praxis ist es nach Öztürk gerade die Familie, in der
kultureller und religiöser Dialog beginnt. Im Bereich der politischen Ethik macht Bogner
auf den problematischen Ubergang vom christlichen Glauben zum Handeln aufmerksam,

sieht aber in der «Menschenwürde» das Grundkriterium christlicher Einflussnah-
me auf die Politik. Purnaqcheband eruiert in einer historisch angelegten Übersicht
Potentiale der sunnitischen Orthodoxie für politisches Handeln innerhalb einer säkularen

Ordnung. Im Bereich der Wirtschaftsethik stellt Frühbauer die christliche Perspektive
vor, die zwar eine gewisse Autonomie der Wirtschaft gewahrt wissen will, diese jedoch
ihre Grenze im Wohl des Menschen finden lässt. Bahadir setzt sich kritisch mit den
«Islamic Economics» auseinander, denen es seiner Meinung nach an einer kommunizierbaren

wirtschaftswissenschaftlichen Theorie mangelt. Rappel mahnt an, die
kapitalismuskritischen Übereinstimmungen in alternativen Wirtschaftsprofilen zu verwirklichen.

Im Bereich, der sich der Bioethik widmet, erschliesst Herberhold christlicherseits
im Rahmen einer komplementären individual- und sozialethischen Betrachtung
ausgewählte Einzelprobleme. Hodzic sieht mit der Anwendung des islamischen
Gemeinwohlprinzips (maslaha) deontologische und teleologische Aspekte verbunden, worin
Eich eine Reform dieses Prinzips wahrnimmt. Im sechsten und letzten Teil «Konfrontation,

Korrektive, Mitgestaltung — christliche und islamische Verantwortung im
gesellschaftlichen Kontext» setzt sich Faruqi kritisch mit dem Säkularismus auseinander und
spricht allein den Religionen die Erschliessung universaler Werte zu, wohingegen Ucar
sich einer «inklusiven» Perspektive bedient, wenn er einen Staat als «islamisch» tituliert,
in dem überzeitliche Normen, seien sie religiös oder säkular begründet, gelten. Dehn
geht in seinem Beitrag auf die Rahmenbedingungen ein, die einen ethischen Beitrag der

Religionen in komplexen Gesellschaften erst ermöglichen und in denen er ein Missverhältnis

zwischen Mehrheits- und Minderheitsreligion wahrnimmt, der durch gemeinsames

Agieren gemindert werden könnte. In einer Zusammenfassung setzen sich Renz/
Takim kritisch und konstruktiv mit den Beiträgen des Bandes auseinander.

Dieser Band bildet in vielem noch einmal die Gesprächskultur des Forums ab und
ist in bester Weise dialogisch angelegt, auch wenn sich die Autoren nicht immer direkt
sichtbar aufeinander beziehen. Sowohl die Informationen innerhalb der einzelnen
Beiträge als auch die Hinweise auf weiterführende Literatur machen ihn zu einer guten
Orientierungshilfe für ethische Fragestellungen im christlich-muslimischen Kontext.
Zwei Punkte sollen hier allerdings zur Sprache kommen: 1. Die scheinbare Univozität
von Begriffen in den Beiträgen der muslimischen und christlichen Verf. (z.B. Solidarität,

Gerechtigkeit, Menschenwürde, Person, Gewissen) verdeckt einige Male, dass über
die Deutung dieser Konzepte nicht Einmütigkeit besteht. Den Verfassern ist das klar,
denn sie sind mit der dialogischen Arbeit am Begriff vertraut. So tun sich hinter den
zentralen Konzepten viele weitere Fragen auf, die Inhalte für die künftigen Foren
sichern. 2. Die Strategie, den einzelnen ethischen Themenbereichen einen Anthropologieabschnitt

voranzustellen, hat sich in der Konzeption des Bandes als klug erwiesen.
Die häufigen Rückfragen nach dem jeweiligen Menschenbild und der damit verbundenen

Konzeption von Menschenwürde innerhalb der Einzelbeiträge bestätigen dies und
geben vielleicht Anlass, der theologischen Anthropologie in Islam und Christentum
einmal eine eigene Tagung zu widmen.

Markus Kneer, Münster


	Rezensionen

