Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 66 (2010)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Martin KeBler, Martin Wallraff (Hg.): Biblische Theologie und historisches Denken. Wissen-
schaftsgeschichtliche Studien aus Anlass der 50. Wiederkehr der Basler Promotion
von Rudolf Smend (Studien zur Geschichte der Wissenschaften in Basel NF 5),
Schwabe Verlag: Basel 2008. 402 S., CHF 68.—, EUR 48.—, ISBN 978-3-7965-2569-
8.

Dieses Buch ist zu einem aussergewohnlichen Anlass entstanden: Es handelt sich um
eine Festgabe, die die Basler Theologische Fakultit dem Alttestamentler Rudolf Smend
zum flinfzigjihrigen Jubildium seiner Promotion gewidmet hat. Der Band ersetzt eine
Ehrenpromotion, die der Fakultit aus akademischer Tradition verwehrt ist. Er vereint
funfzehn Aufsitze, vornehmlich zur Geschichte der theologischen Wissenschaft in
Neuzeit und Moderne. Im Blick auf die forschungsgeschichtlichen Arbeiten des Jubi-
lars, deren einzigartige Souverinitit die Herausgeber hervorheben, nimmt die Ge-
schichte der historischen Erforschung der Bibel die sachliche Mitte der Festschrift ein.

Im eréffnenden Beitrag erzdhlt M. Kefler von einem Beispiel schweizerischer For-
derung der Wissenschaft, aus dem Rudolf Smends Dissertation Wilbelm Martin Leberecht
de Wettes Arbeit am Alten und am Neuen Testament erwuchs: Die Basler Firma Geigy ver-
anstaltete zu ihrem 200jahrigen Jubilium 1958 ein Preisausschreiben fiir die gesamte
Universitit, das in umsichtig gefiihrten Verhandlungen angebahnt wurde. Die theolo-
gische Fakultit stellte Ende 1954 zunichst das Thema «Das theologische Lebenswerk
von Wilhelm Martin Leberecht de Wette»; der Referent E. Staehelin grenzte bald drei
Teilgebiete ein und forderte die Bearbeiter durch seine Dewettiana (1956). 1957 wurden
schliesslich nur zwei Arbeiten eingereicht, nimlich von Smend (De Wette als Alt- und
Neutestamentler) und P. Handschin (De Wette als Prediger und Schriftsteller); beide erwiesen
sich als erster Preise wiirdig. Fiir die Preistriger ergab sich die Méglichkeit, von der Fa-
kultit promoviert zu werden; Smend, der inzwischen mit der Arbeit Das Mosebild von
Heinrich Ewald bis Martin Noth eine andere, jetzt von der Fakultit ausgeschriebene Preis-
aufgabe gewonnen hatte, wihlte als Dissertation gleichwohl seine mit dem Geigy-Preis
ausgezeichnete Studie iber den «Basler Giganten».

AU. Sommer zeigt, dass die «Selbsthistorisierungspraktiken», die seit dem 17. Jahr-
hundert in Theologie und Philosophie begegnen, teils gegenlaufig, teils parallel verlau-
fen sind: Die frithe historische Bibelkritik bedrohte normative Grundlagen der Theo-
logie, wihrend die frithe Philosophiegeschichte nach normativen Urspriingen des Den-
kens suchte, die von der christlichen Religion unabhingig waren. Seit dem 18. Jahrhun-
dert verschmolz die Philosophiegeschichte mit einer Geschichtsphilosophie, die vom
Fortschrittsgedanken bestimmt war; entsprechend sah die neologische Theologie in
der Bibel die Entwicklung der Vernunft reprasentiert. Seit der Mitte des 19. Jahrhun-
derts wurden Geschichtsphilosophie und Geschichtstheologie durch historistische Po-
sitionen verdringt, die in der Geschichte nichts Normatives finden konnten. Nach dem
Ersten Weltkrieg wurde in beiden Disziplinen versucht, die Historisierung riickgingig
zu machen und zu Normativititen zu gelangen, die der Historisierung entzogen sind.
Unter Verweis auf die Historismen des 19. Jahrhunderts, die in der Lage waren, die je

ThZ 1/66 (2010) S. 83-96



84 Rezensionen

eigene Perspektive zu relativieren, pladiert S. fur eine «Selbsthistorisierungy, die der
«Gebrochenheit» des Menschen entspricht.

Im dichtesten Beitrag des Bandes zeichnet Th. Kaufmann nach, welches Gewicht Jan
Hus’ Lehre und Schicksal in den Jahren 1519/20 fir Luther erhielten: In Luthers Stel-
lung zu Hus, die sich im Rahmen des romischen Prozesses tiefgreifend wandelte, spie-
gelt sich, wie der Wittenberger von der Papstkirche abriickte und eine neue Ekklesio-
logie ausbildete. Vor 1519 stellte Luther die traditionelle Verketzerung der Hussiten
nicht infrage; indem er allerdings die Hiresie der Bohmen mit ihrer Werkgerechtigkeit
begriindete, ohne das kanonische Recht anzufiihren, bildete er ein theologisches Kri-
terium aus, das sich spiter gegen Rom anwenden liess. Beim Streit um den Ablass
konnte Luther, weil er sich noch als loyales Glied seiner Kirche verstand, die hussiti-
sche Kirchenkritik teilweise berechtigt nennen, ohne die Vetketzerung der Bohmen
grundsitzlich anzuzweifeln. Dass er im Vorfeld der Leipziger Disputation 6ffentlich ei-
nem Artikel Hus’ zum Primat des Papstes zustimmte, gentigte Eck, um Luthers Hiresie
testzustellen und ihn in die Nihe der Hussiten zu riicken; bei Luther verstirkte das wie-
derum die Bereitschaft, sich mit Hus zu beschiftigen und zu identifizieren: Nachdem
er in Leipzig bereits sehr vielen Artikeln Hus zugestimmt hatte, iibernahm er in der
Abendmahlsschrift mit der Kelchforderung das identititsstiftende Symbol der Hussi-
ten, entdeckte bei der Lektiire von Hus’ De ecclesia, dass er mit dem Ketzer vollstindig
Ubereinstimmte, und regte wahrscheinlich sogar an, Hus” Schrift in Deutschland zu
drucken. Nachdem die Bannandrohungsbulle bekannt geworden war, machte Luther
sein Einverstindnis mit Hus 6ffentlich, stilisierte den Mirtyrer als seinen Vorginger
und radikalisierte dessen Kirchenkritik. Luthers Umgang mit Hus bestitigt also, wie
entscheidend die mit dem Ablassstreit beginnende Auseinandersetzung mit Rom fiir
die reformatorische Wende war.

Ch. Bultimann stellt das Mosebild vor, das in Handblichern und Lexika der Frithen
Neuzeit begegnet. Den Anfang machen S. Castellios Dialogi Sacri (1543), ein Latein-
biichlein, das noch im 18. Jahrhundert gebriuchlich war: Hier erhilt bei der Nacher-
zihlung von Ex 2 das moralische Empfinden der Tochter des Pharao breiten Raum; an
der grausamen Bestrafung der Israeliten, die Mose in Ex 32 befiehlt, nimmt Castellio
freilich keinen Anstoss. Die Lexika des spiten 17. und frithen 18. Jahrhunderts messen
diesen Motiven hingegen kein Gewicht bei, sondern zeichnen Mose entweder als alte-
sten Schriftsteller und Begrunder aller Gelehrsamkeit oder als tugendhaften Heiligen.
Gattungskritische und kulturgeschichtliche Perspektiven deuten sich zwar in einzelnen
Werken an; Moses geschichtliche «Sonderstellung» wird aber nicht hinterfragt. Gegen-
Uber erbaulichen Ziigen und typologischen, d.h. christologischen Aspekten wird das
mosaische Gesetz an den Rand gertickt; dafiir wird die Authentizitit des Pentateuchs
gegen ihre frihen Kritiker verteidigt. «[M]oralphilosophische Fragen», etwa die nach
dem ethischen Wert der Zehn Gebote, begegnen ebensowenig wie die von Castellio
hervorgehobene Humanitit der dgyptischen Prinzessin.

G. Arnold unternimmt die Erstedition einer Handschrift Herders aus dem Nachlass,
die wichtige Einblicke in Herders Lektiire Spinozas gibt: Die Handschrift, die A. in das
Jahr 1772 datiert, bietet ein Exzerpt des Tractatus theologico-politicus, das die praefatio sowie
die ersten drei Kapitel iber Prophetie und Propheten einschliesst. Einer Transkription
des Textes sind Fotografien der vollstindigen Handschrift beigegeben. Erginzend zi-
tiert A, aus dem Schaffhauser Urmanuskript der Aeltesten Urkunde des Menschengeschlechts,



Rezensionen 35

dessen Haupttext 1993 von R. Smend herausgegeben worden ist (Uber die ersten Urkun-
den des menschlichen Geschlechts), funf Marginalien, die sich auf Spinozas Tractatus beziehen.
Sie entstanden 1770 oder 1771 und sind neben dem edierten Exzerpt die frithesten In-
dizien fiir Herders Studium Spinozas. Hinweise zu Herders Rezeption des Tractatus, v.a.
im Geist der Ebrdischen Poesie (wo Herder vermeidet, Spinoza namentlich zu erwihnen),
runden die Edition ab.

H.-P. Mathys widmet sich der dankenswerten Aufgabe, de Wettes vielzitierte, aber
wenig gelesene Dissertatio critico-exegetica (1805), eine Grundlegung der modernen Deu-
teronomiumforschung, zu edieren: Dem lateinischen Text gibt M. eine Ubersetzung
bei, die dessen «jugendliche|r] und unbeholfene[r] Firbung» (de Wette) Rechnung trigt
und sich zugleich an de Wettes deutschem Sprachgebrauch orientiert; ausserdem
druckt M. den Abschnitt aus de Wettes «Beitragen» (1806) ab, der das Deuteronomium
behandelt. Einleitend geht M. den bislang bekannten Vorliufern de Wettes nach, die
das Gesetzbuch von 11 Reg 22 mit dem Deuteronomium gleichsetzten: Die These kam
wahrscheinlich in Palistina auf, vielleicht zu Beginn des 4. Jahrhunderts. Nach der An-
tike findet sie sich etst bei Hobbes wieder, der — offenbar von eigenen Beobachtungen
geleitet — Dtn 12-26 mit dem Gesetzbuch gleichsetzte; Lessing diirfte sie dem Levia-
than entnommen haben.

J.W. Rogerson liefert einen Nachtrag zu seiner Biographie de Wettes (1992), indem
er die Beziehungen rekonstruiert, die zwischen de Wette, dem «Turnvater Jahn und
K.L. Sand, dem Motrder Kotzebues, bestanden. Dazu wertet er eine Fulle von Doku-
menten aus, vornechmlich aus Archiven, die nach dem Ende der DDR zuginglich wur-
den. Die Detektivarbeit bestitigt R.s These von 1992, Jahn habe de Wette zu einem
neuen — im damaligen Sprachgebrauch — «positiveren» Verstindnis Christi gebracht.
Als Grund hatte R. genannt, dass eine Figur aus de Wettes autobiographischem Roman
Theodor Jahns Ziige trage; jetzt kann R. die Ausserung eines Zeitgenossen anfiihren, die
dies bestitigt. Fine Kette von Indizien fithrt zu dem Schluss, dass sich de Wettes und
Jahns Wege gekreuzt haben mussen, vielleicht schon in Jena, auf jeden Fall in Berlin.
Es zeigt sich, dass zu de Wettes Betliner Bekanntenkreis mehrere Turner sowie Mitglie-
der anderer radikaler demokratischer Gruppen im Umfeld Sands zdhlten. Wahrschein-
lich hatten diese Kontakte nicht unerheblichen Anteil an de Wettes Entlassung aus sei-
ner Berliner Professur.

E.W. Stegemann zeigt, wie verschieden de Wette und Baur Zweck und Veranlassung des
Raimerbriefs (Baur 1836) bestimmten. Baur, der die Geschichte des Urchristentums als
dialektischen Prozess zwischen judenchristlicher und paulinischer Partei verstand, er-
klirte den Brief als antijudaistisches Gelegenheitsschreiben: Mit thm habe sich Paulus
gegen die judenchristliche Ablehnung der Heidenmission gewandst, die nicht nur in Je-
rusalem, sondern auch in Rom vorgeherrscht habe. Der Brief habe (mit Ausnahme der
Kapitel 15f., die Baur fiir unecht hielt) den Zweck gehabt, gegentiber den Adressaten
die «Universalitit» der paulinischen Sendung zu verteidigen; Rém 9-11 sei «Mittel-
punkt und Kern des Ganzen». De Wette hingegen, dessen Kurge Erklirung des Briefes an
die Romer 1835 erschienen war, nahm keine judaistischen Einflisse in Rom an und
grenzte sich in den folgenden Auflagen seines Kommentars von Baurs Tendenzkritik
ab: Paulus habe die «<Hauptlehre seines Evangeliums» dargestellt, um die rémische Ge-
meinde auf seine Ankunft vorzubereiten. Da das paulinische Evangelium Judentum
und Heidentum gleichermassen entgegengesetzt sei, beinhalte der Brief zwar durchaus



86 Rezensionen

Apologetik gegentiber Juden und Judenchristen; diese sei aber durch das grundsitzliche
Anliegen des Paulus bedingt, nicht durch den Gegensatz zu einer antipaulinischen Par-
tei in Rom. Die weitere Auslegungsgeschichte bewegt sich zwischen beiden Deutun-
gen: Wihrend die Forschung beim Bild der rémischen Gemeinde schon seit Ende des
19. Jahrhunderts mehrheitlich de Wette weiterfithrt, begegnen die tendenzkritische Me-
thode sowie Auslegungen, die sich an den Adressaten orientieren, auch unter Vorzei-
chen, die sich von Baurs Sicht der Geschichte unterscheiden. Abschliessend skizziert
S. sein eigenes Bild, das sowohl Einsichten Baurs als auch de Wettes aufnimmt: Paulus
steht an der Wende zur Mission der Westhilfte des romischen Reiches, die in Rom ih-
ren Ausgang nehmen soll. Er tritt mit dem Brief erstmalig zu der Gemeinde in Kontakt,
um sie als Partner in sein Missionswerk einzubinden; sich selbst zeichnet er als priester-
lichen Mittler im Horizont des endzeitlichen Heilsdramas. Als Thema des Briefes nennt
er die gottliche Macht des Evangeliums, die in der Heilsgeschichte Israel zuerst bezeugt
wurde (1,16); das Korpus des Briefes verteidigt diese Macht gegentiber den Aspekten,
die sie infrage zu stellen scheinen.

M. Wallraff geht den Anfingen der historischen Disziplin Dogmengeschichte nach;
Leitfrage ist das Verhaltnis von «Evangelium» und «Dogma»: Die spitaufklarerischen
Anfinge um 1800 arbeiteten mit der «pragmatischen» Methode, die nach den kontin-
genten Ursachen fragte, die zur Entstehung der Dogmen fiithrten; auf diese Weise sollte
die Parteilichkeit der Theologen tiberwunden und das wahre Christentum freigelegt
werden, was meist eine Abwertung der Dogmen bedeutete. Beim Blick auf die an-
schliessende «Mittelphase», die von der liberalen Dogmengeschichte abgelést wurde,
klammert W. die konfessionelle Richtung aus und betrachtet Erweckungstheologie im
Gefolge Schleiermachers und Geschichtstheologie im Gefolge Hegels: Schleiermacher
definierte das Dogma als Entfaltung des Evangeliums und sah seine Entwicklung we-
sentlich durch innere Faktoren bestimmt. Fiir die Dogmengeschichte ergab sich daraus
ein konstruktiver Anspruch, den u.a. ein unpubliziertes Vorlesungsmanuskript Tho-
lucks von 1827/28 illustriert. In Anlehnung an Hegel sah man in der Geschichte des
Dogmas die Entfaltung des Geistes abgebildet. Damit war ebenfalls ein Gegensatz zwi-
schen Evangelium und Dogma ausgeschlossen, was dazu fiihrte, dass die radikal histo-
risierte biblische Theologie in die Dogmengeschichte integriert wurde, wie Baurs Ler-
buch von 1847 zeigt. W.s zusammenfassende Uberlegungen deuten u.a. an, auf welche
Weise Dogmengeschichte unter modernen Vorzeichen betrieben werden kénnte: An-
kntpfungspunkte bieten besonders die von Schleiermacher beeinflussten Entwiitfe,
die noch nicht gentigend erforscht sind. Insgesamt spiegelt die Entwicklung der Dog-
mengeschichte die Dialektik von Evangelium und Dogma wider: Damit Dogmenge-
schichte keine reine Verfalls- oder Erfolgsgeschichte wird, dirfen Evangelium und
Dogma nicht auseinandergerissen werden, wobei gleichzeitig die Spannung zwischen
beiden aufrechterhalten werden muss.

U. Becker wendet sich Wellhausens historischer Sicht des Judentums zu: «Wellhau-
sen hat ... im Alten Testament das Judentum entdeckt» Zwar war er zunichst vor-
nehmlich an dem Gegensatz interessiert, der zwischen altem Israel und Judentum be-
steht; immer mehr rickte aber das Judentum selbst als religioses Phinomen in die Mitte
seines Blickfelds. Er bestimmte das Wesen des Judentums, ohne dussere Einfliisse zu
leugnen, von der inneren Entwicklung her, die er aus der Geschichte der Ubetlieferung
erschloss: Die Propheten waren « Wegbereiter des Judentumsy, die die gewachsene Ein-



Rezensionen 87

heit von Religion und monarchisch verfasstem Volk bestritten; ihr Geist lebte im Ge-
setz weiter, obwohl dieses das Ende der Prophetie bedeutete. Fiir das Uberleben des
Judentums nach dem Exil sah Wellhausen das Gesetz sogar als notwendig an; zugleich
hielt er seinen Blick fiir die judische Frommigkeit neben dem Gesetz offen. In der Mak-
kabider- und Hasmonierzeit beobachtete er einen unlésbaren Widerstreit von sakraler
und profaner Ordnung, der in der Wandlung des Volkes zur Kultgemeinde seit dem
Exil wurzelt und das gesamte Judentum prigt. B. betont im Blick auf die gegenwirtige
Neuentdeckung des Judentums, dass sich Wellhausens Wahrnehmung des alttesta-
mentlichen Judentums auch heute als fruchtbar erweist; bei den prophetischen Uber-
lieferungen konnte gar mit Wellhausen tber Wellhausen hinaus zu gehen sein, da sich
auch diese als Erzeugnisse des Judentums erweisen kénnten.

T. Seidensticker gibt eine Einfilhrung in Wellhausens arabistisches Hauptwerk Resze
arabischen Heidentums, das nach wie vor als tragfahige Grundlage fiir die Rekonstruktion
der vorislamischen arabischen Religion gilt. S. erwahnt die Vorldufer des Werkes, be-
schreibt Wellhausens Umgang mit den damals verfigbaren Quellen und skizziert An-
lage und Sprache des Buches sowie die Art der Darstellung, die sich durch historisch
plausible Erklirungen und eine «groB3e, aber durchaus Distanz haltende Sympathie» mit
den frithen Arabern auszeichnet. Aspekte der Forschungsgeschichte des 20. Jahrhun-
derts illustrieren die Bedeutung des Werks. Abschliessend hebt S. besonders Wellhau-
sens «Blick fiir das Wesentliche» und seine «wohltuend vorsichtige Art» hervor.

O. Merk geht den bislang wenig beachteten forschungsgeschichtlichen Beitrigen
des Neutestamentlers und Kirchengeschichtlers A. Julicher nach. In Julichers neutesta-
mentlichen Hauptwerken kommt der Auslegungs- und Forschungsgeschichte eine
Schlisselrolle zu: In den Glezchnisreden Jesu stellt Jilicher Wege und Irrwege der Gleich-
nisdeutung seit der Alten Kirche dar, um in Ankntpfung und Widerspruch sein eigenes
Verstindnis der Gleichnisse zu entwerfen; in seiner Einkitung in das Neue Testament re-
feriert er Entstehung und Entwicklung der Einleitungswissenschaft ebenfalls im Blick
auf sein eigenes Ziel einer undogmatischen Anwendung der historisch-kritischen Me-
thode. Auch in kleineren Arbeiten zur Auslegungsgeschichte, Rezensionen und biogra-
phischen Skizzen zeitgendssischer Gelehrter, die vom liberalen Bild der Personlichkeit
geprigt sind, zeigt sich, dass fiir Julicher die Wahrnehmung vergangener Forschung in
die Zukunft weist. Beitrige zur Universititsgeschichte dienen ihm dazu, die gegenwir-
tige Lage der Universititen, besonders der theologischen Fakultiten, zu erkliren; eine
zeitgeschichtliche universititspolitische Auseinandersetzung mit dem preussischen
Staat zeichnet er um der kiinftigen Autonomie der Fakultiten willen auf.

K. S¢hmid berichtet von einer Auseinandersetzung, zu der es 1926 zwischen den Alt-
testamentlern L. Kohler und H. GreBmann und dem Dogmatiker E. Brunner kam; sie
entziindete sich an der Geschichte vom Stindenfall, wandte sich aber bald der Frage zu,
welcher theologische Zugang zur Bibel im Licht historischer Kritik moglich sei. Gegen
einen Beitrag Kohlers, in dem dieser Gen 2f. als atiologischen Mythos bezeichnet und
die Lehre von der Erbsiinde bestritten hatte, verteidigte Brunner zunichst deren Her-
leitung aus Gen 3. Als GreBmann daraufhin die in Gen 3 erzihlte «Stinde» Bedingung
fur die menschliche Entwicklung nannte, sah sich Brunner veranlasst, die alttestament-
liche Wissenschaft des «Humanismus» zu zeihen, der nicht zwischen der Bibel und
Zeugnissen menschlicher Kultur unterscheide und Christus als Norm der Offenbarung
missachte. GreBmann wertete das als Abkehr von der wissenschaftlichen Exegese; da



88 Rezensionen

Brunner genauso wie Barth eine apokalyptische Theologie pflege, konne im Interesse
historischer Theologie nur eine Scheidung von der Dogmatik sein. Barth bestritt darauf
im Briefwechsel mit Rade, dass GreBmann Theologe sei, und sprach sich seinerseits fiir
den Abbruch des Gespriches aus. S. schliesst mit Uberlegungen zum Wechselverhilt-
nis zwischen historischer und theologischer Auslegung: Vernachlissigt die historische
Exegese die gegenwirtige Bedeutung der Bibel, marginalisiert sie sich innerhalb der
Theologie; eine Theologie hingegen, die historische Fragen verdringt, riickt die Exege-
se gegeniiber den historischen Nachbardisziplinen an den Rand. Einen Ausweg kénnte
die Rezeptionsgeschichte bieten, die beide Perspektiven verbindet.

M. Trowitzseh geht in meditativen «Bildgedankeny Bonhoeffers und Barths «Meta-
phorik» nach. Hinleitend beschreibt er «Metaphernschulung» als wesentliche Aufgabe
der Theologie: Bilder, die in die Irre fithren, werden auf kreative Weise durch «biblisch
beglaubigte» ersetzt. Nach Bonhoeffer besitzt das Bild Christi «umschaffende Krafo,
was einen anthropologischen Vorrang der Einbildungskraft vor dem Willen voraus-
setzt: Nachfolge wird durch das Bild Christi bewirkt und besteht datin, dass der Glau-
bende auf Christus blickt. Hinsichtlich des Widerstreits der Bilder erldutert T. diesen
Gedanken mit Luthers Seron von der Bereitung zum Sterben: Die Bilder des Todes, die den
Menschen bedringen, verlieren ihre Kraft, wenn der Tod im Bild Christi betrachtet
wird. Bei Barth dienen Bilder von Schlaf und Erwachen als Leitmetapher: Glaube und
Umkehr heisst, durch Gottes «milde» «Gewalty immer wieder zur Wahrnehmung der
Wahrheit «erweckt zu werden. Der Nationalsozialismus wird von Barth als der «bdse-
ste Traum des deutschen Volkes» angesehen, aus dem die Bekennende Kirche zu we-
cken versucht. In einer Predigt von 1935 gibt Barth der Metapher eine tberraschende
Wendung: In der Stunde der Not lisst sich der anwesende, aber schlafende, d.h. ver-
borgene Christus wecken. Barths Metaphorik, die ihre Kraft von Ostern her bezieht,
betrifft den ganzen Menschen und hat eine eschatologische Dimension, indem sie auf
das Erwachen vom Tod zielt.

H. Maier entwickelt Grundziige eines christlichen Menschenbildes. Seinen Ausgang
nimmt er im Neuen Testament, das den Menschen — anders als in der antiken Welt —
in seiner «FFragwiirdigkeio sieht: Jesus wendet sich den Kranken zu, nimmt die Stinder
an und bricht mit der zeitgendssischen Abwertung der Frau. Im «Opfer des Menschen-
sohnes vollzieht sich» ein provozierender «Austausch der Begriffe vom Menschen»,
weshalb das christliche Menschenbild im emphatischen Sinn «alle» Menschen ein-
schliesst. In der Geschichte des Christentums setzen sich diese Tendenzen fort, wobei
im frithen Christentum die Kritik an seiner Umgebung vorherrscht, wihrend spiter die
christliche Botschaft die Welt zu pragen beginnt; namentlich die christlichen Finrich-
tungen zur Armen- und Krankenfiirsorge haben kein Gegenstiick in der Antike. Sozi-
alethik und Rechtsstaat der Moderne, die M. Nietzsches Ethik des Ubermenschen so-
wie jiingst vertretenen bioethischen Entwirfen gegeniiberstellt, fussen ebenfalls auf
dem christlichen Menschenbild.

Der interessante Band enthilt eine Reihe von schénen Abbildungen und Fotogra-
tien (Smend bei der Dankesrede der Preistriger von 1958, Herders Handschrift, de
Wette, das Titelblatt der Dissertatio critico-exegetica, Tholucks Vorlesungsmanuskript,
Wellhausen); ein Personenregister ist beigegeben.

Reinbard Miiller, Minchen



Rezensionen 89

Karl-Friedrich Pohlmann: Ezgechie/. Der Stand der theologischen Diskussion, Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt 2008. 232 S., CHF 101.—, EUR 59.90.—,
ISBN 978-3-534-16527-8.

Seit Walther Zimmerlis bahnbrechendem Kommentar zum Ezechielbuch hat sich die
Forschungsdebatte tiber die alttestamentliche Prophetie im allgemeinen und tber das
Ezechielbuch im besonderen durch neue Impulse deutlich weiterentwickelt, so dass
eine zusammenfassende Darstellung der Diskussion um das Ezechielbuch ein Deside-
rat darstellte. FFast dreissig Jahre nach Bernhard Langs 1981 in der Reihe «Ertrige der
Forschungy erschienenem Werk zu FEzechiel bringt die Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft nun mit Karl-Friedrich Pohlmanns Arbeit eine der gegenwirtigen Forschungs-
lage Rechnung tragende Zusammenfassung der Erkenntnisse zum Ezechielbuch her-
aus.

Es wire durchaus reizvoll, anhand eines Vergleichs der beiden Werke, die ja das
gleiche Ziel verfolgen, nimlich in die wissenschaftliche Arbeit am Ezechielbuch einzu-
fihren, den verinderten Fragestellungen der Prophetenforschung nachzugehen. Doch
soll hier die Arbeit Pohlmanns gewiirdigt werden, der sich wie kein anderer deutsch-
sprachiger Alttestamentler in den letzten Jahren intensiv mit dem Ezechielbuch ausein-
andergesetzt hat und nicht zuletzt als Verfasser eines zweibdndigen Kommentars zum
Ezechielbuch in der Reihe «Altes Testament Deutsch» (erschienen 1996/2001) als ei-
ner der besten Kenner des Prophetenbuches gelten kann.

In einem einfihrenden ersten Kapitel klart Pohlmann die Fragen nach dem im Eze-
chielbuch entworfenen Bild des Propheten, nach der Stellung des Buches im Kanon,
nach seinem Inhalt und nach seinem zeitgeschichtlichen Hintergrund. Im zweiten Ka-
pitel wendet er sich den Problemen der Textliberlieferung zu und weist hier insbeson-
dere auf die Bedeutung des in griechischer Sprache vorliegenden Papyrus 967 hin, der
fur Ez 36-39 eine andere Textabfolge als der hebriische masoretische Text bezeugt;
daran und an zahlreichen weiteren Unterschieden zwischen dem hebriischen und dem
griechischen Text des Ezechielbuches zeigt sich, dass offensichtlich mehrere Buchfas-
sungen im Umlauf waren und somit nicht unbesehen davon ausgegangen werden kann,
dass der hebriische Text in masoretischer Tradition die édltere Buchgestalt reprisentiert.
Dass Pohlmann auf diese Einsichten der Forschung zur Textgeschichte des Ezechiel-
buches so deutlich hinweist, hingt auch damit zusammen, dass in vielen neueren Stu-
dien dieser textgeschichtlich bedeutsame Sachverhalt ausgeblendet wird und man mehr
oder weniger unreflektiert von einer Prioritit des masoretischen Textes ausgeht, die
den Textverhiltnissen nicht gerecht wird. Dass aufgrund der Beobachtungen zu den
verschiedenen Buchgestalten des Ezechielbuches die Grenzen zwischen textkritischer
und literarhistorischer bzw. redaktionsgeschichtlicher Arbeit fliessend werden, liegt auf
der Hand und schafft natiitlich grosse Probleme bei der Ethellung der Entstehungsge-
schichte des Ezechielbuches, weil nun zunachst einmal zu kliren ist, von welchem Eze-
chielbuch jeweils die Rede ist. In einem an diese Fragen ankniipfenden dritten Kapitel
reduziert Pohlmann die gegenwartige Forschungsdebatte zur literarischen Genese des
Ezechielbuches auf drei Grundpositionen: Entweder werde das Ezechielbuch als eine
einheitliche, planvolle Komposition aufgefasst, so dass sich literar- und redaktionsge-
schichtliche Riickfragen nach der Entstehung des Buches eriibrigten (I), oder man gehe
davon aus, dass das Ezechielbuch das Ergebnis eines Fortschreibungsprozesses sei,
hinter dem Ezechiel und seine Schiiler stiinden (II), oder man betrachte das Ezechiel-



90 Rezensionen

buch als Resultat eines vielschichtigen Redaktionsprozesses, der von der Exilszeit bis
zum Aufkommen der Apokalyptik reiche (I1I). Man wird hier wohl anmerken diirfen,
dass die beiden letzten Moglichkeiten sich nicht vollkommen ausschliessen, da in bei-
den Fillen mit Wachstumsprozessen innerhalb des Ezechielbuches gerechnet wird,
wihrend im ersten Fall das Ezechielbuch <holistischs gelesen wird und daher davon aus-
gegangen wird, dass der theologische Gehalt des Ezechielbuches sich aufgrund einer
reinen <Endtextexegese erschliesse. Pohlmann widerspricht dieser vor allem in der eng-
lischsprachigen Forschung breit vertretenen Sicht entschieden und betont durchweg
die Notwendigkeit redaktionsgeschichtlicher Arbeit. Pohlmann selber geht davon aus,
dass das Ezechielbuch in seiner vorliegenden Form auf einem dlteren Prophetenbuch
basiere, das zunichst eine Bearbeitung erfahren habe, die die ersten Exulanten nach
597 v.Chr. favorisiere — Pohlmann spricht hier von einer (golaorientierten Redaktiony;
spiter sei dieses golaorientierte Ezechielbuch durch weitere Bearbeitungen, die die ji-
dische Diaspora insgesamt im Blick hitten, fortgeschrieben worden; aufgrund der re-
daktionsgeschichtlichen Arbeit erschliesse sich das Ezechielbuch daher als Zeugnis ei-
nes theologischen Diskussions- und Reflexionsprozesses, der bei einer flichigen Aus-
legung des Endtextes schlichtweg nicht in den Blick komme. Im anschliessenden vier-
ten Kapitel wendet sich Pohlmann der seiner Meinung nach bislang in der Forschung
zu wenig gestellten Frage nach der Gattung des Prophetenbuches zu und betont die
Notwendigkeit der Rickfrage nach den iltesten Texten, auf deren Grundlage die wei-
teren Redaktionsprozesse rekonstruiert werden konnten. Pohlmann kommt dabei mit
Blick auf das Ezechielbuch zu dem Ergebnis: «Das Konzept (Prophetenbuch» richtet
sich gegen den seit 587 v.Chr. Jahwe gegeniiber aufgekommenen Ohnmachtsver-
dacht» (79) Das Prophetenbuch reagiere also auf Tendenzen, den Untergang als Zei-
chen der Machtlosigkeit Jahwes zu deuten, indem es betone, dass die Ereignisse Teil
eines gottlichen Planes seien und Hochmut und Fall des Jerusalemer Konigtums gerade
nicht die Ohnmacht Jahwes, sondern dessen Souverinitit dokumentierten.

In dem mit knapp 80 Seiten ein gutes Drittel der Darstellung umfassenden fiinften
Kapitel entfaltet Pohlmann einzelne Themenbereiche des Ezechielbuches: Die Fremd-
volkerworte in Bz 25-32; die Gog-Perikope in Ez 38-39; die in griechischer und he-
briischer Fassung des Ezechielbuches unterschiedliche Textabfolge in Ez 36-39; den
Verfassungsentwurh in Ez 40—48; die Tempelvision in Ez 8-11; den Geschichtsrick-
blick in Ez 20; das Hirtenkapiteh Ez 34; die (Totenfeldvision» in Ez 37,1-14; die Bild-
worte in Ez 17, 19; 31; die Ethik und Anthropologie des Ezechielbuches (u.a. in Ez 18).
Ohne hier auf die FEinzelheiten eingehen zu kénnen, sei doch angemerkt, dass Pohl-
mann an den von ihm herangezogenen Einzeltexten zeigt, zu welchen Erkenntnissen
literar- und redaktionsgeschichtliche Arbeit fithren kann und welcher Erkenntnisge-
winne sich eine <holistische» Exegese begibt, die Spannungen und Inkohirenzen inner-
halb alttestamentlicher Texte nur als Problem und nicht auch als Chance zur Erschlies-
sung der Tiefendimension von Texten auffassen kann und will. Exemplarisch sei hier
nur auf die von Pohlmann postulierten altesten Texte des Ezechielbuches verwiesen,
die er in den Untergangsklagen in Ez 17%; 19%; 31* erkennt, wobei Ez 31 in der vorlie-
genden Fassung auf den dgyptischen Pharao bezogen ist; Pohlmann kann es allerdings
wahrscheinlich machen, dass die Bildworte vom Lowen, dem Weinstock und der Zeder
urspriinglich einen Zusammenhang bildeten, der als Sammlung von Untergangsklagen
den Ausgangspunkt der Entwicklung hin zum vorliegenden Ezechielbuch dargestellt



Rezensionen 91

hitte. Auch wenn man sich iiber den Weg von Ez 31* aus einer solchen Sammlung von
alten Untergangsklagen in ein Vélkerwort gegen Agypten etwas mehr Auskunft erhofft
hatte, ist Pohlmanns Rekonstruktion eines Zusammenhangs der genannten Texte doch
ein deutlich weiterfihrender Wegweiser bei der Suche nach den iltesten Texten des
Ezechielbuches.

Im sechsten Kapitel erértert Pohlmann das Problem des historischen Ezechiel, des-
sen Existenz man annehmen koénne, der als historische Figur aufgrund der verwickel-
ten literarischen Verhiltnisse des Prophetenbuches allerdings nicht mehr zu greifen sei;
damit «teilt Ezechiel das Geschick eines Mose und anderer, iber deren historisches
Witken uns kaum etwas bekannt ist, obwohl oder gerade weil sich sukzessive das In-
teresse der Nachgeborenen immer mehr auf sie konzentrierte» (193) Im siebten Kapi-
tel verweist Pohlmann auf spezielle Forschungsfragen wie beispielsweise das Verhaltnis
des Ezechielbuches zur babylonischen Kultur oder zu anderen alttestamentlichen Tex-
ten, wobei insbesondere die Beziehungen zu deuteronomistischen Texten Beachtung
verdienen, da hier — wie sich an Ez 20 studieren lisst — ein theologischer Diskurs zwi-
schen den Trigergruppen des Ezechielbuches und den Deuteronomisten erkennbar
wird. Im achten Kapitel weist Pohlmann kurz auf die Rezeptions- und Wirkungsge-
schichte des Ezechielbuches hin, bevor er in einem abschliessenden neunten Kapitel
Bilanz zieht.

Pohlmanns Darstellung steht der Gattung nach zwischen einem Forschungsbericht
und einer Einfihrung. Das ist eine Stirke des Werkes, denn es wird an zahlreichen De-
taildiskussionen, die Pohlmann kenntnisreich entfaltet, deutlich, wo die Schwerpunkte
der aktuellen Ezechielforschung liegen; Pohlmann setzt bei seinen Leserinnen und Le-
sern allerdings voraus, dass sie das Ezechielbuch kennen — und nétigt sie im Zweifels-
fall dazu nachzulesen. Gerade aus diesem Grund ist Pohlmanns Darstellung nicht nur
fiir Fachleute eine wichtige Unterstiitzung bei der Arbeit am Fzechielbuch, sondern
auch fir Studierende und an der wissenschaftlichen Prophetenexegese Interessierte ein
hilfreicher Schlissel zur Forschungsdiskussion — und vor allem zum Ezechielbuch und
seinen Texten selber.

Markus Sanr, Kiel

Barbara Schmitz: Prophetic und Kinigtum. Fine narratologisch-historische Methodologie
entwickelt an den Konigsbiichern (FAT 60), Mohr Siebeck: Tiibingen 2008. XII
und 462 S. (Ln.), EUR 99.—, ISBN 3-16-149665-3.

Wie ihr Untertitel andeutet, setzt sich die an der Katholisch-Theologischen Fakultat der
Universitit Regensburg im Wintersemester 2007/2008 angenommene Habilitations-
schrift zum Ziel, eine narratologisch-historische Methodologie an den Koénigsbiichern
zu entwickeln. Dies geschieht in finf Kapiteln. Im ersten Kapitel wird die Methodolo-
gie theoretisch erarbeit (5-108), im zweiten ein knapper Uberblick tiber die Strukturen
in den Konigsbiichern geboten (109-116), der auch als Einleitung zu der nachfolgen-
den Konkretisierung dient. Diese erfolgt beispielhaft an I Kén 13 in Kap 1T (117-226)
und an I Kon 22 in Kap IV (227-342). Im letzten Kapitel werden die Funktionen der
besprochenen Texte innerhalb der Gesamtstruktur der Kénigsbiicher analysiert (343—
398). Kap V kommt auf die in Kap II angedeuteten Strukturen zuriick. Dadurch ent-
steht ein Rahmen um die eigentliche Textanalyse, der den Eindruck von der Zweitei-



92 Rezensionen

lung des Buches vermittelt, und zwar einem Theorieteil in Kap I und dem Praxisteil da-
nach.

Die entworfene Methodologie baut auf dem Kommunkationsmodell auf, das u.a.
von Chatman, Rimmon-Kenan sowie Kahrmann/Reiss/Schluchter vertreten wird (9),
wendet sich aber dann ausfihrlicher den Perspektivenstrukturen (Erzahlstimme, Foka-
lisierung, Figurenperspektive) und den Autorfunktionen bzw. Autorfigurationen zu.
Die Lekture ist weitgehend rezeptionsisthetisch geleitet und versteht sich, um eine ge-
neralisierende Metaperspektive zu vermeiden, als eine Moglichkeit, die wie jedes Lesen
bereits durch die Verortung der Leserin/ V. fokalisiert ist (19). Das Wissen um die ei-
gene Perspektive fihrt in beeindruckender Weise dazu, dass einerseits sehr genau dar-
auf geachtet wird, was andere Forschungsbeitrige zum Thema austragen, und dass an-
dererseits durch diese unterschiedlichen Positionen gleichsam eine Schneise geschlagen
wird, in der der Ansatz der Vfs. zum Tragen kommt. Dafir bedient sie sich gelegentlich
eigener Begriffe. Hier ist z.B. die «Erzahlstimme» zu erwihnen, die benutzt wird, um in
Abgrenzung zum «lrzihler» anthropomorphe Assoziationen zu vermeiden, und zur
«Hrzahlinstanzy», um eine interessengeleitete Position einnehmen zu kénnen (22). Der
Begriff der Erzihlstimme ldsst auch zu, im Sinne der historisch-kritischen Exegese bei
Spannungen, Briichen etc. mehrere Erzihlstimmen anzunehmen. Damit wird die sonst
angenommene Hinheit des Erzihlers durchbrochen und implizit eine Anniherung an
den Autorbegriff vollzogen. Spiter heisst es dann, dass die Verbindung zwischen lite-
raturwiss. und hist.-krit. Methode anhand der Frage nach dem Autor geschehen kann
(60). Einerseits schafft Vf. das Konzept des dmpliziten Autors) ab, um nicht die «Frage
nach dem im Erzédhltext greifbar werdenden «realen Auton zu verstellen» (72), anderet-
seits bringt sie den Begriff der (Autorfiguration ein, die nur aus dem Text gewonnen
wird, aber Aussagen trifft, die die textinternen Beobachtungen im Hinblick auf den
textexternen Autor auswertet (95). Da nicht beurteilt werden kann, in welchem Mass
die Autorfigurationr Gemeinsamkeiten mit dem «ealen Autor hav (97), blickt Rez.
nicht durch, inwieweit sich dieses Konzept von jenem des dmpliziten Autors) tatsich-
lich unterscheidet. Vf. zeigt auf, wie die Erzihlstimme Mingel an Glaubwiirdigkeit auf-
weisen kann, und bietet Moglichkeiten an, diese mit Hilfe der «detektivischen Entdek-
kungen der Unzuverlissigkeit» gegenzulesen und sich von der Erzahlstimme zu distan-
zieten (341f.).

Die folgende nach dieser Methode vorgehende exemplarische Analyse zentraler
Texte der Konigsblicher erweist sich in vielerlei Hinsicht als anregend. Im Rahmenfor-
mular werden das Ich der Erzahlstimme und das Du des fiktionalen Adressaten sicht-
bar (113). Immer wieder werden Differenzen zwischen der Figuren- und der Erzihl-
stimmenperspektive aufgezeigt, z.B. durch die Prisentation der Innenansicht Jerobe-
ams in I Kén 12,26f. oder die Rede vom goldenen Kalb (V. 31-33) (133). Durch cinen
Vergleich verschiedener Reden wird erkennbar, dass mit Differenzen zwischen dem ur-
springlichen Wort Gottes und dessen Wiedergabe durch Propheten zu rechnen ist
(155). Auf intertextuelle Weise konnen z.B. die Erzvitertradition (178) oder Jer 23
(281) quer zur Perspektive der Erzihlstimme erscheinen. Das Urteil der Erzdhlstimme,
z.B. dass eine Aussage eine Luge darstellt, kann so von den Lesern hinterfragt werden
(189-192).

Uberzeugend ist die Beobachtung, dass es keine objektiven Kriterien gibt, um wah-
re von falscher Prophetie zu unterscheiden, vor allem dann nicht, wenn Propheten



Rezensionen 93

mehtdeutige Sitze von sich geben und dabei auch noch miteinander tibereinstimmen
wie in I Kon 22. So erhalten Leser die Méglichkeit, sogar die Aussagen des von dem
Erzihlsystem bevorzugten Micha auf ithre Glaubwirdigkeit hin zu hinterfragen. Aus
dem Vergleich der drei Antworten Michas in I Kén 22,15-23 ergeben sich fir Vf. drei
Auslegungsméglichkeiten: a.) die erste Antwort ist falsch und Micha hat bewusst gelo-
gen, et ist als falscher Prophet aufgetreten und hat Falsches verkiindet; b.) die erste
Antwort wird durch die zweite aufgehoben; c.) beide Anworten sind wahr, aber die er-
ste ist aus der Riickschau als Unheilsankindigung zu verstehen (277). Bei jeder dieser
Interpretationen sei die «Grenzlinie zwischen avahn und «falschy, «richtigy und «alsch
undeutlich und verschwommen» (278). Rez. sicht aufgrund der Gegeniiberstellung von
V. 14, wo Micha schwort, dass er das Wort Gottes sagen wird, und V. 16, wo Ahab ihn
beschwort, nur das Wort Gottes zu verkundigen, eine vierte Moglichkeit: Micha sagt zu-
nichst in der ersten Antwort seine eigene Meinung, die mehrdeutig ist. Er will irreftih-
ren, indem er Josafat auffordert, in den Krieg zu ziehen, um zu siegen (Waw-Consecu-
tivam, V. 15) — ohne zu sagen, dass er auch siegen wird. Spiter zitiert er #z#r noch Got-
tes Wort und verktindet damit Unheil. Hine provokante, sich aber durchaus am Text
otientierende Beobachtung ist, dass Gottes Handeln januskopfig sein kann (285).

I Kon 22 ist keine Erzdhlung Gber wahre und falsche Prophetie, sondern zeigt das
Panorama der Prophetie auf, vor der die Frage nach dem Wort Gottes gestellt wird
(321). Die Leser werden zu einer eigenen Stellungnahme herausgefordert (397).

V{. tiberzeugt mit der Schlussfolgerung, dass die Autorfiguration von I Kén 13 cine
joschianische ist (225). Dasselbe behauptet V1. auch von I Kén 22 (374). Den Ruf zur
Rickkehr nicht als Freudenruf fiir die Deportierten, sondern als Warnung vor dem
Hintergrund der Ereignisse von 722 v.Chr. zu sehen, ist allerdings auch eine Moglich-
keit, die nicht iibersehen werden sollte.

Theorie und Praxis der Methodologie erweisen sich als sehr fruchtbar. Das gut les-
bare Buch ist durch die zahlreichen, oft ins Detail gehenden Beobachtungen sehr an-
regend, selbst dann, wenn nicht alle Primissen und Schlussfolgerungen geteilt werden.
Die eigenstindige Lektiire der Vf. vermag es, die Beschiftigung mit den Konigsbii-
chetn bei allen Lesern dieses Buches zu intensivieren. Es gehort zu den besonderen
Qualititen dieser empfehlenswerten Arbeit, nicht voreingenommen an die Texte her-
anzugehen, sondern den Lesern eine offene Auseinandersetzung mit thnen zu ermog-
lichen, ohne sie auf eine bestimmte Deutung festzulegen.

Johannes Klein, Bern

Konrad Huber: Ezner gleich einem Menschensobn. Die Christusvisionen in Offb 1,9-20 und
Offb 14,14-20 und die Christologie der Johannesoffenbarung, Aschendorff Verlag:
Munster 2007. 361 S., EUR 49.—, ISBN 978-3-402-04799-6.

Diese Studie ist aus einem umfassenden Forschungsvorhaben zu den Christusvisionen
in detr Offenbarung hervorgegangen. Sie wurde an der Katholisch-Theologischen Pri-
vatuniversitit Linz als Habilitationsschrift eingereicht. Zur Johannesoffenbarung im
Allgemeinen und zur Christologie dieses biblischen Buches im Besonderen ist in den
letzten Jahren viel publiziert worden. Die hier zu besprechende Arbeit bietet vor allem
eine grindliche Auslegung von zwei wichtigen Texten der Offenbarung,



94 Rezensionen

Nach ciner kurzen Finfihrung ins Thema folgt als erster grosserer Teil ein For-
schungsiiberblick (16-73). Die verschiedenen Ansitze und Themen der Christologie
der Offenbarung werden dargestellt. Der narrative Zugang zur Christologie wird zwar
referiert (35ff.), aber fir die Arbeit nicht weiter fruchtbar gemacht. Der dramatische
Erzihlbogen in der Offenbarung bleibt auch in der vorliegenden Arbeit im Hinter-
grund.

Der zweite und grosste Teil der Arbeit ist der Auslegung der Christusvision von
Apk 1,9-20 gewidmet (74-217). Es wird nicht nur die Christusvision im engeren Sinn
behandelt, sondern auch die Christologie der sieben Sendschreiben, die erzihlerisch
dazu gehoren. In der Finzelexegese werden die historischen Umstinde und die sprach-
lichen Aspekte grindlich erarbeitet. Bei der Beschreibung des ekstatischen Zustandes
von Johannes bei der Eingangsvision hitte die Ascensio Jesajae (Jes 6,10—15) verdient,
auch im Haupttext und nicht nur in einer Fussnote (106, Anm. 115) besprochen zu
werden. Der alttestamentliche und frithjiidische Hintergrund des «<Menschensohnglei-
chen wird in fiir den Leser hilfreicher Weise dargestellt. Der zugegebenermassen um-
strittene Hintergrund aus der Evangelientradition hitte noch breiter besprochen wer-
den kénnnen. Der Menschensohn wird in der Eingangsvision von Johannes sehr de-
tailliert beschrieben. Den goldenen Giirtel um die Brust und das lange Gewand versteht
man gemeinhin als Hinweis auf den Hohepriester. Konrad Huber interpretiert diese
Kleidungsstiicke als Zeichen eines himmlischen Wesens. Sie weisen also nicht so sehr
auf den irdischen Hohepriester als viel mehr auf die Engel hin. Die Sterne in der Hand
des Menschensohns vergleicht Huber mit den sieben Sternen, nach denen sich ein
Sohn von Domitian auf einer Miinze ausstreckt (162). Dieser Hinweis erlaubt es nach
ihm, die Offenbarung in der Zeit gegen Ende des 1. Jahrhunderts anzusetzen.

Naturgemiss miissen bei der Auslegung der Offenbarung viele alttestamentliche
Texte herangezogen werden. Huber bietet in seiner Arbeit oft den griechischen Text
der Offenbarung, den griechischen Text der Septuaginta und den hebriischen Text der
Biblia Hebraica. Das ist vorbildlich und hilft, die Texte gut miteinander vergleichen zu
koénnen. Die dch-bin-Formeb, die in der Offenbarung mehrmals vorkommt, wird hilf-
reich mit alttestamentlichen Stellen und den bekannten Stellen im Johannesevangelium
verbunden. Bei der schwierigen Deutung der Engel in den Sendschreiben weist der Au-
tor daraufthin, dass in der Offenbarung zwei unterschiedliche Dinge mit demselben
Bild verbunden werden oder umgekehrt zwei verschiedene Bilder diesselbe Sache be-
zeichnen konnen. Die sieben Sterne und die sieben goldenen Leuchter beziehen sich
beide auf die Gemeinde (193). Die formalen Elemente der Sendschreiben werden chri-
stologisch ausgewertet. Sie alle sagen etwas dariiber aus, wer Christus fir die Gemein-
den ist.

Die Auslegung von Apk 14,14-20 ist auch griindlich, fillt aber im Unterschied zu
der von Apk 1,9-20 viel kirzer aus (218-269). Die weisse Wolke aus Apk 14,14b wird
im alttestamentlichen und judischen Traditionshintergrund verortet. Huber versucht,
das Bild von der Ernte als ein heilsverheissendes Bild zu interpretieren. Diese These
vertritt der Autor vorsichtig und mit einer grindlichen Exegese verbunden. Das Bild
der Ernte ldsst sich nicht rundweg als Heil interpretieren, aber Huber meint, es enthalte
doch etwas Positives (250f.). Er erwigt, ob die scharfe Sichel als wirkmichtiges Wort
Christl interpretiert werden kann (269). Ob diese Deutung als geglickt zu betrachten
ist, hilt der Rezensent fur fraglich. Das nachfolgende Bild von der Traubenernte kann



Rezensionen 95

definitiv nicht anders als ein Gerichtsbild verstanden werden. Im Frihjudentum waren
Engel gewissen Naturelementen zugeordnet. In Apk 14,18 kommt ein Engel, der
Macht tber das Feuer hat, vor. Der jidische Hintergrund macht die Zuordnung der
Engel zu gewissen Naturgewalten nachvollziehbar. In der «Zusammenfassung» wird
auch auf den Hintergrund von Apk 12-14 verwiesen. Diesen Hintergrund berticksich-
tigt Huber in der Auslegung aber zu wenig.

In Teil 4 versucht er, die Ergebnisse der Einzelexegese in den Rahmen der Chti-
stusvisionen in der Offenbarung zu stellen. Dem Rezensenten wurde nicht ganz klar,
ob die Stellen Apk 1,9-20 und 14,1420 nun einen kompositorisch bedeutenden Platz
einnehmen oder nicht; vgl. die Ausfihrungen auf S. 272 mit denen auf S. 274. Die Chri-
stusvisionen haben nicht nur in der Otfenbarung eine Bedeutung, sie wollen die Leser
motivieren, im Glauben standhaft zu bleiben (308).

Die Arbeit bietet eine sehr griindliche Exegese der beiden Stellen aus Apk 1,9-20
und 14,14-20. Es werden einige neue Erkenntnisse prisentiert. Wer immer an diesen
beiden Texten atrbeitet, findet in diesem Buch hilfteiche Einsichten. Es wire win-
schenswert gewesen, die erzihlerische Struktur der Offenbarung in die Auslegung mit-
einzubeziechen. Das hitte vielleicht noch zu weiteren neuen Einsichten gefiihrt. Alles
in allem liegt mit dem hier besprochenen Buch eine solide und griindliche exegetische
Atrbeit vor.

Martin Forster, Basel

Hansjorg Schmid, Andreas Renz, Abdullah Takim, Bilent Ucar (Hg.): [Verantwortung fiir
das Leben. Ethik im Christentum und Islam (Theologisches Forum Christentum Is-
lam), Pustet: Regensburg 2008. 277 S., EUR 19.90, CHF 35.40, ISBN 978-3-7917-
2186-6.

Das schon zu einer festen Institution gewordene «Theologische Forum Christentum-
Islam» hat durch die erstmalige zentrale Beschiftigung mit ethischen Fragen eine Dia-
logebene gewihlt, die iiber das Feld des fundamental- und spiritualititstheologischen
Austauschs hinausgeht und auf der sich die Themenfelder fiir einen «Dialog des ge-
meinsamen Handelns» finden.

Der Band beginnt nach der Einleitung mit einer anthropologisch-theologischen
Grundlegung des ethischen Diskurses tiber Verantwortung — in der eigenen Tradition
und in Anfrage und Antwort auf die andere. So zeigt Baranzke, dass die Wiirde des
Menschen und seine Verantwortung aufeinander bezogen sind, sich im Christentum je-
doch eine Vorrangstellung der Wiirde als Ermoglichung der Ubernahme von Verant-
wortung entwickelt hat — mit einer spiten Anerkennung der Menschenrechte durch die
christlichen Kirchen. In seiner Erwiderung hebt Takim hervor, dass das — wieder zu
hebende — koranische Personenkonzept fiir gemeinsames Handeln interessante Ansit-
ze bietet. Adanalis Darstellung der Prinzipien islamischer Verantwortungsethik und die
Anfrage Bechmanns, fiir wen sie gelten, erhellen die Ubergiinge zwischen Anthropolo-
gie und Ethik. Im zweiten Teil, der sich der Familienethik widmet, sicht Mohagheghi
von muslimischer Seite grosse Gemeinsamkeiten hinsichtlich der Prinzipien einer sol-
chen Ethik, jedoch «untiberwindbare» Ditferenzen in der realen Umsetzung. Auf die
Transformationsprozesse, denen Ehe und Familie in der modernen Gesellschaft unter-
liegen, gehen Krohn/Scheliha aus christlichem Blickwinkel ein. In diesem Spannungs-



96 Rezensionen

feld von Familientheorie und -praxis ist es nach Oztiirk gerade die Familie, in der kul-
tureller und religioser Dialog beginnt. Im Bereich der politischen Ethik macht Bogner
auf den problematischen Ubergang vom christlichen Glauben zum Handeln aufmerk-
sam, sieht aber in der «Menschenwlirde» das Grundkriterium christlicher Einflussnah-
me auf die Politik. Purnaqcheband eruiert in einer historisch angelegten Ubersicht Po-
tentiale der sunnitischen Orthodoxie fiir politisches Handeln innerhalb einer sikularen
Ordnung. Im Bereich der Wirtschaftsethik stellt Frithbauer die christliche Perspektive
vor, die zwar eine gewisse Autonomie der Wirtschaft gewahrt wissen will, diese jedoch
ithre Grenze im Wohl des Menschen finden ldsst. Bahadir setzt sich kritisch mit den «Is-
lamic Economics» auseinander, denen es seiner Meinung nach an einer kommuniziet-
baren wirtschaftswissenschaftlichen Theorie mangelt. Rappel mahnt an, die kapitalis-
muskritischen Ubercinstimmungen in alternativen Wirtschaftsprofilen zu verwirkli-
chen. Im Bereich, der sich der Bioethik widmet, erschliesst Herberhold christlicherseits
im Rahmen einer komplementiren individual- und sozialethischen Betrachtung ausge-
wihlte Einzelprobleme. Hodzi¢ sieht mit der Anwendung des islamischen Gemein-
wohlprinzips (maslaha) deontologische und teleologische Aspekte verbunden, worin
Eich eine Reform dieses Prinzips wahrnimmt. Im sechsten und letzten Teil «Konfron-
tation, Korrektive, Mitgestaltung — christliche und islamische Verantwortung im gesell-
schaftlichen Kontext setzt sich Faruqi kritisch mit dem Sikularismus auseinander und
spricht allein den Religionen die Erschliessung universaler Werte zu, wohingegen Ucar
sich einer winklusiven» Perspektive bedient, wenn er einen Staat als «islamisch» tituliert,
in dem tuberzeitliche Normen, seien sie religios oder sakular begrindet, gelten. Dehn
geht in seinem Beitrag auf die Rahmenbedingungen ein, die einen ethischen Beitrag der
Religionen in komplexen Gesellschaften erst erméglichen und in denen er ein Missver-
haltnis zwischen Mehrheits- und Minderheitsreligion wahrnimmt, der durch gemeinsa-
mes Agieren gemindert werden konnte. In einer Zusammenfassung setzen sich Renz/
Takim kritisch und konstruktiv mit den Beitrigen des Bandes auseinander.

Dieser Band bildet in vielem noch einmal die Gesprichskultur des Forums ab und
ist in bester Weise dialogisch angelegt, auch wenn sich die Autoren nicht immer direkt
sichtbar aufeinander bezichen. Sowohl die Informationen innerhalb der einzelnen Bei-
trige als auch die Hinweise auf weiterfiihrende Literatur machen ihn zu einer guten
Orientierungshilfe fir ethische Fragestellungen im christlich-muslimischen Kontext.
Zwei Punkte sollen hier allerdings zur Sprache kommen: 1. Die scheinbare Univozitit
von Begriffen in den Beitriagen der muslimischen und christlichen Verf. (z.B. Solidari-
tat, Gerechtigkeit, Menschenwurde, Person, Gewissen) verdeckt einige Male, dass tber
die Deutung dieser Konzepte nicht Einmiitigkeit besteht. Den Verfassern ist das klar,
denn sie sind mit der dialogischen Arbeit am Begriff vertraut. So tun sich hinter den
zentralen Konzepten viele weitere Fragen auf, die Inhalte fir die kiinftigen Foren si-
chern. 2. Die Strategie, den einzelnen ethischen Themenbereichen einen Anthropolo-
gieabschnitt voranzustellen, hat sich in der Konzeption des Bandes als klug erwiesen.
Die hdufigen Riickfragen nach dem jeweiligen Menschenbild und der damit verbunde-
nen Konzeption von Menschenwiirde innerhalb der Hinzelbeitrige bestitigen dies und
geben vielleicht Anlass, der theologischen Anthropologie in Islam und Christentum
einmal eine eigene Tagung zu widmen.

Markus Kneer, Minster



	Rezensionen

