Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 1

Artikel: Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklarung : Basel in
frihneuzeitlichen Transformationsprozessen

Autor: Sommer, Andreas Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877755

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklirung

Basel in frithneuzeitlichen Transformationsprozessen*

«Auch im Konzert spielt man Karten, und es scheint in der Tat zu Basel eine
ordentliche Hungersnot an Ideen zu herrschen, da man gar nichts weiter ken-
net die Zeit hinzubringen als — Karten.»! Vertraut man diesem Tagebuchein-
trag des sichsischen Theologen Christian Gottlieb Schmidt, hat sich die eid-
gendssische Grenzstadt im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts thren Besu-
chern nicht als intellektuelles und kulturelles Zentrum prisentiert. Basel —
einst Brennpunkt des Humanismus und des Buchdrucks — erschien keines-
wegs als eine von Ideen sprithende Metropole der Aufklirung. Die einst stol-
ze Universitit beschrinkte sich wihrend des 18. Jahrhunderts trotz der gros-
sen Bernoullis mehr und mehr darauf, in lokale Dienste tretende Amtstrager
auszubilden. Basel konnte nicht im Ernst mit neuen Bildungshochburgen wie
Halle oder Goéttingen konkurrieren. Als Schmidt nach Basel kam, war der be-
kannteste Aufklirer der Stadt, Isaak Iselin (1728-1782), seit vier Jahren tot.
Seine zahlreichen und vielgestaltigen politischen, sozialen und padagogischen
Reformbestrebungen waren grossteils unverwirklicht geblieben. Gleichwohl
ist Iselin eine hochst charakteristische Figur der schweizerischen, ja tiber-
haupt der deutschsprachigen Autklirung. Sein praktisches und sein schrift-
stellerisches (Euvre nimmt Anregungen aus unterschiedlichen kulturellen
Kontexten auf und verarbeitet sie durchaus eigenstindig. Mit seinem Haupt-
werk, den Philosophischen Muthmassungen siber die Geschichte der Menschhbert (1764,
in den spiteren Auflagen Uber die Geschichte der Menschheit betitelt) hat er der
spater so wirkungstrichtigen spekulativ-universalistischen Geschichtsphilo-
sophie den Weg gebahnt.? Die Geschichte der Menschheit ist eine offensive Ant-
wort auf die radikale Selbstkritik der Aufklirung, wie sie beispielsweise Jean-
Jacques Rousseau artikulierte:® Iselin deutet die Gesamtgeschichte der

" Fur kollegiale Hilfe danke ich Camilla Hermanin (Universitit Florenz) und Wolf-
gang Rother (Universitit Zirich).

' Ch.G. Schmidt: Von det Schweiz. Journal meiner Reise vom 5. Julius 1786 bis den
7. August 1787. Aus dem Nachlass von G. Goldschmidt hg.v. Th. und H. Salfinger,
Bern/Stuttgart 1985, 199.

2 Vgl. AU Sommer: Sinnstiftung durch Geschichte? Zur Entstehung spekulativ-

universalistischer Geschichtsphilosophie zwischen Bayle und Kant, Basel 2006.

Zu Iselins Auseinandersetzung mit Rousseau allgemein siehe B. Kapossy: Iselin

contra Rousseau. Sociable Patriotism and the History of Mankind, Basel 20006,

ferner ders.: The Sociable Patriot. Isaak Iselin’s Protestant Reading of Jean-Jacques

Rousseau, History of European Ideas 27 (2001) 153-170, sowie H. Jacob-Friesen:

ThZ 1/66 (2010) S. 44—61



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklirung 45

Menschheit als fortschrittlichen Gesamtprozess Uber mehrere Stufen, bei
dem zumindest die berechtigte Hoffnung besteht, dass nach und nach die
Vernunft tiber die Einbildungskraft* und die Sinnlichkeit die Oberhand ge-
winne.? Die Geschichte der Menschheit ist das Produkt einer immensen Anstren-
gung, das zeitgenossische historische, ethnographische und philosophische
Wissen zu integrieren.® Iselin ist exemplarischer Reprisentant eines bestimm-
ten Typus von Aufklirung, die einerseits auf praktische, 6ffentliche Wirksam-
keit abzielt, andererseits ihre theoretischen Anstrengungen dezidiert auf das
gedankliche Erfassen der von Menschen gestalteten Welt, der Kultur als gan-
zer ausrichtet. Es fillt auf, dass Iselin in seiner spekulativ-universalistischen
Geschichtsphilosophie fast ganz auf theologische Riickversicherungen, zum
Beispiel auf die gottliche Geschichtslenkung verzichtet. Er steht der Religion
oder dem Christentum in seiner Geschichte der Menschheit nicht etwa feindlich
gegeniiber wie manche franzésischen und britischen Aufklirerkollegen, son-
dern mit vornehmer Indifferenz. Diese Indifferenz begleitet Iselin auch in an-
deren seiner intellektuellen und praktisch-politischen Unternehmungen. Da-
bei war Iselin in seiner Heimatstadt mitnichten ein dissidenter Aussenseiter,
sondern stand als Ratsschreiber im Dunstkreis der Macht.

Die hier leitende Frage ist nun, wie in der zweiten Halfte des 18. Jahrhun-
derts in einer Stadt, die keineswegs als Aufklirungsmetropole gilt, dieser Ty-
pus des religios indifferenten philanthropischen Philosophen, wie ihn Iselin
verkorpert (und durch die Grindung der Gesellschaft zur Anfmunternng und Be-
forderung des Guten und Gemeinniitzzgen 1777 auch institutionell verankert), fast
unangefochten auf den Plan hat treten kénnen. Hier wird der riskante Ver-
such unternommen, die intellektuelle Entwicklung Basels im Zeitraum von
etwa 1660 bis zu Iselins Tod 1782 als Ideentransfer- und Ideentransformati-
onsgeschichte zu erzihlen. Mit der Skizze einer solchen Ideentransfer- und
Ideentransformationsgeschichte mache ich mich notgedrungen bedenklicher
Vereinfachungen schuldig, hoffe damit aber doch nicht nur das partikulare
Problem zu beleuchten, wie eine Gestalt von Iselins Zuschnitt auf Basler Bo-

Isaak Iselin als politischer Denker, Basler Zeitschrift fir Geschichte und Alter-
tumskunde 100 (2000) 41-51.

4 Dazu LM. Gisi: Einbildungskraft und Mythologie. Die Verschrinkung von
Anthropologie und Geschichte im 18. Jahrhundert, Berlin/New York 2007.

> Zu Iselins Geschichtsphilosophie im einzelnen A.U. Sommer: Geschichte als
Trost? Isaak Iselins Geschichtsphilosophie, Basel 2002.

¢ Viele Quellen und Einflisse nachgewiesen hat insbesondere U. Im Hof: Isaak Ise-
lin. Sein Leben und die Entwicklung seines Denkens bis zur Abfassung der
«Geschichte der Menschheit von 1764, 2 Teile, Basel 1947, sowie ders.: Isaak Ise-
lin und die Spitaufklirung, Bern/Miinchen 1967.



46 Andteas Urs Sommer

den moglich geworden ist,” sondern auch allgemein zu einem besseren Ver-
staindnis grundlegender Verinderungen im intellektuellen Profil einer mittel-
europiischen Stadt nach 1648 beitragen zu kénnen. Ich beschrinke mich bei
dieser Ideentransfer- und Ideentransformationsgeschichte auf das theolo-
gisch-philosophische Feld, weil da diese Verinderungen besonders deutlich
zutage treten. Womoglich hat man in Basel doch nicht nur Karten gespielt.

L.

Seit 1671 bemiubhten sich die fithrenden theologischen Képfe der reformier-
ten eidgenossischen Kantone auf dem Korrespondenzweg um die Formulie-
rung einer Formula Consensus Ecclesiarum Helveticarum Reformatarnm, mit der sie
verderblichen Neuerungen entgegentreten wollten.® Die Neuerungen, die
solche Sorgen bereiteten, kamen nicht von katholischer und lutherischer Seite
oder womoglich gar von Freigeistern und Atheisten, sondern aus der refor-
mierten Kirche selbst, genauer gesagt, von den franzosischen Hugenotten
und ihrer Akademie in Saumur. Dort hatte Louis Cappel (1585-1658) in sei-
nen Untersuchungen zum Alten Testament die Unversehrtheit der Textiiber-
lieferung bezweifelt und die hebriischen Vokalisationszeichen als eine spate-
re Hinzufugung judischer Grammatiker angesehen. Der Basler Hebraist Jo-
hann Buxtorf der Jingere (1599-1664) meinte seinerseits gegen Cappel das
Alter und die Authentizitit, damit die Inspiriertheit der Vokalisationszeichen
verteidigen zu miissen. Denn es ging um nichts weniger als um die Grundla-
gen der reformierten Lehre von der Verbalinspiration, die als ein Bollwerk ge-
gen den Katholizismus angeschen wurde. Wo sollte es enden, wenn man an-
fing, bei der Inspiriertheit der Bibel Abstriche zu machen?

Die zweite Neuerung aus Saumur betraf die Gnade und die Pridestinati-
on. Moyse Amyraut (Moses Amyraldus) (1596—1664) hatte in seinem Traité de
la prédestination 1634 bei sonst unzweifelhaft orthodox calvinistischer Gesin-
nung einige Modifikationen der auf der Dordrechter Synode 1618/19 formu-
lierten Gnaden- und Pridestinationslehre vorgeschlagen und trotz aller An-

7 Uber Iselins individuellen Weg zu dem, was er war, unterrichtet umfassend Im
Hof: Isaak Iselin (Anm. 0).

8 Zur Geschichte der Formula Consensus im Einzelnen siche M. Geiger: Die Basler
Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorthodoxie, Zollikon-Zirich 1952,
99-139, und A. Schweizer: Die protestantischen Centraldogmen in ihrer Entwick-
lung innerhalb der reformirten Kirche. Zweite Hilfte: Das 17. und 18. Jahrhun-
dert, Zurich 1856, 439-563. Der lateinische Text der Formula Consensus ist
abgedruckt in: Die Bekenntnisschriften der reformierten Kirche. In authentischen
Texten mit geschichtlicher Einleitung und Register, hg.v. EFK. Miller, Leipzig
1903, 861-870.



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklirung 47

feindungen innerhalb der franzosischen Kirche erfolgreich verteidigt. Sein
«Universalismus hypotheticus» konzedierte in Gott einen Willen, dass alle
Menschen unter der Bedingung des Glaubens selig werden sollen. Aber we-
gen der erbstundenbedingten Verderbnis konne kein Mensch von sich aus
zum Glauben finden, so dass der allgemeine Gnadenwille Gottes an sich nie-
manden selig mache. Daher gibt es nach Amyraut noch einen partikularen
Willen Gottes, der ewig festgesetzt hat, eine bestimmte Zahl bestimmer Per-
sonen zu erlosen, die anderen aber zu verdammen.

Dieser Milderungsvorschlag hat die Schweizer Reformierten — neben Jo-
hann Heinrich Heidegger (1633—-1698) in Ziirich und Frangois Turrettini
(1623-1687) in Genf den energischen Basler Antistes Lukas Gernler (1625—
1675) — zu heftigem Widerspruch provoziert, weil sie dadurch die reformato-
tischen Hauptlehren bedroht sahen. Gegen Cappel und Amyraut richtete sich
nun die wesentlich von Gernler gestaltete Formula Consensus, die sowohl in der
Gnaden- als auch in der Verbalinspirationstheorie an die alten dogmatischen
Festlegungen erinnerte, d.h. die Verbal-, besser Litteralinspiration fiir die he-
braischen Vokalisationszeichen ebenso sehr in Anspruch nahm wie sie be-
kriftigte, dass Gott sich keineswegs aller habe erbarmen wollen, sondern nur
einiger weniger — und dass Christus daher nicht fiir alle, sondern nur fir die
Auserwihlten gestorben sei. 1675 war die Formula mit 26 Canones beschlos-
sene Sache und musste beispielsweise in Basel am 6. Mirz desselben Jahres
von allen Geistlichen, Professoren und Lehrern unterzeichnet werden.

Man hat darauf hingewiesen, dass die Konsensformel, so hart sie heutige
Leser auch anmuten mag, vergleichsweise zurtickhaltend formuliert war, da
sie die ausdrickliche Verdammung der zuriickgewiesenen Lehren unterliess,
«ja von der liberalen Opposition fast als ein Sieg iiber die Zeloten betrachtet
wurde».” Durch den bewussten Verzicht auf eine Veréffentlichung der zu-
nichst nur handschriftlich zirkulierenden Formwula im Druck wollte man «dem
Ausland keinen Grund zum Anstofd» bieten. Die extremen Orthodoxen hat-
ten vetlangt, man solle «wicht nur eine Formula antisalmuriensis, sondern ebenso eine
Formula anticocceiana und anticartesiana» schaffen.!’

Wenn wir uns fragen, was die Formula Consensus Gber Basels intellektuelles
Profil im spiiten 17. Jahrhundert verrit, muss also nicht nur bedacht werden,
was sie enthilt, sondern vor allem auch, was sie ausspart. Die Formula Consen-
sus kann als Versuch gewertet werden, Ideentransfer und -transformation zu
verhindern. Die theologische Selbstdefinition der reformierten Schweizer
Kitchen erfolgte iber Ausschliessung, und zwar uber das Ausschliessen von
Lehren, die scheinbar ganz nahe lagen, weil sie direkt von den franzdsischen
Glaubensbriidern kamen und dort sogar als orthodox akzeptiert wurden. Ge-

?  Schweizer: Die protestantischen Centraldogmen (Anm. 8), 501,
10 Geiger: Die Basler Kirche (Anm. 8), 127.



48 Andreas Urs Sommer

rade darum, ihrer scheinbaren Verwandtschaft und leichten Assimilierbarkeit
wegen wurden die neuen salmurianischen Lehren als Gefahr betrachtet. Da
auf die Konsensformel nicht nur die Pfarrerschaft, sondern im staatskirchli-
chen System auch die Professoren der Universitit und die Lehrer niederer
und héherer Schulen eingeschworen wurden, handelte es sich keineswegs nur
um eine innertheologische Festschreibung der rechten Dogmatik. Mit der
Konsensformel wurde der in Basel noch wihrend des 16. Jahrhunderts herr-
schenden, relativen dogmatischen Offenheit fir einige Zeit der Boden entzo-
gen; ihre Verfasser und Propagandisten wihnten offenbar, mit einer Fest-
schreibung der lehrmassigen Kernbestande bis hin zu den Vokalisationszei-
chen weitere Ideentransformation wenigstens im Herzen des reformierten
Bekenntnisses verhindern zu kénnen. Die Konsensformel liesse sich so als
Selbstabsicherung der reformierten Orthodoxie verstehen, als ein epochen-
spezifisches Phinomen, Ideentransfer und Ideentransformation durch Ex-
klusion zu begegnen.

Freilich ist nicht zu ibersehen, dass mit der Konsensformel sehr vieles ge-
rade nicht ausdriicklich ausgeschlossen wird. Entgegen den Wiinschen der
orthodoxen Heisssporne beschrinkt sich der Text auf die Gnaden- und In-
spirationslehre und wendet sich weder gegen die Cartesianer, die Spinozisten,
die Hobbesianer noch gegen die Foderaltheologie von Johannes Coccetus
(1603-1669). In Basels akademischen Lehrbetrieb hatte die Philosophie De-
scartes’ schon um 1660 zunichst in die logische Propiadeutik, bald auch in die
naturphilosophischen und metaphysischen Diskussionen Einzug gehalten.!!
Lukas Gernler seinerseits legte zusammen mit Johannes Buxtorf und Johann
Rudolf Wettstein (1614-1684) 1662 einen Syllabus controversiarum religionis
vor,'? der alle theologischen Bereiche nicht nur abdecken, sondern die «Ot-
thodoxie des reformirten Lehrsystems felsenfesp begrinden sollte.”® Ge-
dacht war dieses Lehrbuch als Grundlage fir die wochentlichen Disputatio-
nen, in denen die Studierenden und anderen Universititsangehorigen ihren
dialektischen Scharfsinn unter Beweis zu stellen hatten. Der Syllabus zahlt
samtliche intra- und interkonfessionell strittigen Punkte ebenso auf wie die
neuen Irtlehren von Freigeistern, Machiavellisten und profani. Als Antwort
auf 588 Fragen wird gegen all die Abweichungen und Listerlichkeiten die rei-
ne reformierte Lehre ad ocnlos demonstriert. «Neu war der Syllabus [...] vor

1T Dariber unterrichtet W, Rothet: Paratus sum sententiam mutare. The Influence of
Cartesian Philosophy at Basle, History of Universities 22 (2007) 71-97.

12 L. Gernler mit J. Buxtorf und J.R. Wettstein: Syllabus controversiarum Religionis,
quae Ecclesiis Orthodoxis cum quibuscunque Adversariis intercedunt: in Schola
Theologica Academiae Basiliensis, pro materia consuetarum Disputationum Heb-
domadiarum, quae diebus quibusque Jovis, horis antemeridianis, a nona usque ad
undecimam, haberi solent, Basel 1662.

13 Schweizer: Die protestantischen Centraldogmen (Anm. 8), 472.



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklirung 49

allem darum, weil hier die Auseinandersetzung nicht nur mit Katholiken, Lu-
theranern und Arminianern gefiihrt wurde, [...], sondern weil hier ein Ver-
such gemacht wurde, dem gangen, mit zunehmender Deutlichkeit und grofer
Mannigfaltigkeit in Erscheinung tretenden autonomen, sikularisierten Den-
ken der Neuzeit mittels det theologischen Lehre entgegenzutreten».!* Jedoch
haben wir es hier im Unterschied zur Konsensformel nicht mit einer lehramt-
lichen Verfugung dessen zu tun, was jeder Amtstriger zu glauben hat, son-
dern ausdriicklich mit einer Handreichung fur die akademischen Disputatio-
nen. Das bedeutet, dass tiber diese 588 Fragen offen disputiert werden sollte.
Auch wenn die richtige, orthodoxe Antwort im Sy/labus testgeschrieben war,
konnte doch nicht prinzipiell ausgeschlossen werden, dass man im Laufe der
einen oder anderen Disputation zu anderen Schliissen gelangte.

Zwar lasst sich auch der Syllabus als entschiedener Versuch verstehen, das
orthodoxe Denkgeflige durch Exklusion fremder Ideen zu stabilisieren. Zu-
gleich aber bedeutet die Freigabe der Fragen zur Disputation auch das Einge-
standnis, dass weder der Ideentransfer noch die Ideentransformation zu un-
terbinden waren. Was getan werden konnte, war nicht, diese Ideen ungesche-
hen und ungedacht zu machen, sondern nur, ihnen die wahre Lehre entge-
genzustellen. Dabei bleibt die brisante Frage unbeantwortet, wie weit die
Aufbereitung dieser zu verdammenden Ideen im Disputationshandbuch ge-
rade zu ihrer Verbreitung beigetragen hat.

Worauf man sich dann ein Jahrzehnt spiter in der Formula Consensus ver-
stindigte, war nurmehr ein Minimalkonsens. Und man hat es 1675 auch still-
schweigend geduldet, dass der noch als Mitautor des Sylabus genannte Theo-
logieprofessor Johann Rudolf Wettstein behartlich seine Zustimmung zur
Konsensformel verweigerte, ohne dass er deswegen sein Amt verloren hitte
oder sonstwie sanktioniert worden wire. Wettstein sollte sich schliesslich,
wenn auch eher insgeheim, als vehementer Kritiker der Konsensformel her-
ausstellen.!

Die Formula rief Gberdies dussere Gegner auf den Plan, so den branden-
burgischen Kurfiirsten Friedrich Wilhelm III., der im Blick auf die Bedro-
hung der protestantischen Sache in Furopa auf eine konziliantere Haltung der
reformierten Eidgenossen drang. In Basel begann man darauthin ab 1686,
von den Kandidaten fiirs geistliche Amt die Unterschrift nicht mehr zu for-
dern, und zwar auf ausdrickliches Ersuchen des Geheimen Rats der Drei-
zehn.'® Es waren also gerade die politischen Behorden, denen das theologi-
sche Exklusionsbestreben nicht mehr opportun erschien — nicht, weil sie an
der Gewissensfreiheit der Blrger interessiert gewesen wiren, sondern weil sie

4 Geiger: Die Basler Kirche (Anm. 8), 70.
15 Ausfiihrlich dazu ebd., 251-350.
16 Schweizer: Die protestantischen Centraldogmen (Anm. 8), 682.



50 Andreas Urs Sommer

die aussenpolitische Isolation zu vermeiden trachteten. In einem staatskirch-
lichen System, wie es sich in Basel herausgebildet hatte, liessen sich Deu-
tungshoheit und Primatsanspruch der Theologenschaft auf Dauer nicht
durchsetzen, wenn sie politischen Opportunititen widersprachen.

In der holzschnittartigen Beschreibung des hochorthodoxen Basel darf
das eminente praktische Interesse, das Antistes Gernler leitete, nicht uner-
wihnt bleiben. Neben seinem Kampf um die Reinerhaltung der Lehre und
auch gegen die irenischen Bestrebungen von Johannes Duraeus (1595/96—
1680) um eine protestantische Kirchenunion verfasste er nicht nur die bis
1826 im Gebrauch befindliche Basler Agende (1666) und regte die Griindung
des Basler Waisenhauses an, sondern bemiihte sich intensiv um die innere Re-
form der Kirche und die moralische Erneuerung des Gemeinwesens. In die-
sem praktisch-reformerischen Ansatz dhnelt er, bei einer vollig anderen intel-
lektuellen Statur, auf erstaunliche Weise Isaak Iselin.

II.

Zu den Erstunterzeichnern der Formula Consensus gehorte 1675 auch ein acht-
zehnjihriger Magister Artium namens Samuel Werenfels (1657-1740)."
Nach Studienzeit und Bildungsreisen durch Deutschland, Belgien, Holland
und Frankreich (in Begleitung von Gilbert Burnet) bekleidete Werenfels in
seiner Heimatstadt nacheinander die Professuren fiir Griechisch, Eloquenz,
Loci communes, Altes und schliesslich Neues Testament. Er sollte die fur das
18. Jahrhundert prigende Basler Theologengestalt werden. Man hat seine
Theologie, die ihn mit Jean-Frédéric Ostervald (1663-1747) in Neuenburg
und Jean-Alphonse Turrettini (1671-1737) in Genf zum sogenannten theo-
logischen Triumvirat verband, eine «vernunftig orthodoxe» genannt.!® Damit
entsteht einerseits der Eindruck, die frithere Orthodoxie, wie sie etwa Lukas
Gernler verkorperte, sei eine unverniinftige gewesen, wihrend sie doch ein in
sich hochgradig rationales, stimmiges System entwarf. Andererseits scheint
Werenfels als verniinftig gemilderter Orthodoxer in eine Ecke abgeschoben,
in die sich kaum jemand freiwillig begibt, denn «orthodox» und zugleich «ver-
nunftigr klingt fir moderne Ohren nach einem Oxymoron oder zumindest
nach altvitetlicher Betulichkeit. Dieser Eindruck wird noch verstirkt durch
die herausragende, prigende Stellung, die Werenfels quasi als Vaterfigur der
Basler Kirche im 18. Jahrhundert einnahm — einer Kirche, die sich nicht
durch andere bedeutende Theologengestalten oder besonders aufklirerische

17 Geiger: Die Basler Kirche (Anm. 8), 131.
18 P Wernle: Der schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert, Bd. 1,
Tubingen 1922, 468—481.



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklirung 51

Gesinnung auszeichnete.!"” Daraus liesse sich leicht schliessen, dass auch
Werentels selbst ein intellektueller Biedermann und gewiss kein aufklireri-
scher Brandstifter gewesen sein musse. Da half es wenig, dass Werenfels die
endgiiltige und offizielle Abschatfung der Formula Consensus betrieb.

Ein anderes Bild vermitteln Werenfels” Schriften, die ihn keineswegs als
intellektuellen Biedermann zeigen. In der Widmung seiner theologischen Ab-
handlungen an die Londoner Socety for Promoting Christian Knowledge geisselt er
den in den Kirchen herrschenden Streit tiber Nichtigkeiten, die leeren For-
meln, die sterile Spekulation (steriiis speculatio) und fordert energisch die Riick-
kehr zum Kern und Wesen des Christentums, dem alle Heilsbediirftigen glei-
chermassen zustimmen mussten (id, guod est Christianismi nuclens & medulla; id,
in quo salyandi omines, docti pariter & indocti, consentire debent).*® Mag das noch un-
verbindlich klingen, stellt er in De Jure in Conscientias, ab homine non usurpando,
epistola ad D. D. Nicolaum Wilkens (1702)?! klar, dass aus Irrtimern in der Lehre
keine Verbrechen gemacht werden durften (ex erroribus non sunt facienda crimi-
na),** und dass niemand das Recht habe, einen anderen zu seiner Religion zu
zwingen.” Wie selbstverstindlich beruft sich Werenfels auch auf den den
hochorthodoxen, theologisch hiéchst verdachtigen Arminianer Hugo Grotius
(1583-1645).2* Ohne Trinen Abschied nimmt er schliesslich von der calvini-
stischen Pridestinationslehre in ihrer orthodoxen Verschirfung im knappen
Scrupulus de Praedestinatione & Gratia® Denke man sich die Pridestination so,

" Der diesem Umkreis entstammende Johann Jakob Wettstein (1693-1754), der
bahnbrechende Textkritiker des Neuen Testamentes, war nach seinen ersten kriti-
schen Unternehmungen von den Baslern keineswegs mehr wohlgelitten und emi-
grierte in die Niedetlande.

20 8. Werenfels: Opuscula theologica, philosophica et philologica. Editio altera. Ab
Auctore recognita, emendata & aucta. Tomus primus, Lausanne/Genf 1739,
XXXIII.

2l Ebd., 35-56. C. Hermanin: Samuel Werenfels. Il dibattito sulla liberta di coscienza
a Basilea agli inizi del Settecento, Firenze 2003, untersucht in ihrer bahnbrechen-
den Studie schwerpunktmissig Werenfels’ Engagement fiir die Gewissensfreiheit
(De Jure in Conscientias wird ebd., 263-296, noch einmal ediert). Geistesgeschicht-
lich verortet sie Werenfels zwischen Erasmus, Descartes und Jean Le Clerc. Wich-
tig fiir den Toleranzdiskurs in Basel um 1700 ist auch ihre Studie: C. Hetmanin:
«Sine scandalo Christianorum». Proposte di convivenza ebraico-cristiana nel
XVIII secolo: Le riflessiont erudite di Johann Jacob Frey, Firenze 2005.

22 Werenfels: Opuscula theologica. Tomus primus (Anm. 20), 48.

%  Ebd 5%

24 Ebd., 49. Scheinbar ebenso selbstverstandlich wird Grotius® De veritate religionis
Christianae in den theologischen Schulbetrieb Basels Einzug halten; vgl. z.B. A.U.
Sommer: Zwischen Aufklirung und Reaktion: Johann Ludwig Frey (1682-1759),
in: ders.: Im Spannungsfeld von Gott und Welt (Anm. 41), 33-50 (44).

% Werenfels: Opuscula theologica. Tomus primus (Anm. 20), 473-481.



52 Andreas Urs Sommer

wie sie bislang gelehrt worden sei, vernichte sie jedes Bestreben, selbst etwas
zur individuellen Besserung und damit zur Forderung des eigenen Heiles bei-
zutragen.?

Aber man wiirde Werenfels” Lebenswerk vereinseitigen, wollte man ihn
nur als vehementen Kritiker hochorthodoxer Verstiegenheiten verstehen, der
sehr wohl am Begriff einer in der Bibel niedergelegten Offenbarung festhielt
und zugleich die Idee von der Verbalinspiration relativierte. Werenfels pre-
digte nicht nur den Abbau dogmatischer Festschreibungen, sondern zugleich
die Ruckkehr zu einem praktisch gelebten Glauben, zu der schon von Eras-
mus in Basel vorgelebten und vorgedachten theologischen simplicitas.>” Damit
einher ging das Plidoyer fiir eine Wiedervereinigung der Protestanten.?®

Breiter rezipiert als Werenfels’ theologische Schriften wurden im 18. Jahr-
hundert wohl seine philosophischen Arbeiten, namentlich seine Dissertatio de
logomachits ernditorum (1692).%° Diese Schrift stellte Werenfels in offentlichen
Disputationen zur Debatte — und kritisiert in ihr die Institution der Disputa-
tion zugleich fundamental. Kurz gesagt, macht die Dissertatio den Generalver-
dacht geltend, dass die meisten wissenschaftlichen Auseinandersetzungen
nichts weiter als Wortkriege, Logomachien seien, in denen es nicht um die Sa-
che, sondern nur um leere Worte gehe. Die akademische Disputation er-
scheint als ein Hauptvehikel solcher Wortkriege und erweist sich in Weren-
fels” Augen als eine die studierende Jugend verderbende Einrichtung, wiirden

%6 Ebd., 476. Vgl auch Hermanin: Samuel Werenfels (Anm. 21), 129-134.

2" Zur Erasmus-Renaissance bei den moderierten Theologen um 1700 — Jean Le
Clerc verantwortet editorisch die grosse Erasmus-Ausgabe — siche W. Kaegi: Eras-
mus im achtzehnten Jahrhundert, in: ders.: Historische Meditationen, Ziirich 1942,
183-219 (195-200), und Wernle: Der schweizerische Protestantismus (Anm. 18),
481-539.

S. Werenfels: Considerations générales sur la retinion des Protestans, in: dets.: Ser-
mons sur des vérités de la Religion. Auxquels on ajoute des Considerations sur la
retinion des Protestans, Basel 1725, 443-467. Vgl. R. Dellsperger: Der Beitrag der
werniinftigen Orthodoxie zur innerprotestantischen Okumene, Samuel Werenfels,
Jean-Frédéric Ostervald und Jean-Alphonse Turrettini als Unionstheologen, in:
ders.: Kirchengemeinschaft und Gewissensfreiheit. Studien zur Kirchen- und
Theologiegeschichte der reformierten Schweiz. Ereignisse, Gestalten, Wirkungen
(BSHST 71), Bern/Berlin/Frankfurt a.M./New York 2001, 51-65.

S. Werenfels: Dissertatio de logomachiis eruditorum, in: ders.: Opuscula theolo-
gica, philosophica et philologica. Editio altera. Ab Auctore recognita, emendata &
aucta. Tomus secundus, Lausanne/Genf 1739, 1-116. Der Dissertatio hat Wolfgang
Rother eine ausgezeichnete Studie gewidmet, der ich in vielem verpflichtet bin: W.
Rother: Gelehrsamkeitskritik in der frithen Neuzeit. Samuel Werenfels” Dissertatio
de logomachiis ernditorum und Idée d'un philosophe, ThZ 59 (2003) 137-159. Vgl. zur
Dissertatio und dem damit zusammenhingenden Rhetorik-Diskurs auch Herma-
nin: Samuel Werenfels (Anm. 21), 134-147.

28

29



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklirung 53

die Jung-Akademiker doch statt auf sorgfiltiges Nachdenken auf leeres Wort-
geklingel hin konditioniert. Logomachie ist nach Werenfels’ Diagnose eine
schlimme Krankheit (morbus gravissimus), von der die Kultur der Gelehrsam-
keit substantiell bedroht ist.*’ Er findet dafir nicht nur zahllose Beispiele in
allen wissenschaftlichen Disziplinen — die Philosophen sind davon besonders
betroffen —, sondern er typologisiert auch die verschiedenen Erscheinungs-
tormen der Logomachie, ihre Ursachen und die Mittel, die zu ihrer Therapie
tunlich seien.! Fast schon genusslich breitet er die Logomachien in der Theo-
logie aus und subsumiert darunter auch die fur Theologen gewohnlich so
wichtige, in der Alten Kirchen haresietrichtige Frage, wie man denn die Per-
sonen der Trinitit zu verstehen habe, oder die Frage, ob denn Maria wirklich
die Gottesgebirerin gewesen sei.’”> Und auch in den Streitigkeiten bei den Ju-
risten und bei den Medizinern, besonders aber bei den Philosophen zwischen
Peripatetikern und Stoikern oder zwischen Stoikern und Epikuriern, worin
das Glick bestehe,” vermag Werenfels bei genauerer Betrachtung nichts wei-
ter als Logomachien zu erkennen.

Bei der Lektire von De logomachizs reibt man sich die Augen: Da ist ein an-
geblicher Biedermann dabei, fast alle bisherigen wissenschaftlichen Gewiss-
heiten — einschliesslich der theologischen! — beiseite zu rdumen, aber nicht et-
wa, indem er irgendeine andere wissenschaftliche Gewissheit aufstellt und ih-
nen entgegenstellt, sondern indem er zeigt, dass diese vorgeblichen Gewiss-
heiten kaum mehr als leere Schlagworte beim gelehrten Schattenboxen sind,
in dem es wiederum nicht um die Wahrheit, sondern um personliches Re-
nommieren geht. Werenfels verfolgt die Strategie einer radikalen Vergleich-
gultigung kontriarer Wahrheitsanspriche in gelehrten Auseinandersetzungen
— nicht, indem er selbst irgendwelche Wahrheitsanspriche bestritte, vielmehr,
indem er zeigt, dass die scheinbaren Gegensitze tatsiachlich gar keine sind.
Diese Strategie konnte zu einer Skepsis im Stile Pierre Bayles (1647-17006)
fuhren,’ die jede propositionale Festlegung immer wieder aufthebt. Oder

30 Werenfels: Dissertatio de logomachiis (Anm. 29), 1.

31 Vgl. die genaue Rekonstruktion bei Rother: Gelehrsamkeitskritik (Anm. 29).

32 Werenfels: Dissertatio de logomachiis (Anm. 29), 10. Charakteristisch fiir den
Modernisierungsunwillen mancher Formen moderner Theologie ist die Ironie, mit
der K. Barth: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Thre Vorge-
schichte und ihre Geschichte, Zollikon-Zirich 1947, 125, Werenfels’ Vermutung
behandelt, dass gerade auch der altkirchliche Streit um die Trinitit nichts anderes
als eine Logomachie gewesen sei. Vielleicht wire diese Tronie auf moderne Restau-
ratoren der Trinitdtslehre besser angewandt.

3 Werenfels: Dissertatio de logomachiis (Anm. 29), 12-15.

3 Vgl. dazu die Beitrige in: L. Kreimendahl (Hg): Die Philosophie in Pierre Bayles
Dictionnaire historique et critique (Aufklarung. Interdisziplinires Jahrbuch zur Er-
forschung des 18. Jahrhunderts und seiner Wirkungsgeschichte 16), Hamburg



54 Andreas Urs Sommer

aber — und hier liegt Werenfels’ Interesse — der Kampf gegen die Wortkriege
weist den Weg zu einer Wissenschaft, die statt auf Worte auf die Sachen selbst
achtgibt (affentio und meditatio heissen die einschlagigen Stichworte), und zu
diesem Zweck — gut cartesianisch — alles scheinbare Wissen erst einmal sus-
pendiert. Werenfels begntigt sich nicht mit der LLogomachie-Diagnose, son-
dern macht Vorschlige zur Therapie: So entwirft er das Projekt eines Univer-
sallexikons, das alle strittigen Worte erfassen und in ihrer Bedeutung ein fur
allemal festschreiben soll.*® 1692 hat auch Bayle das Prgjet d’un Dictionaire criti-
gue vorgestellt, in dem er seinen Dictionaire noch als grossangelegtes Berichti-
gungsunternehmen konzipierte, als ein Verzeichnis aller Fehler, die in den
bisherigen Lexika und Worterbiichern aufgetreten waren.’ Im Unterschied
zu Bayle sollte Werenfels das Unternehmen eines Universallexikons nicht in
Angriff nehmen — vielleicht aus der Erkenntnis heraus, dass eine definitive
Bedeutungsfestlegung von vornherein zum Scheitern verurteilt sein wiirde.
Er sollte nicht radikaler Skeptiker, sondern ein Mann der Praxis werden — ein
vorsichtiger Mann tiberdies, der nie einen Zweifel daran aufkommen liess,
dass er die Kirche im Dorf, besser gesagt, in der Stadt lassen wollte.

Werenfels” Dissertatio de logomachiis ist ein Versuch, die Gefangenschaft der
Wissenschaftskultur in sachgehaltsloser Rede und Gegenrede zu beenden.
Die akademische Disputation ist dabei nur das Symptom dieses tiefgreifen-
den Ubels. Man konnte nun argumentieren, auch schon die Formula Consensus
habe danach getrachtet, das ewige Hin und Her von Rede und Gegenrede
mittels dogmatischer Festlegung zu unterbinden. Dabei ist dieser Text selbst
in seiner Form noch immer disputativ gehalten, indem er auffihrt, was die
gegnerische Meinung ist und was man stattdessen zu glauben habe. Der Sy/
labus, der ja direkt fur den akademischen Disputationsbetrieb gedacht war, hat
dieses Verfahren auf die Spitze getrieben, in der Hoffnung, durch Festlegung
auf die eine Wahrheit bis hin zu den Vokalisationszeichen einen letzten Punkt
setzen zu kénnen. Werenfels unterlduft nun die Disputationslogik als solche,
indem er sie in ihrer Legitimitit bestreitet und Erkenntnis tberhaupt nicht
mehr auf disputativem Weg fir erreichbar hilt. Was bedeutet das im Blick auf
Ideentransfer und Ideentransformation?

Wer in Werenfels’ Schriften blittert, findet hier einen Gelehtten am Werk,
der sich klassisches und aktuelles Ideengut in beeindruckender Fille aneignet.
Er zeigt eine grosse Offenheit fir Ideentransfer und -transformation in jed-

2004), sowie A.U. Sommer: Triumph der Episode tber die Universalhistorie?
Pierre Bayles Geschichtsverflissigungen, Saec. 52 (2001) 1-39.

Werenfels: Dissertatio de logomachiis (Anm. 29), 113f. und passim.

P. Bayle: Dictionaire historique et critique. Troisieme edition, A laquelle on a ajotté
la Vie de ’Auteur, & mis ses Additions & Corrections a leur place, Bd. 3, Rotter-
dam [Genf?] 1715, 976 (der Prgjet ist im Anhang zum Dictionnaire abgedruckt).

35
36



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklirung 55

wede Richtung. Zugleich kindigt er in der Dissertatio de logomachits dem Glau-
ben an die welterschliessende Kraft der Worte das Vertrauen auf. Entspre-
chend setzt er auf einen minimalen theologisch-philosophischen Restbe-
stand, den er als Grundwahrheit akzeptiert haben will und von jedermann fir
akzeptierbar hilt. Dieser Reduktion auf einen theologisch-philosophischen
Restbestand fallen die dogmatischen Schuldifferenzen zum Opfer. Werenfels
begegnet der Unaufhaltsamkeit des Ideentransfers nicht mit der steifen Ab-
wehrhaltung seiner orthodoxen Vorginger, sondern mit einer radikalen Ver-
gleichgiiltigungsstrategie. Er setzt nicht mehr auf Exklusion, sondern auf Re-
duktion der Wahrheits- und Erkenntnisanspriiche, die sich jeweils nicht an
Worten, sondern an der Wirklichkeit — und das heisst insbesondere in der
Praxis — zu bewihren haben.’” Der wahre Philosoph «dompte son tempera-
ment & le corrige par une vie réglée».’® Sein Gluck liegt nicht in Worten, son-
dern in der Selbstbeherrschung.

LLL,

Um 1700 zeigt das geistige Leben in Basel eine zunehmende Adaptionsbereit-
schaft. Werenfels als Basels intellektueller Reprisentant legt sogar eine ausge-
sprochene Weltlaufigkeit an den Tag. Die hochorthodoxe Abschottungspoli-
tik gegen fremde Ideen war ins Leere gelaufen, so dass ein weiteres Viertel-
jahrhundert spater (1723) die Konsensformel endlich auch formell abge-
schafft werden konnte. Die dogmatischen Hurden, die der Ideentrans-
formation und dem Ideentransfer entgegenstanden, wurden von Werenfels’
Vergleichgultigungsstrategie nivelliert; die Konzentration auf theologische
Gegenstinde als Hauptanliegen entfiel: Werenfels versteht sich ebenso als
Theologe wie als Philosoph und entwirft ein ganz sikulares Philosophenideal.
War die Basler Universitat im 17. Jahrhundert einer theologischen Allmacht
ausgeliefert, so zersetzte sich dieser Primat zusehends.

Man kann nun daruber streiten, ob die auf Werenfels folgenden Genera-
tionen von Universitiatstheologen in Basel die Freiheit nutzten, die ihnen
Werenfels’ Vergleichgiltigungsstrategie eroffnet hatte. Radikalere Geister
wie Johann Jakob Wettstein (siche Anm. 19) sahen sich jedenfalls erheblichen

37 Siehe dazu insbesondere S. Werenfels: Idée d’un philosophe, in: ders.: Opuscula
theologica. Tomus secundus (Anm. 29), 195-197. Dieser Text hat bis hin zum Phi-
losophie-Artikel in Diderots und d’Alemberts Encyclopédie Karriere gemacht; vgl.
Rother: Paratus sum sententiam mutare (Anm. 11), 80, und A.W. Fairbairn: Iidée
d’un philosophe, le texte et son auteur, in: A. McKenna, A. Mothu (Hg.): La philo-
sophie clandestine 4 ’Age classique. Actes du colloque de I'Université Jean Mon-
net Saint-Etienne du 29 septembre au 2 octobre 1993, Paris/Oxford 1997, 65-77.

3 Werenfels: Idée d’un philosophe (Anm. 37), 196.



56 Andreas Urs Sommer

Anfeindungen ausgesetzt. Die jlingeren Theologieprofessoren verlegten sich
auf die Verwaltung des Status quo; ja eigentlich stabilisierte sich Werenfels’
Ansatz erst unter threr Hand zu einer neuen, eben «verniinftigen» Orthodo-
xie.”? Reprisentativ fur diese Gruppe, deren Sdulenheiliger Erasmus bleibt,*
sind die Minner, die mit dem heute noch in Basel als eigenstindige Stiftung
existierenden Frey-Grynaeischen Institut in Verbindung standen: zunichst
die beiden Stifter dieser Institution, Johann Ludwig Frey (1682—1759) und Jo-
hannes Grynaeus (1705-1744), sodann ihr erster Lektor Jakob Christoph
Beck (1711-1785).*! Grynaeus hinterliess 1744 seinem Freund und Hausge-
nossen Frey zur Nutzniessung die Summe von 5000 Pfund, die nach Freys
Tod frommen Zwecken zugute zu kommen hitte. Drei Jahre spiter, am 1.
Mairz 1747, setzte Frey die Grundungsurkunde des «Institutum Freyio-Gry-
naeanumy auf.*? Es solle sich, heisst es darin, aus dem Kapital von Grynaeus
speisen, solle die Hilfte von Freys grossem Anwesen und vor allem dessen
8000 Biande umfassende Bibliothek erhalten. Zweck der Stiftung ist die «Be-
forderung der Ehre Gottes» und konkret die Férderung des theologischen
Studiums. Dazu sei ein Theologe als Lektor zu ernennen, dem die Nutznies-
sung von Haus und Vermdégen zustehe, und der im Gegenzug durch Lehre
und Forschung der Theologie zu dienen habe. In Kraft trat die Stiftung kurz
vor Freys Tod im Jahr 1759. Frey bestimmte selbst noch die drei ersten Ku-
ratoren und den ersten Lektor, den Theologieprofessor Jakob Christoph
Beck. 1762 wurde mit dem Erlos aus dem Verkauf von Freys Liegenschaft
das Haus am Oberen Heuberg in Basel erworben, das seither das Institut mit
der Bibliothek und die Lektorenwohnung beherbergt. Seit 1759 bis heute hat
sich die Tradition des Frey-Grynaeums ununterbrochen fortgesetzt. Ein

¥ Vgl. A.U. Sommer: Zur Verniunftigkeit von reformierter Orthodoxie. Das Frey-

Grynaeische Institut in Basel, Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertums-
kunde 98 (1998) 67-82.
4 «DaB in den Basler Theologen Samuel Werenfels, Johann Ludwig Frey, Jakob Chri-
stoph Beck etwas von den Gedanken des Erasmus wieder erwacht, ist weniger
durch ein geistiges Fortleben des Erasmus in Basel als durch die allgemeine euro-
péische Strémung bedingt. Gerade Beck erwihnt als seine Lieblingsautoren Eras-
mus mit Grotius zusammen.» (Kaegi: Erasmus im achtzehnten Jahrhundert [Anm.
27}, 200).
Austiihrlich zu den einzelnen Gestalten A.U. Sommer (Hg.): Im Spannungsfeld
von Gott und Welt. Beitrige zu Geschichte und Gegenwart des Frey-Grynaei-
schen Instituts, Basel 1997, sowie E. Stachelin: Johann Ludwig Frey, Johannes
Grynaeus und das Frey-Grynaeische Institut in Basel. Zum zweihundertjahrigen
Jubildum des Instituts, Basel 1947.
2 Die Grindungsurkunde (Staatsarchiv Basel, Universitatsarchiv XII 8.1) ist abge-
druckt und faksimiliert in: Sommer: Im Spannungsfeld von Gott und Welt (Anm.
41), 14£,

41



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklirung 57

Theologe — stets zugleich Professor an der Theologischen Fakultit — ist je-
weills Lektor und zugleich Bewohner des Instituts.

Das Frey-Grynaeum ist symptomatisch fiir die Selbstinstitutionalisierung
der «verninftigen Orthodoxie» in Basel: Es ist eine in sich geschlossene Welt
aus Biichern, die alles zu bieten hat, was damals das gelehrte Europa bewegte.
Aber tiefgreifend bewegen und intellektuell verunsichern liessen sich die mit
dem Frey-Grynaeum im 18. Jahrhundert verbundenen Autoren von den neu-
en, in ihrer Bibliothek reich dokumentierten Ideen nicht. Zwar gehorte die
Polemik gegen allerlei freigeistige Bewegungen, gegen Atheismus, Deismus
und Pietismus zum Tagwerk dieser Theologen so wie zu Gernlers Zeiten der
Kampf gegen innerreformierte Abweichler. Aber zu einer tiber die engen
Grenzen Basels hinausweisenden Integration der neuen Ideen in ein modet-
nisiertes theologisches Gefiige reichte ihre intellektuelle Schaffenskraft nicht
aus, Wiihrend der jung verstorbene Grynaeus nur akademische Gelegenheits-
schriften verfasst hatte, die Frey postum in Buchform brachte,* hat sich Frey
nach einer Magisterdissertation iiber Descartes* in einer Reihe von kurzen
Abhandlungen Gedanken iiber das Amt des christlichen Lehrers gemacht,®

# ]. Grynaeus: AEIWANA, sive opuscula nonnulla theologico-miscellanea. Praefigitur

auctoris biographia, Basel 1746.

Divini Numinis auspiciis, dissertationem hanc philosophicam quae est de Natura

mentis humanae, cum Annexis miscellaneis, Jussu Sapient. Philosoph. Collegii,

praeside Viro Experientissimo & Celeberrimo Domino Theodoro Zvingero, Med.

Doct. Philos. Nat. in alma Academ. Patria Profess. Solertiss. Pro Supremis in

Philosophia honoribus solenniter impetrandis, Placidae Antagonistar, cu{nmoet

subjectam pro virium modulo tuebitur publice, Joh. Ludovicus Frey, Mag. Cand.

Author. D. 25. Julii Anni 1699, Basel [1699].

% Meletematum De Officio Doctoris christiani patrs prima. Quam Juvante Supremo
Ecclesiae Doctore Christo Jussu Venerandi Theologor. Ordinis Pro Doctoris
Theologi axiomate rite consequendo Moderante Actum Viro admodum Vener. &
Excellentiss. D. Hieron. Burcardo S.S. Theol. Doctor & Vet. Testam. Profess.
Celeb. Antist. Eccles. meritiss. Patrono plur. colendo Publico Eruditorum Examini
subjicere incipiet M. Joh. Ludovicus Frey Minist. Eccles. Huning. Ad diem 4.
Augusti 1711 hotis suetis In Auditorio Theolog. aestivo, Basel [1711]; Mele-
tematum De Officio Doctoris christiani partis primae continuatio. Quam Juvante
Supremo Ecclesiae Doctore Christo Jussu Venerandi Theologor. Ordinis Vacante
Cathedra Theolog. publico Examini subjicit J. Ludovicus Frey Theolog. Doct. &
Minist. Eccles. Huning. Respondente Praestantissimo juvene J. Jacobo Wetstenio
JR.E In diem 4. Septemb. 1711 horis suetis in Auditorio Theol. aestivo, Basel
[1711]; Dissertationum theologicarum De Officio Doctoris christiani terta. Quam
Juvante Supremo Ecclesiae Doctore Christo praeside Joh. Ludovico Frey Theol.
Doct. ejusd. Prof. Extr. Hist. Ord. Pro consequendo Examine Ministerii Publico
Eruditorum Examimi Ad diem 15. Maji. Ann. 1714. Horis locoque consuetis Sub-
mittit Caspar Wetstenius J.R.IX JR.N., Basel [1714]; Dissertationum theologicarum

44



58 Andreas Urs Sommer

eine Sammelausgabe von Werken seines Lehrers Werenfels veranstaltet*® und
seine einzige grossere Schrift der unrihmlichen Polemik gegen den friheren
Weggefihrten Johann Jakob Wettstein gewidmet.*’” Jakob Christoph Beck
hingegen war als Autor wesentlich aktiver: Er verfasste eine Schweizerge-
schichte*® und zwei Supplementbinde zum sogennanten Baselischen exicon,*
polemisierte gegen die in Basel autkommmenden Pietisten, die er — sehr im
Unterschied zur Werenfels’schen Irenik — zur Teilnahme am o6ffentlichen
Gottesdienst notigen wollte,” publizierte fur Unterrichtszwecke zwei dog-
matische Handbiicher! und eines zur Geschichte Israels®? sowie ein grosses

De Officio Doctoris christiani quarta. Cujus Defensionem Juvante Supremo
Ecclesiae Doctore Christo praeside Joh. Ludovico Frey Theol. Doct. ejusd. Prof.
Extr. Hist. Ord. Ad obtinendum Examen pro Ministerio Publiceé suscipient, horis
locoque solitis ad dd. 5. & 8. Febr. Anno 1715. Joh. Jacob Horner & Andreas
Merian A.EM.N., Basel [1715].

% S. Werenfelsi Basileensis Dissertationum varii argument, pars altera. Quarum
seriem pagina post Praefationem exhibet, Amsterdam 1716.

7 JL. Frey: Epistola ad virum clarissimum & tevetendum Jacobium Krighout,
Remonstrantium Amstelod. Professorem, stricturas nonnullas ad sermonem fune-
brem, quem suo nuper collegae, Joh. Jac. Wetstenio, habuit, continens, Basel 1754.

¥ ]J.Ch. Beck: Introductio in historiam patriam Helvetiorum ad Annum 1743 usque
progressa, & in usum Academicum concinnata, Ziirich 1744, auch deutsch Ziirich
1744. Vgl. dazu F TFaessler: Jakob Christoph Beck. Schweizergeschichtler wider
Willen?, in: Sommer: Im Spannungsfeld von Gott und Welt (Anm. 41), 273-292.

¥ ].Ch. Beck, A.J. Buxtorff: Supplement zu dem Baselischen allgemeinen Histori-
schen Lexico, in welchem das Leben und die Thaten der Patriarchen, Propheten,
Apostel, Vitter der ersten Kirchen, Pébste, Cardinile, Bischoffe, Prilaten, vorneh-
mer Gottes-Gelehrten, nebst den Ketzern; wie nicht weniger der Kayser, Konige,
Chur- und Firsten, Grosser Herren und Staats-Ministern; ingleichen bertithmter
Gelehrten, Scribenten und Kiunstlern; ferner ausfiihrliche Nachtichten von den
ansehnlichsten Griflichen, Adelichen und andern Familien, von Concliliis,
Monchs- und Ritter-Orden, Heydnischen Géttern etc. und endlich die Beschrei-
bung der Kayserthtimer, Konigreiche, Furstenthiimer, freyer Staaten, Landschaff-
ten, Insuln, Stidte, Schlosser, Kloster, Gebiirge, Flisse und so fort, vorgestellet
werden. Zwei Theile, Basel 1742 und 1744.

3 J.Ch. Beck: Ungrund des Separatismus, Oder Beantwortung der firnehmsten

Ursachen, derentwegen sich die Separatisten von dem offentlichen Gottesdienste

absondern; den Irrenden zur heilsamen Unterweisung, andern aber zur Wahrnung,

Basel 1753.

J.Ch. Beck: Fundamenta theologiae naturalis et revelatae, Basel 1757; ders.: Synop-

sis institutionum universae theologiae naturalis & revelatae, dogmaticae, polemicae

& practicae in usum auditorii domestici. Praemittitur encyclopaedia theologica

breviter delineata, Basel 1765.

52 J.Ch. Beck: Epitome Historiae Ecclesiasticac Veteris Testament auditorum usui
destinata, Basel 1779.

51



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklirung 59

Biblisches Worterbuch,®® und hinterliess schliesslich in vier Binden eine um-
tassende Darstellung des Gekhrien Basel, die bis heute keinen Verleger gefun-
den hat.>* Doch auch Beck war kaum ein innovativer Geist, sondern bewegte
sich in dem in Richtung einer mild-konservativen Orthodoxie kanalisierten
Fahrwasser von Werenfels — dessen Katarakte sicher umschiffend. In Basel
liess sich damit der Kurs der Theologischen Fakultit und der Kirche noch
weiter bestimmen. Jedoch war daraus kein Ideenintegrationsangebot mehr
abzuleiten, das die Theologie als Leitwissenschaft der anderen Disziplinen
noch im Gesprich gehalten hitte. Man bleibt, wie es etwa Becks umfangrei-
che Korrespondenz belegt, unter sich: Ganz anders als bei Werenfels — der
mit Fontenelle und Voltaire befreundet war — ist hier kein Austausch mit den
grossen Denkerpersonlichkeiten der Zeit mehr fassbar. Und auch tber deten
Ideen werden in dieser Korrespondenz nur selten tiefergreifende Debatten
gefthrt.>> Nach Werenfels’ Tod ist der Gestus der Basler «verntinftig Ortho-
doxen» cher der eines resignativen Geschehenlassens als der eines energi-
schen Mitgestaltens der Zeitlaufte. Man richtet sich ein in einer kleinen, idyl-
lischen Welt aus Buchern, deren allenfalls umstiirzlerisches Potential man
sich doch nicht zu nahe kommen ldsst. Charakteristisch ist jetzt die Verwal-
tung der dogmatischen Restbestinde, die Werenfels noch tbrig gelassen hat-
te, die Verwaltung lingst assimilierter Ideen, wihrend man tiber allfallig Neu-
es geflissentlich hinwegsah. Mit Johann Rudolf Buxtorf (1747-1831), Becks
Nachfolger als Lektor des Frey-Grynaeums, der bereits sichtlich mit jenem
Pietismus sympathisierte, der sich selbst unter Basler Grossbiirger(inne)n im
18. Jahrhundert als religiose Alternative zur Orthodoxie etablieren konnte,

>3 ]J.Ch. Beck: Vollstindiges Biblisches Worterbuch oder Real- und Verbal-Concor-
danz, darin alle in der ganzen Heil. Schrift des Alten und Neuen Testaments nach
des seligen D. Martin Luthers Ubersetzung enthaltene Worte, Lehren, Geschich-
ten, Altertiimer, Tiere, Pflanzen, Edelgesteine, Metalle, Gewichte, Minzen und
Maasse; nicht weniger auch alle in die Frd- Zeit-, und Geschlechtbeschreibung
oder Geographie, Chronologie und Genealogie laufende zuvetlissige Nachrichten
mit allem ersinnlichen Fleisse aus allen zu diesem Ende dienlichen alten und neuen
Schriftstellern zwar kurz, aber doch deutlich genug, verfasset, und nach dem deut-
schen Alfabete eingerichtet sind; also, dass nicht allein die Gelehrten, so wol geist-
lichen als weltlichen Standes, sondern auch alle ibrige Leser und Liebhaber der
Heiligen Schrift, sich genugsam darin bey den vorkommenden Schwierigkeiten
Rahts erholen, folglich dies Buch anstatt aller andern Auslegung mit Nutzen und
ohne sonderliche Miihe gebrauchen kénnen. 2 Teile, Basel 1770.

% J.Ch. Beck: Das Gelehrte Basel oder Gesammelte Nachrichten zu der Kirchen-
und Gelehrten-Geschichte von Basel, Universitisbibliothek Basel, Frey-Grynaeum
Mscr. VII 4a—d.

% Vgl. die Korrespondenz des Basler Professors Jakob Christoph Beck 1711-1785,
bearb.v. E. Stachelin, Basel 1968.



60 Andreas Urs Sommer

versiegt schliesslich auch die schriftstellerische Fruchtbarkeit der «verntinfti-
gen Orthodoxie» endgiiltig.

IV,

Mit Grynaeus, Frey und Beck, den bestimmenden Universititstheologen
nach Werenfels, verliert die akademische Theologie in Basel thre normieren-
de Kraft. Damit wird — wie einst im 10. Jahrhundert, als die Basler Kirche
noch nicht ihre feste dogmatische Form gefunden hatte — vieles moglich:
etwa auch ein sich mit der Staatskirche amalgamierender Pietismus. Dass die
herausragende Gestalt der intellektuellen Erneuerung Basels im Geiste der
Aufklarung, Isaak Iselin, der akademischen Theologie denkbar fern stand, ist
ebenso symptomatisch wie die Tatsache, dass Iselin, wiewohl promovierter
Jurist, niemals Universititsprofessor wurde. Iselins Geschichte der Menschheit ist
ein Meisterwerk der Ideeninklusion und -transformation. Der von ihm ver-
tretene Typus spekulativ-universalistischer Geschichtsphilosophie hat weit
Uber Basel hinaus Schule gemacht, nicht nur bis ins Denken des Deutschen
Idealismus hinein, sondern auch bei Theologen. So wird der braunschweigi-
sche Neologe Johann Friedrich Wilhelm Jerusalem (1709-1789) das ge-
schichtstheologische Denken auf der Folie der spekulativ-universalistischen
Geschichtsphilosophie tiefgreifend umgestalten.>® Iselin, dessen Denken in
unterschiedlichste Richtungen diffundiert, steht am Anfang eines neuen Ide-
entransfers — wenn auch nicht unbedingt unter Baslern.

Abstract

Der Aufsatz rekonstruiert die Geistesgeschichte Basels zwischen 1660 und 1782 als
Ideentransformationsprozess. Der Akzent liegt dabei auf dem theologisch-philosophi-
schen Feld, weil dort die Verschiebungen am sichtbarsten sind. In einem ersten Teil
wird die Sedimentierung der Hochorthodoxie erortert, die sich in der Gestalt der For-
mula Consensus theoretisch am nachhaltigsten ausprigt und sich praktisch verkorpert in
der Gestalt des Antistes Lukas Gernler. Ein zweiter Teil behandelt mit Samuel Weren-
fels die sich um 1700 energisch artikulierende Bereitschaft, Ideentransfer auf breiter
Basis zuzulassen und das Neue zu integrieren. Besondere Aufmerksamkeit verdient da-
bei Werenfels’ Dissertatio de logomachiis eruditorum (1692), die nicht nur eine radikale Ge-

% JEW. Jerusalem: Schriften, mit einer Einleitung hgv. A.U. Sommer, Bde. 1-3:
Briefe tber die Mosaischen Schriften und Philosophie. Betrachtungen tber die
vornehmsten Wahrheiten der Religion. Bd. 4: Nachgelassene Schriften. Erster
Theil: Fortgesezte Betrachtungen tiber die vornehmsten Wahrheiten der Religion.
HinterlaBne Fragmente, Hildesheim/Zirich/New York 2007.



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklirung 61

lehrtenkritik ist, sondern zugleich ein beachtliches philosophisches Manifest. In einem
dritten Teil wird die Erlahmung der Schaffenskraft und der Transformationsbereit-
schaft bei den Vertretern der zweiten Generation «verniinftig-orthodoxer» Theologen
wie Johann Ludwig Frey, Johannes Grynaeus und Jakob Christoph Beck untersucht,
um sichtbar zu machen, wie der durch Isaak Iselin reprisentierten, theologiefernen
Basler Aufklirung der Weg bereitet wurde.

Andreas Urs Sommer, Freiburg 1.Br.



	Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklärung : Basel in frühneuzeitlichen Transformationsprozessen

