
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 1

Artikel: Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklärung : Basel in
frühneuzeitlichen Transformationsprozessen

Autor: Sommer, Andreas Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklärung

Basel in frühneuzeitlichen Transformationsprozessen*

«Auch im Konzert spielt man Karten, und es scheint in der Tat zu Basel eine
ordentliche Hungersnot an Ideen zu herrschen, da man gar nichts weiter kennet

die Zeit hinzubringen als — Karten.»1 Vertraut man diesem Tagebucheintrag
des sächsischen Theologen Christian Gottlieb Schmidt, hat sich die

eidgenössische Grenzstadt im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts ihren
Besuchern nicht als intellektuelles und kulturelles Zentrum präsentiert. Basel —

einst Brennpunkt des Humanismus und des Buchdrucks — erschien keineswegs

als eine von Ideen sprühende Metropole der Aufklärung. Die einst stolze

Universität beschränkte sich während des 18. Jahrhunderts trotz der grossen

Bernoullis mehr und mehr darauf, in lokale Dienste tretende Amtsträger
auszubilden. Basel konnte nicht im Ernst mit neuen Bildungshochburgen wie
Halle oder Göttingen konkurrieren. Als Schmidt nach Basel kam, war der
bekannteste Aufklärer der Stadt, Isaak Iselin (1728—1782), seit vier Jahren tot.
Seine zahlreichen und vielgestaltigen politischen, sozialen und pädagogischen
Reformbestrebungen waren grossteils unverwirklicht geblieben. Gleichwohl
ist Iselin eine höchst charakteristische Figur der schweizerischen, ja
überhaupt der deutschsprachigen Aufklärung. Sein praktisches und sein
schriftstellerisches Œuvre nimmt Anregungen aus unterschiedlichen kulturellen
Kontexten auf und verarbeitet sie durchaus eigenständig. Mit seinem Hauptwerk,

den Philosophischen Muthmassungen über die Geschichte der Menschheit (1764,
in den späteren Auflagen Uber die Geschichte der Menschheit betitelt) hat er der
später so wirkungsträchtigen spekulativ-universalistischen Geschichtsphilosophie

den Weg gebahnt.2 Die Geschichte der Menschheit ist eine offensive
Antwort auf die radikale Selbstkritik der Aufklärung, wie sie beispielsweise Jean-
Jacques Rousseau artikulierte:3 Iselin deutet die Gesamtgeschichte der

Für kollegiale Hilfe danke ich Camilla Hermanin (Universität Florenz) und Wolfgang

Rother (Universität Zürich).
1 Ch.G. Schmidt: Von der Schweiz. Journal meiner Reise vom 5. Julius 1786 bis den

7. August 1787. Aus dem Nachlass von G. Goldschmidt hg.v. Th. und H. Salfinger,
Bern/Stuttgart 1985, 199.

2 Vgl. A.U. Sommer: Sinnstiftung durch Geschichte? Zur Entstehung spekulativ¬
universalistischer Geschichtsphilosophie zwischen Bayle und Kant, Basel 2006.

3 Zu Iselins Auseinandersetzung mit Rousseau allgemein siehe B. Kapossy: Iselin
contra Rousseau. Sociable Patriotism and the History of Mankind, Basel 2006,
ferner ders.: The Sociable Patriot. Isaak Iselin's Protestant Reading ofJean-Jacques
Rousseau, History of European Ideas 27 (2001) 153—170, sowie H.Jacob-Friesen:

ThZ 1/66 (2010) S. 44-61



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklärung 45

Menschheit als fortschrittlichen Gesamtprozess über mehrere Stufen, bei
dem zumindest die berechtigte Hoffnung besteht, dass nach und nach die
Vernunft über die Einbildungskraft4 und die Sinnlichkeit die Oberhand
gewinne.5 Die Geschichte der Menschheit ist das Produkt einer immensen Anstrengung,

das zeitgenössische historische, ethnographische und philosophische
Wissen zu integrieren.6 Iselin ist exemplarischer Repräsentant eines bestimmten

Typus von Aufklärung, die einerseits auf praktische, öffentliche Wirksamkeit

abzielt, andererseits ihre theoretischen Anstrengungen dezidiert auf das

gedankliche Erfassen der von Menschen gestalteten Welt, der Kultur als ganzer

ausrichtet. Es fällt auf, dass Iselin in seiner spekulativ-universalistischen
Geschichtsphilosophie fast ganz auf theologische Rückversicherungen, zum
Beispiel auf die göttliche Geschichtslenkung verzichtet. Er steht der Religion
oder dem Christentum in seiner Geschichte der Menschheit nicht etwa feindlich
gegenüber wie manche französischen und britischen Aufklärerkollegen,
sondern mit vornehmer Indifferenz. Diese Indifferenz begleitet Iselin auch in
anderen seiner intellektuellen und praktisch-politischen Unternehmungen. Dabei

war Iselin in seiner Heimatstadt mitnichten ein dissidenter Aussenseiter,
sondern stand als Ratsschreiber im Dunstkreis der Macht.

Die hier leitende Frage ist nun, wie in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts

in einer Stadt, die keineswegs als Aufklärungsmetropole gilt, dieser

Typus des religiös indifferenten philanthropischen Philosophen, wie ihn Iselin
verkörpert (und durch die Gründung der Gesellschaft %urAufmunterung und

Beförderung des Guten und Gemeinnütsfgen 1777 auch institutionell verankert), fast

unangefochten auf den Plan hat treten können. Hier wird der riskante
Versuch unternommen, die intellektuelle Entwicklung Basels im Zeitraum von
etwa 1660 bis zu Iselins Tod 1782 als Ideentransfer- und Ideentransformationsgeschichte

zu erzählen. Mit der Skizze einer solchen Ideentransfer- und
Ideentransformationsgeschichte mache ich mich notgedrungen bedenklicher
Vereinfachungen schuldig, hoffe damit aber doch nicht nur das partikulare
Problem zu beleuchten, wie eine Gestalt von Iselins Zuschnitt auf Basler Bo-

Isaak Iselin als politischer Denker, Basler Zeitschrift für Geschichte und
Altertumskunde 100 (2000) 41—51.

4 Dazu L.M. Gisi: Einbildungskraft und Mythologie. Die Verschränkung von
Anthropologie und Geschichte im 18. Jahrhundert, Berlin/New York 2007.

5 Zu Iselins Geschichtsphilosophie im einzelnen A.U. Sommer: Geschichte als

Trost? Isaak Iselins Geschichtsphilosophie, Basel 2002.
6 Viele Quellen und Einflüsse nachgewiesen hat insbesondere U. Im Hof: Isaak Ise¬

lin. Sein Leben und die Entwicklung seines Denkens bis zur Abfassung der
«Geschichte der Menschheit» von 1764, 2 Teile, Basel 1947, sowie ders.: Isaak Iselin

und die Spätaufklärung, Bern/München 1967.



46 Andreas Urs Sommer

den möglich geworden ist,7 sondern auch allgemein zu einem besseren
Verständnis grundlegender Veränderungen im intellektuellen Profil einer
mitteleuropäischen Stadt nach 1648 beitragen zu können. Ich beschränke mich bei
dieser Ideentransfer- und Ideentransformationsgeschichte auf das

theologisch-philosophische Feld, weil da diese Veränderungen besonders deutlich

zutage treten. Womöglich hat man in Basel doch nicht nur Karten gespielt.

I.

Seit 1671 bemühten sich die führenden theologischen Köpfe der reformierten

eidgenössischen Kantone auf dem Korrespondenzweg um die Formulierung

einer Formula Consensus Fcclesiarum Helveticarum Reformatarum, mit der sie

verderblichen Neuerungen entgegentreten wollten.8 Die Neuerungen, die
solche Sorgen bereiteten, kamen nicht von katholischer und lutherischer Seite
oder womöglich gar von Freigeistern und Atheisten, sondern aus der
reformierten Kirche selbst, genauer gesagt, von den französischen Hugenotten
und ihrer Akademie in Saumur. Dort hatte Louis Cappel (1585—1658) in
seinen Untersuchungen zum Alten Testament die Unversehrtheit der Textüberlieferung

bezweifelt und die hebräischen Vokalisationszeichen als eine spätere

Hinzufügung jüdischer Grammatiker angesehen. Der Basler Hebraist
Johann Buxtorf der Jüngere (1599—1664) meinte seinerseits gegen Cappel das

Alter und die Authentizität, damit die Inspiriertheit der Vokalisationszeichen
verteidigen zu müssen. Denn es ging um nichts weniger als um die Grundlagen

der reformierten Lehre von der Verbalinspiration, die als ein Bollwerk
gegen den Katholizismus angesehen wurde. Wo sollte es enden, wenn man
anfing, bei der Inspiriertheit der Bibel Abstriche zu machen?

Die zweite Neuerung aus Saumur betraf die Gnade und die Prädestination.

Moyse Amyraut (Moses Amyraldus) (1596—1664) hatte in seinem Traité de

la prédestination 1634 bei sonst unzweifelhaft orthodox calvinistischer Gesinnung

einige Modifikationen der auf der Dordrechter Synode 1618/19 formulierten

Gnaden- und Prädestinationslehre vorgeschlagen und trotz aller An-

7 Über Iselins individuellen Weg zu dem, was er war, unterrichtet umfassend Im
Hof: Isaak Iselin (Anm. 6).

8 Zur Geschichte der Formula Consensus im Einzelnen siehe M. Geiger: Die Basler
Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorthodoxie, Zollikon-Zürich 1952,
99—139, und A. Schweizer: Die protestantischen Centraidogmen in ihrer Entwicklung

innerhalb der reformirten Kirche. Zweite Hälfte: Das 17. und 18. Jahrhundert,

Zürich 1856, 439—563. Der lateinische Text der Formula Consensus ist
abgedruckt in: Die Bekenntnisschriften der reformierten Kirche. In authentischen
Texten mit geschichtlicher Einleitung und Register, hg.v. E.F.K. Müller, Leipzig
1903, 861-870.



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklärung 47

feindungen innerhalb der französischen Kirche erfolgreich verteidigt. Sein
«Universalismus hypotheticus» konzedierte in Gott einen Willen, dass alle
Menschen unter der Bedingung des Glaubens selig werden sollen. Aber wegen

der erbsündenbedingten Verderbnis könne kein Mensch von sich aus

zum Glauben finden, so dass der allgemeine Gnadenwille Gottes an sich
niemanden selig mache. Daher gibt es nach Amyraut noch einen partikularen
Willen Gottes, der ewig festgesetzt hat, eine bestimmte Zahl bestimmer
Personen zu erlösen, die anderen aber zu verdammen.

Dieser Milderungsvorschlag hat die Schweizer Reformierten — neben
Johann Heinrich Heidegger (1633—1698) in Zürich und François Turrettini
(1623—1687) in Genf den energischen Basler Antistes Lukas Gernler (1625—

1675) — zu heftigem Widerspruch provoziert, weil sie dadurch die reformatorischen

Hauptlehren bedroht sahen. Gegen Cappel und Amyraut richtete sich

nun die wesentlich von Gernler gestaltete Formula Consensus, die sowohl in der
Gnaden- als auch in der Verbalinspirationstheorie an die alten dogmatischen
Festlegungen erinnerte, d.h. die Verbal-, besser Litteralinspiration für die
hebräischen Vokalisationszeichen ebenso sehr in Anspruch nahm wie sie

bekräftigte, dass Gott sich keineswegs aller habe erbarmen wollen, sondern nur
einiger weniger — und dass Christus daher nicht für alle, sondern nur für die
Auserwählten gestorben sei. 1675 war die Formula mit 26 Canones beschlossene

Sache und musste beispielsweise in Basel am 6. März desselben Jahres
von allen Geistlichen, Professoren und Lehrern unterzeichnet werden.

Man hat darauf hingewiesen, dass die Konsensformel, so hart sie heutige
Leser auch anmuten mag, vergleichsweise zurückhaltend formuliert war, da
sie die ausdrückliche Verdammung der zurückgewiesenen Lehren unterliess,
«ja von der liberalen Opposition fast als ein Sieg über die Zeloten betrachtet
wurde».9 Durch den bewussten Verzicht auf eine Veröffentlichung der
zunächst nur handschriftlich zirkulierenden Formula im Druck wollte man «dem
Ausland keinen Grund zum Anstoß» bieten. Die extremen Orthodoxen hatten

verlangt, man solle «nicht nur eine Formula antisalmuriensis, sondern ebenso eine

Formula anticocceiana und anticartesiana» schaffen.10

Wenn wir uns fragen, was die Formula Consensusesber Basels intellektuelles
Profil im späten 17. Jahrhundert verrät, muss also nicht nur bedacht werden,
was sie enthält, sondern vor allem auch, was sie ausspart. Die Formula Consensus

kann als Versuch gewertet werden, Ideentransfer und -transformation zu
verhindern. Die theologische Selbstdefinition der reformierten Schweizer
Kirchen erfolgte über Ausschliessung, und zwar über das Ausschlüssen von
Lehren, die scheinbar ganz nahe lagen, weil sie direkt von den französischen
Glaubensbrüdern kamen und dort sogar als orthodox akzeptiert wurden. Ge-

9 Schweizer: Die protestantischen Centraidogmen (Anm. 8), 501.
10 Geiger: Die Basler Kirche (Anm. 8), 127.



48 Andreas Urs Sommer

rade darum, ihrer scheinbaren Verwandtschaft und leichten Assimilierbarkeit

wegen wurden die neuen salmurianischen Lehren als Gefahr betrachtet. Da
auf die Konsensformel nicht nur die Pfarrerschaft, sondern im staatskirchlichen

System auch die Professoren der Universität und die Lehrer niederer
und höherer Schulen eingeschworen wurden, handelte es sich keineswegs nur
um eine innertheologische Festschreibung der rechten Dogmatik. Mit der
Konsensformel wurde der in Basel noch während des 16. Jahrhunderts
herrschenden, relativen dogmatischen Offenheit für einige Zeit der Boden entzogen;

ihre Verfasser und Propagandisten wähnten offenbar, mit einer
Festschreibung der lehrmässigen Kernbestände bis hin zu den Vokalisationszei-
chen weitere Ideentransformation wenigstens im Herzen des reformierten
Bekenntnisses verhindern zu können. Die Konsensformel Hesse sich so als

Selbstabsicherung der reformierten Orthodoxie verstehen, als ein
epochenspezifisches Phänomen, Ideentransfer und Ideentransformation durch
Exklusion zu begegnen.

Freüich ist nicht zu übersehen, dass mit der Konsensformel sehr vieles
gerade nicht ausdrücklich ausgeschlossen wird. Entgegen den Wünschen der
orthodoxen Heisssporne beschränkt sich der Text auf die Gnaden- und
Inspirationslehre und wendet sich weder gegen die Cartesianer, die Spinozisten,
die Hobbesianer noch gegen die Föderaltheologie von Johannes Cocceius
(1603—1669). In Basels akademischen Lehrbetrieb hatte die Philosophie
Descartes' schon um 1660 zunächst in die logische Propädeutik, bald auch in die

naturphilosophischen und metaphysischen Diskussionen Einzug gehalten.11
Lukas Gernler seinerseits legte zusammen mit Johannes Buxtorf und Johann
Rudolf Wettstein (1614—1684) 1662 einen Syllabus controversiarum religionis
vor,12 der aüe theologischen Bereiche nicht nur abdecken, sondern die
«Orthodoxie des reformirten Lehrsystems felsenfest» begründen sollte.13
Gedacht war dieses Lehrbuch als Grundlage für die wöchentlichen Disputationen,

in denen die Studierenden und anderen Universitätsangehörigen ihren
dialektischen Scharfsinn unter Beweis zu stellen hatten. Der Syllabus zählt
sämtliche intra- und interkonfessioneH strittigen Punkte ebenso auf wie die

neuen Irrlehren von Freigeistern, MachiavelHsten und profani. Als Antwort
auf 588 Fragen wird gegen aH die Abweichungen und LästerHchkeiten die reine

reformierte Lehre ad oculos demonstriert. «Neu war der <SyHabus> [...] vor

11 Darüber unterrichtet W Rother: Paratus sum sententiam mu tare. The Influence of
Cartesian Philosophy at Basle, History of Universities 22 (2007) 71—97.

12 L. Gernler mit J. Buxtorf und J.R. Wettstein: Syllabus controversiarum Religionis,

quae Ecclesiis Orthodoxis cum quibuscunque Adversariis intercedunt: in Schola

Theologica Academiae Basiliensis, pro materia consuetarum Disputationum Heb-
domadiarum, quae diebus quibusque Jovis, horis antemeridianis, a nona usque ad

undecimam, haberi soient, Basel 1662.
13 Schweizer: Die protestantischen Centraidogmen (Anm. 8), 472.



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklärung 49

allem darum, weil hier die Auseinandersetzung nicht nur mit Katholiken,
Lutheranern und Arminianern geführt wurde, [...], sondern weil hier ein
Versuch gemacht wurde, dem ganzen, mit zunehmender Deutlichkeit und großer
Mannigfaltigkeit in Erscheinung tretenden autonomen, säkularisierten Denken

der Neuzeit mittels der theologischen Lehre entgegenzutreten».14 Jedoch
haben wir es hier im Unterschied zur Konsensformel nicht mit einer lehramtlichen

Verfügung dessen zu tun, was jeder Amtsträger zu glauben hat,
sondern ausdrücklich mit einer Handreichung für die akademischen Disputationen.

Das bedeutet, dass über diese 588 Fragen offen disputiert werden sollte.
Auch wenn die richtige, orthodoxe Antwort im Syllabus festgeschrieben war,
konnte doch nicht prinzipiell ausgeschlossen werden, dass man im Laufe der
einen oder anderen Disputation zu anderen Schlüssen gelangte.

Zwar lässt sich auch der Syllabus als entschiedener Versuch verstehen, das

orthodoxe Denkgefüge durch Exklusion fremder Ideen zu stabilisieren.
Zugleich aber bedeutet die Freigabe der Fragen zur Disputation auch das
Eingeständnis, dass weder der Ideentransfer noch die Ideentransformation zu
unterbinden waren. Was getan werden konnte, war nicht, diese Ideen ungeschehen

und ungedacht zu machen, sondern nur, ihnen die wahre Lehre
entgegenzustellen. Dabei bleibt die brisante Frage unbeantwortet, wie weit die

Aufbereitung dieser zu verdammenden Ideen im Disputationshandbuch
gerade zu ihrer Verbreitung beigetragen hat.

Worauf man sich dann ein Jahrzehnt später in der Formula Consensus

verständigte, war nurmehr ein Minimalkonsens. Und man hat es 1675 auch
stillschweigend geduldet, dass der noch als Mitautor des Syllabus genannte
Theologieprofessor Johann Rudolf Wettstein beharrlich seine Zustimmung zur
Konsensformel verweigerte, ohne dass er deswegen sein Amt verloren hätte
oder sonstwie sanktioniert worden wäre. Wettstein sollte sich schliesslich,
wenn auch eher insgeheim, als vehementer Kritiker der Konsensformel
herausstellen.15

Die Formula rief überdies äussere Gegner auf den Plan, so den
brandenburgischen Kurfürsten Friedrich Wilhelm III., der im Blick auf die Bedrohung

der protestantischen Sache in Europa auf eine konziliantere Haltung der
reformierten Eidgenossen drang. In Basel begann man daraufhin ab 1686,
von den Kandidaten fürs geistliche Amt die Unterschrift nicht mehr zu
fordern, und zwar auf ausdrückliches Ersuchen des Geheimen Rats der
Dreizehn.16 Es waren also gerade die politischen Behörden, denen das theologische

Exklusionsbestreben nicht mehr opportun erschien — nicht, weil sie an
der Gewissensfreiheit der Bürger interessiert gewesen wären, sondern weil sie

14 Geiger: Die Basler Kirche (Anm. 8), 70.
15 Ausführlich dazu ebd., 251—350.
16 Schweizer: Die protestantischen Centraidogmen (Anm. 8), 682.



50 Andreas Urs Sommer

die aussenpolitische Isolation zu vermeiden trachteten. In einem staatskirchlichen

System, wie es sich in Basel herausgebildet hatte, Hessen sich
Deutungshoheit und Primatsanspruch der Theologenschaft auf Dauer nicht
durchsetzen, wenn sie politischen Opportunitäten widersprachen.

In der holzschnittartigen Beschreibung des hochorthodoxen Basel darf
das eminente praktische Interesse, das Antistes Gernler leitete, nicht
unerwähnt bleiben. Neben seinem Kampf um die Reinerhaltung der Lehre und
auch gegen die irenischen Bestrebungen von Johannes Duraeus (1595/96—
1680) um eine protestantische Kirchenunion verfasste er nicht nur die bis
1826 im Gebrauch befindliche Basler Agende (1666) und regte die Gründung
des Basler Waisenhauses an, sondern bemühte sich intensiv um die innere
Reform der Kirche und die moralische Erneuerung des Gemeinwesens. In
diesem praktisch-reformerischen Ansatz ähnelt er, bei einer völlig anderen
intellektuellen Statur, auf erstaunliche Weise Isaak Iselin.

II.

Zu den Erstunterzeichnern der Formula Consensus gehörte 1675 auch ein
achtzehnjähriger Magister Artium namens Samuel Werenfels (1657—1740).17
Nach Studienzeit und Bildungsreisen durch Deutschland, Belgien, Holland
und Frankreich (in Begleitung von Gilbert Burnet) bekleidete Werenfels in
seiner Heimatstadt nacheinander die Professuren für Griechisch, Eloquenz,
Loci communes, Altes und schliesslich Neues Testament. Er sollte die für das
18. Jahrhundert prägende Basler Theologengestalt werden. Man hat seine

Theologie, die ihn mit Jean-Frédéric Ostervald (1663—1747) in Neuenburg
und Jean-Alphonse Turrettini (1671—1737) in Genf zum sogenannten
theologischen Triumvirat verband, eine «vernünftig orthodoxe» genannt.18 Damit
entsteht einerseits der Eindruck, die frühere Orthodoxie, wie sie etwa Lukas
Gernler verkörperte, sei eine unvernünftige gewesen, während sie doch ein in
sich hochgradig rationales, stimmiges System entwarf. Andererseits scheint
Werenfels als vernünftig gemilderter Orthodoxer in eine Ecke abgeschoben,
in die sich kaum jemand freiwillig begibt, denn «orthodox» und zugleich
«vernünftig» klingt für moderne Ohren nach einem Oxymoron oder zumindest
nach altväterlicher Betulichkeit. Dieser Eindruck wird noch verstärkt durch
die herausragende, prägende Stellung, die Werenfels quasi als Vaterfigur der
Basler Kirche im 18. Jahrhundert einnahm — einer Kirche, die sich nicht
durch andere bedeutende Theologengestalten oder besonders aufklärerische

17 Geiger: Die Basler Kirche (Anm. 8), 131.
18 P. Wernle: Der schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert, Bd. 1,

Tübingen 1922, 468—481.



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklärung 51

Gesinnung auszeichnete.19 Daraus Hesse sich leicht schHessen, dass auch
Werenfels selbst ein inteHektueHer Biedermann und gewiss kein aufklärerischer

Brandstifter gewesen sein müsse. Da half es wenig, dass Werenfels die
endgültige und offizielle Abschaffung der Vormula Consensus betrieb.

Ein anderes Bild vermitteln Werenfels' Schriften, die ihn keineswegs als

inteHektuellen Biedermann zeigen. In der Widmung seiner theologischen
Abhandlungen an die Londoner Societyfor Promoting Christian Knowledge geisselt er
den in den Kirchen herrschenden Streit über Nichtigkeiten, die leeren
Formeln, die sterile Spekulation (sterilis speculatio) und fordert energisch die Rückkehr

zum Kern und Wesen des Christentums, dem aHe Heilsbedürftigen glei-
chermassen zustimmen müssten (id, quod est Christianismi nucleus <& medulla; id,

in quo salvandi omnes, doctipariter <& indocti, consentire debeni).20 Mag das noch
unverbindlich Idingen, steht er in De Jure in Conscientias, ab homine non usurpando,

epistola adD. D. Nicolaum Wilkens (1702)21 klar, dass aus Irrtümern in der Lehre
keine Verbrechen gemacht werden dürften (ex erroribus non suntfacienda crimi-
na)J2 und dass niemand das Recht habe, einen anderen zu seiner ReHgion zu
zwingen.23 Wie selbstverständHch beruft sich Werenfels auch auf den den
hochorthodoxen, theologisch höchst verdächtigen Arminianer Hugo Grotius
(1583—1645).24 Ohne Tränen Abschied nimmt er schkessHch von der calvini-
stischen Prädestinationslehre in ihrer orthodoxen Verschärfung im knappen
Scrupulus de Praedestinatione & Gratia:25 Denke man sich die Prädestination so,

19 Der diesem Umkreis entstammende Johann Jakob Wettstein (1693—1754), der
bahnbrechende Textkritiker des Neuen Testamentes, war nach seinen ersten
kritischen Unternehmungen von den Baslern keineswegs mehr wohlgelitten und
emigrierte in die Niederlande.

20 S. Werenfels: Opuscula theologica, philosophica et philologica. Editio altera. Ab
Auetore recognita, emendata & aueta. Tomus primus, Lausanne/Genf 1739,
XXXIII.

21 Ebd., 35—56. C. Hermanin: Samuel Werenfels. Il dibattito sulla libertà di coscienza
a Basilea agli inizi del Settecento, Firenze 2003, untersucht in ihrer bahnbrechenden

Studie schwerpunktmässig Werenfels' Engagement für die Gewissensfreiheit
(De Jure in Conscientias wird ebd., 263—296, noch einmal ediert). Geistesgeschichtlich

verortet sie Werenfels zwischen Erasmus, Descartes und Jean Le Clerc. Wichtig

für den Toleranzdiskurs in Basel um 1700 ist auch ihre Studie: C. Hermanin:
«Sine scandalo Christianorum». Proposte di convivenza ebraico-cristiana nel
XVIII secolo: Le riflessioni erudite di Johann Jacob Frey, Firenze 2005.

22 Werenfels: Opuscula theologica. Tomus primus (Anm. 20), 48.
23 Ebd., 39.
24 Ebd., 49. Scheinbar ebenso selbstverständlich wird Grotius' De veritate religionis

Christianae in den theologischen Schulbetrieb Basels Einzug halten; vgl. z.B. A.U.
Sommer: Zwischen Aufklärung und Reaktion: Johann Ludwig Frey (1682—1759),
in: ders.: Im Spannungsfeld von Gott und Welt (Anm. 41), 33—50 (44).

25 Werenfels: Opuscula theologica. Tomus primus (Anm. 20), 473-481.



52 Andreas Urs Sommer

wie sie bislang gelehrt worden sei, vernichte sie jedes Bestreben, selbst etwas
zur individuellen Besserung und damit zur Förderung des eigenen Heiles
beizutragen.26

Aber man würde Werenfels' Lebenswerk vereinseitigen, wollte man ihn
nur als vehementen Kritiker hochorthodoxer Verstiegenheiten verstehen, der
sehr wohl am Begriff einer in der Bibel niedergelegten Offenbarung festhielt
und zugleich die Idee von der Verbalinspiration relativierte. Werenfels
predigte nicht nur den Abbau dogmatischer Festschreibungen, sondern zugleich
die Rückkehr zu einem praktisch gelebten Glauben, zu der schon von Erasmus

in Basel vorgelebten und vorgedachten theologischen sitnplicitasr1 Damit
einher ging das Plädoyer für eine Wiedervereinigung der Protestanten.28

Breiter rezipiert als Werenfels' theologische Schriften wurden im 18.
Jahrhundert wohl seine philosophischen Arbeiten, namentlich seine Dissertatio de

logomachiis eruditorum (1692).29 Diese Schrift stellte Werenfels in öffentlichen
Disputationen zur Debatte — und kritisiert in ihr die Institution der Disputation

zugleich fundamental. Kurz gesagt, macht die Dissertatio den Generalverdacht

geltend, dass die meisten wissenschaftlichen Auseinandersetzungen
nichts weiter als Wortkriege, Logomachien seien, in denen es nicht um die
Sache, sondern nur um leere Worte gehe. Die akademische Disputation
erscheint als ein Hauptvehikel solcher Wortkriege und erweist sich in Werenfels'

Augen als eine die studierende Jugend verderbende Einrichtung, würden

26 Ebd., 476. Vgl auch Hermanin: Samuel Werenfels (Anm. 21), 129-134.
27 Zur Erasmus-Renaissance bei den moderierten Theologen um 1700 - Jean Le

Clerc verantwortet editorisch die grosse Erasmus-Ausgabe — siehe W. Kaegi: Erasmus

im achtzehnten Jahrhundert, in: ders.: Historische Meditationen, Zürich 1942,
183-219 (195-200), und Wernle: Der schweizerische Protestantismus (Anm. 18),
481-539.

28 S. Werenfels: Considerations générales sur la reünion des Protestans, in: ders.: Ser¬

mons sur des vérités de la Religion. Auxquels on ajoute des Considerations sur la

reünion des Protestans, Basel 1725, 443—467. Vgl. R. Dellsperger: Der Beitrag der

vernünftigen Orthodoxie) zur innerprotestantischen Ökumene, Samuel Werenfels,
Jean-Frédéric Ostervald und Jean-Alphonse Turrettini als Unionstheologen, in:
ders.: Kirchengemeinschaft und Gewissensfreiheit. Studien zur Kirchen- und
Theologiegeschichte der reformierten Schweiz. Ereignisse, Gestalten, Wirkungen
(BSHST 71), Bern/Berlin/Frankfurt a.M./New York 2001, 51-65.

29 S. Werenfels: Dissertatio de logomachiis eruditorum, in: ders.: Opuscula theolo-
gica, philosophica et philologica. Editio altera. Ab Auetore recognita, emendata &
aueta. Tomus secundus, Lausanne/Genf 1739, 1-116. Der Dissertatio hat Wolfgang
Rother eine ausgezeichnete Studie gewidmet, der ich in vielem verpflichtet bin: W.

Rother: Gelehrsamkeitskritik in der frühen Neuzeit. Samuel Werenfels' Dissertatio
de logomachiis eruditorum und Idée d'un philosophe, ThZ 59 (2003) 137—159. Vgl. zur
Dissertatio und dem damit zusammenhängenden Rhetorik-Diskurs auch Hermanin:

Samuel Werenfels (Anm. 21), 134—147.



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklärung 53

die Jung-Akademiker doch statt auf sorgfältiges Nachdenken auf leeres
Wortgeklingel hin konditioniert. Logomachie ist nach Werenfels' Diagnose eine
schlimme Krankheit (morbus gravissimus), von der die Kultur der Gelehrsamkeit

substantiell bedroht ist.30 Er findet dafür nicht nur zahllose Beispiele in
allen wissenschaftlichen Disziplinen — die Philosophen sind davon besonders
betroffen —, sondern er typologisiert auch die verschiedenen Erscheinungsformen

der logomachie, ihre Ursachen und die Mittel, die zu ihrer Therapie
tunlich seien.31 Fast schon genüsslich breitet er die Logomachien in der Theologie

aus und subsumiert darunter auch die für Theologen gewöhnlich so

wichtige, in der Alten Kirchen häresieträchtige Frage, wie man denn die
Personen der Trinität zu verstehen habe, oder die Frage, ob denn Maria wirklich
die Gottesgebärerin gewesen sei.32 Und auch in den Streitigkeiten bei den
Juristen und bei den Medizinern, besonders aber bei den Philosophen zwischen
Peripatetikern und Stoikern oder zwischen Stoikern und Epikuräern, worin
das Glück bestehe,33 vermag Werenfels bei genauerer Betrachtung nichts weiter

als Logomachien zu erkennen.
Bei der Lektüre von De logomachiis reibt man sich die Augen: Da ist ein

angeblicher Biedermann dabei, fast alle bisherigen wissenschaftlichen Gewissheiten

— einschliesslich der theologischen! — beiseite zu räumen, aber nicht
etwa, indem er irgendeine andere wissenschaftliche Gewissheit aufstellt und
ihnen entgegenstellt, sondern indem er zeigt, dass diese vorgeblichen Gewissheiten

kaum mehr als leere Schlagworte beim gelehrten Schattenboxen sind,
in dem es wiederum nicht um die Wahrheit, sondern um persönliches
Renommieren geht. Werenfels verfolgt die Strategie einer radikalen Vergleich-
gültigung konträrer Wahrheitsansprüche in gelehrten Auseinandersetzungen

- nicht, indem er selbst irgendwelche Wahrheitsansprüche bestritte, vielmehr,
indem er zeigt, dass die scheinbaren Gegensätze tatsächlich gar keine sind.
Diese Strategie könnte zu einer Skepsis im Stile Pierre Bayles (1647—1706)
führen,34 die jede propositionale Festlegung immer wieder aufhebt. Oder

30 Werenfels: Dissertatio de logomachiis (Anm. 29), 1.
31 Vgl. die genaue Rekonstruktion bei Rother: Gelehrsamkeitskritik (Anm. 29).
32 Werenfels: Dissertatio de logomachiis (Anm. 29), 10. Charakteristisch für den

Modernisierungsunwillen mancher Formen moderner Theologie ist die Ironie, mit
der K. Barth: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Ihre
Vorgeschichte und ihre Geschichte, Zollikon-Zürich 1947, 125, Werenfels' Vermutung
behandelt, dass gerade auch der altkirchliche Streit um die Trinität nichts anderes
als eine Logomachie gewesen sei. Vielleicht wäre diese Ironie auf moderne Restauratoren

der Trinitätslehre besser angewandt.
33 Werenfels: Dissertatio de logomachiis (Anm. 29), 12-15.
34 Vgl. dazu die Beiträge in: L. Kreimendahl (Hg.): Die Philosophie in Pierre Bayles

Dictionnaire historique et critique (Aufklärung. Interdisziplinäres Jahrbuch zur
Erforschung des 18. Jahrhunderts und seiner Wirkungsgeschichte 16), Hamburg



54 Andreas Urs Sommer

aber — und hier liegt Werenfels' Interesse — der Kampf gegen die Wortkriege
weist den Weg zu einer Wissenschaft, die statt auf Worte auf die Sachen selbst

achtgibt (attentio und meditatio heissen die einschlägigen Stichworte), und zu
diesem Zweck — gut cartesianisch — alles scheinbare Wissen erst einmal
suspendiert. Werenfels begnügt sich nicht mit der Logomachie-Diagnose,
sondern macht Vorschläge zur Therapie: So entwirft er das Projekt eines
Universallexikons, das alle strittigen Worte erfassen und in ihrer Bedeutung ein für
allemal festschreiben soll.35 1 692 hat auch Bayle das Projet d'un Dictionaire critique

vorgestellt, in dem er seinen Dictionaire noch als grossangelegtes
Berichtigungsunternehmen konzipierte, als ein Verzeichnis aller Fehler, die in den
bisherigen Lexika und Wörterbüchern aufgetreten waren.36 Im Unterschied
zu Bayle sollte Werenfels das Unternehmen eines Universallexikons nicht in
Angriff nehmen — vielleicht aus der Erkenntnis heraus, dass eine definitive
Bedeutungsfestlegung von vornherein zum Scheitern verurteilt sein würde.
Er sollte nicht radikaler Skeptiker, sondern ein Mann der Praxis werden — ein

vorsichtiger Mann überdies, der nie einen Zweifel daran aufkommen Hess,

dass er die Kirche im Dorf, besser gesagt, in der Stadt lassen wollte.
Werenfels' Dissertatio de logomachits ist ein Versuch, die Gefangenschaft der

Wissenschaftskultur in sachgehaltsloser Rede und Gegenrede zu beenden.
Die akademische Disputation ist dabei nur das Symptom dieses tiefgreifenden

Übels. Man könnte nun argumentieren, auch schon die Formula Consensus

habe danach getrachtet, das ewige Hin und Her von Rede und Gegenrede
mittels dogmatischer Festlegung zu unterbinden. Dabei ist dieser Text selbst
in seiner Form noch immer disputativ gehalten, indem er aufführt, was die

gegnerische Meinung ist und was man stattdessen zu glauben habe. Der
Syllabus, der ja direkt für den akademischen Disputationsbetrieb gedacht war, hat
dieses Verfahren auf die Spitze getrieben, in der Hoffnung, durch Festlegung
auf die eine Wahrheit bis hin zu den Vokalisationszeichen einen letzten Punkt
setzen zu können. Werenfels unterläuft nun die Disputationslogik als solche,
indem er sie in ihrer Legitimität bestreitet und Erkenntnis überhaupt nicht
mehr auf disputativem Weg für erreichbar hält. Was bedeutet das im Blick auf
Ideentransfer und Ideentransformation?

Wer in Werenfels' Schriften blättert, findet hier einen Gelehrten am Werk,
der sich klassisches und aktuelles Ideengut in beeindruckender Fülle aneignet.
Er zeigt eine grosse Offenheit für Ideentransfer und -transformation in jed-

2004), sowie A.U. Sommer: Triumph der Episode über die Universalhistorie?
Pierre Bayles Geschichtsverflüssigungen, Saec. 52 (2001) 1—39.

35 Werenfels: Dissertatio de logomachiis (Anm. 29), 113f. und passim.
36 P. Bayle: Dictionaire historique et critique. Troisième edition, A laquelle on a ajouté

la Vie de l'Auteur, & mis ses Additions & Corrections à leur place, Bd. 3, Rotterdam

[Genf?] 1715, 976 (der Projet ist im Anhang zum Dictionnaire abgedruckt).



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklärung 55

wede Richtung. Zugleich kündigt er in der Dissertatio de logomachiis dem Glauben

an die welterschliessende Kraft der Worte das Vertrauen auf. Entsprechend

setzt er auf einen minimalen theologisch-philosophischen Restbestand,

den er als Grundwahrheit akzeptiert haben will und von jedermann für
akzeptierbar hält. Dieser Reduktion auf einen theologisch-philosophischen
Restbestand fallen die dogmatischen Schuldifferenzen zum Opfer. Werenfels
begegnet der Unaufhaltsamkeit des Ideentransfers nicht mit der steifen
Abwehrhaltung seiner orthodoxen Vorgänger, sondern mit einer radikalen Ver-
gleichgültigungsStrategie. Er setzt nicht mehr auf Exklusion, sondern auf
Reduktion der Wahrheits- und Erkenntnisansprüche, die sich jeweils nicht an
Worten, sondern an der Wirklichkeit — und das heisst insbesondere in der
Praxis — zu bewähren haben.37 Der wahre Philosoph «dompte son temperament

& le corrige par une vie réglée».38 Sein Glück liegt nicht in Worten,
sondern in der Selbstbeherrschung.

III.

Um 1700 zeigt das geistige Leben in Basel eine zunehmende Adaptionsbereitschaft.

Werenfels als Basels intellektueller Repräsentant legt sogar eine
ausgesprochene Weitläufigkeit an den Tag. Die hochorthodoxe Abschottungspolitik

gegen fremde Ideen war ins Leere gelaufen, so dass ein weiteres
Vierteljahrhundert später (1723) die Konsensformel endlich auch formell
abgeschafft werden konnte. Die dogmatischen Hürden, die der Ideentransformation

und dem Ideentransfer entgegenstanden, wurden von Werenfels'
Vergleichgültigungsstrategie nivelliert; die Konzentration auf theologische
Gegenstände als Hauptanliegen entfiel: Werenfels versteht sich ebenso als

Theologe wie als Philosoph und entwirft ein ganz säkulares Philosophenideal.
War die Basler Universität im 17. Jahrhundert einer theologischen Allmacht
ausgeliefert, so zersetzte sich dieser Primat zusehends.

Man kann nun darüber streiten, ob die auf Werenfels folgenden Generationen

von Universitätstheologen in Basel die Freiheit nutzten, die ihnen
Werenfels' Vergleichgültigungsstrategie eröffnet hatte. Radikalere Geister
wie Johann Jakob Wettstein (siehe Anm. 19) sahen sich jedenfalls erheblichen

37 Siehe dazu insbesondere S. Werenfels: Idée d'un philosophe, in: ders.: Opuscula
theologica. Tomus secundus (Anm. 29), 195—197. Dieser Text hat bis hin zum
Philosophie-Artikel in Diderots und d'Alemberts Encyclopédie Karriere gemacht; vgl.
Rother: Paratus sum sententiam mutare (Anm. 11), 80, und A.W. Fairbairn: L'idée
d'un philosophe, le texte et son auteur, in: A. McKenna, A. Mothu (Hg.): La
philosophie clandestine à l'Âge classique. Actes du colloque de l'Université Jean Monnet

Saint-Etienne du 29 septembre au 2 octobre 1993, Paris/Oxford 1997, 65-77.
38 Werenfels: Idée d'un philosophe (Anm. 37), 196.



56 Andreas Urs Sommer

Anfeindungen ausgesetzt. Die jüngeren Theologieprofessoren verlegten sich
auf die Verwaltung des Status quo; ja eigentlich stabilisierte sich Werenfels'
Ansatz erst unter ihrer Hand zu einer neuen, eben «vernünftigen» Orthodoxie.39

Repräsentativ für diese Gruppe, deren Säulenheiliger Erasmus bleibt,40
sind die Männer, die mit dem heute noch in Basel als eigenständige Stiftung
existierenden Frey-Grynaeischen Institut in Verbindung standen: zunächst
die beiden Stifter dieser Institution, Johann Ludwig Frey (1682—1759) und
Johannes Grynaeus (1705—1744), sodann ihr erster Lektor Jakob Christoph
Beck (1711—1785).41 Grynaeus hinterliess 1744 seinem Freund und Hausgenossen

Frey zur Nutzniessung die Summe von 5000 Pfund, die nach Freys
Tod frommen Zwecken zugute zu kommen hätte. Drei Jahre später, am 1.

März 1747, setzte Frey die Gründungsurkunde des «Institutum Freyio-Gry-
naeanum» auf.42 Es solle sich, heisst es darin, aus dem Kapital von Grynaeus
speisen, solle die Hälfte von Freys grossem Anwesen und vor allem dessen
8000 Bände umfassende Bibliothek erhalten. Zweck der Stiftung ist die
«Beförderung der Ehre Gottes» und konkret die Förderung des theologischen
Studiums. Dazu sei ein Theologe als Lektor zu ernennen, dem die Nutzniessung

von Haus und Vermögen zustehe, und der im Gegenzug durch Lehre
und Forschung der Theologie zu dienen habe. In Kraft trat die Stiftung kurz
vor Freys Tod im Jahr 1759. Frey bestimmte selbst noch die drei ersten
Kuratoren und den ersten Lektor, den Theologieprofessor Jakob Christoph
Beck. 1762 wurde mit dem Erlös aus dem Verkauf von Freys Liegenschaft
das Haus am Oberen Heuberg in Basel erworben, das seither das Institut mit
der Bibliothek und die Lektorenwohnung beherbergt. Seit 1759 bis heute hat
sich die Tradition des Frey-Grynaeums ununterbrochen fortgesetzt. Ein

39 Vgl. A.U. Sommer: Zur Vernünftigkeit von reformierter Orthodoxie. Das Frey-
Grynaeische Institut in Basel, Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

98 (1998) 67-82.
40 «Daß in den Basler Theologen Samuel Werenfels, Johann Ludwig Frey, Jakob Chri¬

stoph Beck etwas von den Gedanken des Erasmus wieder erwacht, ist weniger
durch ein geistiges Fortleben des Erasmus in Basel als durch die allgemeine
europäische Strömung bedingt. Gerade Beck erwähnt als seine Lieblingsautoren Erasmus

mit Grotius zusammen.» (Kaegi: Erasmus im achtzehnten Jahrhundert [Anm.
27], 200).

41 Ausführlich zu den einzelnen Gestalten A.U. Sommer (Hg.): Im Spannungsfeld
von Gott und Welt. Beiträge zu Geschichte und Gegenwart des Frey-Grynaei-
schen Instituts, Basel 1997, sowie E. Staehelin: Johann Ludwig Frey, Johannes
Grynaeus und das Frey-Grynaeische Institut in Basel. Zum zweihundertjährigen
Jubiläum des Instituts, Basel 1947.

42 Die Gründungsurkunde (Staatsarchiv Basel, Universitätsarchiv XII 8.1) ist abge¬
druckt und faksimiliert in: Sommer: Im Spannungsfeld von Gott und Welt (Anm.
41), 14f.



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklärung 57

Theologe - stets zugleich Professor an der Theologischen Fakultät - ist
jeweils Lektor und zugleich Bewohner des Instituts.

Das Frey-Grynaeum ist symptomatisch für die Selbstinstitutionalisierung
der «vernünftigen Orthodoxie» in Basel: Es ist eine in sich geschlossene Welt
aus Büchern, die alles zu bieten hat, was damals das gelehrte Europa bewegte.
Aber tiefgreifend bewegen und intellektuell verunsichern Hessen sich die mit
dem Frey-Grynaeum im 18. Jahrhundert verbundenen Autoren von den neuen,

in ihrer Bibliothek reich dokumentierten Ideen nicht. Zwar gehörte die
Polemik gegen allerlei freigeistige Bewegungen, gegen Atheismus, Deismus
und Pietismus zum Tagwerk dieser Theologen so wie zu Gernlers Zeiten der

Kampf gegen innerreformierte Abweichler. Aber zu einer über die engen
Grenzen Basels hinausweisenden Integration der neuen Ideen in ein
modernisiertes theologisches Gefüge reichte ihre intellektuelle Schaffenskraft nicht
aus. Während der jung verstorbene Grynaeus nur akademische Gelegenheitsschriften

verfasst hatte, die Frey postum in Buchform brachte,43 hat sich Frey
nach einer Magisterdissertation über Descartes44 in einer Reihe von kurzen
Abhandlungen Gedanken über das Amt des christlichen Lehrers gemacht,45

43 J. Grynaeus: AEPFANA, sive opuscula nonnulla theologico-miscellanea. Praefigitur
auctoris biographia, Basel 1746.

44 Divini Numinis auspiciis, dissertationem hanc philosophicam quae est de Natura
mentis humanae, cum Annexis miscellaneis, Jussu Sapient. Philosoph. Collegii,
praeside Viro Experientissimo & Celeberrimo Domino Theodoro Zvingero, Med.
Doct. Philos. Nat. in alma Academ. Patria Profess. Solertiss. Pro Supremis in
Philosophia honoribus solenniter impetrandis, Placidae Antagonistar, ouÇr|Tr|aei

subjectam pro virium modulo tuebitur publicè, Joh. Ludovicus Frey, Mag. Cand.
Author. D. 25. Julii Anni 1699, Basel [1699].

45 Meletematum De Officio Doctoris christiani pars prima. Quam Juvante Supremo
Ecclesiae Doctore Christo Jussu Venerandi Theologor. Ordinis Pro Doctoris
Theologi axiomate rite consequendo Modérante Actum Viro admodum Vener. &
Excellentes. D. Hieron. Burcardo S.S. Theol. Doctor & Vet. Testant. Profess.
Celeb. Antist. Eccles. meritiss. Patrono plur. colendo Publico Eruditorum Examini
subjicere incipiet M. Joh. Ludovicus Frey Minist. Eccles. Hüning. Ad diem 4.

Augusti 1711 horis suetis In Auditorio Theolog. aestivo, Basel [1711];
Meletematum De Officio Doctoris christiani partis primae continuatio. Quam Juvante
Supremo Ecclesiae Doctore Christo Jussu Venerandi Theologor. Ordinis Vacante
Cathedra Theolog. publico Examini subjicit J. Ludovicus Frey Theolog. Doct. &
Minist. Eccles. Hüning. Respondente Praestantissimo juvene J. Jacobo Wetstenio
J.R.F. In diem 4. Septemb. 1711 horis suetis in Auditorio Theol. aestivo, Basel

[1711]; Dissertationum theologicarum De Officio Doctoris christiani tertia. Quam
Juvante Supremo Ecclesiae Doctore Christo praeside Joh. Ludovico Frey Theol.
Doct. ejusd. Prof. Extr. Hist. Ord. Pro consequendo Examine Ministerii Publico
Eruditorum Examimi Ad diem 15. Maji. Ann. 1714. Horis locoque consuetis Sub-
mittit Caspar Wetstenius J.R.F. J.R.N., Basel [1714]; Dissertationum theologicarum



58 Andreas Urs Sommer

eine Sammelausgabe von Werken seines Lehrers Werenfels veranstaltet46 und
seine einzige grössere Schrift der unrühmlichen Polemik gegen den früheren
Weggefährten Johann Jakob Wettstein gewidmet.47 Jakob Christoph Beck
hingegen war als Autor wesentlich aktiver: Er verfasste eine Schweizergeschichte48

und zwei Supplementbände zum sogennanten Baselischen Lexicon,49

polemisierte gegen die in Basel aufkommmenden Pietisten, die er — sehr im
Unterschied zur Werenfels'schen Irenik — zur Teilnahme am öffentlichen
Gottesdienst nötigen wollte,50 publizierte für Unterrichtszwecke zwei
dogmatische Handbücher51 und eines zur Geschichte Israels52 sowie ein grosses

De Officio Doctoris christiani quarta. Cujus Defensionem Juvante Supremo
Ecclesiae Doctore Christo praeside Joh. Ludovico Frey Theol. Doct. ejusd. Prof.
Extr. Hist. Ord. Ad obtinendum Examen pro Ministerio Publicè suscipient, horis
locoque solitis ad dd. 5. & 8. Febr. Anno 1715. Joh. Jacob Horner & Andreas
Merian A.F.M.N, Basel [1715],

46 S. Werenfelsi Basileensis Dissertationum varii argumenti, pars altera. Quarum
Seriem pagina post Praefationem exhibet, Amsterdam 1716.

47 J.L. Frey: Epistola ad virum clarissimum & reverendum Jacobium Krighout,
Remonstrantium Amstelod. Professorem, stricturas nonnullas ad sermonem fune-
brem, quem suo nuper collegae, Joh. Jac. Wetstenio, habuit, continens, Basel 1754.

48 J.Ch. Beck: Introductio in historiam patriam Helvetiorum ad Annum 1743 usque
progressa, & in usum Academicum concinnata, Zürich 1744, auch deutsch Zürich
1744. Vgl. dazu F. Faessler: Jakob Christoph Beck. Schweizergeschichtier wider
Willen?, in: Sommer: Im Spannungsfeld von Gott und Welt (Anm. 41), 273—292.

49 J.Ch. Beck, A.J. Buxtorff: Supplement zu dem Baselischen allgemeinen Histori¬
schen Lexico, in welchem das Leben und die Thaten der Patriarchen, Propheten,
Apostel, Vätter der ersten Kirchen, Päbste, Cardinäle, Bischöffe, Prälaten, vornehmer

Gottes-Gelehrten, nebst den Ketzern; wie nicht weniger der Kayser, Könige,
Chur- und Fürsten, Grosser Herren und Staats-Ministern; ingleichen berühmter
Gelehrten, Scribenten und Künstlern; ferner ausführliche Nachrichten von den
ansehnlichsten Gräflichen, Adelichen und andern Familien, von Conciliis,
Mönchs- und Ritter-Orden, Heydnischen Göttern etc. und endlich die Beschreibung

der Kayserthümer, Königreiche, Fürstenthümer, freyer Staaten, Landschafften,

Insuln, Städte, Schlösser, Klöster, Gebürge, Flüsse und so fort, vorgestellet
werden. Zwei Theile, Basel 1742 und 1744.

50 J.Ch. Beck: Ungrund des Separatismus, Oder Beantwortung der fürnehmsten
Ursachen, derentwegen sich die Separatisten von dem öffentlichen Gottesdienste
absondern; den Irrenden zur heilsamen Unterweisung, andern aber zur Wahrnung,
Basel 1753.

51 J.Ch. Beck: Fundamenta theologiae naturalis et revelatae, Basel 1757; ders.: Synop¬
sis institutionum universae theologiae naturalis & revelatae, dogmaticae, polemicae
& practicae in usum auditorii domestici. Praemittitur encyclopaedia theologica
breviter delineata, Basel 1765.

52 J.Ch. Beck: Epitome Historiae Ecclesiasticae Veteris Testament! auditorum usui
destinata, Basel 1779.



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklärung 59

Biblisches Wörterbuch,53 und hinterliess schliesslich in vier Bänden eine
umfassende Darstellung des Gelehrten Basel, die bis heute keinen Verleger gefunden

hat.54 Doch auch Beck war kaum ein innovativer Geist, sondern bewegte
sich in dem in Richtung einer mild-konservativen Orthodoxie kanalisierten
Fahrwasser von Werenfels — dessen Katarakte sicher umschiffend. In Basel
liess sich damit der Kurs der Theologischen Fakultät und der Kirche noch
weiter bestimmen. Jedoch war daraus kein Ideenintegrationsangebot mehr
abzuleiten, das die Theologie als Leitwissenschaft der anderen Disziplinen
noch im Gespräch gehalten hätte. Man bleibt, wie es etwa Becks umfangreiche

Korrespondenz belegt, unter sich: Ganz anders als bei Werenfels — der
mit Fontenelle und Voltaire befreundet war — ist hier kein Austausch mit den

grossen Denkerpersönlichkeiten der Zeit mehr fassbar. Und auch über deren
Ideen werden in dieser Korrespondenz nur selten tiefergreifende Debatten
geführt.55 Nach Werenfels' Tod ist der Gestus der Basler «vernünftig
Orthodoxen» eher der eines resignativen Geschehenlassens als der eines energischen

Mitgestaltens der Zeidäufte. Man richtet sich ein in einer kleinen,
idyllischen Welt aus Büchern, deren allenfalls umstürzlerisches Potential man
sich doch nicht zu nahe kommen lässt. Charakteristisch ist jetzt die Verwaltung

der dogmatischen Restbestände, die Werenfels noch übrig gelassen hatte,

die Verwaltung längst assimilierter Ideen, während man über allfällig Neues

geflissentlich hinwegsah. Mit Johann Rudolf Buxtorf (1747—1831), Becks
Nachfolger als Lektor des Frey-Grynaeums, der bereits sichtlich mit jenem
Pietismus sympathisierte, der sich selbst unter Basler Grossbürger(inne)n im
18. Jahrhundert als religiöse Alternative zur Orthodoxie etablieren konnte,

33 J.Ch. Beck: Vollständiges Biblisches Wörterbuch oder Real- und Verbal-Concor-
danz, darin alle in der ganzen Heil. Schrift des Alten und Neuen Testaments nach
des seligen D. Martin Luthers Ubersetzung enthaltene Worte, Lehren, Geschichten,

Altertümer, Tiere, Pflanzen, Edelgesteine, Metalle, Gewichte, Münzen und
Maasse; nicht weniger auch alle in die Erd- Zeit-, und Geschlechtbeschreibung
oder Geographie, Chronologie und Genealogie laufende zuverlässige Nachrichten
mit allem ersinnlichen Fleisse aus allen zu diesem Ende dienlichen alten und neuen
Schriftstellern zwar kurz, aber doch deutlich genug, verfasset, und nach dem
deutschen Alfabete eingerichtet sind; also, dass nicht allein die Gelehrten, so wol
geistlichen als weltlichen Standes, sondern auch alle übrige Leser und Liebhaber der
Heiligen Schrift, sich genugsam darin bey den vorkommenden Schwierigkeiten
Rahts erholen, folglich dies Buch anstatt aller andern Auslegung mit Nutzen und
ohne sonderliche Mühe gebrauchen können. 2 Teile, Basel 1770.

54 J.Ch. Beck: Das Gelehrte Basel oder Gesammelte Nachrichten zu der Kirchen-
und Gelehrten-Geschichte von Basel, Universitäsbibliothek Basel, Frey-Grynaeum
Mscr. VII 4a-d.

55 Vgl. die Korrespondenz des Basler Professors Jakob Christoph Beck 1711-1785,
bearb.v. E. Staehelin, Basel 1968.



60 Andreas Urs Sommer

versiegt schliesslich auch die schriftstellerische Fruchtbarkeit der «vernünftigen

Orthodoxie» endgültig.

IV.

Mit Grynaeus, Frey und Beck, den bestimmenden Universitätstheologen
nach Werenfels, verliert die akademische Theologie in Basel ihre normierende

Kraft. Damit wird — wie einst im 16. Jahrhundert, als die Basler Kirche
noch nicht ihre feste dogmatische Form gefunden hatte — vieles möglich:
etwa auch ein sich mit der Staatskirche amalgamierender Pietismus. Dass die

herausragende Gestalt der intellektuellen Erneuerung Basels im Geiste der

Aufklärung, Isaak Iselin, der akademischen Theologie denkbar fern stand, ist
ebenso symptomatisch wie die Tatsache, dass Iselin, wiewohl promovierter
Jurist, niemals Universitätsprofessor wurde. Iselins Geschichte der Menschheit ist
ein Meisterwerk der Ideeninklusion und -transformation. Der von ihm
vertretene Typus spekulativ-universalistischer Geschichtsphilosophie hat weit
über Basel hinaus Schule gemacht, nicht nur bis ins Denken des Deutschen
Idealismus hinein, sondern auch bei Theologen. So wird der braunschweigi-
sche Neologe Johann Friedrich Wilhelm Jerusalem (1709—1789) das ge-
schichtstheologische Denken auf der Folie der spekulativ-universalistischen
Geschichtsphilosophie tiefgreifend umgestalten.56 Iselin, dessen Denken in
unterschiedlichste Richtungen diffundiert, steht am Anfang eines neuen
Ideentransfers - wenn auch nicht unbedingt unter Baslern.

Abstract

Der Aufsatz rekonstruiert die Geistesgeschichte Basels zwischen 1660 und 1782 als

Ideentransformationsprozess. Der Akzent liegt dabei auf dem theologisch-philosophischen

Feld, weil dort die Verschiebungen am sichtbarsten sind. In einem ersten Teil
wird die Sedimentierung der Hochorthodoxie erörtert, die sich in der Gestalt der
Formula Consensus theoretisch am nachhaltigsten ausprägt und sich praktisch verkörpert in
der Gestalt des Antistes Lukas Gernler. Ein zweiter Teil behandelt mit Samuel Werenfels

die sich um 1700 energisch artikulierende Bereitschaft, Ideentransfer auf breiter
Basis zuzulassen und das Neue zu integrieren. Besondere Aufmerksamkeit verdient dabei

Werenfels' Dissertatio de logomachiis eruditorum (1692), die nicht nur eine radikale Ge-

56 J.F.W. Jerusalem: Schriften, mit einer Einleitung hg.v. A.U. Sommer, Bde. 1—3:

Briefe über die Mosaischen Schriften und Philosophie. Betrachtungen über die
vornehmsten Wahrheiten der Religion. Bd. 4: Nachgelassene Schriften. Erster
Theil: Fortgesezte Betrachtungen über die vornehmsten Wahrheiten der Religion.
Hinterlaßne Fragmente, Hildesheim/Zürich/New York 2007.



Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklärung 61

lehrtenkritik ist, sondern zugleich ein beachtliches philosophisches Manifest. In einem
dritten Teil wird die Erlahmung der Schaffenskraft und der Transformationsbereitschaft

bei den Vertretern der zweiten Generation «vernünftig-orthodoxer» Theologen
wie Johann Ludwig Frey, Johannes Grynaeus und Jakob Christoph Beck untersucht,
um sichtbar zu machen, wie der durch Isaak Iselin repräsentierten, theologiefernen
Basler Aufklärung der Weg bereitet wurde.

Andreas Urs Sommer; Freiburg i.Br.


	Eine Stadt zwischen Hochorthodoxie und Aufklärung : Basel in frühneuzeitlichen Transformationsprozessen

