Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 1

Artikel: Religion, Ethnizitat und Ethnoreligion : die Entstehung eines Diskurses
innerhalb deutschsprachiger historischer Jesusforschung

Autor: Gelardini, Gabriella

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877754

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religion, Ethnizitat und Ethnoreligion

Die Entstehung eines Diskurses innerhalb deutschsprachiger
historischer Jesusforschung

Einleitung

Noch 1974 konnte der renommierte deutsche Neutestamentler Ferdinand
Hahn erkliren, dass Jesus «nicht bereit war, als Jude jidisch zu leben im Sinne
des damaligen judischen Selbstverstindnisses, gleich welcher Schattierungy.
Er hitte vielmehr einen «Konflikt» mit den Repriasentanten des Judentums in
seiner Zeit ausgetragen, der «eine grundsitzliche Bedeutung hatte und die
Fundamente des jiidischen Glaubens, vor allem das Gesetzesverstindnis, be-
traf».! Fast genau zweihundert Jahre friher hatte Gotthold Ephraim Lessing
mit der Edition der «Fragmente eines Ungenannten» die genau gegenteilige
Behauptung in die Welt gesetzt, und damit — jedenfalls nach Albert Schweit-
zer — die Geschichte der historischen Jesusfrage tiberhaupt erst in Gang ge-
setzt. Lessings anonymer Autor, spiter mit dem Hamburger Deisten Her-
mann Samuel Reimarus identifiziert, argumentierte, Jesus «war [...] ein gebo-
rener Jude und wollte es auch bleiben»,” und «dass Jesus die Judische Religion
in keinem Stiicke abschaffen, und statt derselben eine neue einfithren woll-
te».* Unter offensichtlicher Anspielung auf Martin Luthers berithmte Schrift,
Dass Jesus Christus ein geborener Jude sei, hinterfragte Reimarus sowohl die ortho-
doxe christologische Glaubenslehre der Aunhypostasie (wonach der «Gottes-
sohny jenseits der gottlichen keine eigene menschliche Natur aufweise) als
auch das Rapprochement der modernen Theologie mit der historischen Her-
meneutik. Wenn Jesu menschliche Natur — freilich existierte fir Reimarus
keine gottliche Natur Jesu, wie sie das christliche Dogma postulierte — im
Blick auf Geburt, Nationalitit und Religion jidisch war, konnte der Angriff

! T Hahn: Methodologische Uberlegungen zur Riickfrage nach Jesus, in: K. Ket-

telge (Hg.): Ruckfrage nach Jesus. Zur Methodik und Bedeutung der Frage nach
dem historischen Jesus (QD 63), Freiburg i.B. 1974, 11-77 (bes. 43).

2 Albert Schweitzers Werk erschien 1906 erstmals unter dem Titel: Von Reimarus zu
Wrede. Eine Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, und 1913 in einer neu bear-
beiteten und erweiterten Auflage unter dem heute iiblichen und noch erhiltlichen
Titel: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (UTB 1302), Tubingen 9. Aufl,
Nachdr. der 7. Aufl. 1984.

> G.E. Lessing: Theologiekritische Schriften I und II (Werke 7), in Zusammenarb.
m. H. Gobel hgv. H.G. Gopfert, Miinchen 1976, 502.

*  Lessing: Theologickridsche Schriften (Anm. 3), 522.

ThZ 1/66 (2010) S. 22-43



Religion, Ethnizitit und Ethnoreligion 25

auf die christliche Sicht von Jesus als dem Urheberund Stifter des Christentums
kaum radikaler sein.

Die deutschsprachige protestantische Theologie sah sich ihrer histori-
schen Jesusfrage wegen vor ein Dilemma gestellt. Denn seit ithren Anfingen
durch Reimarus hatte sie sich mit der Tatsache auseinanderzusetzen, dass Je-
sus mehr als beildufig ein Jude war. Das entsprach freilich weder Protestanti-
scher Orthodoxie noch Liberaler Theologie, welche sich die historische Kri-
tik bereits angeeignet hatte. Wenn der historische Jesus ein Jude und nichts
als ein Jude war, war das protestantische Konzept von Jesus als einem hero-
ischen und genialen Lehrer, wie auch einem freien und freilich mannlichen
Individuum ernsthaft in Frage gestellt.> Angesichts des verzerrten Bildes von
den Juden, ihrer sozialen Herabsetzung und der Vorenthaltung gleicher biir-
gerlicher Rechte bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts in Deutschland, wird
schnell ersichtlich, was fir einen Anstoss es erregen musste, Jesus zu einem
Juden zu erkliren und ihm infolgedessen die Griindung des Christentums ab-
zusprechen. Erwihnenswert ist dabei auch, dass dem vorherrschenden Bild
von Juden eine antijiidische Geschlechtskonstruktion einkodiert war, nach
der jidische Minner als effeminiert und zum Fiihren eines heroischen Le-
bens als unfahig erachtet wurden; die Umkehrung dieser Konstruktion fand
freilich auch auf judische Frauen Anwendung.® Juden ihrerseits rangen um
Emanzipation und Integration in die zivile Gesellschaft, und Nichtjuden wie
Lessing unterstilitzten thren Anspruch auf gleiche Zivilrechte. In einem seiner

> D. Georgi: Art. «Leben-Jesu-Theologie/Leben-Jesu-Forschungy, TRE 20, Berlin/
New York 1990, 566575 (bes. 566t.); ders.: The Interest in Life of Jesus Theology
as a Paradigm for the Social History of Biblical Criticism, HTR 85 (1992) 51-83;
E. Schussler Fiorenza: Jesus and the Politics of Interpretation, New York 2000;
ferner E.W. Stegemann: Art. «Jesus von Nazareth», DNP 5, Stuttgart 1998, 910—
922 (bes. 910f); G. Theilen, A. Merz: Der historische Jesus. Ein Lehrbuch, Gét-
tingen 3., durchges. und erg. Aufl. 2001, 21-26; N.T. Wright: Art. «Quest for the
Historical Jesus», ABD 3, New York 1992, 796-802 (bes. 796—798); fiir einen aktu-
elleren Beitrag zur Liberalen Theologie siehe W. Zager: Liberale Exegese des
Neuen Testaments. David Friedrich StrauB3, William Wrede, Albert Schweitzer,
Rudolf Bultmann, Neukirchen-Viuyn 2004.

6 M. Biberman: Masculinity, Anti-Semitism, and Eatrly Modern English Literature.
From the Satanic to the Effeminate Jew, Burlington 2004; R.S. Wolper: The Lust-
ful Jew in the Eighteenth Century. A Sympathetic Stereotype?, in: A. Shinan (Hg.):
Proceedings of the Sixth World Congress of Jewish Studies, Held at the Hebrew
University of Jerusalem, 13-19 August, 1973, Under the Auspices of the Israel
Academy of Sciences and Humanities (4 Bde.), Jerusalem 1977-1980, Bd. 3, 147—
157; D. Boyarin: Unheroic Conduct. The Rise of Heterosexuality and the Inven-
tion of the Jewish Man, Berkeley 1997; Boyarin scheint zu argumentieren, dass
diese Stereotype in rabbinischen Konzepten und nicht in antijiidischen Phantasien
grindeten.



24 Gabriella Gelardini

Buhnenstiicke stellte Lessing sogar einen Juden dar, der «auf dem Niveau der
aufgeklirten Menschen» stand, und dessen Verhalten bemerkenswerterweise
«in scharfem Kontrast zu dem seiner nichtjudischen Figuren» stand.”

Wie Hans Liebeschiitz in einer luziden Studie zeigen konnte, kam dem an-
tiken Judentum in der deutschen historischen Forschung zu Beginn des 18.
Jahrhunderts eine herausragende Bedeutung zu, nicht zuletzt deshalb, weil hi-
storische Bibelkritik sich mit den unbestreitbaren «Zusammenhinge(n) mit
der judischen Welt® — aus der die christliche Religion hervorgegangen war —
auseinandersetzen musste. Bevor Lessings anonymer Autor ihre Fundamente
erschiitterte, war die iibereinstimmende Antwort gegeniiber der offensichtli-
chen Kohision Jesu (und seiner Jiinger) mit antikem Judentum, diese Verbin-
dung zu marginalisieren. Jesus «akkomodierte» bloss seine Lehre an seine
zeitgenossische jidische Horerschaft. Das Judentum jedoch war nicht die Es-
senz oder Natur seiner Religion, sondern nur die dussere Schale, wie Johann
Salomo Semler (1725-1791) und andere anfithrten.’

Daher hatte sich bereits vor Reimarus eine Spannung zwischen dem histo-
rischen Jesus und dem Judentum etabliert. Um nun die theologische Kontrol-
le Giber die historische Hermeneutik zu erlangen, 16sten Gelehrte diese Span-
nung auf, indem sie Jesu «Religion» (oder «Kultur») teilweise oder ganzlich ge-
gen seine «Ethnizitity (oder «Nationalitity) ausspielten, wenngleich auf zwei
charakteristische und unterschiedliche Weisen. Einerseits wurde der histori-
sche Jesus zunichst als Gestalt konstruiert, deren Religion entweder mit (jii-
discher) Ethnizitit kollidierte oder diese transzendierte, wodurch die Ethni-
zitdt zum verzichtbaren Aspekt seiner Identitit, zum bloss dusseren Faktor
degradiert wurde. Andererseits, als im spiten 19. und frithen 20. Jahrhundert
religits-historische Forschung sich mehr oder minder die «Jtidischkeit» von
Jesu Religion eingestehen musste, verschob sich das Muster von (christlicher)
Religion versus (jidische) Ethnizitat Jesu zu einem Muster von (christlicher;
transethnischer) Religion versus (jidische) Ethnoreligion (einschliesslich der-
jenigen des historischen Jesus).

In diesem Artikel beginne ich mit gegenwirtigen Debatten zur Termino-
logie sowie zur umstrittenen Anwendung der Kategorien «Religion» und
«Ethnizitit» auf die antiken Quellen. Ich werde mich kurz zu Diskursen iber
kollektive Identitit antiker Iowdazoi in den Arbeiten verschiedener Forscher,
einschliesslich denen von Shaye J.D. Cohen, Steve Mason und David Good-
blatt, dussern. In den darauf folgenden Abschnitten werde ich zur Begriin-

7 J. Katz: Aus dem Ghetto in die biirgetliche Gesellschaft. Jidische Emanzipation
1770-1870, ub.v. W. Lotz, Frankfurt a.M. 1986, 82.

8 H. Liebeschiitz: Das Judentum im deutschen Geschichtsbild von Hegel bis Max

Weber (SWALBI 17), Tubingen 1967, 15.

St. Alkier: Urchristentum. Zur Geschichte und Theologie einer exegetischen Dis-

ziplin (BHTh 83), Tibingen 1993, 21-44.



Religion, Ethnizitit und Ethnoreligion 25

dung meiner Hauptthese charakteristische Beispiele anfihren. Zunichst be-
handle ich Reimarus, nach dessen Meinung der historische Jesus sowohl in re-
ligiéser als auch ethnischer Hinsicht ein Jude war. Danach untersuche ich
zwei Beispiele von Reaktionen auf diese Ansicht, die dem Muster «Religion
versus Ethnizitit» folgen, namentlich am Beispiel von Johann Gottfried Her-
der und Ferdinand Christian Baur. Der vierte Abschnitt handelt knapp von
Julius Wellhausen und Rudolf Bultmann; beide erachteten den historischen
Jesus mehr oder minder widerwillig als Juden, sowohl religiés als auch eth-
nisch. Sie trennten ihn aber in Folge dieser Auffassung von der christlichen
Religion, Wellhausen iiber das «Evangeliumy» und Bultmann Gber das «Keryg-
ma». Hiet ist es auch angebracht, von einer Uberschattung der historischen
Jesusfrage durch die Kontroverse zwischen theologischem Selbstverstindnis
und den Herausforderungen des modernen Historismus zu sprechen. Dies
war offensichtlich der Hintergrund der sogenannten Zweiten Frage nach dem
historischen Jesus, die unter Schiilern Bultmanns ihren Anfang nahm. Ich
werde datlegen, dass insbesondere Ernst Kdsemanns Position in diesem Dis-
put vom Erbe Liberaler Theologie und antijudischen Ressentiments kontrol-
liert war. Der letzte Abschnitt behandelt schliesslich die Dritte Frage nach
dem historischen Jesus.

«Religiony, «Ethnizitity und «Eithnoreligions — einige Bemerkungen zur Terminologie

Wie das englische Wort Judaism meint auch das deutsche «Judentumy die ju-
dische Religion in modernem Sprachgebrauch. Der Begriff beinhaltet jedoch
auch die aktuelle und historische Performanz jidischer Kultur oder Religion
(«Judischkeit») und judischer Kollektivitit («Judenheit oder Judenschafts).
Der Begriff bezeichnet demnach sowohl den religiésen als auch den kulturel-
len Ausdruck von Juden und ihrer Konstitution als Kollektiv, Volk oder Na-
tion. Daher verwischt der deutsche Sprachgebrauch potentiell auch die Un-
terscheidung zwischen einer Zugehorigkeit zu den Juden, dem judischen
Volk oder der jidischen Nation, also dem ethnischen Kollektiv, und einer
Zugehorigkeit zum Judentum als einer kulturellen Identitat, die mehrheitlich
als spezifisch religidses System verstanden wird. So ist es moglich, von Jesus
als einem Juden zu sprechen, als einer Person, die jlidischer Abstammung ist
oder die von Geburt an zum judischen Volk oder zur jidischen Nation ge-
hért, und gleichzeitig in Abrede zu stellen, dass er der jiidischen Lebensweise,
dem Judentum oder der «Judischkeit» folgen wollte. Daher kann man zwar
von Jesus als einem Juden sprechen, ohne jedoch gleichzeitig zu implizieren,
dass er am Selbstverstindnis des zeitgenossischen Judentums — welcher Aus-
prigung auch immer — tetlhatte. Das ist ein durch und durch modernes Kon-
zept, das in die Sprache — bei Verwendung von Ausdriicken wie «Religion»



26 Gabriella Gelardini

«Ethnizitin und «Ethnoreligion» etwa — bereits eingeschrieben ist. Aber ich
benutze sie als etische Kategorien, um aufzuzeigen, auf welche unterschiedli-
chen Dinge sie mittels unterschiedlicher oder nicht-unterschiedlicher Worte
verwelsen.

Das Problem der Anwendung von Alltagssprache auf antike Geschichte
ist bekannt, Da Worte wie «Nation», «Nationalitits, «Nationalismus» und ins-
besondere «Rasse» enge und unter Umstinden ideologisch geladene moderne
Konzepte in antike Quellen zu tragen scheinen, erfreut sich das Kunstwort
«Ethnizitit» eines guten Rufs unter heutigen Forschern. David Goodblatts
aufschlussreiche Studie mit threr theoretischen Analyse der in historiographi-
scher Forschung der griechischen, rémischen und jidischen Antike verwen-
deten Terminologie bietet dabei zahlreiche Einsichten in diese Debatte.!
Wihrend er darauf hinarbeitet, die Verwendung von «Nationalitio» und «Na-
tionalismus» als adaquate Begriffe wieder einzufuhren, findet Goodblatt es
«difficult and not helpful to distinguish ethnicity from nationality»,!' obschon
er nicht gegen «Ethnizitits als angemessene etische Kategotie argumentiert.!?

Die Verwendung von «Religion» fiir antike Geschichte stellt ein anderes
Problem dar. Im Blick auf die griechischen Ausdriicke Ioudaios und loudaismos
sucht Steve Mason in seiner jungsten und reichhaltigen Untersuchung aufzu-
zeigen, dass es nicht nur anachronistisch, sondern geradezu problematisch ist,
den Begriff «Religion» als etische Kategorie zu verwenden.”> Masons lingui-
stische Analyse ist in der Tat iberzeugend, da sie die andauernde Beziehung
der zwei erwihnten griechischen Begriffe im Diskurs tber Ethnizitit im Blick
auf Juden als Volk oder Nation in der Antike unterstreicht. Fur die meditet-
rane Diaspora hatte John M.G. Barclay zuvor bereits argumentiert, «the evi-
dence indicates that it was ethnicity—precisely the combination of ancestry and
custom—which was the core of Jewish identity in the Diaspora».'* Auch

0 D. Goodblatt: Elements of Ancient Jewish Nationalism, Cambridge 2006, 1-27.

" Goodblatt: Elements (Anm. 10), 26.

12" Verschiedentlich wurde in den letzten drei Jahrzehnten darauf hingewiesen, durch
sozialwissenschaftlich arbeitende Wissenschaftler zumal und jungst durch Denise
Kimber Buell (Why This New Race. Ethnic Reasoning in Early Christianity, New
York 2005), dass das Frihchtistentum insbesondere der Spitantike sich im Blick
auf seine kollektive Selbstdefinition selbstverstindlich auf ethnische Kategorien
berief. Insofern war die Wiederentdeckung von Ethnizitit im Zuge der Sikularisie-
rung und des Nationalismus wichtig, problematisch freilich war ihre antisemitische
Instrumentalisierung,

13 St. Mason: Jews, Judaeans, Judaizing, Judaism. Problems of Categotization in Anci-
ent History, JS] 38 (2007) 457-512.

4 IM.G. Barclay: Jews in the Mediterranean Diaspora. From Alexander to Trajan

(323 BCE-117 CE), Berkeley 1996, 404; vgl. ders.: Constructing Judean Identity

after 70 CE. A Study of Josephus’s Against Apion, in: Z.A. Crook, Ph.A. Harland:



Religion, Ethnizitit und Ethnoreligion 27

Shaye ].D. Cohen, mit dem Mason in eine fruchtbare Debatte eintrat, ist sich
gewiss, «(t)he Jews (Judeans) of antiquity constituted an ethnos, an ethnic
group».'® Er argumentiert allerdings, dass seit der Zeit der Hasmonier cine
kulturelle oder religiose Akzentuierung stattgefunden habe. Daher charakte-
risiert er judische Identitit am Ende des Zweiten Tempels als «ethnoreligiGs»:

«For most loudazoi in antiquity, the ethnic definition was supplemented, not re-
placed, by the religious definition.»!®

Cohen sieht den ausgeprigten Unterschied im Identititskonzept des Ethnos
der Ioudaioi neben anderen ethné in der charakteristischen Weise, «in which
they worshiped their God, what we today would call their religion».!” Mason
stellt dem jedoch entgegen, dass es sich ausschliesslich um Ethnizitatsdiskur-
se handelt, innerhalb derer die Unterscheidungen mittels spezifischer ethni-
scher und identititsrelevanter Grenzlinien gesetzt wurden, wie Briuche etwa,
Gesetze, Traditionen, rituelle Interaktionen mit den géttlichen Welten; Co-
hen hilt dagegen, dass, obschon die ethnischen Verbindungen nie entkriftet
oder gar aufgehoben wurden, es den Prozess von Ethnos zu Ethnoreligion
anzuerkennen gilt.!®

Cohen ist modernen soziologischen und ethnologischen Theorien von
«imagined communities» verpflichtet (Benedict Anderson), wonach nationale
oder ethnische Gruppen stets ihre Identititen konstruieren; insbesondere
Fredrik Barth machte geltend, dass Gruppen dies liber das Ziehen von
Grenzlinien auf der Basis von «continuing dichotomization between mem-
bers and outsiders» erreichen wirden.' Die Inhalte dieses Entwurfs sind bis-
weilen umstritten und provozierten daher Kontroversen. Fir Cohen «(t)he
sum total of these distinctive characteristics was designated by the Greek
wotd loudaismos», was mehr als blosse «Religion» oder «Judentumy», nimlich
vielmehr «Jtdischkeit»> meine.?® Mason hingegen argumentiert Uberzeu-
gend,?! dass Toudaismos in der Tat nicht Judentum oder die jidische Religion

Identity and Interaction in the Ancient Mediterranean. Jews, Christians and
Others, FS Stephen G. Wilson, Sheffield 2007, 99-112.

15 Sh.].D. Cohen: The Beginnings of Jewishness. Boundaries, Varieties, Uncertainties,
Berkeley 1999, 7.

16 Cohen: Beginnings (Anm. 15), 137; Cohen verweist hinsichtlich der Konzepte und

Terminologie auf J.A. Armstrong: Nations Before Nationalism, Chapel Hill 1982,

201-203.

Cohen: Beginnings (Anm. 15), 7.

8 Cohen: Beginnings (Anm. 15), 109.

" F Barth (Hg): Ethnic Groups and Boundaries. The Social Organization of Cultu-
ral Difference, Bergen 1969, 14 (entsprechend der Zitierweise Cohen: Beginnings
[Anm. 15], 5).

20 Cohen: Beginnings (Anm. 15), 71.

2l Mason: Jews, Judaeans, Judaizing, Judaism (Anm. 13), 460—476.

17



28 Gabriella Gelardini

bezeichnet (zumindest nicht vor dem 3. Jahrhundert), sondern ein Kennwort
wat, das sich auf die Identitit von Ioxdaioi bezog als Mitglieder ihres spezifi-
schen Ethnos. Die Verfechter von loudaismos bevorzugten die Beibehaltung
ihrer Giberlieferten Briuche gegentiber deren Verinderung, etwa zum He/lentzs-
mios, was loundaioi za Hellenes machen oder verindern wurde. loudaismos be-
zeichnet daher die Aktvititen, in welchen Mitglieder des Ethnos der Ioudazo:
sich engagierten, um ein Leben entsprechend der als erforderlich erachteten
Standards zu leben, Brauche und Gesetze, oder die Aktivititen solcher, die
andere zur Befolgung solcher Normen zwangen («Judaisiereny).

Ob wir Goodblatts Charakterisierung eines «belief in 2 common descent
and a shared culture available for mass political mobilization» als «national
identity» annehmen oder nicht, sei zur weiteren Diskussion dahingestellt.??
Auch bedatf es keiner Entscheidung an dieser Stelle, ob wir Cohen in seiner
Verbindung von kulturellen Aspekten ethnischer Identitit zur Kategorie von
«Religion» folgen sollen. Es gilt jedoch in jedem Fall festzuhalten, dass «Reli-
gion» in der Weise, wie Cohen den Begtiff auf die antike Geschichte der Ju-
den anwendet, nicht mit dessen modernen Bedeutungen korrespondiert, da
er «Religion» mit einer unauflosbaren Einbettung in ethnische Identitit kom-
biniert. Religion als eine abgesonderte Sphire, d.h. getrennt von anderen kul-
turellen, sozialen und ethnischen Diskursen, ist undenkbar fir die Antike.>?
Es seien an dieser Stelle zwei Arbeitsthesen festgehalten: Wenn erstens «Re-
ligion», «Ethnizitity und «Ethnoreligion» als etische Kategorien Verwendung
finden, so setze ich sie als moderne Begriffe voraus; zweitens gehe ich davon
aus, dass «Religion» als Begriff, der seit dem 18. Jahrhundert Teil der histori-
schen Jesusforschung wurde, deutlich macht, dass Religion — im Sinne des
modernen Konzepts — zur selben Zeit als eigenstindige und unabhingige
Sphite entstand.?* Das Paradox, dass Jesu ethnische Identitit als Jude, d.h.
sein Status als ein Mitglied des judischen Volkes oder Nation, von seinem Ju-
dentum getrennt wurde, muss daher vor dem grosseren Kontext der Entste-
hung eines modernen Konzepts von Religion gesehen werden. Dies deckt
sich mit einer inhdrenten Tendenz, Religion als etwas Klares und Exklusives
— ohne unscharfe Grenzen — zu verstehen. Schliesslich ist das Religionskon-
zept des 17. und 18. Jahrhunderts mit einem Konfliktbereich verbunden,
nimlich zwischen dem Konzept von «natiirlicher» oder «verntinftiger» Reli-
gion zum einen und «offenbarter» oder «positiver» Religion zum anderen.

22 Goodblatt: Elements (Anm. 10), 26.

2 Dies verttitt auch J.H. Elliott: Jesus the Israelite Was Neither a «Jew» Nor a «Chti-
stiany. On Correcting Misleading Nomenclature, Journal for the Study of the
Historical Jesus 5 (2007) 119-154; problematisch an seiner These ist jedoch, dass
er den Begriff loudaios in einen Gegensatz zum Begriff Israelit bringt.

2 W.C. Smith: The Meaning and End of Religion. A New Apptoach to the Religious
Traditions of Mankind, New York 1962,



Religion, Ethnizitit und Ethnoreligion 29

Dieser Konflikt wirkte sich gleichfalls auf die Kontroverse iiber Jesu Religion
aus.

Jesus: Ein Jude, der ein Jude bleben wollte (Reimarus)

Hermann Samuel Reimarus (1694—1768) war davon tuberzeugt, dass der hi-
storische Jesus zumindest die deistische Sicht von Religion teilte, die er selbst
bevorzugte:

«Die reine Lehre Christi, welche aus seinem eigenen Munde geflossen ist, so fern
dieselbe nicht besonders in das Judentum einschligt, sondern allgemein werden
kann, enthilt nichts als eine vernunftige practische Religion»®

Daher war diese Art von Vernunftreligion eine Kraft in Jesu «Reformation
des Judischen Aberglaubens»,?® die Reimarus voraussetzte. Insofern sollte Je-
sus als «Reformer des Judentums» und als Lehrer der Menschheit angesechen
werden. Reimarus repriasentiert eine Tradition, die bereits mit Baruch Spino-
za ihren Anfang genommen hatte.?” Fiir Reimarus allerdings richteten sich
Jesu Lehren nur an Juden und betrafen nur ihre Religion und Nation. Denn
Jesus lehrte nicht nur das «Sittengesetz», sondern auch «Zeremonien-Geset-
ze», d.h. die spezifischen Briuche der Juden. Jesus wollte keine Abschaffung
oder Abinderung der gebotenen Gesetze und Briuche (Reimarus bezieht
sich explizit auf Mt 5,17), obschon er weitgehend die «innere Bekehrung des
Herzens» «dem Zeremonien-Gesetze und [...] duBlerlichen Gebarden» vorge-
zogen haben soll.?® Daher wollte Jesus nicht jenseits der jidischen Nation
wirken. Wenngleich sein Evangelium auf das Kommen des himmlischen K6-
nigreichs verwies, bezog sich dies auf eine «Theokratien, auf eine durch Jesus
wieder aufgerichtete jlidische Nation. Als «weltlicher Messias» gedachte er,
nur ein «weltliches Konigreich» aufzurichten.? Das erinnert offensichtlich an
Spinoza und John Toland.”" Jesus wollte, dass die Juden ihn als den verheis-
senen nationalen Messias erachteten. «Es war demnach sein Zweck nicht ge-
wesen, dass er leiden und sterben wollte; sondern dass er ein weltlich Reich
aufrichtete, und die Juden von ihrer Getfangenschaft erlosete», aber «darin

% Lessing: Theologiekritische Schriften (Anm. 3), 314.

% H.S. Reimarus: Apologie. Oder Schutzschrift fir die verniinftigen Verehrer Got-
tes, 2 Bde., hg.v. G. Alexander, Frankfurt a.M. 1972, Bd. 2, 39; Lessings Fragmente
vermieden mehrheitlich Reimarus’ verichtliche Aussagen tber Juden und Juden-
tum.

27 P. Eicher: Burgerliche Religion. Eine theologische Kritik, Miinchen 1983, 145.

28 Lessing: Theologiekritische Schriften (Anm. 3), 521.

2 Lessing: Theologiekritische Schriften (Anm. 3), 523, 539, 552.

30 Liebeschiitz: Das Judentum (Anm. 8), 2-5.



30 Gabriella Gelardini

hatte ihn Gott verlassen, darin war ihm seine Hoffnung fehl geschlagen».’!

Erst nach seinem Tod erfanden die Apostel aus eher niederen Motiven eine
«neue Religion», d.h. das christliche Glaubenssystem. Sie errichteten ein
«Lehrgebiude», in welchem Jesus nun als «geistliche(r) Etloser des menschli-
chen Geschlechts» erschien.’? Sie bedienten sich dabei auch der judischen
Tradition, um dieses Ziel zu erreichen. Reimarus verweist beispielsweise auf
das der judischen Apokalyptik entstammende Konzept des «Menschen-
sohns». Aber die «neue Religion» ruhte auf «erdichteten Fakten».’> Was daher
nach seinem Tod universal werden sollte, war nicht seine «verniinftige und
praktische Religion», sondern eine neue «positiver, die christliche Religion.
Obgleich ein «Betrugy, wurde sie jenseits der Grenzen jidischer Nation durch
missionarische Aktivititen universalisiert. Nicht Jesus also, aber seine Junger
waren die Erfinder und Griinder des Christentums.

Reimarus erarbeitete seine radikale Leugnung der christlichen Natur von
Jesu Lehre, indem er sich zeitgendssischer historischer Hermeneutik bedien-
te, die er weiterentwickelte.’ Zentral war, dass er einen Jesus auf der Basis der
Evangelientexte konstruierte; Reimarus erachtete Jesus als einen Juden so-
wohl in religi¢ser als auch nationaler Hinsicht, er war ein Jude und nichts an-
deres, selbst wenn er das Judentum in Richtung einer «verninftigen Religion»
zu reformieren suchte. Wenn theologische Kontrolle tber Jesus als «Griin-
der» christlicher Religion irgendwie wiederhergestellt werden sollte, dann
musste Jesus von der judischen Religion unterschieden, wenn nicht gar ginz-
lich von ihr getrennt werden. Anders gesagt: Jesu Religion musste von ihrer
Kohision mit jiidischer Ethnizitat oder Nationalitat befreit werden. Reimarus
erachtete den historischen Jesus als Reprisentanten nationaler Religion, d.h.
der «Ethnoreligion» von Juden. Eine ibernationale oder transethnische
christliche Religion wurde erst durch Jesu Nachfolger eingefiihrt. Es ist daher
kein Zufall, dass folgende Infragestellungen der «Judischkeit» Jesu, seiner
«Ethnoreligion», auf die zwei Prinzipien verwiesen, mit denen Reimarus die
nationale Identitit der jidischen Religion Jesu definiert hatte, nimlich das
Gesetz (als Einheit moralischer #zd zeremonieller Gesetze und Briauche) und
das nationale Konzept von Gottes Konigreich und/oder dem Messias als
Jesu judische «innerweltliche» Eschatologie. Freilich, Reimarus’ Sicht von Je-
sus als Reformer liess sich leicht annehmen. Aber was blieb, war folgendes
Problem: Was, wenn der historische Jesus den «zeremoniellen Gesetzen» ge-
horcht und sie befolgt und dadurch ein Festhalten an der judischen «Ethno-

31 Lessing: Theologiekritische Schriften (Anm. 3), 555.

32 Lessing: Theologiekritische Schriften (Anm. 3), 577.

3 Ebd.

3% P. Stemmer: Weissagung und Kritik. Eine Studie zut Hermeneutik bei Hermann
Samuel Reimarus (Veroffentlichung der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wissen-
schaften Hamburg 48), Géttingen 1983.



Religion, Ethnizitit und Ethnoreligion 31

religion» zum Ausdruck gebracht haben sollte? Und dasselbe gilt fiir Jesu
messianische Idee: Jesus liess sich ein messianisches Konzept nur schwer ab-
sprechen; ihm jedoch ein exklusiv «weltliches Konigreich», mehr noch, ein
«nationales» judisches Konigreich mit einem Messias an der Spitze zuzu-
schreiben, erschien als undenkbar, da der historische Jesus zumindest etwas
mit dem christlichen Messias gemein haben sollte.

Dabher spielten die vermeintlichen national-jidischen Ambitionen in Jesu
Lehre und Erwartung eine prominente und anhaltende Rolle in der Frage
nach dem historischen Jesus, weit tiber die kurze und heftige «FFragmenten-
Kontroverse» hinaus und auch ohne explizite Bezlige auf Lessings anonymen
Autor. Ich verweise auf diesen Trend in der Ersten Frage nach dem histori-
schen Jesus als der «Denationalisierungy» von Jesu «Ethnoreligion». In gewis-
ser Weise zeigt dies auch eine «De-Judaisierungy an, die oft mit verschiedenen
antijudaistischen Ressentiments verbunden i1st. Aber das ist ein anderes The-
ma.

Die «Denationalisierungy von Jesu Ethnoreligion (Herder und Banr)

Zwei Beispiele mussen hier gentigen. Das erste entstammt den Ideen ur Phi-
losophie der Geschichte der Menschheit (1784—1791) des Dichters, Philosophen und
Theologen Johann Gottfried Herder (1744—1803), die grossen Einfluss beka-
men. Obschon er die moralische Kritik der Hebriischen Bibel durch Semler,
Immanuel Kant und andere ablehnte, hatte fiir Herder der historische Jesus
im Wesentlichen all den «Traumereien»® von einer nationalen, messianischen
judischen «Theokratie» ein Ende gesetzt. Das Konigreich Gottes war nicht
eine «weltliche Hoheit,*® denn Jesus wollte ein «geistiger Erretter seines Ge-
schlechts»’’ sein. Klar driickt dies das folgende Zitat aus:

«Es erschien ein Mann aus dem Volk, dessen Geist, Gber Hirngespinste irdischer
Hobheit erhaben, alle Hoffnungen, Wiinsche und Weissagungen der Propheten zur
Anlage eines idealischen Reichs vereinigte, das nichts weniger als ein jidisches
Himmelreich sein sollte. Selbst den nahen Umsturz seiner Nation sahe [si¢] er in die-
sem hoéhern Plan voraus, und weissagte threm prichtigen Tempel, ihrem ganzen
zum Aberglauben gewordnen Gottesdienst ein schnelles trauriges Ende. Unter alle
Volker sollte das Reich Gottes kommen, und das Volk, das solches eigentimlich zu
besitzen glaubte, ward von ihm als ein verlebter Leichnam betrachtet»’®

% ].G. Herder: Ursprung des Christentums samt den Grundsitzen, die in ihm lagen
(IV 17,1), in: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (Werke 6),
hg.v. M. Bollacher, Frankfurt a.M. 1989, 711, Zeile 14.

% Herder: Ursprung (Anm. 35), 708, Zeile 32.

3 Hetder: Utsprung (Anm. 35), 709, Zeilen 2-3.

8 Herder: Ursprung (Anm. 35), 711, Zeilen 15-25.



32 Gabriella Gelardini

Gegen alle «National-Religionen»®® sich wendend und eines «Verbrechen(s
an) der beleidigten Nation»* und einer «unpatriotischen»*! Zerstorung der
Hoftnungen seiner Nation angeklagt, hitte Jesus gleichwohl eine Art von
«Exjudaismus»* reprisentiert und einen «Volksglauben»® befuirwortet, «der
alle Volker zu Einem Volk machte».** Herder sah dies in starkem, wenn nicht
paradoxem Kontrast zu den Urspringen dieses Glaubens in einer «hartsinni-
ge[n] Nation» stehen, «welche sich sonst fir die erste und einzige unter allen
Nationen gehalten hatte».*> Daher, urteilte er, handle es sich um «eine Revo-
lution», die «aus dem verachteten Judida hervorgegangen»*® sei. Aber diese
Nation war dem Untergang geweiht, und zum Zeitpunkt ihres Niedergangs
nach der Zerstorung des Zweiten Tempels gab sie so den Weg frei fir die
«echteste Humanitit»*’, die Jesus reprisentierte.

Herders Konzept von Jesus war Teil seiner Theorie des Verfalls, nicht nur
der jiidischen Nation und des Judentums, sondern auch Roms und anderer
Nationen der Antike, und von diesem Verfall war selbst das Christentum be-
troffen. Denn wo ein Aufgang ist, ist auch ein Niedergang. In Herders Kon-
zept reprasentiert der historische Jesus den reinen und genuinen Anfang des
Christentums, wihrend das Judentum vor und das Christentum nach ihm den
Verfall reprasentieren. Wenn deshalb Jesus die «echteste Humanitido lehrte,
transzendierte seine Lehre —in der simplen Botschaft artikuliert: Gott ist dein
Vater und ihr alle seid Brider — nicht bloss jidisches Zeremonialgesetz, son-
dern spiter auch die Zeremonien der christlichen gottesdienstlichen Anbe-
tung.

In fur ihn charakteristischer Manier begriisste Ferdinand Christian Baur
(1792-1860), der einflussreichste deutsche Neutestamentler des 19. Jahrhun-
derts, Jesu «reinere Messias-Idee»*® und Paulus’ «Lduterung der Messias-
idee».* Anders als Herder mit seiner Idee eines plotzlichen, beinahe unvot-
bereiteten Auftretens eines neuen genialen Stifters einer Religion der
Menschlichkeit, war Baur davon tiberzeugt, dass alles verbunden und ein Pro-
dukt permanenter Entwicklung sei, hervorgerufen durch feindliche Parteien

3 Herder:
Hetdet:
Herder:
Herder:
Herder:

40
41
42
43

Ursprung (Anm.
Ursprung (Anm.
Ursprung (Anm.
Ursprung (Anm.
Ursprung (Anm.

35), 712, Zeile 14.
35), 711, Zeile 32.
35), 711, Zeile 33.
35), 711, Zeile 34.
35), 712, Zeile 19.

4 Herder:
4 Herder:

Ursprung (Anm.
Ursprung (Anm,

35), 712, Zeilen 19-20.

35), 712, Zeilen 20-22.

% Herder: Ursprung (Anm. 35), 710, Zeilen 4-6.

47 Hetrder: Ussprung (Anm. 35), 708, Zeile 19.

#  ECh. Baur: Vortlesungen tiber neutestamentliche Theologie, hg.v. EF. Baur, Leipzig
1864, Nachdr. Darmstadt 1973, 94.

4 Baur: Vorlesungen (Anm. 48), 131.



Religion, Ethnizitit und Ethnoreligion 33

und deren widerstreitende Prinzipien. Wenn auch Baur die Geschichte Jesu
als die urspriingliche und prototypische Periode des Christentums erachtete,
da Jesus der erste gewesen sei, der die Idee einer christlichen Religion formu-
liert habe, so bedurfte selbst Jesus der Entwicklung eines «messianischen
Selbstbewusstseins», das schliesslich mit seiner Rolle als Griinder der christ-
lichen Religion und als der moralische Reformer des jidischen Gesetzes kot-
respondiert. Er hatte daher eine «reinere Messias-Idee», aber nur eine «reine-
re» und nur eine «Idee», da er sich nicht von der Form der national-messiani-
schen Idee verabschiedete. Diese «Reinigungy etrfolgte durch Paulus’ Univer-
salisierung der Idee, aber nur nachdem die ersten Junger sie in einer
bestimmten judaistischen Form entwickelt hatten — und mittels Antithese da-
zu. So hatte zwar Jesus die «Idee», aber er dissoziierte weder sie noch sich
selbst von ihrer nationalen und religiésen judischen Form oder ihrem konkre-
ten Ausdruck.>

Mit dem gleichen Muster beurteilte er auch Jesu und Paulus’ Gesetzesleh-
re. Fiir Baur betonte Jesus in der Bergpredigt ohne jeden Zweifel das morali-
sche Gesetz und die «Reinheit und Lauterkeit der Gesinnung»”! gegentiiber ei-
ner bloss ausserlichen und buchstiblichen Befolgung der Gebote. Aber stellte
er dem Sittengesetz das Mosaische Gesetz gegeniiber, welches das «Ritualge-
setz» einschliesst? Baur vertiefte sich fiir die Antwort insbesondere in exege-
tische Erwigungen zu Mt 5,17, einem Vers, der auch — wie erwihnt — Reima-
rus’ Hauptargument stiitzte. Aber Baurs Schlussfolgerung war ambivalent.
Auf der einen Seite kénnte Mt 5,17 Jesu moralische Lehre widerspiegeln und
gleichzeitig die Forderung einschliessen, das Zetemonialgesetz zu befolgen.
Auf der anderen Seite konnte dieser Vers, angesichts seines Kontexts im
Matthiausevangelium und der «udaistischen» theologischen Tendenz, die
Baur fiir das Evangelium annahm, eine spitere «judaistische Fassung»** von
Jesu Logien reprasentieren. Daher existierte nach Baur zwar bereits in Jesus
selbst ein Bewusstsein des sittlichen Geistes des Christentums gegenuber
dem Judentum, aber erst mit Paulus wire diese Antithese formell und explizit
artikuliert worden als die Abschaffung der charakteristischen «Ceremonien»
der jlidischen Religion, ihren «Festgebriuchen und Speisegesetzen»®® usw.
Daher wurde Paulus zum «zweiten Grindem des Christentums, und Baur in-
ititerte dabei eine Verschiebung innerhalb der Forschung der Re/gionsgeschicht-
tichen Schule und ihrer Erben.

Baurs Konzept beinhaltete die Vorstellung, dass der Geschichte des Ut-
christentums nie etwas eigen war, das als absoluter Anfang hitte identifiziert

50 Alkiet: Urchristentum (Anm. 9), 242.
>l Baur: Vorlesungen (Anm. 48), 48.

>2 Baur: Votlesungen (Anm. 48), 55.

5 Baur: Vorlesungen (Anm. 48), 171.



34 Gabriella Gelardini

werden konnen, nicht einmal der historische Jesus. Anders als Reimarus ar-
gumentierte Baur jedoch nicht, dass Jesus ein Jude war und auch ein Jude blei-
ben wollte. Aber anders wiederum als sein Schiiler David Friedrich Strauss,
dem — wie Dieter Georgi es ausdriickte — «es beinahe gelungen (wire), den
Zug der Leben-Jesu-Theologie vom Gleis zu bringen» — trennte Baur den
historischen Jesus nicht von seiner Rolle in der Geschichte des «Dogmasy,
welche mit seinen Schiulern begann. Das war reserviert fiir die Leben-Jesu-
Theologie und insbesondere fir Adolf von Harnack (1851-1930), den deut-
schen Theologen und prominenten Kirchenhistoriker, der das Evangelium
Jesu als eine Religion, als Religion schlechthin erachtete.®

Anders als christliche Theologen begriissten die wenigen jlidischen Jesus-
forscher des 19. und 20. Jahrhunderts — am prominentesten Abraham Geiger,
der als einer der ersten historische Jesusforschung betrieb — Jesu Zuordnung
zur judischen Religion. Susannah Heschel hat gezeigt,*® dass Geigers Das Ju-
denthum und seine Geschichte’’ — erstmals 1864 veroffentlicht — sich als «Gegen-
diskurs» lesen lisst, als «Umkehrung des Blicks». Und so wirkte es offenkun-
dig auch zu seiner Zeit auf Reprisentanten der «christlichen» Jesusforschung.
Geigers Lokalisierung Jesu innerhalb des pharisiischen Judentums seiner Zeit
musste umso anstossiger auf die christlichen Forscher wirken, als Geiger den
historischen Jesus genau in jener Gruppe des Judentums verortete, die christ-
liche Theologen als Inbegriff und Kulminationspunkt von dessen «Deka-
denz» und angeblicher «Gesetzlichkeit» ausgemacht hatten.*®

«De-Christianisierungy des historischen Jesus (Wellhansen, Bultmann)

Aus Sicht des bedeutenden Alttestamentlers und Religionshistorikers Julius
Wellhausen (1844—1918) hatten Harnack und die Leben-Jesu-Theologie den
«historische(n) Jesus [...] zum religiésen Prinzip erhoben und gegen das Chri-
stentum ausgespiel,* obschon die Idee selbst, dass Jesus das «religiose Ide-
ab® verkorperte, im Christentum und nicht im historischen Jesus grindete:

3 Georgi: Leben-Jesu-Theologie (Anm. 5), 570.

W. Stegemann: Die historische Jesusfrage — auch ein religious turn. Bemerkungen

zu einem christologischen Konzept der Moderne, in: A. Nehring, ]. Valentin (Hg.):

Religious Turns — Turning Religions. Verinderte kulturelle Diskurse — Neue

religiose Wissensformen (ReligionsKulturen 1), Stuttgart 2008, 179-206.

% 8. Heschel: Abraham Geiger and the Jewish Jesus (Chicago Studies in the History
of Judaism), Chicago 1998, bes. 1-22.

7 A. Geiger: Das Judenthum und seine Geschichte. In 12 Votlesungen, Breslau
1864.

8 Heschel: Abraham Geiger (Anm. 56), 1-22.

3 . Wellhausen: Einleitung in die drei ersten Evangelien, Berlin 21911, 104,



Religion, Ethnizitit und Ethnoreligion 35

«Ohne das Evangelium und ohne Paulus bleibt doch auch das Judentum an Jesus
haften, an dem er festhielt, obwohl er ihm entwachsen war.»%!

Wellhausens Text offenbart durchweg seine Nihe zu Reimarus’ Thesen. Vor
allem die Verlagerung vom «udischen» zum «christlichen», d.h. «himmli-
schen» Messias, nach der Kreuzigung und auf der Basis eines «extatischen
Schauens»®? konstituierte einen plotzlichen «ungeheure(n) Sprung von dem
eigentlichen Messias zu einem anderen, der mit ihm nur den Namen gemein
hatte und in der Tat keiner war (sc. Messias)»®

«Der Messias am Galgen, eine paradoxe Contradictio in adiecto, wurde das Schibboleth
eines enthusiastischen Glaubens und die Grundlage des christlichen Evangeli-
ums.»®

Der historische Jesus teilte den «Enthusiasmus»® seiner Jiinger nicht und war
auch kein Enthusiast. Wie beim Jesus von Reimarus war auch das messiani-
sche Konzept von Wellhausens Jesus «politischer» Natur.®® Anders als der Je-
sus von Reimarus beabsichtigte der Jesus Wellhausens jedoch weder «(e)inen
Aufstand gegen die Rémer noch «(sein Volk) von der Fremdherrschaft |...]
(zu) [...] befreien». Stattdessen wollte er es freisetzen «von dem Joch der Hie-
rokratie und der Nomokratie»,®” d.h. von der «Theokratie» als einer Herr-
schaft von Priestern und Gesetzen. Wellhausen vermeidet daher die Erwah-
nung eines «nationalen» Messias. Sein Jesus soll «nach innen die messianische
Herrschbefugnis fiir sich in Anspruch genommen»®® haben, d.h. innerhalb
der judischen Nation. Dies allerdings schloss die Anwendung von Gewalt ein,
was Wellhausen dazu bewog zu dussern: «Bis zu einem gewissen Grade konn-
te Reimarus Recht haben.»%? Auf Reimarus’ berithmte und erwihnte Charak-
terisierung des Todes des historischen Jesus als ein Fehlschlagen seiner natio-
nalen Hoffnung und messianischen Erwartung anspielend, schloss Wellhau-
sen:

«Ohne seinen Tod wire er iiberhaupt nicht historisch geworden. Der Eindruck sei-
ner Laufbahn beruhte darauf, dass sie nicht abgeschlossen, sondern jih unterbro-

% Ebd.

¢ Ebd.

02 Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 149.

03 Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 81.

¢4 Ebd.

6 Wellhausen: Einleitung (Anm., 59), 149,

6 Vgl. Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 151, wo er das Konzept Albert Schweit-
zers einer «konsequenten Eschatologie» verwirft.

67 Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 83.

6 Ebd.

¢ Ebd.



36 Gabriella Gelardini

chen wurde, nachdem sie kaum begonnen hatte. Seine Niederlage wurde sein
Sieg»™

Selbst wenn sie judischer Apokalyptik entlichene Traditionen eines Konig-
reich Gottes aufnahmen, tradierten nach Wellhausen die Junger das «Natio-
nale, Politische (und) Heidenfeindliche» nicht weiter.”!

Dementsprechend formulierte Wellhausen seinen berihmten und oft zi-
tierten Satz: «Jesus war kein Christ, sondern Jude»’ Und er fugte — keines-
wegs zufillig — hinzu: «Man darf das Nichtjudische in thm, das Menschliche,
fiir charakteristischer halten, als das Jiidische»” Hier klingt auch Reimarus an
und seine eigene Abneigung gegenuber Trends innerhalb des Judentums zur
Zeit des Zweiten Tempels (und dariiber hinaus). Wellhausen zeigte Verstind-
nis dafiir, «dass es den Juden so vorkam, als wollte er die Grundlagen ihrer
Religion zerstoren».”* Aber das soll keineswegs Jesu Absicht gewesen sein:
«Er war nur zu den Juden gesandt und wollte innerhalb des Judentums blei-
ben»’ Diese Aussage scheint ritselhaft, gar widerspriichlich. Aber wie Lie-
beschiitz hervorhob, war sie nichtsdestoweniger folgerichtig fir Wellhausen,
da er umfassende historische Religionsprozesse, so beispielsweise Wirtschaft,
Gesetz usw., von individueller Freiheit und Moglichkeit differenzierte,’® oder,
um es in der lutherischen Tradition von Wellhausens Familienhintergrund zu
formulieren: Es ging um das Individuum und seinen Gott. Sogar mehr als die
Propheten des alten Israel, reprisentierte Jesus flir Wellhausen diesen stolzen
Individualismus (in beiderlei Sinn des Wortes), wihrend das Evangelium der
Junger Jesu sich mit der sozialen Gestalt einer Gemeinde abfand: nicht der
der judischen Nation freilich, aber der der Kirche. Das ist der Hintergrund
von Wellhausens merkwiirdiger Bemerkung zu «Humanitit versus «Jtidisch-
keit».

Indem er von den historischen Tatsachen des «irdischen» Jesus den ver-
kindigten, den kerygmatischen Christus unterschied, kehrte auch Rudolf
Bultmann (1884-1976) zum Reimarus’schen Konzept zurtick.”” In histori-
scher Perspektive, argumentierte Bultmann, lasse sich Jesus weder religiGs
noch ethnisch vom zeitgendssischen Judentum trennen. Auch kénne nicht

0 Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 104.

"t Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 93.

2 Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 102.

> Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 103.

"+ Ebd.

> Ebd.

6 Liebeschiitz: Das Judentum (Anm. 8), 263.

7 W. Schmithals: Art. «Bultmann, Rudolf (1884-1976)», TRE 7, Betlin/New York
1981, 387-396 (bes. 387-390); A. Lindemann: Art. «Bultmann, Rudolf», RGG* 1,
Tiubingen, 1998, 1859f,; M. Evang: Art. «Bultmann, Rudolf (Karl)», Deutsche Bio-
graphische Enzyklopidie der Theologie und der Kirchen 1, Miinchen 2005, 205f.



Religion, Ethnizitit und Ethnoreligion 37

behauptet werden, dass Jesus das Judentum Giberwunden habe. Wie bereits in
seinem Jesusbuch (1926),” so akzeptierte Bultmann auch in seiner monu-
mentalen Theologie des Newen Testaments (1958) das Judesein Jesu.” Fir Bult-
mann war daher Jesu historische Botschaft nicht Teil neutestamentlicher
Theologie, vielmehr ordnete er sie deren «Voraussetzungen» zu.® Bultmann,
der sich von der Liberalen Theologie abgekehrt hatte und nicht zuletzt zeit-
geschichtlicher Ereignisse wegen zum historischen Skeptiker wurde, hat be-
zweifelt, dass die historische Methode auf neutestamentliche Quellen ange-
wandt — an deren formkritischer Analyse er massgeblich beteiligt war — dazu
beitragen konne, das Leben Jesu zu rekonstruieren.®! Durch Schweitzers At-
beit war Bultmann deutlich geworden, dass jegliche Geschichte Jesu zwin-
gend Konstruktion beinhalte. Entscheidend fiir Bultmanns radikale Infrage-
stellung historischer Rekonstruktion in Fortfihrung der Skepsis Dialekti-
scher Theologie war, dass er Jesus innerhalb des Judentums situierte — wenn
auch Bultmann Jesus dabei gingigen Stereotypen zuordnete — und den histo-
rischen Jesus und damit seine Verbundenheit mit judischer Kultur fir das
Christentum als irrelevant betrachtete.®? Bultmann machte zwei entscheiden-

8 R. Bultmann: Jesus (UTB 1272), Tibingen 1988; vgl. auch E.W. Stegemann: Ein
Jesus ohne Jesus: Theologische Bibliothek I1I, Rudolf Bultmann, Jesus (1920),
Reformato 38/3 (1989) 174-178; U.H.]. Kortner (Hg.): Jesus im 21. Jahrhundert.
Bultmanns Jesusbuch und die heutige Jesusforschung, Neukirchen-Vluyn 2001.

7 R. Bultmann: Theologie des Neuen Testaments, hg.v. O. Merk (UTB 630), Tibin-
gen ?1984; vgl. auch E.W. Stegemanns ausgezeichneten Artikel: Zwischen religi-
onsgeschichtlicher Rekonstruktion und theologischer Interpretation. Rudolf
Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments» in ihrem forschungsgeschichtli-
chen Kontext, ThZ 55 (1999) 137-155.

8 Bultmann: Theologie (Anm. 79), 1f.

81 Bultmann: Jesus (Anm. 78), 7-15.

82 Wenn auch Bultmanns Schriften nachweislich von einem strukturellen Antijudais-
mus durchzogen sind (siche etwa Bultmann: Theologie [Anm. 79], 10-21; dets.:
Jesus [Anm. 78], 16—18; vgl. auch W. Stegemann: Das Verhailtnis Rudolf Bult-
manns zum Judentum. Ein Beitrag zur Pathologie des strukturellen theologischen
Antijudaismus, Kul 5 [1990] 26—44) so ist festzuhalten, dass Bultmann kein Anti-
semit war. So zog er in Marburg beispielsweise verschiedene prominente jidische
Forscherinnen und Forscher an, unter ihnen keine geringeren als Hanna Arendt
und Hans Jonas (siche etwa H. Jonas: Erinnerungen, hg.v. Ch. Wiese, Frankfurt
a.M. 2003, bes. 111). Auch verurteilte er als Mitglied der Bekennenden Kitrche in
seiner Eréffnungsvorlesung zum Sommersemester 1933 in Marburg die national-
sozialistische Judenpolitik und insbesondere die Einfithrung des Arierparagraphen
in die Kirchenverfassung; sein Bruder starb gar im Konzentrationslager (L. Sie-
gele-Wenschkewitz: Neutestamentliche Wissenschaft vor der Judenfrage. Gerhard
Kittels theologische Arbeit im Wandel deutscher Geschichte [TEH 208], Miinchen
1980, 20f.; und U. Neuschwander: Denker des Glaubens. Martin Buber, Albert



38 Gabriella Gelardini

de Einsichten geltend, zum einen nimlich, dass der Glaube der Nachfolger
Jesu, der «Christus des Kerygmasy, nicht die Fortsetzung des Glaubens Jesu
selbst beziehungsweise von dessen Verkindigung darstelle. Denn der irdi-
sche oder historische Jesus wurde im Kerygma zum Gegenstand des Glau-
bens, der Verkindiger zum Verkiindigten. Daraus folgerte er zum anderen,
dass auch der christliche Glaube nicht einfach eine Fortsetzung oder Variati-
on des judischen Glaubens oder der judischen Religion sein konnte. Erst
durch eine mythische und hypostasierte Interpretation der (historischen) Per-
son Jesu wurde etwas Neues, der christliche Glaube und das christliche Ke-
rygma, mithin die Bildung des Christentums als einer neuen universalen Re-
ligion moglich.

Wie Martin Laube kirzlich argumentierte, zielte Bultmanns «Radikallo-
sung der historischen Jesusfrage» darauf, «die Frage als solche abzuweisen»,
da Bultmann im Kontext von Bemithungen, christlichen theologischen Be-
hauptungen normative Gultigkeit zuzuschreiben, die «antihistoristische
Stossrichtung der frithen dialektischen Theologie» teilte und ithren Versuch,
ausgerechnet «der Relativitit des Historischen [...] zu entgehen».® Das ist ei-
nerseits plausibel, aber andererseits nicht. Obwohl Bultmann offensichtlich
wusste, dass es historischer Hermeneutik unmoglich ist, eine Position jenseits
von Geschichte einzunehmen, liess er diese Positionierung offen fiir einen
existenziellen «Augenblick der Entscheidung» («Entweltlichung» in Martin
Heideggers Terminologie). Er lehrte, dass solch ein Augenblick ein histori-
sches Bezugssystem voraussetze. Fiir Bultmann war dies im christlichen My-
thos von Jesus Christus (Kerygma) etabliert; seine Nachfolger glaubten, er habe
Ewigkeit an Geschichte und Himmel an Erde gebunden. Zudem argumen-
tierte Bultmann, dass nur eine Kombination von «Entmythologisierung» und
«existenzialer Interpretation» des Neuen Testaments den Sinn des Mythos ge-
genwirtiger Zeit zu erschliessen vermége. Aber ohne den Mythos der Uber-
schreitung von der Zeit zur Ewigkeit und der Erde zum Himmel, verkérpert
in der kultischen Verehrung von Jesus Christus als dem Herrn im Himmel,
die mit der hellenistischen Gemeinde und Paulus begann, erachtete Bultmann
das Christentum nicht als eine historische Moglichkeit. Daher war und blieb
der historische Jesus, wie radikal auch immer er seine Glaubensgenossen her-
ausgefordert haben mag, ein Jude. Er war ein Subjekt, ein Lehrer, ein Prophet
oder ein Rabbi, der seine judischen Genossen belehrte, und nicht ein Objekt
des Kerygmas, das von seinen kiinftigen Jiingern, sowohl Juden als auch Hei-

Schweitzer, Karl Barth, Rudolf Bultmann, Dietrich Bonhoeffer, Giitersloh 21975,
99-128 [bes. 99£]).

8 M. Laube: Theologische Selbsterklirung im Angesicht des Historismus. Uberle-
gungen zur theologischen Funktion der Frage nach dem historischen Jesus, KuD

54 (2008) 114—137 (bes. 118f).



Religion, Ethnizitit und Ethnoreligion 39

den, gepredigt wurde. Dementsprechend fiihrte Bultmann in die Frage nach
dem historischen Jesus nicht nur historischen Skeptizismus ein, sondern auch
die Uberzeugung, dass «Eigentlichkeit», hergestellt in einem «Augenblick der
Entscheidungy, nicht im Judentum, sondern nur im Christentum erreicht
werden kénne. Daher musste selbst Jesus aus dem christlichen Unterfangen
normativer Begriindung des Christentums ausscheiden. Er gehort zu den
«Voraussetzungen», nicht weniger und nicht mehr. Auch wenn Bultmann —
wie Wellhausen — Giberzeugt war, dass Jesus die angebliche jiidische «Gesetz-
lichkeit» kritisiert hatte, hatte er keinen guten Grund, Jesus von seiner «Eth-
noreligion» zu trennen.

Im Jahre 1953 behauptete Ernst Kdsemann (1906-1998)% programma-
tisch, dass das christologische Kerygma eine «Neue Frage nach dem histori-
schen Jesus» notwendig mache, da dieses sich auf eine irdische Gestalt und
ihre narrative Darstellung in den Evangelien berufe.®> Was als Disput zwi-
schen Lehrer und Schiiler, gemeinhin als Bultmann-Kisemann-Debatte be-
zeichnet, begann, etablierte sich schnell zur sogenannten Nexen oder Zweiten
Frage nach dem historischen Jesus.®¢ Sie war geprigt von einer iiber die histo-
rische Relativitit hinausreichenden Zuversicht, dass ein kritisch gesichertes
Minimum «echter» Jesusiiberlieferung gefunden werden koénne, nimlich
dann, wenn man alles ausscheide, was aus dem Judentum oder aus dem Ur-
christentum ableitbar sei. An die Stelle der literarkritischen Konstruktion der
iltesten Quellen in der «alten» Leben-Jesu-Forschung der Liberalen Theolo-
gie war methodisch unter anderem ein religions- und traditionsgeschichtli-
cher Vergleich mittels eines doppelten Differengferiteriums getreten.

Der radikale Bruch mit der Leben-Jesu-Theologie hatte enorme Auswir-
kungen auf zahlreiche Bultmann-Schiler. Sie rochen Verrat. Wenn dem hi-
storischen Jesus nicht eine «fir allemal bleibende, normative, absolute Bedeu-
tung»®’ zukomme, wiirde das Christentum absinken, glaubte Gerhard Ebe-
ling. Kédsemann widersprach Bultmanns Position auch deshalb entschieden,
weil es fur ithn undenkbar war, dass das Christentum sich einer mythischen,
kerygmatischen Version von Jesus Christus verdanke. Vielmehr, argumen-
tierte er, verdanke es sich einem historischen Stifter, der die jiidische Religion

8 O. Hofius: Art. «Kidsemann, Ernst», RGG* 4, Ttbingen 2001, 838.

8 E. Kisemann: Das Problem des historischen Jesus, in: ders.: Exegetische Versuche
und Besinnungen, Bde. 1 und 2, Géttingen ¢1970, Bd. 1, 187-214; vgl. auch B.W.
Henaut: Is the «Historical Jesus» a Christological Construct?, in: W.E. Arnal, M.
Desjardins (Hg,): Whose Historical Jesus? Waterloo 1997, 241-268 (bes. 247-254).

8 J.M. Robinson: Kerygma und histotischer Jesus, Zirich 2., Uberatb. und erg. Aufl.
1967.

8 G. Ebeling: Die Bedeutung der historisch-kritischen Methode fiit die protestanti-
sche Theologie und Kitche, in: ders.: Wort und Glaube, Tibingen 21962, 1-49

(bes. 14).



40 Gabriella Gelardint

iberwand. Bultmanns Position, dass der historische Jesus ein jiidischer Leh-
rer innerhalb des Judentums und also des jidischen Gesetzes — der Tora —
war, erschien ihm geradezu frevelhaft.®® In seinem 1975 erschienenen Aufsatz
«Die neue Jesus-Frage» fasste Kdsemann seine Auseinandersetzung mit Bult-
mann iber dieser Frage so zusammen:

«Das ist mir unvergesslich in einem dramatischen Gesprich deutlich geworden, in
welchem Bultmann seinen alten Schiilern gegeniiber den irdischen Jesus als Trager
des Gesetzes bezeichnete, wie es seiner radikalen Betonung des Entscheidungsru-
fes entspricht. Ein Abgrund riss auf, als ich antwortete, dann habe der Auferstan-
dene die Aufgabe, uns vom Irdischen zu erlosen»®

So verdankte sich die Neue oder Zweite Frage nicht nur der Herausforderung
durch den modernen Historizismus, sondern auch historischer Forschung,
die sich eingestanden hatte, dass es nicht moglich sei, Jesus vom Judentum zu
trennen. «Br ist wohl Jude gewesen und setzt spatjudische Frommigkeit vor-
aus, aber er zerbricht gleichzeitig mit seinem Anspruch diese Sphire.»”’ Wenn
Kisemann anfihrte, dass christlicher Glaube an Jesus substantieller Kriterien
vom historischen Jesus bediirfe, meinte er das nicht wirklich. Denn wenn die
historische Kiritik nicht in der Lage war, seine Uberzeugung anzunehmen,
dass der historische Jesus «die Grenzen der jiidischen Religion entscheidend
durchbrochen» habe und «das Judentum radikal iberwand»,”! sondern es fur
glaubhafter hielt, dass Jesus ein Jude war und einer bleiben wollte, kimmerte
sich Kdsemann nicht um sein Kriterium. Dann musste der Auferstandene uns
vom Irdischen erlésen! Was also von historischer Forschung Bestitigung fin-
den sollte, war nur, dass Jesus nicht mit dem Judentum iibereinstimmte. Da-
her bevorzugte Kisemann das Adjektiv «rdisch» gegeniiber «jiidischy, als ob
Jesus in der Lage gewesen wiire, seine nationale und ethnische Identitit zu
transzendieren.”?

8 TheiBlen, Merz: Der historische Jesus (Anm. 5), 25-27. Auf Kisemanns Aufsatz
replizierte Bultmann mit: Das Verhiltnis der urchristlichen Christusbotschaft zum
historischen Jesus., Vorgelegt am 25. Juli 1959 (SHAW.PH 1960/3), Heidelberg
1960, worauf Kisemann seinerseits wiederum reagierte: Sackgassen im Streit um
den historischen Jesus (1964), in: ders.: Exegetische Versuche und Besinnungen 2
(Anm. 85), 31-68 (33.47—49.60f.), und schliesslich wiederum Bultmann: Antwort
an Ernst Kdsemann, in: ders.: Glauben und Verstehen. Gesammelte Aufsitze, Bd.
4, Tubingen 21967, 190-198.

8 In: ]J. Dupont (Hg): Jésus aux origines de la christologie (BEThL 40), Gembloux/
Leuven 1975, 47-57 (bes. 52).

% Kisemann: Problem (Anm. 85), 206.

%1 Kisemann: Sackgassen (Anm. 88), bes. 47-48.

92 Paradoxerweise sah Kisemann in historischer Kritik ein Instrument gegen den
«Doketismus» und beschuldigte Bultmann und andere dieser Hiresie; A.K.M.



Religion, Ethnizitit und Ethnoreligion 41

Und die Dritte Frage?

Gerd Theillen ist iberzeugt, dass nach «mehr als zweihundert Jahren» For-
schung die Dritte Frage nach dem historischen Jesus nun endlich anerkennt:
«Jesus gehort ins Judentum.»? William E. Arnal teilt diese Ansicht, aber ver-
weist auf jingste Kontroversen, insbesondere unter amerikanischen For-
schern. In seiner Abhandlung iber das sogenannte Jesus Seminar hilt er fest,
dass auf dem Spiel stehe, «what it zeans that Jesus was a Jew» und «what kznd
of Jew he was».”* Er distanziert sich dabei von einer Reihe von Forschern,
einschliesslich Birger A. Pearson und John P. Meier. Pearson beschuldigt das
Jesus Seminar «of robbing Jesus of his Jewishness» und folgert: «the Jesus
Seminar has finally robbed him of his religion».” Und Meier stellt fest: «some
of the Seminat’s opponents have accused them of engaging in a new de-Judi-
fication of Jesus».”® Die Liste liesse sich ohne Probleme vetlingern, nicht zu-
letzt durch Elisabeth Schussler Fiorenza, die von einer Wiederkehr der Ersten
Frage spricht.”” Auch wenn die erklirte Absicht der Dritten Frage diejenige
war, «to free history and exegesis from the control of theology»,”® zeigt sich
ein offensichtliches Unbehagen an der historischen und exegetischen Kon-
struktion Jesu. Es trifft tatsichlich zu, dass der historische Jesus allgemein als
Jude betrachtet wird, obgleich das nicht ein Ergebnis der Dritten Frage ist,
sondern von manchen Vertretern und Vertreterinnen der ilteren Forschung
schon erarbeitet wurde. Die grosse Ausnahme stellen nattrlich die rassisti-
schen Nazitheologien und ihre Vorldufer dar. Die Dritte Frage situiert Jesus
weitgehend nnerbalb des Judentums, jedoch auf unterschiedliche Weisen. In
der Ersten und Zweiten Frage wurde scharf dartiber debattiert, was es bedeu-
tet, dass Jesus ein Jude sei, und ob oder wie eine solche Identitikation sich mit
der Behauptung reime, dass Jesus zur selben Zeit ein radikaler Kritiker des Ju-
dentums war, wenn nicht gar die Gestalt, die darauf zielte, die Grenzen jidi-
scher Ethnoreligion zu durchbrechen. Daher ist es notig, den Unterschied

Adam: Faithful Interpretation. Reading the Bible in a Postmodern World, Minnea-
polis 2006, 37-55.

% G. TheiBen: Jesus als historische Gestalt. Beitrdge zur Jesusforschung, zum 60.
Geburtstag von Gerd Theien hgv. A. Merz (FRLANT 202), Géttingen 2003, 35.

% W.E. Arnal: The Symbolic Jesus. Historical Scholarship, Judaism and the Construc-
tion of Contemporary Identity, London 2005, 29.

% B.A. Pearson: The Gospel According to the Jesus Seminar (Occasional Papers of
the Institute for Antiquity and Christianity 35, The Claremont Graduate School,
April 1996), 43.

% ].P. Meier: The Present State of the «Third Quest» for the Historical Jesus. Loss
and Gain, Bib. 80 (1999) 459487 (bes. 484).

97 Schiissler Fiorenza: Jesus (Anm. 5), 42-55.

% E.P. Sanders: Jesus and Judaism, Philadelphia *1987, 333.



42 Gabriella Gelardint

zwischen den ersten zwei und der Dritten Frage festzuhalten. Nichtsdestowe-
niger jedoch gilt es, die Dritte Frage nach denselben Kriterien zu priifen wie
die friheren, nimlich danach, wie im Blick auf die Geschichte des antiken Ju-
dentums die Kategorien von «Ethnizitit, «Nationalitit» und «Ethnoreligion»
verwendet werden. Wenn Jesus nicht das grosse individuelle Genie wat, so
fragt man sich, ob solch eine Mischidentitit, wie sie Jesus nach John D. Cros-
sans «Jewish Cynic»? darstellt, wirklich eine plausible historische Moglichkeit
ist; und ferner ist zu fragen, ob tberzeugende Beweise votliegen, die die Exi-
stenz einer vergleichbaren Bewegung innerhalb Galildas und Juddas gegen
Ende des Zweiten Tempels belegen. Die Konstruktion einer mediterranen
Kultur ist gewiss gerechtfertigt, jedoch nur, wenn solch ein Unterfangen eti-
sche Kategorien der Kulturanthropologie einschliesst, selbst wenn es etwas
abstrakt erscheint.

Was eine historische Untersuchung zu beweisen hat, ist die konkrete
Form der Kultur einer Bewegung wie derjenigen Jesu in threr Wechselbezie-
hung zum zeitgenossischen Judentum. Liasst sich wirklich plausibel machen,
dass Jesus sich von der «mediterranen Kultum zu unterscheiden suchte? Wer
istin der Lage zu beurteilen, was 7z und was oxt war? Und ist es ferner wirklich
moglich, abstrakt von «inklusiven» und «exklusiven» Typen des Judentums zu
sprechen?!™ Schiissler Fiorenza bemerkte zu Recht vor mehr als zwei
Jahrzehnten, «(t)o speak about the Jesus movement is to speak about a Jewish
movement that is part of Jewish history in the first century CE».!"! Daher gilt
es zu erortern, ob die verschiedenen von der Dritten Frage konstruierten Je-
susbilder tatsichlich einen moglichen «Teil judischer Geschichte des ersten
Jahrhunderts» reprisentieren, und ob sie sich im Diskurs um Identitit und
«Ethnizitit unter Juden jener Zeit und jenes Territoriums als denkbare Mog-
lichkeiten erweisen.

Abstract

This article argues that German-speaking Protestant theology was caught in a real di-
lemma through its inquiry into the historical Jesus, since from its very beginnings with
Reimarus, it had to grapple with the fact that Jesus was a Jew in more than a casual sen-
se. This suited neither orthodox dogma nor modern Protestant theology’s arrangement
with historical criticism. To exercise theological control, a tension was therefore esta-
blished between Jesus’ «religion» and his «ethnicity» (or «nationality»), albeit in two cha-

9 ].D. Crossan: The Historical Jesus. The Life of a Mediterranean Jewish Peasant,
San Francisco 1991, 421.

100" Crossan: The Historical Jesus (Anm. 99), 418.

10 F, Schussler Fiorenza: In Memory of Her. A Feminist Theological Reconstruction
of Christian Origins, New York 1983, 105.



Religion, Ethnizitit und Ethnoreligion 43

racteristic and distinct manners. First, Jesus was construed as a figure whose religion
conflicted with or transcended his (Jewish) ethnicity or nationality, rendering negligible
the latter aspect of his identity as a merely external or formal fact. Second, however,
when, in the late nineteenth and early twentieth centuries, the non-dissoluble cohesion
of Jesus’” ancient ethnoreligious Jewish identity had to be acknowledged, the pattern
shifted to (Christian) transethnic religion versus (Jewish) ethnoreligion (including the
historical Jesus). Starting with the present scholatly discussions about the problem of
applying modern categories like «ethnicity,» «ethnoreligion» «nationality» and «religi-
on» to ancient history, I argue that in the quest for the historical Jesus, the modern con-
cept of «religion» was conceived as a separate sphere from the outset. Only a modern
concept of individualism was able to construe a historical Jesus along lines in which the
nature of his «religion» could be distinguished or even separated from his «ethnicity.»

Gabriella Gelardini, Basel



	Religion, Ethnizität und Ethnoreligion : die Entstehung eines Diskurses innerhalb deutschsprachiger historischer Jesusforschung

