
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 66 (2010)

Heft: 1

Artikel: Religion, Ethnizität und Ethnoreligion : die Entstehung eines Diskurses
innerhalb deutschsprachiger historischer Jesusforschung

Autor: Gelardini, Gabriella

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877754

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion, Ethnizität und Ethnoreligion

Die Entstehung eines Diskurses innerhalb deutschsprachiger
historischer Jesusforschung

Noch 1974 konnte der renommierte deutsche Neutestamentier Ferdinand
Hahn erklären, dass Jesus «nicht bereit war, als Jude jüdisch zu leben im Sinne
des damaligen jüdischen Selbstverständnisses, gleich welcher Schattierung».
Er hätte vielmehr einen «Konflikt» mit den Repräsentanten des Judentums in
seiner Zeit ausgetragen, der «eine grundsätzliche Bedeutung hatte und die
Fundamente des jüdischen Glaubens, vor allem das Gesetzesverständnis,
betraf».1 Fast genau zweihundert Jahre früher hatte Gotthold Ephraim Lessing
mit der Edition der «Fragmente eines Ungenannten» die genau gegenteilige
Behauptung in die Welt gesetzt, und damit — jedenfalls nach Albert Schweitzer

— die Geschichte der historischen Jesusfrage überhaupt erst in Gang
gesetzt.2 Lessings anonymer Autor, später mit dem Hamburger Deisten
Hermann Samuel Reimarus identifiziert, argumentierte, Jesus «war [...] ein geborener

Jude und wollte es auch bleiben»,3 und «dass Jesus die Jüdische Religion
in keinem Stücke abschaffen, und statt derselben eine neue einführen wollte».4

Unter offensichtlicher Anspielung auf Martin Luthers berühmte Schrift,
DassJesus Christus ein geborenerJude sei, hinterfragte Reimarus sowohl die orthodoxe

christologische Glaubenslehre der Anhjpostasie (wonach der «Gottessohn»

jenseits der göttlichen keine eigene menschliche Natur aufweise) als

auch das Rapprochement der modernen Theologie mit der historischen
Hermeneutik. Wenn Jesu menschliche Natur — freilich existierte für Reimarus
keine göttliche Natur Jesu, wie sie das christliche Dogma postulierte — im
Blick auf Geburt, Nationalität und Religion jüdisch war, konnte der Angriff

1 F. Ffahn: Methodologische Überlegungen zur Rückfrage nach Jesus, in: K. Ker-
telge (Hg.): Rückfrage nach Jesus. Zur Methodik und Bedeutung der Frage nach
dem historischen Jesus (QD 63), Freiburg i.B. 1974, 11—77 (bes. 43).

2 Albert Schweitzers Werk erschien 1906 erstmals unter dem Titel: Von Reimarus zu
Wrede. Eine Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, und 1913 in einer neu
bearbeiteten und erweiterten Auflage unter dem heute üblichen und noch erhältlichen
Titel: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (UTB 1302), Tübingen 9. Aufl.,
Nachdr. der 7. Aufl. 1984.

3 GE. Lessing: Theologiekritische Schriften 1 und II (Werke 7), in Zusammenarb.

m. H. Göbel hg.v. H.G. Göpfert, München 1976, 502.
4 Lessing: Theologiekritische Schriften (Anm. 3), 522.

ThZ 1/66 (2010) S. 22-43



Religion, Ethnizität und Ethnoreligion 23

auf die christliche Sicht von Jesus als dem Urheberund Stifter des Christentums
kaum radikaler sein.

Die deutschsprachige protestantische Theologie sah sich ihrer historischen

Jesusfrage wegen vor ein Dilemma gestellt. Denn seit ihren Anfängen
durch Reimarus hatte sie sich mit der Tatsache auseinanderzusetzen, dass

Jesus mehr als beiläufig ein Jude war. Das entsprach freilich weder Protestantischer

Orthodoxie noch Liberaler Theologie, welche sich die historische Kritik

bereits angeeignet hatte. Wenn der historische Jesus ein Jude und nichts
als ein Jude war, war das protestantische Konzept von Jesus als einem
heroischen und genialen Lehrer, wie auch einem freien und freilich männlichen
Individuum ernsthaft in Frage gestellt.5 Angesichts des verzerrten Bildes von
den Juden, ihrer sozialen Herabsetzung und der Vorenthaltung gleicher
bürgerlicher Rechte bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts in Deutschland, wird
schnell ersichtlich, was für einen Anstoss es erregen musste, Jesus zu einem
Juden zu erklären und ihm infolgedessen die Gründung des Christentums
abzusprechen. Erwähnenswert ist dabei auch, dass dem vorherrschenden Bild
von Juden eine antijüdische Geschlechtskonstruktion einkodiert war, nach
der jüdische Männer als effeminiert und zum Führen eines heroischen
Lebens als unfähig erachtet wurden; die Umkehrung dieser Konstruktion fand
freilich auch auf jüdische Frauen Anwendung.6 Juden ihrerseits rangen um
Emanzipation und Integration in die zivile Gesellschaft, und Nichtjuden wie
Lessing unterstützten ihren Anspruch auf gleiche Zivilrechte. In einem seiner

5 D. Georgi: Art. «Leben-Jesu-Theologie/Leben-Jesu-Forschung», TRE 20, Berlin/
New York 1990, 566-575 (bes. 566f.); ders.: The Interest in Life ofJesus Theology
as a Paradigm for the Social History of Biblical Criticism, HTR 85 (1992) 51—83;

E. Schüssler Fiorenza: Jesus and the Politics of Interpretation, New York 2000;
ferner E.W. Stegemann: Art. «Jesus von Nazareth», DNP 5, Stuttgart 1998, 910—

922 (bes. 910£); G. Theißen, A. Merz: Der historische Jesus. Ein Lehrbuch,
Göttingen 3., durchges. und erg. Aufl. 2001, 21-26; N.T. Wright: Art. «Quest for the
Historical Jesus», ABD 3, New York 1992, 796—802 (bes. 796—798); für einen
aktuelleren Beitrag zur Liberalen Theologie siehe W Zager: Liberale Exegese des

Neuen Testaments. David Friedrich Strauß, William Wrede, Albert Schweitzer,
Rudolf Bultmann, Neukirchen-Vluyn 2004.

6 M. Biberman: Masculinity, Anti-Semitism, and Early Modern English Literature.
From the Satanic to the Effeminate Jew, Burlington 2004; R.S. Wolper: The Lustful

Jew in the Eighteenth Century. A Sympathetic Stereotype?, in: A. Shinan (Hg):
Proceedings of the Sixth World Congress of Jewish Studies, Held at the Hebrew
University of Jerusalem, 13-19 August, 1973, Under the Auspices of the Israel
Academy of Sciences and Humanities (4 Bde.), Jerusalem 1977—1980, Bd. 3, 147—

157; D. Boyarin: Unheroic Conduct. The Rise of Heterosexuality and the Invention

of the Jewish Man, Berkeley 1997; Boyarin scheint zu argumentieren, dass

diese Stereotype in rabbinischen Konzepten und nicht in antijüdischen Phantasien

gründeten.



24 Gabriella Gelardini

Bühnenstücke stellte Lessing sogar einen Juden dar, der «auf dem Niveau der
aufgeklärten Menschen» stand, und dessen Verhalten bemerkenswerterweise
«in scharfem Kontrast zu dem seiner nichtjüdischen Figuren» stand.7

Wie Hans Liebeschütz in einer luziden Studie zeigen konnte, kam dem
antiken Judentum in der deutschen historischen Forschung zu Beginn des 18.

Jahrhunderts eine herausragende Bedeutung zu, nicht zuletzt deshalb, weil
historische Bibelkritik sich mit den unbestreitbaren «Zusammenhänge(n) mit
der jüdischen Welt»8 - aus der die christliche Religion hervorgegangen war —

auseinandersetzen musste. Bevor Lessings anonymer Autor ihre Fundamente
erschütterte, war die übereinstimmende Antwort gegenüber der offensichtlichen

Kohäsion Jesu (und seinerJünger) mit antikem Judentum, diese Verbindung

zu marginalisieren. Jesus «akkomodierte» bloss seine Lehre an seine

zeitgenössische jüdische Hörerschaft. Das Judentum jedoch war nicht die
Essenz oder Natur seiner Religion, sondern nur die äussere Schale, wie Johann
Salomo Semler (1725—1791) und andere anführten.9

Daher hatte sich bereits vor Reimarus eine Spannung zwischen dem histo-
rischenjesus und demjudentum etabliert. Um nun die theologische Kontrolle

über die historische Hermeneutik zu erlangen, lösten Gelehrte diese Spannung

auf, indem sie Jesu «Religion» (oder «Kultur») teilweise oder gänzlich
gegen seine «Ethnizität» (oder «Nationalität») ausspielten, wenngleich auf zwei
charakteristische und unterschiedliche Weisen. Einerseits wurde der historische

Jesus zunächst als Gestalt konstruiert, deren Religion entweder mit
(jüdischer) Ethnizität kollidierte oder diese transzendierte, wodurch die Ethnizität

zum verzichtbaren Aspekt seiner Identität, zum bloss äusseren Faktor
degradiert wurde. Andererseits, als im späten 19. und frühen 20. Jahrhundert
religiös-historische Forschung sich mehr oder minder die «Jüdischkeit» von
Jesu Religion eingestehen musste, verschob sich das Muster von (christlicher)
Religion versus (jüdische) Ethnizität Jesu zu einem Muster von (christlicher;
transethnischer) Religion versus (jüdische) Ethnoreligion (einschliesslich
derjenigen des historischen Jesus).

In diesem Artikel beginne ich mit gegenwärtigen Debatten zur Terminologie

sowie zur umstrittenen Anwendung der Kategorien «Religion» und
«Ethnizität» auf die antiken Quellen. Ich werde mich kurz zu Diskursen über
kollektive Identität antiker loudaioi in den Arbeiten verschiedener Forscher,
einschliesslich denen von Shaye J.D. Cohen, Steve Mason und David Good-
blatt, äussern. In den darauf folgenden Abschnitten werde ich zur Begrün-

7
J. Katz: Aus dem Ghetto in die bürgerliche Gesellschaft. Jüdische Emanzipation
1770-1870, üb.v. W Lötz, Frankfurt a.M. 1986, 82.

8 H. Liebeschütz: Das Judentum im deutschen Geschichtsbild von Hegel bis Max
Weber (SWALBI 17), Tübingen 1967, 15.

9 St. Alkier: Urchristentum. Zur Geschichte und Theologie einer exegetischen Dis¬

ziplin (BHTh 83), Tübingen 1993, 21-44.



Religion, Ethnizität und Ethnoreügion 25

dung meiner Hauptthese charakteristische Beispiele anführen. Zunächst
behandle ich Reimarus, nach dessen Meinung der historische Jesus sowohl in
religiöser als auch ethnischer Hinsicht ein Jude war. Danach untersuche ich
zwei Beispiele von Reaktionen auf diese Ansicht, die dem Muster «Religion
versus Ethnizität» folgen, namentlich am Beispiel von Johann Gottfried Herder

und Ferdinand Christian Baur. Der vierte Abschnitt handelt knapp von
Julius Wellhausen und Rudolf Bultmann; beide erachteten den historischen
Jesus mehr oder minder widerwillig als Juden, sowohl religiös als auch
ethnisch. Sie trennten ihn aber in Folge dieser Auffassung von der christlichen
Religion, Wellhausen über das «Evangelium» und Bultmann über das «Keryg-
ma». Hier ist es auch angebracht, von einer Überschattung der historischen
Jesusfrage durch die Kontroverse zwischen theologischem Selbstverständnis
und den Herausforderungen des modernen Historismus zu sprechen. Dies
war offensichtlich der Hintergrund der sogenannten Zweiten Frage nach dem
historischen Jesus, die unter Schülern Bultmanns ihren Anfang nahm. Ich
werde darlegen, dass insbesondere Ernst Käsemanns Position in diesem Disput

vom Erbe Liberaler Theologie und antijüdischen Ressentiments kontrolliert

war. Der letzte Abschnitt behandelt schliesslich die Dritte Frage nach
dem historischen Jesus.

«Religion», «Ethnizität» und «Ethnoreligion» — einige Bemerkungen z»r Terminologie

Wie das englische Wort Judaism meint auch das deutsche «Judentum» die
jüdische Religion in modernem Sprachgebrauch. Der Begriff beinhaltet jedoch
auch die aktuelle und historische Performanz jüdischer Kultur oder Religion
(«Jüdischkeit») und jüdischer Kollektivität («Judenheit oder Judenschaft»).
Der Begriff bezeichnet demnach sowohl den religiösen als auch den kulturellen

Ausdruck von Juden und ihrer Konstitution als Kollektiv, Volk oder
Nation. Daher verwischt der deutsche Sprachgebrauch potentiell auch die
Unterscheidung zwischen einer Zugehörigkeit zu den Juden, dem jüdischen
Volk oder der jüdischen Nation, also dem ethnischen Kollektiv, und einer
Zugehörigkeit zum Judentum als einer kulturellen Identität, die mehrheitlich
als spezifisch religiöses System verstanden wird. So ist es möglich, von Jesus
als einem Juden zu sprechen, als einer Person, die jüdischer Abstammung ist
oder die von Geburt an zum jüdischen Volk oder zur jüdischen Nation
gehört, und gleichzeitig in Abrede zu stellen, dass er der jüdischen Lebensweise,
dem Judentum oder der «Jüdischkeit» folgen wollte. Daher kann man zwar
von Jesus als einem Juden sprechen, ohne jedoch gleichzeitig zu implizieren,
dass er am Selbstverständnis des zeitgenössischen Judentums — welcher
Ausprägung auch immer — teilhatte. Das ist ein durch und durch modernes Konzept,

das in die Sprache — bei Verwendung von Ausdrücken wie «Religion»



26 Gabriella Gelardini

«Ethnizität» und «Ethnoreligion» etwa — bereits eingeschrieben ist. Aber ich
benutze sie als etische Kategorien, um aufzuzeigen, auf welche unterschiedlichen

Dinge sie mittels unterschiedlicher oder nicht-unterschiedlicher Worte
verweisen.

Das Problem der Anwendung von Alltagssprache auf antike Geschichte
ist bekannt. Da Worte wie «Nation», «Nationalität», «Nationalismus» und
insbesondere «Rasse» enge und unter Umständen ideologisch geladene moderne
Konzepte in antike Quellen zu tragen scheinen, erfreut sich das Kunstwort
«Ethnizität» eines guten Rufs unter heutigen Forschern. David Goodblatts
aufschlussreiche Studie mit ihrer theoretischen Analyse der in historiographi-
scher Forschung der griechischen, römischen und jüdischen Antike verwendeten

Terminologie bietet dabei zahlreiche Einsichten in diese Debatte.10
Während er daraufhinarbeitet, die Verwendung von «Nationalität» und
«Nationalismus» als adäquate Begriffe wieder einzuführen, findet Goodblatt es

«difficult and not helpful to distinguish ethnicity from nationality»,11 obschon
er nicht gegen «Ethnizität» als angemessene etische Kategorie argumentiert.12

Die Verwendung von «Religion» für antike Geschichte stellt ein anderes
Problem dar. Im Blick auf die griechischen Ausdrücke Ioudaios und loudaïsmos

sucht Steve Mason in seiner jüngsten und reichhaltigen Untersuchung
aufzuzeigen, dass es nicht nur anachronistisch, sondern geradezu problematisch ist,
den Begriff «Religion» als etische Kategorie zu verwenden.13 Masons
linguistische Analyse ist in der Tat überzeugend, da sie die andauernde Beziehung
der zwei erwähnten griechischen Begriffe im Diskurs über Ethnizität im Blick
aufJuden als Volk oder Nation in der Antike unterstreicht. Für die mediterrane

Diaspora hatte John M.G. Barclay zuvor bereits argumentiert, «the
evidence indicates that it was ethnicity—precisely the combination of ancestry and
custom—which was the core of Jewish identity in the Diaspora».14 Auch

10 D. Goodblatt: Elements of Ancient Jewish Nationalism, Cambridge 2006, 1—27.
11 Goodblatt: Elements (Anm. 10), 26.
12 Verschiedentlich wurde in den letzten drei (ahrzehnten darauf hingewiesen, durch

sozialwissenschafdich arbeitende Wissenschafder zumal und jüngst durch Denise
Kimber Buell (Why This New Race. Ethnic Reasoning in Early Christianity, New
York 2005), dass das Frühchristentum insbesondere der Spätantike sich im Blick
auf seine kollektive Selbstdefinition selbstverständlich auf ethnische Kategorien
berief. Insofern war die Wiederentdeckung von Ethnizität im Zuge der Säkularisierung

und des Nationalismus wichtig, problematisch freilich war ihre antisemitische

Instrumentalisierung.
13 St. Mason: Jews, Judaeans, Judaizing, Judaism. Problems of Categorization in Anci¬

ent History, JSJ 38 (2007) 457-512.
14 J.M.G. Barclay: Jews in the Mediterranean Diaspora. From Alexander to Trajan

(323 BCE-117 CE), Berkeley 1996, 404; vgl. ders.: Constructing Judean Identity
after 70 CE. A Study of Josephus's Against Apion, in: Z.A. Crook, Ph.A. Harland:



Religion, Ethnizität und Ethnoreligion 27

Shaye J.D. Cohen, mit dem Mason in eine fruchtbare Debatte eintrat, ist sich

gewiss, «(t)he Jews (Judeans) of antiquity constituted an ethnos, an ethnic
group».15 Er argumentiert allerdings, dass seit der Zeit der Hasmonäer eine
kulturelle oder religiöse Akzentuierung stattgefunden habe. Daher charakterisiert

er jüdische Identität am Ende des Zweiten Tempels als «ethnoreligiös»:

«For most loitdaioi in antiquity, the ethnic definition was supplemented, not
replaced, by the religious definition.»16

Cohen sieht den ausgeprägten Unterschied im Identitätskonzept des Ethnos
der loudaioi neben anderen ethnë in der charakteristischen Weise, «in which
they worshiped their God, what we today would call their religion».17 Mason
stellt dem jedoch entgegen, dass es sich ausschliesslich um Ethnizitätsdiskur-
se handelt, innerhalb derer die Unterscheidungen mittels spezifischer ethnischer

und identitätsrelevanter Grenzlinien gesetzt wurden, wie Bräuche etwa,
Gesetze, Traditionen, rituelle Interaktionen mit den göttlichen Welten;
Cohen hält dagegen, dass, obschon die ethnischen Verbindungen nie entkräftet
oder gar aufgehoben wurden, es den Prozess von Ethnos zu Ethnoreligion
anzuerkennen gilt.18

Cohen ist modernen soziologischen und ethnologischen Theorien von
«imagined communities» verpflichtet (Benedict Anderson), wonach nationale
oder ethnische Gruppen stets ihre Identitäten konstruieren; insbesondere
Fredrik Barth machte geltend, dass Gruppen dies über das Ziehen von
Grenzlinien auf der Basis von «continuing dichotomization between members

and Outsiders» erreichen würden.19 Die Inhalte dieses Entwurfs sind
bisweilen umstritten und provozierten daher Kontroversen. Für Cohen «(t)he
sum total of these distinctive characteristics was designated by the Greek
word loudatsmos.», was mehr als blosse «Religion» oder «Judentum», nämlich
vielmehr «Jüdischkeit» meine.20 Mason hingegen argumentiert überzeugend,21

dass loudcäsmos in der Tat nicht Judentum oder die jüdische Religion

Identity and Interaction in the Ancient Mediterranean. Jews, Christians and

Others, FS Stephen G. Wilson, Sheffield 2007, 99-112.
15 Sh.J.D. Cohen: The Beginnings ofJewishness. Boundaries, Varieties, Uncertainties,

Berkeley 1999, 7.
16 Cohen: Beginnings (Anm. 15), 137; Cohen verweist hinsichtlich der Konzepte und

Terminologie auf ].A. Armstrong: Nations Before Nationalism, Chapel Hill 1982,
201-203.

17 Cohen: Beginnings (Anm. 15), 7.
18 Cohen: Beginnings (Anm. 15), 109.
19 F. Barth (Hg.): Ethnic Groups and Boundaries. The Social Organization of Cultu¬

ral Difference, Bergen 1969, 14 (entsprechend der Zitierweise Cohen: Beginnings
[Anm. 15], 5).

20 Cohen: Beginnings (Anm. 15), 7f.
21 Mason: Jews, Judaeans, Judaizing, Judaism (Anm. 13), 460—476.



28 Gabriella Gelardini

bezeichnet (zumindest nicht vor dem 3. Jahrhundert), sondern ein Kennwort
war, das sich auf die Identität von loudaioi bezog als Mitglieder ihres spezifischen

Ethnos. Die Verfechter von loudaïsmos bevorzugten die Beibehaltung
ihrer überlieferten Bräuche gegenüber deren Veränderung, etwa zum Hellenis-

mos, was loudaioi zu Hellenes machen oder verändern würde. loudaïsmos
bezeichnet daher die Aktivitäten, in welchen Mitglieder des Ethnos der loudaioi
sich engagierten, um ein Leben entsprechend der als erforderlich erachteten
Standards zu leben, Bräuche und Gesetze, oder die Aktivitäten solcher, die
andere zur Befolgung solcher Normen zwangen («Judaisieren»),

Ob wir Goodblatts Charakterisierung eines «belief in a common descent
and a shared culture available for mass political mobilization» als «national
identity» annehmen oder nicht, sei zur weiteren Diskussion dahingestellt.22
Auch bedarf es keiner Entscheidung an dieser Stelle, ob wir Cohen in seiner

Verbindung von kulturellen Aspekten ethnischer Identität zur Kategorie von
«Religion» folgen sollen. Es gilt jedoch in jedem Fall festzuhalten, dass «Religion»

in der Weise, wie Cohen den Begriff auf die antike Geschichte der
Juden anwendet, nicht mit dessen modernen Bedeutungen korrespondiert, da

er «Religion» mit einer unauflösbaren Einbettung in ethnische Identität
kombiniert. Religion als eine abgesonderte Sphäre, d.h. getrennt von anderen
kulturellen, sozialen und ethnischen Diskursen, ist undenkbar für die Antike.23
Es seien an dieser Stelle zwei Arbeitsthesen festgehalten: Wenn erstens
«Religion», «Ethnizität» und «Ethnoreligion» als etische Kategorien Verwendung
finden, so setze ich sie als moderne Begriffe voraus; zweitens gehe ich davon
aus, dass «Religion» als Begriff, der seit dem 18. Jahrhundert Teil der historischen

Jesusforschung wurde, deutlich macht, dass Religion — im Sinne des

modernen Konzepts — zur selben Zeit als eigenständige und unabhängige
Sphäre entstand.24 Das Paradox, dass Jesu ethnische Identität als Jude, d.h.
sein Status als ein Mitglied des jüdischen Volkes oder Nation, von seinem
Judentum getrennt wurde, muss daher vor dem grösseren Kontext der Entstehung

eines modernen Konzepts von Religion gesehen werden. Dies deckt
sich mit einer inhärenten Tendenz, Religion als etwas Klares und Exklusives
— ohne unscharfe Grenzen — zu verstehen. Schliesslich ist das Religionskonzept

des 17. und 18. Jahrhunderts mit einem Konfliktbereich verbunden,
nämlich zwischen dem Konzept von «natürlicher» oder «vernünftiger» Religion

zum einen und «offenbarten) oder «positiver» Religion zum anderen.

22 Goodblatt: Elements (Anm. 10), 26.
23 Dies vertritt auch J.H. Elliott: Jesus the Israelite Was Neither a «Jew» Nor a «Chri¬

stian». On Correcting Misleading Nomenclature, Journal for the Study of the
Historical Jesus 5 (2007) 119-154; problematisch an seiner These ist jedoch, dass

er den Begriff loudaios in einen Gegensatz zum Begriff Israelit bringt.
24 WC. Smith: The Meaning and End of Religion. A New Approach to the Religious

Traditions of Mankind, New York 1962.



Religion, Ethnizität und Ethnoreligion 29

Dieser Konflikt wirkte sich gleichfalls auf die Kontroverse über Jesu Religion
aus.

Jesus: Ein Jude, der ein Jude bleiben wollte (Reimarus)

Hermann Samuel Reimarus (1694—1768) war davon überzeugt, dass der
historische Jesus zumindest die deistische Sicht von Religion teilte, die er selbst

bevorzugte:

«Die reine Lehre Christi, welche aus seinem eigenen Munde geflossen ist, so fern
dieselbe nicht besonders in das Judentum einschlägt, sondern allgemein werden
kann, enthält nichts als eine vernünftige practische Religion.»25

Daher war diese Art von Vernunftreligion eine Kraft in Jesu «Reformation
des Jüdischen Aberglaubens»,26 die Reimarus voraussetzte. Insofern sollte
Jesus als «Reformer des Judentums» und als Lehrer der Menschheit angesehen
werden. Reimarus repräsentiert eine Tradition, die bereits mit Baruch Spinoza

ihren Anfang genommen hatte.27 Für Reimarus allerdings richteten sich
Jesu Lehren nur an Juden und betrafen nur ihre Religion und Nation. Denn
Jesus lehrte nicht nur das «Sittengesetz», sondern auch «Zeremonien-Gesetze»,

d.h. die spezifischen Bräuche der Juden. Jesus wollte keine Abschaffung
oder Abänderung der gebotenen Gesetze und Bräuche (Reimarus bezieht
sich explizit auf Mt 5,17), obschon er weitgehend die «innere Bekehrung des
Herzens» «dem Zeremonien-Gesetze und [...] äußerlichen Gebärden» vorgezogen

haben soll.28 Daher wollte Jesus nicht jenseits der jüdischen Nation
wirken. Wenngleich sein Evangelium auf das Kommen des himmlischen
Königreichs verwies, bezog sich dies auf eine «Theokratie», auf eine durch Jesus
wieder aufgerichtete jüdische Nation. Als «weltlicher Messias» gedachte er,
nur ein «weltliches Königreich» aufzurichten.29 Das erinnert offensichtlich an
Spinoza und John Toland.30 Jesus wollte, dass die Juden ihn als den verheis-
senen nationalen Messias erachteten. «Es war demnach sein Zweck nicht
gewesen, dass er leiden und sterben wollte; sondern dass er ein weltlich Reich
aufrichtete, und die Juden von ihrer Gefangenschaft erlösete», aber «darin

25 Lessing: Theologiekritische Schriften (Anm. 3), 314.
26 H.S. Reimarus: Apologie. Oder Schutzschrift für die vernünftigen Verehrer Got¬

tes, 2 Bde., hg.v. G. Alexander, Frankfurt a.M. 1972, Bd. 2, 39; Lessings Fragmente
vermieden mehrheitlich Reimarus' verächtliche Aussagen über Juden und Judentum.

27 P. Eicher: Bürgerliche Religion. Eine theologische Kritik, München 1983, 145.
28 Lessing: Theologiekritische Schriften (Anm. 3), 521.
29 Lessing: Theologiekritische Schriften (Anm. 3), 523, 539, 552.
30 Liebeschütz: Das Judentum (Anm. 8), 2-5.



30 Gabriella Gelardini

hatte ihn Gott verlassen, darin war ihm seine Hoffnung fehl geschlagen».31
Erst nach seinem Tod erfanden die Apostel aus eher niederen Motiven eine

«neue Religion», d.h. das christliche Glaubenssystem. Sie errichteten ein
«Lehrgebäude», in welchem Jesus nun als «geistliche(r) Erlöser des menschlichen

Geschlechts» erschien.32 Sie bedienten sich dabei auch der jüdischen
Tradition, um dieses Ziel zu erreichen. Reimarus verweist beispielsweise auf
das der jüdischen Apokalyptik entstammende Konzept des «Menschensohns».

Aber die «neue Religion» ruhte auf «erdichteten Fakten».33 Was daher
nach seinem Tod universal werden sollte, war nicht seine «vernünftige und
praktische Religion», sondern eine neue «positive», die christliche Religion.
Obgleich ein «Betrug», wurde sie jenseits der Grenzen jüdischer Nation durch
missionarische Aktivitäten universalisiert. Nicht Jesus also, aber seine Jünger
waren die Erfinder und Gründer des Christentums.

Reimarus erarbeitete seine radikale Leugnung der christlichen Natur von
Jesu Lehre, indem er sich zeitgenössischer historischer Hermeneutik bediente,

die er weiterentwickelte.34 Zentral war, dass er einen Jesus auf der Basis der
Evangelientexte konstruierte; Reimarus erachtete Jesus als einen Juden
sowohl in religiöser als auch nationaler Hinsicht, er war ein Jude und nichts
anderes, selbst wenn er das Judentum in Richtung einer «vernünftigen Religion»
zu reformieren suchte. Wenn theologische Kontrolle über Jesus als «Gründer»

christlicher Religion irgendwie wiederhergestellt werden sollte, dann
musste Jesus von der jüdischen Religion unterschieden, wenn nicht gar gänzlich

von ihr getrennt werden. Anders gesagt: Jesu Religion musste von ihrer
Kohäsion mit jüdischer Ethnizität oder Nationalität befreit werden. Reimarus
erachtete den historischen Jesus als Repräsentanten nationaler Religion, d.h.
der «Ethnoreligion» von Juden. Eine übernationale oder transethnische
christliche Religion wurde erst durch Jesu Nachfolger eingeführt. Es ist daher
kein Zufall, dass folgende Infragestellungen der «Jüdischkeit» Jesu, seiner

«Ethnoreligion», auf die zwei Prinzipien verwiesen, mit denen Reimarus die
nationale Identität der jüdischen Religion Jesu definiert hatte, nämlich das

Gesetz (als Einheit moralischer und zeremonieller Gesetze und Bräuche) und
das nationale Konzept von Gottes Königreich und/oder dem Messias als

Jesu jüdische «innerweltliche» Eschatologie. Freilich, Reimarus' Sicht von
Jesus als Reformer liess sich leicht annehmen. Aber was blieb, war folgendes
Problem: Was, wenn der historische Jesus den «zeremoniellen Gesetzen»
gehorcht und sie befolgt und dadurch ein Festhalten an der jüdischen «Ethno-

31 Lessing: Theologiekritische Schriften (Anm. 3), 555.
32 Lessing: Theologiekritische Schriften (Anm. 3), 577.
33 Ebd.
34 P. Stemmer: Weissagung und Kritik. Lüne Studie zur Hermeneutik bei Hermann

Samuel Reimarus (Veröffentlichung der Joachim Jungius-Gesellschaft der
Wissenschaften Hamburg 48), Göttingen 1983.



Religion, Ethnizität und Ethnoreligion 31

religion» zum Ausdruck gebracht haben sollte? Und dasselbe gilt für Jesu
messianische Idee: Jesus Hess sich ein messianisches Konzept nur schwer
absprechen; ihm jedoch ein exklusiv «weltHches Königreich», mehr noch, ein
«nationales» jüdisches Königreich mit einem Messias an der Spitze
zuzuschreiben, erschien als undenkbar, da der historische Jesus zumindest etwas
mit dem christiichen Messias gemein haben sollte.

Daher spielten die vermeintiichen national-jüdischen Ambitionen in Jesu
Lehre und Erwartung eine prominente und anhaltende RoUe in der Frage
nach dem historischen Jesus, weit über die kurze und heftige «Fragmenten-
Kontroverse» hinaus und auch ohne expüzite Bezüge auf Lessings anonymen
Autor. Ich verweise auf diesen Trend in der Ersten Frage nach dem historischen

Jesus als der «DenationaKsierung» von Jesu «EthnoreHgion». In gewisser

Weise zeigt dies auch eine «De-Judaisierung» an, die oft mit verschiedenen
antijudaistischen Ressentiments verbunden ist. Aber das ist ein anderes Thema.

Die «Denationalisierung» von Jesu Ethnoreligion (Herder und Baur)

Zwei Beispiele müssen hier genügen. Das erste entstammt den Ideen s(ur
Philosophie der Geschichte derMenschheit (1784—1791) des Dichters, Philosophen und
Theologen Johann Gottfried Herder (1744—1803), die grossen Einfluss bekamen.

Obschon er die moraüsche Kritik der Hebräischen Bibel durch Semler,
Immanuel Kant und andere ablehnte, hatte für Herder der historische Jesus
im Wesentiichen all den «Träumereien»35 von einer nationalen, messianischen
jüdischen «Theokratie» ein Ende gesetzt. Das Königreich Gottes war nicht
eine «weltliche Hoheit»,36 denn Jesus wollte ein «geistiger Erretter seines
Geschlechts»37 sein. Klar drückt dies das folgende Zitat aus:

«Es erschien ein Mann aus dem Volk, dessen Geist, über Hirngespinste irdischer
Hoheit erhaben, alle Hoffnungen, Wünsche und Weissagungen der Propheten zur
Anlage eines idealischen Reichs vereinigte, das nichts weniger als ein jüdisches
Himmelreich sein sollte. Selbst den nahen Umsturz seiner Nation sähe [sic\ er in
diesem höhern Plan voraus, und weissagte ihrem prächtigen Tempel, ihrem ganzen
zum Aberglauben gewordnen Gottesdienst ein schnelles trauriges Ende. Unter alle

Völker sollte das Reich Gottes kommen, und das Volk, das solches eigentümlich zu
besitzen glaubte, ward von ihm als ein verlebter Leichnam betrachtet.»38

35 J.G. Herder: Ursprung des Christentums samt den Grundsätzen, die in ihm lagen
(IV 17,1), in: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (Werke 6),

hg.v. M. Bollacher, Frankfurt a.M. 1989, 711, Zeile 14.
36 Herder: Ursprung (Anm. 35), 708, Zeile 32.
37 Herder: Ursprung (Anm. 35), 709, Zeilen 2-3.
38 Herder: Ursprung (Anm. 35), 711, Zeilen 15—25.



32 Gabriella Gelardini

Gegen alle «National-Religionen»39 sich wendend und eines «Verbrechen(s
an) der beleidigten Nation»40 und einer «unpatriotischen»41 Zerstörung der
Hoffnungen seiner Nation angeklagt, hätte Jesus gleichwohl eine Art von
«Exjudaismus»42 repräsentiert und einen «Volksglauben»43 befürwortet, «der
alle Völker zu Einem Volk machte».44 Herder sah dies in starkem, wenn nicht
paradoxem Kontrast zu den Ursprüngen dieses Glaubens in einer «hartsinni-
ge[n] Nation» stehen, «welche sich sonst für die erste und einzige unter allen
Nationen gehalten hatte».45 Daher, urteilte er, handle es sich um «eine
Revolution», die «aus dem verachteten Judäa hervorgegangen»46 sei. Aber diese
Nation war dem Untergang geweiht, und zum Zeitpunkt ihres Niedergangs
nach der Zerstörung des Zweiten Tempels gab sie so den Weg frei für die
«echteste Humanität»47, die Jesus repräsentierte.

Herders Konzept von Jesus war Teil seiner Theorie des Verfalls, nicht nur
der jüdischen Nation und des Judentums, sondern auch Roms und anderer
Nationen der Antike, und von diesem Verfall war selbst das Christentum
betroffen. Denn wo ein Aufgang ist, ist auch ein Niedergang. In Herders Konzept

repräsentiert der historische Jesus den reinen und genuinen Anfang des

Christentums, während das Judentum vor und das Christentum nach ihm den
Verfall repräsentieren. Wenn deshalb Jesus die «echteste Humanität» lehrte,
transzendierte seine Lehre - in der simplen Botschaft artikuliert: Gott ist dein
Vater und ihr alle seid Brüder — nicht bloss jüdisches Zeremonialgesetz,
sondern später auch die Zeremonien der christlichen gottesdienstlichen Anbetung.

In für ihn charakteristischer Manier begrüsste Ferdinand Christian Baur
(1792—1860), der einflussreichste deutsche Neutestamentier des 19. Jahrhunderts,

Jesu «reinere Messias-Idee»48 und Paulus' «Läuterung der Messiasidee».49

Anders als Herder mit seiner Idee eines plötzlichen, beinahe
unvorbereiteten Auftretens eines neuen genialen Stifters einer Religion der
Menschlichkeit, war Baur davon überzeugt, dass alles verbunden und ein
Produkt permanenter Entwicklung sei, hervorgerufen durch feindliche Parteien

39 Herder: Ursprung (Anm. 35), 712, Zeile 14.
40 Herder: Ursprung (Anm. 35), 711, Zeile 32.
41 Herder: Ursprung (Anm. 35), 711, Zeile 33.
42 Herder: Ursprung (Anm. 35), 711, Zeile 34.
43 Herder: Ursprung (Anm. 35), 712, Zeile 19.
44 Herder: Ursprung (Anm. 35), 712, Zeilen 19-20.
45 Herder: Ursprung (Anm. 35), 712, Zeilen 20-22.
46 Herder: Ursprung (Anm. 35), 710, Zeilen 4—6.
47 Herder: Ursprung (Anm. 35), 708, Zeile 19.
48 F.Ch. Baur: Vorlesungen über neutestamentliche Theologie, hg.v. F.F. Baur, Leipzig

1864, Nachdr. Darmstadt 1973, 94.
49 Baur: Vorlesungen (Anm. 48), 131.



Religion, Ethnizität und Ethnoreligion 33

und deren widerstreitende Prinzipien. Wenn auch Baur die Geschichte Jesu
als die ursprüngliche und prototypische Periode des Christentums erachtete,
da Jesus der erste gewesen sei, der die Idee einer christlichen Religion formuliert

habe, so bedurfte selbst Jesus der Entwicklung eines «messianischen
Selbstbewusstseins», das schliesslich mit seiner Rolle als Gründer der christlichen

Religion und als der moralische Reformer des jüdischen Gesetzes
korrespondiert. Er hatte daher eine «reinere Messias-Idee», aber nur eine «reinere»

und nur eine «Idee», da er sich nicht von der Form der national-messiani-
schen Idee verabschiedete. Diese «Reinigung» erfolgte durch Paulus' Univer-
salisierung der Idee, aber nur nachdem die ersten Jünger sie in einer
bestimmten judaistischen Form entwickelt hatten — und mittels Antithese dazu.

So hatte zwar Jesus die «Idee», aber er dissoziierte weder sie noch sich
selbst von ihrer nationalen und religiösen jüdischen Form oder ihrem konkreten

Ausdruck.50
Mit dem gleichen Muster beurteilte er auch Jesu und Paulus' Gesetzeslehre.

Für Baur betonte Jesus in der Bergpredigt ohne jeden Zweifel das moralische

Gesetz und die «Reinheit und Lauterkeit der Gesinnung»51 gegenüber
einer bloss äusserüchen und buchstäblichen Befolgung der Gebote. Aber stellte
er dem Sittengesetz das Mosaische Gesetz gegenüber, welches das «Ritualgesetz»

einschüesst? Baur vertiefte sich für die Antwort insbesondere in exegetische

Erwägungen zu Mt 5,17, einem Vers, der auch — wie erwähnt — Reima-
rus' Hauptargument stützte. Aber Baurs Schlussfolgerung war ambivalent.
Auf der einen Seite könnte Mt 5,17 Jesu moralische Lehre widerspiegeln und
gleichzeitig die Forderung einschliessen, das Zeremonialgesetz zu befolgen.
Auf der anderen Seite konnte dieser Vers, angesichts seines Kontexts im
Matthäusevangelium und der «judaistischen» theologischen Tendenz, die
Baur für das Evangelium annahm, eine spätere «judaistische Fassung»52 von
Jesu Logien repräsentieren. Daher existierte nach Baur zwar bereits in Jesus
selbst ein Bewusstsein des sittlichen Geistes des Christentums gegenüber
dem Judentum, aber erst mit Paulus wäre diese Antithese formell und explizit
artikuliert worden als die Abschaffung der charakteristischen «Ceremonien»
der jüdischen Religion, ihren «Festgebräuchen und Speisegesetzen»53 usw.
Daher wurde Paulus zum «zweiten Gründer» des Christentums, und Baur
initiierte dabei eine Verschiebung innerhalb der Forschung der Religionsgeschichtlichen

Schule und ihrer Erben.
Baurs Konzept beinhaltete die Vorstellung, dass der Geschichte des

Urchristentums nie etwas eigen war, das als absoluter Anfang hätte identifiziert

50 Alkier: Urchristentum (Anm. 9), 242.
51 Baur: Vorlesungen (Anm. 48), 48.
52 Baur: Vorlesungen (Anm. 48), 55.
53 Baur: Vorlesungen (Anm. 48), 171.



34 Gabriella Gelardini

werden können, nicht einmal der historische Jesus. Anders als Reimarus
argumentierte Baur jedoch nicht, dass Jesus ein Jude war und auch ein Jude bleiben

wollte. Aber anders wiederum als sein Schüler David Friedrich Strauss,
dem — wie Dieter Georgi es ausdrückte — «es beinahe gelungen (wäre), den

Zug der Leben-Jesu-Theologie vom Gleis zu bringen»54 — trennte Baur den
historischen Jesus nicht von seiner Rolle in der Geschichte des «Dogmas»,
welche mit seinen Schülern begann. Das war reserviert für die Leben-Jesu-
Theologie und insbesondere für Adolf von Harnack (1851—1930), den
deutschen Theologen und prominenten Kirchenhistoriker, der das Evangelium
Jesu als eine Religion, als Religion schlechthin erachtete.55

Anders als christliche Theologen begrüssten die wenigen jüdischen
Jesusforscher des 19. und 20. Jahrhunderts — am prominentesten Abraham Geiger,
der als einer der ersten historische Jesusforschung betrieb — Jesu Zuordnung
zur jüdischen Religion. Susannah Heschel hat gezeigt,56 dass Geigers Das
Judenthum und seine Geschichte''1 — erstmals 1864 veröffentlicht — sich als «Gegendiskurs»

lesen lässt, als «Umkehrung des Blicks». Und so wirkte es offenkundig

auch zu seiner Zeit auf Repräsentanten der «christlichen» Jesusforschung.
Geigers LokalisierungJesu innerhalb des pharisäischen Judentums seiner Zeit
musste umso anstössiger auf die christlichen Forscher wirken, als Geiger den
historischen Jesus genau in jener Gruppe des Judentums verortete, die christliche

Theologen als Inbegriff und Kulminationspunkt von dessen «Dekadenz»

und angeblicher «Gesetzlichkeit» ausgemacht hatten.58

«De-Christianisierung» des historischen Jesus (Wellhausen, Bultmannj

Aus Sicht des bedeutenden Alttestamentlers und Religionshistorikers Julius
Wellhausen (1844—1918) hatten Flarnack und die Leben-Jesu-Theologie den

«historische(n) Jesus [...] zum religiösen Prinzip erhoben und gegen das

Christentum ausgespielt»,59 obschon die Idee selbst, dass Jesus das «religiöse
Ideal»60 verkörperte, im Christentum und nicht im historischen Jesus gründete:

54 Georgi: Leben-Jesu-Theologie (Anm. 5), 570.
55 W. Stegemann: Die historische Jesusfrage — auch ein religious turn. Bemerkungen

zu einem christologischen Konzept der Moderne, in: A. Nehring, J. Valentin (Hg.):
Religious Turns - Turning Religions. Veränderte kulturelle Diskurse — Neue
religiöse Wissensformen (ReligionsKulturen 1), Stuttgart 2008, 179—206.

56 S. Heschel: Abraham Geiger and the Jewish Jesus (Chicago Studies in the History
ofJudaism), Chicago 1998, bes. 1-22.

57 A. Geiger: Das Judenthum und seine Geschichte. In 12 Vorlesungen, Breslau
1864.

58 Heschel: Abraham Geiger (Anm. 56), 1—22.
59

J. Wellhausen: Einleitung in die drei ersten Evangelien, Berlin 21911, 104.



Religion, Ethnizität und Ethnoreligion 35

«Ohne das Evangelium und ohne Paulus bleibt doch auch das Judentum an Jesus
haften, an dem er festhielt, obwohl er ihm entwachsen war.»61

Wellhausens Text offenbart durchweg seine Nähe zu Reimarus' Thesen. Vor
allem die Verlagerung vom «jüdischen» zum «christlichen», d.h. «himmlischen»

Messias, nach der Kreuzigung und auf der Basis eines «extatischen
Schauens»62 konstituierte einen plötzlichen «ungeheure(n) Sprung von dem

eigentlichen Messias zu einem anderen, der mit ihm nur den Namen gemein
hatte und in der Tat keiner war (sc. Messias)»:63

«Der Messias am Galgen, eine paradoxe Contradictio in adiecto, wurde das Schibboleth
eines enthusiastischen Glaubens und die Grundlage des christlichen Evangeliums.»64

Der historische Jesus teilte den «Enthusiasmus»65 seinerJünger nicht und war
auch kein Enthusiast. Wie beim Jesus von Reimarus war auch das messiani-
sche Konzept von Wellhausens Jesus «politischer» Natur.66 Anders als der
Jesus von Reimarus beabsichtigte der Jesus Wellhausens jedoch weder «(e)inen
Aufstand gegen die Römer» noch «(sein Volk) von der Fremdherrschaft [...]
(zu) [...] befreien». Stattdessen wollte er es freisetzen «von dem Joch der Hie-
rokratie und der Nomokratie»,67 d.h. von der «Theokratie» als einer
Herrschaft von Priestern und Gesetzen. Wellhausen vermeidet daher die Erwähnung

eines «nationalen» Messias. Sein Jesus soll «nach innen die messianische

Herrschbefugnis für sich in Anspruch genommen»68 haben, d.h. innerhalb
der jüdischen Nation. Dies allerdings schloss die Anwendung von Gewalt ein,
was Wellhausen dazu bewog zu äussern: «Bis zu einem gewissen Grade könnte

Reimarus Recht haben.»69 Auf Reimarus' berühmte und erwähnte
Charakterisierung des Todes des historischen Jesus als ein Fehlschlagen seiner nationalen

Hoffnung und messianischen Erwartung anspielend, schloss Wellhausen:

«Ohne seinen Tod wäre er überhaupt nicht historisch geworden. Der Eindruck
seiner Laufbahn beruhte darauf, dass sie nicht abgeschlossen, sondern jäh unterbro-

60 Ebd.
61 Ebd.
62 Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 149.
63 Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 81.
64 Ebd.
65 Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 149.
66 Vgl. Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 151, wo er das Konzept Albert Schweit¬

zers einer «konsequenten Eschatologie» verwirft.
67 Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 83.
68 Ebd.
69 Ebd.



36 Gabriella Gelardini

chen wurde, nachdem sie kaum begonnen hatte. Seine Niederlage wurde sein

Sieg.»70

Selbst wenn sie jüdischer Apokalyptik entliehene Traditionen eines Königreich

Gottes aufnahmen, tradierten nach Wellhausen die Jünger das «Nationale,

Politische (und) Heidenfeindliche» nicht weiter.71

Dementsprechend formulierte Wellhausen seinen berühmten und oft
zitierten Satz: «Jesus war kein Christ, sondern Jude.»72 Und er fügte — keineswegs

zufällig — hinzu: «Man darf das Nichtjüdische in ihm, das Menschliche,
für charakteristischer halten, als das Jüdische.»73 Hier klingt auch Reimarus an
und seine eigene Abneigung gegenüber Trends innerhalb des Judentums zur
Zeit des Zweiten Tempels (und darüber hinaus). Wellhausen zeigte Verständnis

dafür, «dass es den Juden so vorkam, als wollte er die Grundlagen ihrer
Religion zerstören».74 Aber das soll keineswegs Jesu Absicht gewesen sein:

«Er war nur zu den Juden gesandt und wollte innerhalb des Judentums
bleiben.»75 Diese Aussage scheint rätselhaft, gar widersprüchlich. Aber wie
Liebeschütz hervorhob, war sie nichtsdestoweniger folgerichtig für Wellhausen,
da er umfassende historische Religionsprozesse, so beispielsweise Wirtschaft,
Gesetz usw., von individueller Freiheit und Möglichkeit differenzierte,76 oder,
um es in der lutherischen Tradition von Wellhausens Familienhintergrund zu
formulieren: Es ging um das Individuum und seinen Gott. Sogar mehr als die

Propheten des alten Israel, repräsentierte Jesus für Wellhausen diesen stolzen
Individualismus (in beiderlei Sinn des Wortes), während das Evangelium der
Jünger Jesu sich mit der sozialen Gestalt einer Gemeinde abfand: nicht der
der jüdischen Nation freilich, aber der der Kirche. Das ist der Hintergrund
von Wellhausens merkwürdiger Bemerkung zu «Humanität» versus «Jüdischkeit».

Indem er von den historischen Tatsachen des «irdischen» Jesus den
verkündigten, den kerygmatischen Christus unterschied, kehrte auch Rudolf
Bultmann (1884—1976) zum Reimarus'schen Konzept zurück.77 In historischer

Perspektive, argumentierte Bultmann, lasse sich Jesus weder religiös
noch ethnisch vom zeitgenössischen Judentum trennen. Auch könne nicht

70 Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 104.
71 Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 93.
72 Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 102.
73 Wellhausen: Einleitung (Anm. 59), 103.
74 Ebd.
75 Ebd.
76 Liebeschütz: Das Judentum (Anm. 8), 263.
77 W Schmithals: Art. «Bultmann, Rudolf (1884—1976)», TRE 7, Berlin/New York

1981, 387—396 (bes. 387—390); A. Lindemann: Art. «Bultmann, Rudolß>, RGG4 1,

Tübingen, 1998, 1859£; M. Evang: Art. «Bultmann, Rudolf (Karl)», Deutsche
Biographische Enzyklopädie der Theologie und der Kirchen 1, München 2005, 205f.



Religion, Ethnizität und Ethnoreligion 37

behauptet werden, dass Jesus das Judentum überwunden habe. Wie bereits in
seinem Jesusbuch (1926),78 so akzeptierte Bultmann auch in seiner
monumentalen Theologie des Neuen Testaments (1958) das Judesein Jesu.79 Für
Bultmann war daher Jesu historische Botschaft nicht Teil neutestamentlicher
Theologie, vielmehr ordnete er sie deren «Voraussetzungen» zu.80 Bultmann,
der sich von der Liberalen Theologie abgekehrt hatte und nicht zuletzt
zeitgeschichtlicher Ereignisse wegen zum historischen Skeptiker wurde, hat
bezweifelt, dass die historische Methode auf neutestamentliche Quellen
angewandt — an deren formkritischer Analyse er massgeblich beteiligt war - dazu
beitragen könne, das Leben Jesu zu rekonstruieren.81 Durch Schweitzers
Arbeit war Bultmann deutlich geworden, dass jegliche Geschichte Jesu zwingend

Konstruktion beinhalte. Entscheidend für Bultmanns radikale Infragestellung

historischer Rekonstruktion in Fortführung der Skepsis Dialektischer

Theologie war, dass er Jesus innerhalb des Judentums situierte — wenn
auch Bultmann Jesus dabei gängigen Stereotypen zuordnete — und den
historischen Jesus und damit seine Verbundenheit mit jüdischer Kultur für das
Christentum als irrelevant betrachtete.82 Bultmann machte zwei entscheiden-

78 R. Bultmann: Jesus (UTB 1272), Tübingen 1988; vgl. auch E.W Stegemann: Ein
Jesus ohne Jesus: Theologische Bibliothek III, Rudolf Bultmann, Jesus (1926),
Reformatio 38/3 (1989) 174—178; U.H.J. Körtner (Hg.): Jesus im 21. Jahrhundert.
Bultmanns Jesusbuch und die heutige Jesusforschung, Neukirchen-Vluyn 2001.

19 R. Bultmann: Theologie des Neuen Testaments, hg.v. O. Merk (UTB 630), Tübin¬

gen 91984; vgl. auch E.W. Stegemanns ausgezeichneten Artikel: Zwischen
religionsgeschichtlicher Rekonstruktion und theologischer Interpretation. Rudolf
Bultmanns «Theologie des Neuen Testaments» in ihrem forschungsgeschichtlichen

Kontext, ThZ 55 (1999) 137-155.
80 Bultmann: Theologie (Anm. 79), lf.
81 Bultmann: Jesus (Anm. 78), 7-15.
82 Wenn auch Bultmanns Schriften nachweislich von einem strukturellen Antijudais-

mus durchzogen sind (siehe etwa Bultmann: Theologie [Anm. 79], 10—21; ders.:

Jesus [Anm. 78], 16-18; vgl. auch W Stegemann: Das Verhältnis Rudolf
Bultmanns zum Judentum. Ein Beitrag zur Pathologie des strukturellen theologischen
Antijudaismus, Kul 5 [1990] 26—44) so ist festzuhalten, dass Bultmann kein
Antisemit war. So zog er in Marburg beispielsweise verschiedene prominente jüdische
Forscherinnen und Forscher an, unter ihnen keine geringeren als Hanna Arendt
und Hans Jonas (siehe etwa H. Jonas: Erinnerungen, hg.v. Ch. Wiese, Frankfurt
a.M. 2003, bes. 111). Auch verurteilte er als Mitglied der Bekennenden Kirche in
seiner Eröffnungsvorlesung zum Sommersemester 1933 in Marburg die
nationalsozialistische Judenpolitik und insbesondere die Einführung des Arierparagraphen
in die Kirchenverfassung; sein Bruder starb gar im Konzentrationslager (L. Sie-

gele-Wenschkewitz: Neutestamentliche Wissenschaft vor der Judenfrage. Gerhard
Kittels theologische Arbeit im Wandel deutscher Geschichte [TEH 208], München
1980, 20£; und U. Neuschwander: Denker des Glaubens. Martin Buber, Albert



38 Gabriella Gelardini

de Einsichten geltend, zum einen nämlich, dass der Glaube der Nachfolger
Jesu, der «Christus des Kerygmas», nicht die Fortsetzung des Glaubens Jesu
selbst beziehungsweise von dessen Verkündigung darstelle. Denn der
irdische oder historische Jesus wurde im Kerygma zum Gegenstand des Glaubens,

der Verkündiger zum Verkündigten. Daraus folgerte er zum anderen,
dass auch der christliche Glaube nicht einfach eine Fortsetzung oder Variation

des jüdischen Glaubens oder der jüdischen Religion sein konnte. Erst
durch eine mythische und hypostasierte Interpretation der (historischen) Person

Jesu wurde etwas Neues, der christliche Glaube und das christliche
Kerygma, mithin die Bildung des Christentums als einer neuen universalen
Religion möglich.

Wie Martin Laube kürzlich argumentierte, zielte Bultmanns «Radikallösung

der historischen Jesusfrage» darauf, «die Frage als solche abzuweisen»,
da Bultmann im Kontext von Bemühungen, christlichen theologischen
Behauptungen normative Gültigkeit zuzuschreiben, die «antihistoristische
Stossrichtung der frühen dialektischen Theologie» teilte und ihren Versuch,
ausgerechnet «der Relativität des Historischen [...] zu entgehen».83 Das ist
einerseits plausibel, aber andererseits nicht. Obwohl Bultmann offensichtlich
wusste, dass es historischer Hermeneutik unmöglich ist, eine Position jenseits
von Geschichte einzunehmen, liess er diese Positionierung offen für einen
existenziellen «Augenblick der Entscheidung» («Entweltlichung» in Martin
Heideggers Terminologie). Er lehrte, dass solch ein Augenblick ein historisches

Bezugssystem voraussetze. Für Bultmann war dies im christlichen
Mythos von Jesus Christus (Kerygma) etabliert; seine Nachfolger glaubten, er habe

Ewigkeit an Geschichte und Himmel an Erde gebunden. Zudem argumentierte

Bultmann, dass nur eine Kombination von «Entmythologisierung» und
«existenzialer Interpretation» des Neuen Testaments den Sinn des Mythos
gegenwärtiger Zeit zu erschliessen vermöge. Aber ohne den Mythos der Uber-
schreitung von der Zeit zur Ewigkeit und der Erde zum Himmel, verkörpert
in der kultischen Verehrung von Jesus Christus als dem Herrn im Himmel,
die mit der hellenistischen Gemeinde und Paulus begann, erachtete Bultmann
das Christentum nicht als eine historische Möglichkeit. Daher war und blieb
der historische Jesus, wie radikal auch immer er seine Glaubensgenossen
herausgefordert haben mag, ein Jude. Er war ein Subjekt, ein Lehrer, ein Prophet
oder ein Rabbi, der seine jüdischen Genossen belehrte, und nicht ein Objekt
des Kerygmas, das von seinen künftigen Jüngern, sowohljuden als auch Hei-

Schweitzer, Karl Barth, Rudolf Bultmann, Dietrich Bonhoeffer, Gütersloh 21975,

99-128 [bes. 99f.]).
83 M. Laube: Theologische Selbsterklärung im Angesicht des Historismus. Überle¬

gungen zur theologischen Funktion der Frage nach dem historischen Jesus, KuD
54 (2008) 114-137 (bes. 118£).



Religion, Ethnizität und Ethnoreligion 39

den, gepredigt wurde. Dementsprechend führte Bultmann in die Frage nach
dem historischen Jesus nicht nur historischen Skeptizismus ein, sondern auch
die Überzeugung, dass «Eigentlichkeit», hergestellt in einem «Augenblick der

Entscheidung», nicht im Judentum, sondern nur im Christentum erreicht
werden könne. Daher musste selbst Jesus aus dem chrisdichen Unterfangen
normativer Begründung des Christentums ausscheiden. Er gehört zu den

«Voraussetzungen», nicht weniger und nicht mehr. Auch wenn Bultmann —

wie Wellhausen — überzeugt war, dass Jesus die angebliche jüdische «Gesetzlichkeit»

kritisiert hatte, hatte er keinen guten Grund, Jesus von seiner
«Ethnoreligion» zu trennen.

Im Jahre 1953 behauptete Ernst Käsemann (1906—1998)84 programmatisch,
dass das christologische Kerygma eine «Neue Frage nach dem historischen

Jesus» notwendig mache, da dieses sich auf eine irdische Gestalt und
ihre narrative Darstellung in den Evangelien berufe.85 Was als Disput
zwischen Lehrer und Schüler, gemeinhin als Bultmann-Käsemann-Debatte
bezeichnet, begann, etablierte sich schnell zur sogenannten Neuen oder Zweiten

Frage nach dem historischen Jesus.86 Sie war geprägt von einer über die
historische Relativität hinausreichenden Zuversicht, dass ein kritisch gesichertes
Minimum «echter» Jesusüberlieferung gefunden werden könne, nämlich
dann, wenn man alles ausscheide, was aus dem Judentum oder aus dem
Urchristentum ableitbar sei. An die Stelle der literarkritischen Konstruktion der
ältesten Quellen in der «alten» Leben-Jesu-Forschung der Liberalen Theologie

war methodisch unter anderem ein religions- und traditionsgeschichtlicher

Vergleich mittels eines doppelten Differen^kriteriums getreten.
Der radikale Bruch mit der Leben-Jesu-Theologie hatte enorme Auswirkungen

auf zahlreiche Bultmann-Schüler. Sie rochen Verrat. Wenn dem
historischen Jesus nicht eine «für allemal bleibende, normative, absolute
Bedeutung»87 zukomme, würde das Christentum absinken, glaubte Gerhard Ebe-
ling. Käsemann widersprach Bultmanns Position auch deshalb entschieden,
weil es für ihn undenkbar war, dass das Christentum sich einer mythischen,
kerygmatischen Version von Jesus Christus verdanke. Vielmehr, argumentierte

er, verdanke es sich einem historischen Stifter, der die jüdische Religion

84 O. Hofius: Art. «Käsemann, Ernste, RGG4 4, Tübingen 2001, 838.
85 E. Käsemann: Das Problem des historischen Jesus, in: ders.: Exegetische Versuche

und Besinnungen, Bde. 1 und 2, Göttingen 61970, Bd. 1, 187—214; vgl. auch B.W
Henaut: Is the «Historical Jesus» a Christological Construct?, in: W.E. Arnal, M.
Desjardins (Hg.): Whose Historical Jesus? Waterloo 1997, 241-268 (bes. 247-254).

86 J.M. Robinson: Kerygma und historischer Jesus, Zürich 2., Überarb. und erg. Aufl.
1967.

87 G. Ebeling: Die Bedeutung der historisch-kritischen Methode für die protestanti¬
sche Theologie und Kirche, in: ders.: Wort und Glaube, Tübingen 21962, 1—49

(bes. 14).



40 Gabriella Gelardini

überwand. Bultmanns Position, dass der historische Jesus ein jüdischer Lehrer

innerhalb des Judentums und also des jüdischen Gesetzes — der Tora —

war, erschien ihm geradezu frevelhaft.88 In seinem 1975 erschienenen Aufsatz
«Die neue Jesus-Frage» fasste Käsemann seine Auseinandersetzung mit
Bultmann über dieser Frage so zusammen:

«Das ist mir unvergesslich in einem dramatischen Gespräch deutlich geworden, in
welchem Bultmann seinen alten Schülern gegenüber den irdischen Jesus als Träger
des Gesetzes bezeichnete, wie es seiner radikalen Betonung des Entscheidungsrufes

entspricht. Ein Abgrund riss auf, als ich antwortete, dann habe der Auferstandene

die Aufgabe, uns vom Irdischen zu erlösen.»89

So verdankte sich die Neue oder Zweite Frage nicht nur der Herausforderung
durch den modernen Historizismus, sondern auch historischer Forschung,
die sich eingestanden hatte, dass es nicht möglich sei, Jesus vom Judentum zu
trennen. «Er ist wohl Jude gewesen und setzt spätjüdische Frömmigkeit voraus,

aber er zerbricht gleichzeitig mit seinem Anspruch diese Sphäre.»90 Wenn
Käsemann anführte, dass christlicher Glaube an Jesus substantieller Kriterien
vom historischen Jesus bedürfe, meinte er das nicht wirklich. Denn wenn die
historische Kritik nicht in der Lage war, seine Uberzeugung anzunehmen,
dass der historische Jesus «die Grenzen der jüdischen Religion entscheidend
durchbrochen» habe und «das Judentum radikal überwand»,91 sondern es für
glaubhafter hielt, dass Jesus ein Jude war und einer bleiben wollte, kümmerte
sich Käsemann nicht um sein Kriterium. Dann musste der Auferstandene uns
vom Irdischen erlösen! Was also von historischer Forschung Bestätigung
finden sollte, war nur, dass Jesus nicht mit dem Judentum übereinstimmte. Daher

bevorzugte Käsemann das Adjektiv «irdisch» gegenüber «jüdisch», als ob
Jesus in der Lage gewesen wäre, seine nationale und ethnische Identität zu
transzendieren.92

88 Theißen, Merz: Der historische Jesus (Anm. 5), 25-27. Auf Käsemanns Aufsatz
replizierte Bultmann mit: Das Verhältnis der urchristlichen Christusbotschaft zum
historischen Jesus. Vorgelegt am 25. Juli 1959 (SHAW.PH 1960/3), Heidelberg
1960, worauf Käsemann seinerseits wiederum reagierte: Sackgassen im Streit um
den historischen Jesus (1964), in: ders.: Exegetische Versuche und Besinnungen 2

(Anm. 85), 31—68 (33.47—49.60£), und schliesslich wiederum Bultmann: Antwort
an Ernst Käsemann, in: ders.: Glauben und Verstehen. Gesammelte Aufsätze, Bd.
4, Tübingen T967, 190-198.

89 In: ]. Dupont (Hg.): Jésus aux origines de la christologie (BEThL 40), Gembloux/
Leuven 1975, 47-57 (bes. 52).

90 Käsemann: Problem (Anm. 85), 206.
91 Käsemann: Sackgassen (Anm. 88), bes. 47—48.
92 Paradoxerweise sah Käsemann in historischer Kritik ein Instrument gegen den

«Doketismus» und beschuldigte Bultmann und andere dieser Häresie; A.K.M.



Religion, Ethnizität und Ethnoreligion 41

Und die Dritte Frage?

Gerd Theißen ist überzeugt, dass nach «mehr als zweihundert Jahren»
Forschung die Dritte Frage nach dem historischen Jesus nun endlich anerkennt:
«Jesus gehört ins Judentum.»93 William E. Arnal teilt diese Ansicht, aber
verweist auf jüngste Kontroversen, insbesondere unter amerikanischen
Forschern. In seiner Abhandlung über das sogenannte Jesus Seminar hält er fest,
dass auf dem Spiel stehe, «what it means that Jesus was a Jew» und «what kind
of Jew he was».94 Er distanziert sich dabei von einer Reihe von Forschern,
einschliesslich Birger A. Pearson und John P. Meier. Pearson beschuldigt das

Jesus Seminar «of robbing Jesus of his Jewishness» und folgert: «the Jesus
Seminar has finally robbed him of his religion».95 Und Meier stellt fest: «some
of the Seminar's opponents have accused them of engaging in a new de-Judi-
fication ofJesus».96 Die Liste liesse sich ohne Probleme verlängern, nicht
zuletzt durch Elisabeth Schüssler Fiorenza, die von einer Wiederkehr der Ersten
Frage spricht.97 Auch wenn die erklärte Absicht der Dritten Frage diejenige
war, «to free history and exegesis from the control of theology»,98 zeigt sich
ein offensichtliches Unbehagen an der historischen und exegetischen
Konstruktionjesu. Es trifft tatsächlich zu, dass der historische Jesus allgemein als

Jude betrachtet wird, obgleich das nicht ein Ergebnis der Dritten Frage ist,
sondern von manchen Vertretern und Vertreterinnen der älteren Forschung
schon erarbeitet wurde. Die grosse Ausnahme stellen natürlich die rassistischen

Nazitheologien und ihre Vorläufer dar. Die Dritte Frage situiert Jesus
weitgehend innerhalb des Judentums, jedoch auf unterschiedliche Weisen. In
der Ersten und Zweiten Frage wurde scharf darüber debattiert, was es bedeutet,

dass Jesus ein Jude sei, und ob oder wie eine solche Identifikation sich mit
der Behauptung reime, dass Jesus zur selben Zeit ein radikaler Kritiker des

Judentums war, wenn nicht gar die Gestalt, die darauf zielte, die Grenzen
jüdischer Ethnoreligion zu durchbrechen. Daher ist es nötig, den Unterschied

Adam: Faithful Interpretation. Reading the Bible in a Postmodern World, Minneapolis

2006, 37-55.
93 G. Theißen: Jesus als historische Gestalt. Beiträge zur Jesusforschung, zum 60.

Geburtstag von Gerd Theißen hg.v. A. Merz (FRLANT 202), Göttingen 2003, 35.
94 W.E. Arnal: The Symbolic Jesus. Historical Scholarship, Judaism and the Construc¬

tion of Contemporary Identity, London 2005, 29.
95 B.A. Pearson: The Gospel According to the Jesus Seminar (Occasional Papers of

the Institute for Antiquity and Christianity 35, The Claremont Graduate School,
April 1996), 43.

96 J.P. Meier: The Present State of the «Third Quest» for the Historical Jesus. Loss
and Gain, Bib. 80 (1999) 459-487 (bes. 484).

97 Schüssler Fiorenza: Jesus (Anm. 5), 42-55.
98 E.P. Sanders: Jesus and Judaism, Philadelphia 31987, 333.



42 Gabriella Gelardini

zwischen den ersten zwei und der Dritten Frage festzuhalten. Nichtsdestoweniger

jedoch gilt es, die Dritte Frage nach denselben Kriterien zu prüfen wie
die früheren, nämlich danach, wie im Blick auf die Geschichte des antiken
Judentums die Kategorien von «Ethnizität», «Nationalität» und «Ethnoreligion»
verwendet werden. Wenn Jesus nicht das grosse individuelle Genie war, so

fragt man sich, ob solch eine Mischidentität, wie sie Jesus nach John D. Cros-
sans «Jewish Cynic»99 darstellt, wirklich eine plausible historische Möglichkeit
ist; und ferner ist zu fragen, ob überzeugende Beweise vorliegen, die die
Existenz einer vergleichbaren Bewegung innerhalb Galiläas und Judäas gegen
Ende des Zweiten Tempels belegen. Die Konstruktion einer mediterranen
Kultur ist gewiss gerechtfertigt, jedoch nur, wenn solch ein Unterfangen eti-
sche Kategorien der Kulturanthropologie einschliesst, selbst wenn es etwas
abstrakt erscheint.

Was eine historische Untersuchung zu beweisen hat, ist die konkrete
Form der Kultur einer Bewegung wie derjenigen Jesu in ihrer Wechselbeziehung

zum zeitgenössischen Judentum. Lässt sich wirklich plausibel machen,
dass Jesus sich von der «mediterranen Kultur» zu unterscheiden suchte? Wer
ist in der Lage zu beurteilen, was in und was out war? Und ist es ferner wirklich
möglich, abstrakt von «inklusiven» und «exklusiven» Typen des Judentums zu
sprechen?100 Schüssler Fiorenza bemerkte zu Recht vor mehr als zwei
Jahrzehnten, «(t)o speak about the Jesus movement is to speak about ajewish
movement that is part ofJewish history in the first century CE».101 Daher gilt
es zu erörtern, ob die verschiedenen von der Dritten Frage konstruierten
Jesusbilder tatsächlich einen möglichen «Teil jüdischer Geschichte des ersten
Jahrhunderts» repräsentieren, und ob sie sich im Diskurs um Identität und
«Ethnizität» unter Juden jener Zeit und jenes Territoriums als denkbare
Möglichkeiten erweisen.

Abstract

This article argues that German-speaking Protestant theology was caught in a real
dilemma through its inquiry into the historical Jesus, since from its very beginnings with
Reimarus, it had to grapple with the fact that Jesus was a Jew in more than a casual sense.

This suited neither orthodox dogma nor modern Protestant theology's arrangement
with historical criticism. To exercise theological control, a tension was therefore
established between Jesus' «religion» and his «ethnicity» (or «nationality»), albeit in two cha-

99 J.D. Crossan: The Historical Jesus. The Life of a Mediterranean Jewish Peasant,
San Francisco 1991, 421.

100 Crossan: The Historical Jesus (Anm. 99), 418.
101 E. Schüssler Fiorenza: In Memory of Her. A Feminist Theological Reconstruction

of Christian Origins, New York 1983, 105.



Religion, Ethnizität und Ethnoreligion 43

racteristic and distinct manners. First, Jesus was construed as a figure whose religion
conflicted with or transcended his (Jewish) ethnicity or nationality, rendering negligible
the latter aspect of his identity as a merely external or formal fact. Second, however,
when, in the late nineteenth and early twentieth centuries, the non-dissoluble cohesion
of Jesus' ancient ethnoreligious Jewish identity had to be acknowledged, the pattern
shifted to (Christian) transethnic religion versus (Jewish) ethnoreligion (including the
historical Jesus). Starting with the present scholarly discussions about the problem of
applying modern categories like «ethnicity,» «ethnoreligion,» «nationality,» and «religion»

to ancient history, I argue that in the quest for the historical Jesus, the modern concept

of «religion» was conceived as a separate sphere from the outset. Only a modern

concept of individualism was able to construe a historical Jesus along lines in which the
nature of his «religion» could be distinguished or even separated from his «ethnicity.»

Gabriel/a Gelardini, Basel


	Religion, Ethnizität und Ethnoreligion : die Entstehung eines Diskurses innerhalb deutschsprachiger historischer Jesusforschung

