Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 65 (2009)

Heft: [1]

Artikel: Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975)
Autor: Jansen, Reiner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877655

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph
Lortz (1887-1975)

1. Das Bild des [udentums in der theologischen Literatur

In den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts erschienen verschiedene Bu-
cher zum Bild des Judentums in der theologischen Literatur. Vor allem die ex-
egetische und die religionspiadagogische Literatur standen im Zentrum des
Interesses, insbesondere die Religionsbiicher fiir Schiiler wurden griindlich
untersucht.! Bis jetzt fehlt — soweit ich sehe — eine Analyse der Kirchenge-
schichtsschreibung im Blick auf dieses heikle Thema. Ich habe eine Reihe von
deutschsprachigen Lehrbiichern und Kompendien der Kirchengeschichte
kritisch gesichtet. Dabei ging es mir zunichst einmal um eine Bestandesauf-
nahme: Was wird tiber Juden, Judentum, Antisemitismus und Antijudaismus
berichtet? Was iber die Beziehungen von Kirche und Synagoge? Welche
theologischen oder weltanschaulichen Interessen beeinflussen die historische
Darstellung? Welche Wertungen oder Deutungen kommen in den untersuch-
ten Texten im Blick auf unser Thema zum Ausdruck?

Das Christentum und seine Geschichte sind ohne das Judentum nicht
denkbar und nicht verstehbar. Denn «die Beziehungen zum Judentum sind
eine der wichtigsten Dimensionen der Kirchengeschichte, in deren Verlauf
das Christentum seine heutige Gestalt gewann.»® Die Shoa hat — wenn auch
mit einiger zeitlicher Verzégerung dazu gefiihrt, dass heute manche Christen
und Kirchen neu tber ihr Verhiltnis zu Juden und Judentum nachdenken.
Wo und wie wird etwas von dieser Neubesinnung in den Darstellungen der
Kirchengeschichte sichtbar? Hier sind vor allem solche Lehrbiicher interes-
sant, die vor und nach dem Zweiten Weltkrieg — im Laufe von Jahrzehnten —
in immer neuen Auflagen erschienen. Haben ihre Autoren etwas am Text ge-

Ich nenne nur folgende Biicher, deren Lektiire mich z.T. beeinflusst hat: Saul B.
Robinsohn, Ch. Schatzker: Judische Geschichte in deutschen Geschichtslehrbii-
chern (Schriftenreihe des internationalen Schulbuchinstitutes 7), Braunschweig
1963; Ch. Klein: Theologie und Anti-Judaismus. Eine Studie zur deutschen theolo-
gischen Literatur der Gegenwart, Miinchen 1975; P. Fiedler: Das Judentum im
katholischen Religionsunterricht (Lernprozess Christen Juden 1), Disseldorf 1980
M. Stéhr (Hg.): Judentum im christlichen Religionsunterricht (ArTe 15), Frankfurt
a.M. 1983; H. Jochum, H. Kremers (Hg,): Juden, Judentum und Israel im christli-
chen Relgionsunterricht in der Bundesrepublik Deutschland, Paderborn 1980.

2 H. Kremers: Vorschlige fir die Darstellung des Judentums im Religionsuntetricht,
in: Stohr: Judentum im christlichen Religionsunterricht (Anm. 1), 74-78 (75).

ThZ 65 (2009) Sonderheft, S. 199-221



200 Reiner Jansen

andert? Sind neue Erkenntnisse bzw. Forschungsergebnisse hinzugekom-
men?

Der katholische Kirchenhistoriker Joseph Lortz ist schon deswegen be-
sonders interessant, weil er zwei bedeutende Werke geschrieben hat, welche
in vielen Auflagen vor und nach 1945 erschienen sind.

2. Der Werdegang von Joseph 1ortg

Joseph Lortz hat nicht nur Geschichte dargestellt. Durch sein grundlegendes
Werk «Die Reformation in Deutschland» (1939) hat er selber wesentlich zu
einer «fiir die Okumene epochemachenden Wende»® beigetragen und ent-
scheidende Impulse fiir die katholische reformationsgeschichtliche For-
schung gegeben. Er tiberwand endgtltig die jahrhunderte lange Diamonisie-
rung der Reformation durch die katholische Kirche und ihre Geschichts-
schreibung.

Lortz wurde 1887 in Grevenmacher in Luxemburg geboren.* Seine Studi-
en in Rom und in Freiburg in der Schweiz schloss er 1910 mit dem Doktor
der Philosophie ab. Er studierte weiter in Bonn, wurde 1913 zum Priester ge-
weiht und 1917 Sekretir der Gesellschaft zur Herausgabe des Corpus Catho-
licorum, der Werke katholischer Schriftsteller im Zeitalter der Glaubensspal-
tung. Nach der Priesterweihe wihrend des ersten Weltkrieges, schloss er 1920
seine theologische Ausbildung mit dem Doktor der Theologie ab (mit einer
Arbeit uber Tertullian). Nach seinem Selbstzeugnis hatte Lortz keinen eigent-
lichen Lehrer im Sinne einer direkten Schiilerschaft. Wichtig fir seine weitere
Entwicklung wurde der Bonner Neutestamentler und Moraltheologe Fritz
Tillmann (gest. 1943), der ihm zum «Vater und Brudem wurde. Er rithmte sei-
ne «wissenschaftliche Unbestechlichkeit» und schreibt tiber ihn: «Tillmann
war die reichste und freieste Personlichkeit, die ich in meinem Leben kennen
lernte.» Sehr grossen Einfluss auf Lortz als Kirchenhistoriker iibte auch der
Wiirzburger Sebastian Merkle (1862—-1945) aus, der sich um eine vorurteils-
lose Erforschung des Reformationszeitalters und der katholischen Aufkli-
rung des 18. Jahrhunderts bemiihte und die Tagebiicher des Tridentinischen
Konzils herausgab. Bei Merkle in Wiirzburg habilitierte sich Lortz. Er war zu-
nichst Studentenseelsorger und hatte viele Jahre einen guten Kontakt und

W. Huber: Art: «Lortz, Joseph», RGG* 5, Tubingen 2002, 517f. (517).

4+ Den detailliertesten Uberblick tiber sein Leben und sein Werk gibt: G. Lauten-
schlager: Joseph Lortz (1887-1975). Weg, Umwelt und Werk eines katholischen
Kirchenhistorikers (SKNZ), Wiirzburg 1986.

> J. Lortz: Mein Umweg zur Geschichte, in: ders.: Erneuerung und Einheit, Aufsitze
zur Theologie und Kirchengeschichte aus Anlass seines 100. Geburtstages hg.v. P.
Manns, Stuttgart 1987, 9—-45 (15).



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 201

nicht unbedeutenden Einfluss auf die katholische studentische Jugend. Nach
einer Lehrstuhlvertretung wurde er 1929 als Professor an die staatliche Aka-
demie nach Braunsberg in Ostpreussen berufen, dann 1933 als Professor fiir
Missionsgeschichte nach Munster, wo ihm bald der Lehrstuhl fur die Kir-
chengeschichte des Mittelalters und der Neuzeit Gbertragen wurde.

1932 veroffentlichte er sein erstes grosses Werk, das im Laufe der Jahr-
zehnte in 23 Auflagen erschien: «Geschichte der Kirche in ideengeschichtli-
cher Betrachtung. Eine Sinndeutung der christlichen Vergangenheit in
Grundzugen.» Wie schon aus dem Titel hervorgeht, sollte hier nicht einfach
Faktenwissen ausgebreitet werden, sondern es ging um eine geistes- und ide-
engeschichtliche Behandlung des Lehrstoffes, die auch Begeisterung und
Emotionen wecken wollte. Die Rezensionen dieser ersten Auflage waren
weitgehend sehr positiv, auch wenn es Einzelkritik (z.B. an der Darstellung
der Jesuiten) und Plagiats-vorwiirfe von verschiedenen Seiten gab.’ Beson-
ders gelobt wurden die Abschnitte tber Luther und die Reformation. Das
Werk diente in seinen spateren Auflagen vielen Studierenden zur Vorberei-
tung des Examens.

3. Lortz und der Nationalsoialismus

Bereits 1932 sah Lortz in der sich in Deutschland vollziehenden Entwicklung
«eine dem Aufbau dienende geistige Umschichtung, um dem Gedanken der
Fuhrerschaft, der Diktatur, des Gberparteilichen Parlamentes mehr Gewicht
zukommen zu lassen»’ So war es fir ithn naheliegend, im Mai 1933 der NS-
DARP beizutreten. Er erhoffte sich vom Nationalsozialismus «die Schliessung
der tiefsten Wunde, an der Deutschland litt: der religiésen Spaltung.»® Im glei-
chen Jahr veréffentlichte er eine kleine Schrift: «Katholischer Zugang zum
Nationalsozialismus» in einer von ihm und dem Dogmatiker Michael
Schmaus herausgegebenen neuen Reihe «Reich und Kirche.» Da der national-
sozialistische Staat «in einem wahrhaft entscheidenden Kampf um die Ret-
tung des Volksganzen» stehe und «durch das Konkordat mit der Kurie seinen
Frieden mit der Kirche gemachts habe, plidierte Lortz fiir eine «von innen
kommende[n] Zustimmung zum Nationalsozialismus.»’ Bereits 1933 entlarv-
te Walter Dirks den typischen Gedankengang dieser und anderer Schriften als
einen (ideologischen) Trugschluss. Der Nationalsozialismus sei ein Gegner

¢ Niheres bei Lautenschlager: Joseph Lortz (Anm. 4), 241ff.

7 Zidert nach Lautenschliger: Joseph Lortz (Anm. 4), 253.

8 E. Iserloh: Joseph Lortz. Leben und ékumenische Bedeutung, in: Decot, Vimke:
Zum Gedenken an Joseph Lortz (Anm, 18), 5

?  J. Lortz: Katholischer Zugang zum Nationalsozialismus, Munster 1933, 7 (zit. nach
K. Scholder: Die Kirchen und das Dritte Reich, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1977, 545).



202 Reiner Jansen

des Liberalismus, Individualismus und Marxismus und stelle ihnen die Ideen
von Gemeinschaft, Volk, Bindung und Autoritit gegeniiber. «Genau dies
habe der Katholizismus schon immer gewollt; folglich stimmen die Ideen der
beiden Systeme weitgehend iiberein»'” Ahnlich wie schon in Braunsberg
machten thm auch in Miinster Teile der Studentenschaft Vorwiirfe wegen sei-
nes Engagements fur den NS-Staat.

Ein Abschnitt iiber Nationalsozialismus und Kirche erschien auch als Bei-
blatt zur 3. und 4. Auflage der «Geschichte der Kirche». Darin kritisierte er
freilich auch die «un- oder sogar antichristliche»!! «Deutsche Glaubensbewe-
gung» und Alfred Rosenbergs «Mythos des 20. Jahrhunderts». Von der 5.
Auflage 1937 an fehlte dieser Abschnitt. Lortz war inzwischen wegen seines
Versuches einer Synthese sowohl bei der romischen Kurie als auch bei der
NS-Partei in Misskredit geraten.!? Thm drohte eine Verutteilung durch das
Sacrum Officium in Rom. Schon bald riickte er langsam vom Nationalsozia-
lismus ab, auch unter dem Einfluss des Bischofs von Munster, Clemens Au-
gust Graf von Galen.'> Er wurde von der SS registriert als einer, der zusam-
men mit anderen Katholiken und Protestanten auf eine Frontstellung gegen
den Nationalsozialismus hinarbeitete.'* Seit 1936 wurden seine Vortrige
durch die Gestapo iiberwacht: spiter wurde er mehrfach zum Verhér einge-
laden. Auch weigerte er sich, einen Vortrag zum Thema «Kirche und Juden-
tum» vor einer antisemitischen Reichsorganisation zu halten. Wihrend des
Krieges wurde Lortz vom Dekan der Fakultit mehrfach wegen seiner politi-
schen Ausserungen (gegen die Nazis) zur Vorsicht gemahnt. Seine Werke
«Geschichte der Kirche» und «Die Reformation in Deutschland» durften
nicht neu aufgelegt werden, weil sie von der Partei indiziert wurden. Lortz
setzte sich intensiv mit Zeitfragen auseinander, wirkte als Seelsorger und
warnte manchmal seine Schiiler vor den Einfliissen der NSDAP.!?

Nach den Forschungen von Gabriele Lautenschliger sah sich Lortz nach
dem Krieg mehr als Opfer — von Hitler und den nationalsozialistischen Ver-
sprechungen betrogen — denn als Titer.!

Wegen ihrer Broschiire von 1933 hatten er (und Michael Schmaus) nach
dem Krieg Schwierigkeiten. Im Entnazifizierungsverfahren wurden sie zu-
nachst als «Mitlaufer», dann nach einem Rekurs von Lortz als «Entlastete»
eingestuft. Ihm wurde durch die englische Besatzungsmacht voriibergehend

10" Lautenschliger: Joseph Lortz (Anm. 4), 284

" Lautenschlager: Joseph Lottz (Anm. 4), 324.

12 Vgl Lautenschliger: Joseph Lortz (Anm. 4), 321ff.

Der «LLéwe von Miinstem trat nach dem Krieg auch fiir Lortz ein.

4 Vgl. W. Baum: Art. «Lortz Joseph», NDB 15, Berlin 1987, 189f.

15 Vgl. Lautenschliger: Joseph Lortz (Anm. 4), 236ff., die viele Zeugnisse Gber Lortz
in der fraglichen Zeit zusammengetragen hat.

16 Vgl. Lautenschliger: Joseph Lottz (Anm. 4), 388ff.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 203

die Lehrerlaubnis entzogen. Durch seine Neubewertung der Reformation
und zahllose Vortrage war er zum Wegbereiter der Una-Sancta-Bewegung in
Deutschland geworden — zusammen mit Matthias Laros und dem 1944 von
den Nazis ermordeten Max Josef Metzger. 1950 wurde er Professor fir
abendlindische Religionsgeschichte in Mainz und Direktor des von thm mit-
begriindeten Instituts fiir Europdische Geschichte zur «Uberwindung natio-
naler und konfessioneller Vorurteile».!” Uber 25 Jahre leitete er die Abteilung
far Abendlindische Religionsgeschichte und erhielt zahlreiche Ehrungen.
1957 wurde et mit einer zweibindigen Festschrift durch einen internationalen
Schiiler- und Freundeskreis geehrt. Nach seinem Tode (1975) fand zu seinem
100. Geburtstag in Mainz ein grosses Kolloquium statt zum Thema: «Joseph
Lortz — Ein Historiker, der Geschichte schrieb und Geschichte machte».!®

4. «Der Ummpeg zur Geschichter

Fir seinen «Umweg zur Geschichte» — so der Titel eines Ruckblickes von
1960 — realisierte er schon bald, dass das Christentum eine Entwicklung
durchgemacht hat, und dass es in der Geschichtsschreibung wie in der Theo-
logie nicht primar um die dogmatisch korrekte Aussage gehen kann:

«Meines Erachtens wird dieser grundlegende Unterschied zwischen korrekter For-
mel und lebendiger Aussage nirgends so oft iibersehen wie in der katholischen
Theologie»"

So ging es ihm darum, das Wesentliche und — wenn méglich auch das Gesetz-
missige darzustellen.

«Das Grundlegende des historischen Denkens ist also eine Art existentielle Bereit-
schaft, die Dinge der Vergangenheit (wie kurios sie auch immer ausgesehen haben
mogen) untransportiert, unfrisiert, ungeglittet stehen zu lassen, und sie so, wie sie
waren, und nicht anders in die historische Beschreibung einzusetzen ... Der Kern
dieses Denkens bildet die Verbeugung vor ihrer Majestit der Tatsache, sie mag
aussehen, wie immer.»?°

Ein wichtiger Ansatzpunkt fiir seine theologische Betrachtung der Kirchen-
geschichte war die — aus dem Hymnus der Osternacht iibernommene — «Idee
der «elix culpaw, dass es im Laufe der Geschichte Fehlentwicklungen gab,
welche, obwohl sie auf Missverstindnissen beruhen, «trotzdem voller Sinn

7" Vgl. E. Isetloh: Art. «Joseph Lortz», TRE 21, Berlin/New York 1991, 466—468
(467).

8 R. Decot, R. Vimke (Hg.): Zum Gedenken an Joseph Lortz. Beitrige zur Reforma-
tionsgeschichte und Okumene, Stuttgart 1989.

19 Lortz: Mein Umweg (Anm. 5), 10.

2 Lortz: Mein Umweg (Anm. 5), 27.



204 Reiner Jansen

waren»?! In diesem Sinne sieht Lottz auch sein Lebenswerk: «[E]ine neue
Deutung der Reformation und von ihr aus der Versuch, den Auftrag eben
dieser Reformation neuer, reiner aufzugreifen.»?

Als wichtige Ergebnisse hilt er fest:

— «Dass infolge gewisser mittelalterlicher und spat- mittelaltetlicher Erschei-
nungen in der Kirche schliesslich eine Reformation im Sinne einer kirch-
lichen Revolution historisch unvermeidlich geworden war.»

— «Luthers und Calvins Reformation enthalten unverlierbaren christlichen
Reichtum; sie spielen offenbar auch eine positive Rolle im Heilsplane
Gottes.»®

— «Und doch war die Reformation eine grandiose Fehllosung! ... Die Refor-
matoren wollten ein gereinigtes Christentum. Aber selbstverstindlich: in
einer Kirche. Und eben dieses Ziel wurde nicht erreicht. Es kam, und zwar
mit innerer Logik, eine sich dauernd weiter verzweigende Aufspaltung.»?*

— Die Reformation hat die Welt verandert. Auch die heutige katholische
Kirche wire ohne die Reformation nicht so, wie wir sie kennen.

— Die Bewegung aufeinander zu; die Suche nach der Einheit der Kirche ist
nicht nur um der Kirche willen nétig. Die Aufspaltung hat die christliche
Botschaft relativiert und in vieler Hinsicht unglaubwurdig gemacht. «Die
Losung der Einheitsfrage zwischen den Christen Europas...scheint die
Vorbedingung fiir Europas Existenz bzw. seine Rettung zu sein, sobald
man unter Europa mehr versteht als eine geographische Grosse, nimlich
die wesentliche Fortdauer dessen, was man christliches Abendland ge-
nannt hat»?

— In diesem Sinne betrachtete Lortz es als wichtiges Fernziel, «eine von ei-
nem katholischen und evangelischen Historiker gemeinsam ausgeatbeite-
te Geschichte der Reformation»® zu schteiben mit je einem Votrwort ei-
nes katholischen und eines evangelischen Bischofs.

5. Riickblick anf das Dritte Reich

Ein Vergleich zweier verschiedener Auflagen seiner «Geschichte der Kirche»
nach dem Krieg ist sehr aufschlussreich im Blick auf das, was er tiber die na-
tionalsozialistische Ara schreibt. In der 17./18. Auflage von 1953 nennt er in-

21 Lortz: Mein Umweg (Anm. 5), 29.
2 Lottz: Mein Umweg (Anm. 5), 32.
» Ebd.

2% Lortz: Mein Umweg (Anm. 5), 33.
% Lottz: Mein Umweg (Anm. 5), 36.
% Lortz: Mein Umweg (Anm. 5), 42.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 205

nerhalb seiner Analyse der religitsen Lage der Zeit den lihmenden Pessimis-
mus, der «zu einer Lebenskrise der Menschheit wurde»?” Diese wurde mit
ausgel6st durch «die Herrschaft offenbar satanischer Michte im NS und 4dhn-
lichen Gebilden, denen die Menschheit doch hilflos preisgegeben schien.»?®
Lortz grenzt sich nun deutlich vom Nationalismus ab, der «in und zwischen
den beiden Weltkriegen die Religion der Liebe mehr als einmal herabgewtir-
digt [hat] zur Dienerin der Feindschaft»® Das «Etlebnis des grauenhaften
Hitlerschen Betruges in Deutschland, und mancherlei frithere und heutige
Parallelerscheinungen dimonischer Staatsomnipotenz zeigen» die Grosse der
Gefahr.?"

Ein Hinweis auf die Shoa oder auf die Problematik christlich- judischer
Beziehungen findet sich in dieser Nachkriegsauflage noch nicht.

In der 21. Auflage (der letzten neu bearbeiteten) von 1962 wird nicht nur
der Nationalsozialismus sondern auch der Bolschewismus eine satanische
Macht genannt. Nationalismus und Rassenwahn werden angeprangert.’! Und
im Abschnitt iiber die 6kumenische Bewegung erscheint nun auch die Juden-
frage als wichtiges Problem:

«Die schwerste Einzelbelastung aus der neuesten Geschichte sind die grauenhaften
Massenverbrechen, die im Dritten Reich» Hitlers an den Juden begangen wurden
(6 Millionen Getdtete), ohne dass das christliche Gewissen die Kraft aufgebracht
hatte, das Unheil zu bannen oder doch laut genug dagegen zu protestieren... Jetzt,
nach jenem verbrecherischen Geschehen ohne Vergleich, ist jedem einzelnen Chri-
sten die Frage nach dem jidischen Bruder gestellt. Die Kirche aber muss sich fra-
gen, ob sie Gentigendes getan habe oder tue, um das im Judentum erhaltene Offen-
barungsgut heimzuholen und fruchtbar zu machen fiir Christen und Juden.»*

In diesem Zusammenhang weist Lortz auch darauf hin, dass die Judenfrage)
kirchengeschichtlich gesehen durch die Grindung des Staates Israel «auf eine
vollig neue Ebene gertickt sei».®® Er sieht dabei freilich das moderne Juden-
tum in Israel bedroht durch siakularisierten Liberalismus und Atheismus —
weit entfernt von dem, «was Martin Buber ... an michtiger Glaubenskraft
weit iiber Israel ausstrahlend darstellt.»**

27 J. Lortz: Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung, Miinster 7/
181953, 421 (die 19. Aufl von 1958 ist ein unverinderter Abdruck der 17./18.
Aufl).

2 Ebd. Vgl. auch a.a.0. 417.420.

» Ebd.

3 Ebd.

31 J. Lortz: Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung, Bd. 1, Miin-
ster 211962, 510f,

32 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 519.

3 Ebd.

3 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 520.



206 Reiner Jansen

Vergleichen wir die Ausserungen von Lortz im Zeitraum von dreissig Jah-
ren von 1933 bis 1962, so wird deutlich, dass bei thm ein Lernprozess statt-
gefunden hat. Denn ein bis zwei Jahrzehnte bevor die Notwendigkeit des
christlich-judischen Dialogs von den grossen Kirchen in Mitteleuropa eini-
germassen anerkannt war, zog Lortz eine wichtige Konsequenz fiir die Dar-
stellung der Kirchengeschichte. In der 21. Auflage von 1962 erscheint am
Ende des Ersten Bandes seiner Kirchengeschichte der neue § 72: «Kirche und
Synagoge». Hier geht Lortz ausfiithrlich den Beziehungen von Christen und
Juden von ihren theologischen Grundlagen im Neuen Testament bis zur Re-
formationszeit nach.

Bevor ich diesen neuen Exkurs zusammenfasse, mochte ich kurz das Bild
von Juden und Judentum darstellen, wie es sich aus der Analyse der «Kirchen-
geschichte» von Lortz ergibt, bevor dieser neue Paragraph hinzukam.

6. Kirche und Judentum im Lebrbuch «Geschichte der Kirche in
ideengeschichtlicher Betrachtungy

In einem Abschnitt iber die «Unawelt des jungen Christentums» wird betont: Die
Fille der Zeit (Gal 4,4) erschien in Jesus Christus. Die Vorbereitung seines
Wirkens «vollzog sich (a) wesentlich in der Geschichte des auserwihlten Vol-
kes der Juden, b) auch in der Geschichte des romisch-griechischen Heiden-
tums.»”> Das Judentum erschien damals in zwei Ausprigungen: Das palésti-
nensische Judentum «ist iberwiegend gekennzeichnet durch eine ungewdéhn-
liche Enge und Statrheit.»*® Das gilt insbesondere fiir die Pharisdet. In ihrem
Bestreben, die vielen Einzelvorschriften des Gesetzes wortlich genau zu er-
fallen, «lag viel «Selbstgerechtigkeit und Heuchelei, die Jesus oft hart tadelte
(Mt 23,13f£.)».%" Freilich hatte das pharisdische Judentum auch eine «innere
Kraft», die sogar «einen so edlen Geist wie Paulus ... in seinen Dienst zwin-
gen konnte»’® Im Diasporajudentum hingegen wirkte sich die «Anziehungs-
kraft der judischen Religion und Sittlichkeit» am stirksten aus. Vor allem das
alexandrinische Judentum eines Philo wurde zur «wichtigsten Briicke zwi-
schen dem jungen Christentum und dem Heidentum».*® Lortz fasst wichtige
Dimensionen des Judentums zusammen, welche fiir das Christentum von

entscheidender Bedeutung wurden: die Offenbarung durch die Heilige

% Lottz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 20.
% Ebd.
3 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 21.
38 Ebd.
3 Ebd.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 207

Schrift des Alten Testamentes, der Glaube an die Erwihlung und an die mes-
sianische Heilszeit.

«Die Tatsache, dass das Christentum in dieser Weise Erbe des Judentums wurde,
erzeugt in der Kirche wiederum eine Zusammenfassung fruchtbarster Art: sie ge-
niesst die Rechts- und Ruhmestitel einer uralten, ehrwiirdigen, erprobten Vergan-
genheit und ist doch gleichzeitig neu und jung»*’

Wihrend das Christentum aus dem Judentum «als seinem Mutterboden» het-
auswuchs, konnte es dessen Vorteile nutzen: Die Selbstindigkeit der Religion
gegeniiber der Politik, die Erfillung der Messiaserwartung durch Jesus und
den sittlichen Monotheismus, der im Judentum «rein ausgebildet» war.*!

Im Abschnitt tber Jesus Christus geht Lortz von einer konservativen Beur-
teilung der Quellenfrage aus. Im Kommen Jesu, des Sohnes Davids aus judi-
schem Geschlecht, erfillt sich die biblische Prophetie. In Christus offenbart
sich Gottes gnadenreicher Liebeswille, der die Menschheit zu sich ziehen will,
damit sie an seiner eigenen gottlichen Gnadenfille teilnehmen kann. Dazu
hat Jesus die Kirche gestiftet. Lortz sieht das Verhiltnis Jesu zu seinem Volk
dialektisch. Einerseits weiss Jesus sich «in Fortsetzung und Erfiillung des Al-
ten Bundes»*? vor allem zum Volk Israel gesandt, in dessen Traditionen er
lebte. Er kam nicht, um das Gesetz aufzulosen, sondern um es zu erfullen.
Neben seiner «wesenhaften Bindung an die Geschichte des auserwihlten
Volkes»* begegnet uns bei Jesus auch ein revolutionierendes Element. Er
brachte den Menschen die wahre Religion. Das Gewissen und die reine inne-
re Absicht treten dabei an die Stelle des Mechanismus und der Veriusserli-
chung in der Frommigkeit. Vor allem das Politische in der Religion wurde
durch ihn zerstort. Jesus geht es um «Gott und die Seeler. Insofern sprengt er
dann doch den Rahmen des tbetlieferten Judentums. «Das Reich Gottes, das
er verklindet, ist nicht nur fir die Nachkommen Abrahams, sondetn fur alle
Menschen bestimmt: er bringt den religiosen Universalismus, die Mensch-
heitsreligion»** Weil die Juden einen irdischen, politischen Messias wollten,
verstiessen sie Jesus. Darin ist ihre eigene Verwerfung begrindet, die Jesus
bereits vorausgesagt hatte. Die Juden verstiessen Jesus «in einem tumultua-
risch beeinflussten Justizverfahren» und zeugten damit «wider sich und fir Je-
sus.»®

Wenn Lortz auch keineswegs frei ist vom traditionellen christlichen Tri-
umphalismus, so verweist er doch immer wieder darauf, wie sehr die christli-

% Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 22.
1 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 29.
#  Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 37.
Ebd.
#  Ebd.
% Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 36.



208 Reiner Jansen

che Botschaft in judischer Uberlieferung wurzelt, besonders auch dort, wo es
um messianische Kategorien geht:

«Jesu Lehre gipfelt in dem Anspruch, dass er der verheissene Messias sei. Bei den
Juden war die Messiaserwartung zentral. Von hier aus war das Christentum die di-
rekte Erfillung des Judentums. In Rom z.B., wo der Begriff <Messias) nicht existier-
te, wire Jesu Predigt einfach unverstindlich geblieben»*

Lortz deutet das Verhdltnis Judentum — Christentum mit dem Gegensatzpaar Par-
tikularismus — Universalismus. Die partikulare, national beschrinkte Religion
des Judentums wird aufgehoben und tberwunden zugunsten einer universa-
len Menschheitsreligion. Dieses Gegensatzpaar verwendet auch Karl Heussi
in seinem bekannten «Kompendium der Kirchengeschichte»: Jesus gehorte
zwar historisch gesehen noch dem Judentum an. Aber mit ihm beginnt schon
etwas Neues. Denn in ihm «wurzelt die Uberwindung der alttestamentlich-
judischen Religionsstufe und die Aufrichtung einer neuen, im Mysterium der
Etlésung gipfelnden, die nationalen Schranken durchbrechenden Mensch-
heitsreligion.» 47

Wihrend das Christusbild des Katholiken Lortz durch Dogma und Tradi-
tion bestimmt ist, ist das Jesusbild des Protestanten Heussi durch die niich-
terne historisch-kritische Forschung geprigt.

Bei der Schilderung der Urgemeinde hebt Lortz besonders die jidischen
Elemente detr Frommigkeit und des Gemeindelebens hervor. Er Gibernimmt
nicht einfach Schuldzuweisungen, wenn es zu Konflikten bei der Ausbreitung
der urchristlichen Botschaft kam, als die Apostel auch im Tempel predigten.
«Es war natirlich, dass das offizielle Judentum sich hiergegen erhob und diese
Missionierung mit Worten und Strafen zu vethindern suchte»® Gegen die
Aufnahme von Heiden in die Gemeinde gab es einen starken Widerstand von
judenchristlicher Seite.

«Der Mann, dessen gewaltige Arbeit diesen Widerstand brechen sollte, dessen Le-
benskampf der Befreiung des Christentums von der Last des jiidischen Gesetzes
und damit der Gewinnung aller Menschen flir Christus galt, war Paulus. Er war
Vollblutjude; und doch hat gerade er das Christentum von seinem jidischen Mut-
terboden, dessen Enge es zu ersticken drohte, gelost, es auf die weltgeschichtliche
Buhne der griechisch-romischen Weltkultur und des romischen Weltreiches hin-
ausgefiihrt und in diesen Boden eingepflanzt.»*

So wird das Lebenswerk des Volkerapostels ausfiihrlich dargestellt, auch sei-
ne jidische Sozialisation als Schriftgelehrter, der durch seine umfassende Bil-
dung befihigt war, der erste christliche Theologe zu werden. Als Volkerapo-

% Lottz: Geschichte der Kitche T, 21. Aufl. (Anm. 31), 29.

4 K. Heussi: Kompendium der Kirchengeschichte, Tubingen 21960, 25.
4 Lortz: Geschichte der Kirche 1, 21. Aufl. (Anm. 31), 42.

% Lortz: Geschichte der Kitche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 44f,



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 209

stel ist er allen alles geworden und war so durchaus ein katholischen Mensch.
Freilich wurde seine Lehre mit gelegentlich iiberspitzten Formulierungen oft
auch zum Ausgangspunkt von Missverstindnissen und Irrlehren.>

Lortz teilt also das traditionelle Bild von Pau/us als dem, der das Christen-
tum zu einer universalen Menschheitsreligion gemacht hat. Dieses Bild wird
von vielen Kirchenhistorikern des 20. Jahrhunderts vertreten, z.B. Adolf von
Harnack, Hans Lietzmann, Karl Heussi, Kurt Dietrich Schmidt, Karl Bihl-
meyer.”! Die immer wieder behauptete Gegeniibetstellung der universalen
christlichen Weltreligion zum partikularistischen national gebundenen Juden-
tum lisst sich in dieser Weise kaum verifizieren. Bereits L.eo Baeck hat in sei-
nem «Wesen des Judentums» (1905) — einer Antwort auf Harnacks «Wesen
des Christentums» (1900) — darauf hingewiesen, dass es schon in biblischer
Zeit einen religidsen Universalismus im Judentum gab. Christentum und Is-
lam haben vom Judentum den Universalismus der Ziele und Werte Gbernom-
men: ein Gott, eine Menschheit als Kinder Gottes, ein Reich Gottes etc. Dies
gilt auch trotz der besonderen Berufung des Volkes Israel. Ganz im Sinne der
jtidischen Uberlieferung konnte sich Paulus auf Abraham als Vater des Heils
fiir alle Menschen berufen.>?

Lortz befand sich mit seiner Auffassung des Paulus durchaus im Strom
seiner zeitgendssischen Theologie. Heute wird Paulus insgesamt deutlicher
als Briickenbauer sowohl zwischen dem Judentum und der werdenden Kir-
che gesehen als auch zwischen dem Judenchristentum und dem Heidenchri-
stentum. Die jiidischen Grundlagen seiner Theologie und seine bleibende Be-
ziehung zu seinem Volk werden stirker wahrgenommen.

Die Zerstirung des Tempels nach der Eroberung Jerusalems durch die Rémer
im Jahre 70 n.Chr. kommentiert Lortz ganz im Sinne der Gberlieferten trium-
phalistischen, antijudaistischen Geschichtsschreibung:

«Dieses Ereignis bedeutet die Beseitigung der nationalen Einheit des Judentums. Es
war auch das Ende des Tempels, der mit seinem Opfer-Gottesdienst das Herz des
gesamten Lebens des jidischen Volkes gewesen war. Das Verschwinden Jerusa-
lems und des fur unzerstorbar gehaltenen Tempels versetzte dem Selbstbewusst-
sein der Juden einen tédlichen Schlag; auch wurde durch die Zerstreuung jedes ein-
heitliche Wachsen der jidischen Religion im Innern und jede einheitliche Wirkung
nach aussen unmoglich gemacht.»*

% Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 48.

31 Partikularismus und Universalismus kommen bereits bei ECh. Baur (1792-1860)
als Deutungsschema vor.

2 L. Baeck: Das Wesen des Judentums, Nachdruck Wiesbaden o.]., 67-69. Zu Har-
nack und Baeck ausfihtlicher: R. Jansen: Die Antwort blieb aus, Jud. 57 (2001)
94-119.

> Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 49, zur christlichen Deutung
der Zerstorung des Tempels, vgl. R. Jansen: «Winscht Jerusalem Frieden»,



210 Reiner Jansen

Solche Aussagen verweisen auf eine theologisch motivierte Geschichtsauffas-
sung. Aus einer historischen Analyse des Judentums nach 70 lassen sie sich
nicht herleiten. Sie entspringt vielmehr theologischem Wunschdenken, wel-
ches das Judentum schon immer als «unterlegene» Religion betrachtet hat.

Von nun an kommen Bezuge zu Juden und Judentum — wie in fast allen
Lehsbuichern der Kirchengeschichte — nut noch ganz sporadisch vor.>*

Uber den royalistisch gewordenen franzésischen Katholizismus in der
Mitte des 19. Jahrhunderts heisst es ganz pauschal: «Also kam die Republik in
die Hinde des Liberalismus, Sozialismus und des Judentums.»>

Sehr stark betont Lortz die Neuorientierung der Kirche nach dem Zwei-
ten Vatikanischen Konzil und den Dialog mit den nicht-katholischen Kir-
chen, dem Judentum und dem Islam. Die Reise von Papst Paul VI. zu den
Heiligen Stitten und seine Ansprache an das jidische Volk ist «vielleicht ...
der Beginn einer neuen Epoche der Kirchengeschichte.»®

Vergleicht man die 21. Auflage von 1962 mit der 17./18. Auflage von
1953 und der (unverinderten) 20. Auflage von 1960, so lisst sich feststellen,
dass — was unser Thema betrifft — die Formulierungen im Wesentlichen
gleich geblieben sind. Neu hinzugekommen ist nur:

7. Der Anbang zur «Geschichte der Kirchey von 1962: § 72 Kirche und Synagoge®

Lortz unterscheidet generell zwischen der profanen Geschichtsschreibung
und der Kirchengeschichte als theologischer Disziplin, die sich an der Heils-
geschichte orientiert und bestrebt ist, ihre Leitlinien dem Offenbarungsgut zu
entnehmen.”® Er beginnt darum mit einer Besinnung auf die theologische

Christliche Einstellungen zu Juden und Judentum am Beispiel von Jerusalem, Jud.
54 (1998) 214-230.

> Z.B. Lottz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 56 (Juden als Anstifter
von ortlichen Christenverfolgungen); 93 (Presbyter in den judenchristlichen
Gemeinden dhneln den Vorstehern im Judentum); 115 (Férderung der Juden und
Heiden durch Kaiser Julian); 145 (Ambrosius und die von fanatischen Monchen
verbrannte Synagoge in Kallinikon); 201 (keine Verfolgung von Juden bei den
frinkisch-merowingischen Koénigen); 391 (Bernhard von Clairvaux verurteilt die
Verfolgung der Juden in den Kreuzziigen); 434 (Judenverfolgungen im 14. Jahr-
hundert); Lortz: Geschichte der Kirche II, 21. Aufl. (Anm. 31), 483 (Benachteili-
gung der Juden im 6sterreichischen Konkordat des 19. Jhdts); 407 (Stoecker als
Antisemit); 483 (Antisemitismus in Russland und Pogrome).

»  Lortz: Geschichte der Kirche 11, 21. Aufl. (Anm. 31), 379.

% Lortz: Geschichte der Kirche 11, 21. Aufl. (Anm. 31), 536.

37 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 467-485.

% Lortz: Geschichte der Kitrche I, 21. Aufl. (Anm. 31), V.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 211

Grundlage, um dann die Beziehung zwischen Kirche und Synagoge von der
Antike zum Hohen Mittelalter und die Lage im Spitmittelalter zu beschreiben
und schliesslich die Frage der Judenmission aufzugreifen.

7a. Theologische Grundlage:

Die abendlindische Okumene sieht sich mit der Tatsache konfrontiert, dass
es inmitten der christlichen Gemeinschaft einen nichtchtistlichen Bevolke-
rungsanteil gibt: die Juden. Das Verhiltnis der Kirche zu ihnen ist «grundsitz-
lich verschieden von dem zu allen anderen nichtchristlichen Voélkern: das
Volk Istael war nicht eine dem Christentum einfach fremde Gemeinschaft;
vielmehr war aus ihm, dem auserwihlten Gottesvolk, das neue Gottesvolk
der Verheissung herausgewachsen.»” Freilich war bereits seit dem 2. Jahr-
hundert das Wissen der Kirche um ihren jidischen Ursprung weitgehend ge-
schwunden. Kirche und Synagoge standen sich im Bewusstsein der Christen
und der theologischen Literatur fremd und feindselig gegentiber. Die theolo-
gischen Kriterien fiir die Bewertung der Beziehung der Kirche zum Judentum
hat vor allem der Jude Paulus formuliert. Er unterschied zwischen den Soh-
nen der Verheissung und des Neuen Bundes und den Adepten der Verstok-
kung, hielt aber gleichzeitig an der Verheissung Gottes fiir ganz Israel fest.
Nach dem Verblassen des Paulinismus im 2. Jahrhundert «trat jenes Element
der Verwerfung einseitig in den Vordergrund. Man erinnerte sich vor allem
an jene Schriftworte, die vom Unglauben der Juden sprechen (I Thess 2,15f.!),
und es vollzog sich eine Aussonderung der Juden aus der Missionssorge der
Kirche»% Diese eindeutige — wenn auch nicht immer gradlinige —Entwick-
lung zur traditionellen antijidischen Haltung der Kirche, beschreibt Lortz an-
hand einiger theologiegeschichtlicher Bemerkungen tber Tertullian und Ju-
stin, um dann eine Reihe von Theologen zu nennen, die an die «Enderldosung
des Judentums»®! erinnern: Augustin, Hieronymus, Gregor 1. (und Gregor
IL.), Alexander II., Petrus Damiani und Ramon Lull.

«Aber selbst bei Augustin wird der Gedanke gekreuzt durch harte Verurteilung,
Chrysostomos bekdmpft jiidischen Proselytismus in schonungsloser Schirfe, weil
das Bekenntnis der Juden Sein Blut komme tber uns und unsere Kinden sich als
Erbschuld am ganzen Volk auswirke und ihm als Fluch durch die Linder und Jahr-
hunderte folgte. Mehr und mehr wurden die Juden den Heiden und Hiretikern, die
definitiv verloren sind, spiter (besonders bei den Kreuzziigen) auch den Muselma-
nen gleichgesetzt. Ja, manchmal werden ihnen die Haretiker sogar vorgezogen.»®

¥ Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 467.

80 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 468.

1 Ebd. Ob Lortz dieses merkwiirdige Wort «Enderlésung» wohl bewusst als Gegen-
satz zur «Endlésung» gewihlt hat?

62 Ebd.



212 Reiner Jansen

So entstehen mit der Zeit die stereotypen Verurteilungen der Blindheit und
Verstockung, der perfidia und Herzenshirte, des Unglaubens und der Verlo-
renheit des judischen Volkes, welche unaufhérlich bis in die Neuzeit wieder-
holt werden.

7b. Von der Antike zum Hohen Mittelalter.

In diesem Abschnitt werden die rechtlichen (und 6konomischen) Verhaltnis-
se der Juden dargestellt. Es wird betont, dass sie keineswegs rechtlos waren,
sondern dass die christlichen Kaiser das alte romische Recht vom Imperium
ins Mittelalter ibernahmen. So blieb das Judentum (trotz gewisser Einschrin-
kungen) weiterhin religio licita. Dies wurde ausdriicklich auch von Papst Gre-
gor L. bestitigt, der auch sonst fiir eine massvolle Haltung eintrat und betonte,
«dass Jesu Leiden durch die gesamte Menschheit — also nicht allein durch die
Juden — verursacht worden sei»®

Als servi (= Vasallen) hatten die Juden einen rechtlichen Anspruch auf
Schutz, der vom 9. Jh. an vor allem von den Kaisern wahrgenommen wurde,
insbesondere dann, wenn es darum ging, sich den judenfeindlichen Voten des
Bischofs Agobard von Lyon (+ 840) zu widersetzen. Dieser vertrat die These:
«Wer ausserhalb des Glaubens ist, soll ausserhalb des allgemeinen Gesetzes
stehen.»® — Neben den Kaisern, die sich den Schutz ihrer «Kammerknechte»
von diesen teuer bezahlen liessen, waren es vor allem die Pipste, welche die
Juden so behandelten, dass diese am Ende des Mittelalters in Italien am si-
chersten wohnten. Trotz des ihnen im staatlichen und im kirchlichen Recht
grundsitzlich gewihrten Schutzes gab es viele Einschrinkungen durch Bi-
schofe, Synoden und Fuarsten.

Lortz hebt besonders hervor, dass es auch im Mittelalter jidische Bestre-
bungen gab, Proselyten zu machen. Das kam speziell im Verhalten gegentiber
den nichtjidischen Sklaven und Angestellten zum Ausdruck.

«Diese Proselytenmacherei muss beachtet werden, wenn man die christliche Hal-
tung gegeniiber dem Judentum einigermassen verstehen will. In einem Land, wo die
Juden sich politisch und wirtschaftlich eine bedeutende Position errungen hatten,
wie im arianischen Westgotenreich, konnten sie fir die die Einheit des Staates und
fiir seinen christlichen Charakter eine echte Gefahr werden: eine antijiiddische Reak-
tion witd verstindlicher.»%

Ausfuhtlich berichtet Lortz tiber die Situation in Spanien im 6./7. Jh. und
uber die Problematik der Zwangstaufen. Nachdem Ko6nig Rekared katholisch
geworden war (589), verfiigten die Konzile und die Konige eine Reihe von
antijidischen Massnahmen. So wurden auf der Iberischen Halbinsel und im

65 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 470, Anm. 7.
%4 Ebd., Anm. 8.
6 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 471.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 213

Frinkischen Reich Zwangstaufen vollzogen trotz den Warnungen Gregors
des Grossen, der wusste, dass die zur Taufe Gezwungenen insgeheim doch
bei ihrem alten Glauben bleiben wurden.

«Freilich vermochte selbst er nicht ganz jenem Ideal treu zu bleiben. Von ihm
stammt das verhdngnisvolle, spiter oft wiederholte Wort: «wenn auch die Zwangs-
getauften selber keine guten Christen werden, dann doch vielleicht spiter ihre Kin-
den.»%

Die Zwangstaufen setzten eine «Verobjektivierung des opus operatum»®’ der
Taufe und des Glaubens voraus. Demgegeniiber unterstrich die «erleuchtete»
Theologie (etwa Thomas von Aquin): Niemand diirfe gegen seinen Willen
von seinem Glauben getrennt werden. Die durch die Zwangsbekehrung und
Ausweisung aller Nichtgetauften tiberfliissig gewordenen Synagogen wurden
nach einem eigenen (im Sacramentarium Gelasianum) bezeugten Ritual zu
Kirchen geweiht. Es gab sogar Bestimmungen, nach denen man den Zwangs-
getauften ihre Kinder vom siebten Altersjahr an wegnehmen sollte, «um sie
fester mit Christus zu verbinden»® Das Ergebnis dieser weitgehend erfolg-
losen staatlich-kirchlichen Zwangsmassnahmen beschreibt Lortz folgender-
massen:

«Das Ergebnis konnte kein anderes sein als kalter Hass und Heuchelei auf der einen
Seite, Misstrauen und neue schwere Vorwutfe auf der anderen. Man behandelte die
Neuchristen wie Juden und nannte sie so, verbot thnen aber bei schwerster Strafe
(6ffentliche Auspeitschung) jeden Kontakt mit noch nicht Getauften. Grundsitz-
lich waren alle Zwangsgetauften des Riickfalls verdichtig, unglaubwirdig auch in
ithrem christlichen Bekenntnis. Die Nichtgetauften waren schliesslich glaubwiirdi-
ger als die ungliicklichen Opfer des Zwanges.»*

Mit dem Verschwinden des altromischen Rechtes gegen Ende des 10. Jhs.
verschlechterte sich die menschliche und rechtliche Lage der Juden. Die Ab-
neigung gegen die Juden wird grosser. Das kommt z.B. in der zeremoniellen
Ohrfeige zu Ausdruck, die in Toulouse jeder Jude an Ostern von einem Chri-
sten empfangen musste als Strafe fiir die von Juden verursachten Leiden und
den Tod Christi. Gleichzeitig wuchs das Bewusstsein einer einheitlichen
Reichskirche im Abendland. Die ungliubigen Juden erschienen mehr und
mehr als Feinde des christlichen Europa und wurden manchmal auch mit
dem kommenden Antichristen bei der Jahrtausendwende gleichgesetzt. So
kam es zu antisemitischen Gewalttaten in verschiedenen Regionen. Kirchen-
geschichtlich entscheidend wurden dann die Kreuzziige. Vor allem tiber die

% Ebd.
67 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 472.
8 Ebd.
¢ Ebd.



214 Reiner Jansen

jidischen Opfer des ersten Kreuzzuges im Rheinland (aber auch in B6hmen
und Ungarn) informiert Lortz ausfithrlich. Sein Kommentar lautet:

«Das Urteil tber diese Christen, die ausgezogen waren, die durch den Herrn gehei-
ligten Stitten aus den Hinden der Unglaubigen zu befreien, braucht nicht erst for-
muliert zu werden. Thre Taten stellten ihrem Christsein ein furchtbares Zeugnis aus;
sie waren aber nicht méglich gewesen, wenn nicht auch Fihrer der Christenheit
versagt hitten: allzu hemmungslos und selbstgerecht hatten sie die Vorstellung vom
gottesmorderischen Volk der Juden sich zu einem latenten Antisemitismus aus-
wachsen lassen.»’"

Wihrend Heinrich IV. nach den Judenmorden des ersten Kreuzzuges die
Synagogen in Deutschland unter seinen Schutz stellte und den Zwangsge-
tauften die Ruckkehr zu ithrer Religion etlaubte (gegen den Willen der meisten
Bischofe), war es im zweiten Kreuzzug Bernhard von Clairvaux, der die Ju-
den schiitzen wollte. In seiner ambivalenten Haltung gegentiber den Juden
warnte er den Papst vor der Sinnlosigkeit der Judenmission, da der Zeitpunkt
ihrer Bekehrung noch nicht gekommen sei.

7c. Die Lage im Spatmittelalter

Erst im Spatmittelalter wurden die Juden im Abendland zum Fremdkorper
im eigentlichen Sinne. Dazu trugen einerseits die diskriminierenden Bestim-
mungen des dritten und des vierten Laterankonzils (1179 und 1215) bei: dif-
famierende Kleidung, Einfithrung von Ghettos und Unterbindung des Kon-
taktes zwischen Christen und Juden. Auch die Kanonisten erlaubten nun, Ju-
denkinder ihren Eltern wegzunehmen und zu taufen (gegen die Auffassung
von Thomas von Aquin, aber mit Zustimmung von Duns Scotus). Schlies-
slich und vor allem spielten auch die antisemitischen Legenden eine verhing-
nisvolle Rolle: Verunglimpfung der Juden bei den Passionsspielen, Beschul-
digung des Ritualmordes, der Hostienschandung, der Brunnenvergiftung und
der boswilligen Zauberei. Die Judenmorde und Vertreibungen dienten oft da-
zu, sich der jidischen Glaubiger zu entledigen. Viele Juden hatten sich (mit
Unterstitzung der Firsten und der Oberschicht) auf Handel und Geldge-
schifte konzentriert.

So kam es seit dem Ende des 13. Jahrhunderts «zu einer schweren Exi-
stenzbedrohung des Judentums.»™ Lortz beschreibt eine Reihe von grauen-
haften Verfolgungen, sowie die Judenvertreibung aus England (1290), Frank-
reich, Spanien (endgiiltig 1492 nach langen blutigen Vorspielen) und aus fast
allen deutschen Territorien und Stadten. Trotz dieser «Fulle von Leid, Grau-
samkeit und Mord»"? und trotz Talmudverbrennungen (zuerst 1240) gab es

0" Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 475.
I Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 477.
2 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 478.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 215

im Spitmittelalter auch Gebiete, wo Juden unter threm «Judenbischof» zeit-
weise im Frieden lebten, mit eigenstindigem Gemeindeleben, Rabbinerver-
sammlungen etc.

Schliesslich wird auch auf die Bedeutung der Juden als Vermittler der ara-
bischen Weisheit hingewiesen. Besonders im muslimischen Herrschafts-ge-
biet in Spanien kam es um die Jahrtausendwende zu einer fruchtbaren Begeg-
nung: Juden waren als Dichter, Philosophen und Arzte Trager einer hohen
Kultur. Besonders Maimonides wirkte auf Albertus Magnus und Thomas von
Aquin ein. Andererseits konnte auch die im 12./13.Jh. in der Provence ent-
standene Kabbala als uralte mystische Geheimlehre vor allem im Humanis-
mus eine grosse Breitenwirkung entfalten.

7d. Missionierung

«In den vielen Jahrhunderten seit dem apostolischen Zeitalter hatte also das Ringen
des Vélkerapostels um die Seele seines judischen Volkes ausserordentlich wenige
Parallelen gefunden.n»’

Es gab zwar durchaus echte Versuche, die Juden fiir das Evangelium zu ge-
winnen. Diese scheiterten allerdings sowohl an den unzulinglichen Hebri-
isch — und Talmudkenntnissen auf christlicher Seite wie am rationalistischen
Beweisverfahren, mit dem Geheimnisse des Glaubens bewiesen werden soll-
ten. Die zahlreichen kontroverstheologischen Traktate sowie die mundlichen
Disputationen (vor allem in Spanien) konnten deshalb kaum zum Ziel fuhren.
Disputationserfolge von berithmten Rabbinern fithrten oft zu Repressalien
fir die ganze Gemeinde und waren daher auf jidischer Seite dusserst unbe-
liebt, ja z.T. sogar verboten. Die Dominikaner errichteten seit dem 13. Jh.
Studienhduser zum Erlernen der biblischen Sprachen — ohne missionarische
Erfolge. Bezeichnend ist schon der Titel des vom spanischen Dominikaner
M. Martini geschriebenen Handbuchs fiir die Disputation mit Juden: «Dolch
des Glaubens». Auch die in Kirchen, Synagogen und auf 6ffentlichen Plitzen
von Zeit zu Zeit gehaltenen Zwangspredigten waren aussichtslos, besonders
dann, wenn sie Juden verunglimpften oder von fanatischen judischen Kon-
vertiten gehalten wurden. «Es konnte auch sicher nicht einladend wirken,
wenn die Juden die Erfahrung machten, dass ihre Hiuser geplindert wurden,
derweil sie vor den Predigtstihlen sitzen mussten.»’*

Ramon Lull, der «bedeutendste Vertreter einer Missionierung, die auch fur
andere religiose Artung Verstandnis aufbringt» und nicht beherrschen, son-
dern verstehen will, erliegt «n seinen Bekehrungsversuchen einer seltsamen
Uberbewertung des Intellekts».”> Die Ohnmacht der rationalen Beweise und

73 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 479.
" Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 481.
> Ebd.



216 Reiner Jansen

die allgemeine Abneigung der Christen gegen die Juden erwihnt auch der be-
kannte Konvertit Hermann aus Koln in seiner Autobiografie, wo er seine Be-
kehrung (um 1137) beschreibt. Genaue Zahlen tiber die Konversionen, die
seit dem 13. Jh. zunehmen, lassen sich nicht eruieren. Echte Bekehrungen
waren freilich seltene Ausnahmen. Zu sehr litt die Judenmission unter den
dargestellten Zwangsmassnahmen und ihren Folgen.

«Die Juden standen ja vollkommen ungebrochen in ihrem schon seit Jahrhunderten
in ihren Familien tief eingewurzelten Glauben, einem Glauben ungeheuren Reich-
tums, fur den viele wirklich glithten und den so viele Namenlose mit ihrem Blut be-
siegelten.»’

Die Anziehung des «judischen prophetischen Monotheismus»’” war so gross,
dass gelegentlich sogar Kleriker zum Judentum tibertraten.

7e. Ausklang

Lortz greift in dieser Frage iiber das Mittelalter hinaus auf die Neuzeit, die zu-
nichst das Erbe des Mittelalters Gbernahm.

«Auch die Reformation dnderte nichts, weder an der rechtlichen Stellung der Juden
noch an der von Abneigung und Hass getragenen praktischen Behandlung, ange-
fangen von den Zwangspredigten (bis ins 18. Jh.!), den Vertreibungen aus Stidten
und Territorien bis zu den erwihnten Globalverwiinschungen («die Juden zu ertrin-
ken, aufzuhingen, zu verbrennen), die weiter kolportiert wurden.»’®

Anschliessend beschreibt Lortz Luthers Position anhand der beiden Schrif-
ten «Dass Jesus Christus ein geborener Jude sei» (1523) und «Von den Juden
und ihren Liigen» (1543). In ihrem Legalismus ist die Synagoge «der Urtyp der
fleischlichen Selbstgerechtigkeit des Buchstabendienstes» und stellt so das
Wesen der Stinde dar.”” Aber das rechtfertigt nicht die Behandlung, die man
den Juden bisher zuteil werden liess. So mécehte Luther den Juden zunachst
missionarisch begegnen und ihnen das Alte Testament gemass Gottes Heils-
willen auslegen. Er setzt dabei voraus, dass die Juden Gottes Zusage auf im-
mer haben und insofern auch potentielle Christen sind. Aus verschiedenen,
nicht mehr genau rekonstruierbaren Ursachen nahm der Reformator diese
Haltung wieder zuriick. Spitestens seit 1538 wendet sich Luther erschrek-
kend hart und polemisch gegen die Juden aus der «Position des sicheren
Glaubensbesitzes.» ® Die Juden haben ihte Chance verpasst. Nun miussen die
Christen ihnen gegentiber «scharfe Barmherzigkeit» Gben. Lortz zitiert die

6 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 482.
7 Ebd.
8 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 483.
" Ebd.
8 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 484.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 217

dusserst harten Massnahmen, die der alte Luther vorschlug und dazu einige
seiner bosen Worte gegen die Juden.

Kurz werden auch die anderen Reformatoren gestreift: wihrend Bucer
und Calvin sich dhnlich zwielichtig verhalten wie Luther, reagiert Capito viel
gemassigter. Osiander wies in einer anonymen Schrift «die unsinnigen Ver-
leumdungen auf Ritualmord (nach dem scheusslichen Pésinger Prozess von
1529)» zurtick. Das rief eine Gegenschrift Johann Ecks hervor, der sich «in
denkbar grobster Weise unerleuchtet» gegen den «lutherischen Verfithrem
wandte.®! — Kaiser Karl V. blieb sachlich und iibetlegen und gestand 1520 Jo-
sel von Rosheim, dem Sachwalter der Juden in Deutschland, ein Judenptivi-
leg zu, das er auch spiter trotz allen Verleumdungen nicht widerrief. Ahnli-
ches gilt auch fir Landgraf Philipp von Hessen, der den antisemitischen Rat-
schlag seiner Pridikanten entschieden ablehnte: «Die Juden diirften nach dem
Alten und Neuen Testament nicht so eng gehalten werden.»®

Lortz sieht keine Veranlassung, bei der Darstellung der Zeit nach dem
16.Jh. auf das Verhiltnis von Kirche und Synagoge zurtickzukommen. Zwar
brachte das 16. Jh. zunichst eine spiirbare allgemeine Verschlechterung der
Lage der Juden in Europa, es fithrte aber nicht zu einer neuen Problematik
im Verhaltnis der beiden Religionen. «Soweit die Juden dann wieder kulturell-
wirtschaftlichen Einfluss gewannen, 6ffneten sie sich im hohen Masse der
bald anhebenden Sikulatisierung und dem Rationalismus.»® So gesehen ki-
men nur noch die Taufen einzelner prominenter Juden und bestimmte litera-
risch- philosophische Leistungen in Betracht.

«Der moderne Antisemitismus aber war politisch, nationalistisch und dann rassi-
stisch orientiert, nicht mehr christlich-religi6s. Allerdings hat nun gerade der neue-
ste rassistische Antisemitismus durch seine Greuel im Reich der Nationalsozialisten
dem christlichen Gewissen das Problem der christlichen Verantwortung auch fir
das Judentum neu gestellt, tiefer wohl als jemals seit der apostolischen Zeit.»

So schliesst Lortz dieses Kapitel mit den Worten:

«Das Problem der Judenmission bestand von der Kirche aus gesehen darin, mit der
von Paulus verkiindeten Verwerfung und Verstockung der Juden, im Glauben an
den allgemeinen Heilswillen Gottes, der seine Verheissung nicht zuricknimmt, und
aus dem Grundgesetz der Liebe auch um die Seele des Judenvolkes zu ringen. Das
Problem wurde, durch die Jahrhunderte hindurch, in einem bedrlickenden Masse
nicht gelost»®

5. Ebd.

8  Lortz: Geschichte der Kirche T, 21. Aufl. (Anm. 31), 484f., Anm. 20.
8 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 483, Anm. 37.
8 Ebd.

8 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 484,



218 Reiner Jansen

8. Ergebnis und Wiirdigung

Von zahlreichen (deutschsprachigen) Lehrbiichern der Kirchengeschichte,
die in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts erschienen oder wieder aufge-
legt wurden, ist das Werk von Lortz das erste, das so ausfiihrlich und diffe-
renziert iber die Beziehungen von Kirche und Synagoge informiert. Auch
fast alle spiter erschienenen Lehrbiicher (bis zum Ende des Jahrhunderts) be-
richten tber dieses Thema — wenn iberhaupt — viel summarischer.8¢ Die
«Kirchengeschichte in ideengeschichtlicher Betrachtung» unterschied sich
hier in den zwanzig Auflagen vor 1962 zwar keineswegs von manchen anderen
vergleichbaren Werken. Sie geht grundsitzlich von der alten kirchlichen Ent-
erbungstheorie aus und reproduziert z.B. das fragwiirdige negative Bild der
Pharisder und des «erstarrten» Judentums in Paldstina und berichtet dann nur
noch sehr selektiv iber das von mir untersuchte Thema. Das steht durchaus
in einer gewissen Spannung zum neuen Abschnitt «Kirche und Synagoge»,
der plotzlich als Anhang zur 21. Auflage des ersten Bandes auftaucht. Im um-
fangreichen Vorwort zu diesem Band wird zwar dieser Anhang nicht explizit
erwihnt. Lortz betont aber, dass er grosse Hoffnungen auf die Okumene und
auf das Gesprich mit der Synagoge setzt. Das ist offenbar der Grund dafiir,
dass er in seiner immer wieder neu aufgelegten «Kirchengeschichte» nun ein
neues Thema aufnimmt, das in anderen entsprechenden Lehrbiichern nur
ganz marginal gestreift wird.

Die «Erklarung Gber das Verhaltnis der Kirche zu den nichtchristlichen
Religionen» (nach seinem Kernstiick oft «Judenerklirung» genannt) des
Zweiten Vatikanischen Konzils wurde nach vielen Diskussionen und Ande-
rungen erst im Oktober 1965 verabschiedet.*” Das sind mehr als drei Jahre,
nachdem Lortz seinen Exkurs schrieb. Als engagierter Kenner des Vatikans
und der Okumene, wusste er sicher iiber die langwierige und dornenvolle
Vorbereitung der Erklirung. Wollte er auf seine Weise schon einen Beitrag
leisten fiir den dann nach dem Konzil beginnenden Dialog zwischen der Ka-
tholischen Kirche und jiidischen Organisationen und Gelehrten?

Natiirlich erheben sich aus heutiger Sicht (mehr als 45 Jahre spiter) einige

8 Untersucht man die deutschsprachigen Lehtbucher, die die ganze Kirchenge-

schichte darstellen, so gibt es m.W. nur ganz wenige Ausnahmen: Erwin Iserloh
(ein Schiler von Lortz) schreibt tiber «Die Juden in der Christenheit des Mittelal-
ters» in: H. Jedin (Hg): Handbuch der Kirchengeschichte, Bd. 1I11/2, Freiburg
1968, 717-728. Ausfiihrlichere Informationen finden sich zu unserem Thema
auch bei K. Kupisch: Kirchengeschichte, Bd. 1-5, Stuttgart 1973-1975, und bei G.
Stemberger (Hg;): 2000 Jahre Christentum. Illustrierte Kirchengeschichte in Farbe,
Erlangen 1990.

8 Vgl z.B. H. Jedin: Das Zweite Vatikanische Konzil, in: ders., K. Repgen (Hg.):
Handbuch der Kirchengeschichte, Bd. VII, Freiburg 1979, 125ff.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 219

Bedenken gegen die Darstellung des Themas durch Lortz. Sie geht sehr stark
von bestimmten theologischen Primissen aus und fragt (1) inwiefern die Kir-
che ihrem Missionsauftrag nachgekommen ist und (2) ob die «Verchristli-
chung der missionierten Volker»® im Sinne der Liebe verwirklicht worden ist.
Beide Fragen miissen im Blick auf die Juden verneint werden. Lortz dachte
noch sehr stark von einer Wiedergewinnung der Einheit der Kirche aus — als
Grundlage fiir ein «christliches Abendland». Er kann zwar vom «ungeheuren
Reichtum des jiidischen Glaubens» sprechen, fiihrt dessen Bedeutung fiir die
christliche Kirche aber nicht nidher aus. Nicht iiberzeugt hat mich auch seine
Begriindung dafiir, dass sein Exkurs Gber Kirche und Synagoge mit der Re-
formationszeit endet, weil das 16. Jahrhundert und die Neuzeit nicht zu einer
neuen Problematik im Verhaltnis der beiden Religionen gefiihrt habe. Ist die-
se These nicht zu sehr von einer negativen Sicht der Aufklirung und ihrer
spezifischen Problematik geprigt? Wenn Lortz jeden Zusammenhang zwi-
schen dem neuzeitlichen Antisemitismus und der traditionellen Judenfeind-
schaft der Kirche verneint, so ist das aus heutiger Sicht unzutreffend und wi-
derlegt.

Ein Vergleich mdge zeigen, was die Darstellung von Lortz trotzdem aus-
zeichnet. Das «Lehrbuch der Kirchengeschichte» von Bihlmeyer-Ttichle® et-
schien in 18 Auflagen und wurde von katholischen Studierenden etwa ebenso
hiufig benutzt wie auf protestantischer Seite das bekannte «KKompendium der
Kirchengeschichte» von Karl Heussi. Bei Bihlmeyer-Ttichle begegen wir ei-
nem eindeutig negativen Judenbild. Das wird besonders im Kapitel tiber «Die
Judenfrage im Mittelalter» deutlich. Hier gilt der «driickende Wuchem der Ju-
den als «Hauptursache» der mittelalterlichen Judenverfolgungen.®® Dieses
Lehrbuch geht besonders auf die Situation in Spanien ein. Dort waren die Ju-
den wegen ihrer «rucksichtslosen Erwerbssucht verhasst.”! Die Entwicklung
der zwangsbekehrten Juden wird geschildert bis zum Ausweisungsdekret von
1492. «Durch moglichste Beseitigung der rassen- und religionsfremden Ele-
mente sollte der einheitliche Staat aufgebaut und der in Ausbildung begriffe-
ne Absolutismus der Krone gestirkt werden.»”’? In der 7. Auflage von 1921
hiess es sogar noch, dass viele Juden nach der Ausweisung aus Spanien sich
nach Nord- und Osteuropa wandten, «um dort die Griinder des neuen Kapi-
talismus zu werden.»?® — Was die Inquisition und die Kreuzziige betrifft, so

8  Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 467.

8 Begrindet von FEX. Funk (1840-1907), seit der 6. Aufl. 1911 von Karl Bihlmeyer
(1874-1942), seit der 12. Aufl 1948 von Hermann Tiichle (1905-1986). Die letzte
neubearbeitete 18. Aufl. erschien 1966/68.

% K. Bihlmeyer, H. Tuchle: Kirchengeschichte, Bd. 11, Paderborn 171961, 466.

1 Ebd.

92 Bihlmeyer, Tuchle: Kirchengeschichte (Anm. 90), 467.

% Bihlmeyer: Kirchengeschichte, Paderborn 71921, 619.



220 Reiner Jansen

seien ihre Griuel durch eine rationalistische Geschichtsschreibung tubertrie-
ben worden. Letztlich waren die Kreuzziige «doch eine glainzende Manifesta-
tion des religiosen Geistes und der kirchlich und kulturell noch ungebroche-
nen Einheit des Abendlandes.»’*

Auch wenn der Text von Bihlmeyer-Ttichle von 1961 in mancher Hin-
sicht gemissigter ist als der antisemitische von 1921, ist hier von einem Um-
denken, von einer neuen Beziehung der Kirche(n) zu den Juden noch nichts
sichtbar.

Demgegentiber ist die Kirchengeschichte von Joseph Lortz ein grosser
Fortschritt. Er hat nicht nur — wie allgemein bekannt — in der Darstellung der
Reformationsgeschichte, sondern auch in der Beschreibung der christlich-ji-
dischen Geschichte vom Altertum bis zum ausgehenden Mittelalter grundle-
gend neue Téne angeschlagen. Betrachtet man die Ausserungen des jungen
Professots Joseph Lortz zu Beginn des Dritten Reiches und die letzte Auflage
seiner Kirchengeschichte — rund dreissig Jahre spiter, so ist nicht zu iberse-
hen, dass hier ein Lernprozess stattgefunden hat. Er hat die Beziehungen zwi-
schen Kirche und Synagoge bis in die Reformationszeit ausfihtlicher und dif-
ferenzierter dargestellt als jedes andere (deutschsprachige) Lehrbuch der Kir-
chengeschichte zu seiner Zeit. Bis zum Ende des 20. Jahrhunderts gibt es nur
wenige Kirchenhistoriker, die sich bemtiht haben, diesen Aspekt der Ge-
schichte in ihr Lehrbuch der allgemeinen Kirchengeschichte zu integrieren.
In der Darstellung der christlich-jiidischen Geschichte von Joseph Lortz wird
deutlich ein neuer Ton wahrnehmbar — ein Umdenken kiindigt sich an.

Abstract

Joseph Lortz (1887-1975) was an important Catholic professor of Church-History in
Germany. His book «Die Reformation in Deutschland» was first published in 1939 and
since the war there have been six editions, the last appearing in 1982. This marked the
beginning of a new understanding of the history of the reformation in the Catholic
Church, one that was much more positive than that of the other Catholic authors be-
fore Lortz. He overcame a lot of misunderstandings and polemical rhetoric between
the Christian Confessions. The influence of Lortz was immense. He also was engaged
in the ecumenical movement «Una Santca», beginning during the Second World War.

In 1932 he published «Die Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Betrach-
tungy». This book was used by those who where interested in the development of the
church from the time of Jesus to the twentieth century. In the last (21°* edition) in 1962
there is a new appendix about «Church and Synagogue». There you find an essay about
the relationship between Christianity and Judaism in the history of the Church. It con-
tains many more details about this subject than other comparable books. And it is writ-

% Bihlmeyer, Tichle: Kirchengeschichte (Anm. 90), 202f.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 221

ten with a new interest in the roots of the traditional anti-Judaism of the Chutch. In his
last years Lortz, who was a member of the NSDAP in Germany in the first yeats of the
Third Reich, saw the necessity for a better information about the fatal history of Chris-
tian-Jewish relations. It seems that he had learned from the past.

Reiner Jansen, Basel



	Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975)

