
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: [1]

Artikel: Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975)

Autor: Jansen, Reiner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877655

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph

Lortz (1887-1975)

1. Das Bild des Judentums in der theologischen Uteratur

In den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts erschienen verschiedene
Bücher zum Bild des Judentums in der theologischen Literatur. Vor allem die
exegetische und die religionspädagogische Literatur standen im Zentrum des

Interesses, insbesondere die Religionsbücher für Schüler wurden gründlich
untersucht.1 Bis jetzt fehlt — soweit ich sehe — eine Analyse der
Kirchengeschichtsschreibung im Blick auf dieses heikle Thema. Ich habe eine Reihe von
deutschsprachigen Lehrbüchern und Kompendien der Kirchengeschichte
kritisch gesichtet. Dabei ging es mir zunächst einmal um eine Bestandesaufnahme:

Was wird über Juden, Judentum, Antisemitismus und Antijudaismus
berichtet? Was über die Beziehungen von Kirche und Synagoge? Welche
theologischen oder weltanschaulichen Interessen beeinflussen die historische
Darstellung? Welche Wertungen oder Deutungen kommen in den untersuchten

Texten im Blick auf unser Thema zum Ausdruck?
Das Christentum und seine Geschichte sind ohne das Judentum nicht

denkbar und nicht verstehbar. Denn «die Beziehungen zum Judentum sind
eine der wichtigsten Dimensionen der Kirchengeschichte, in deren Verlauf
das Christentum seine heutige Gestalt gewann.»2 Die Shoa hat — wenn auch
mit einiger zeitlicher Verzögerung dazu geführt, dass heute manche Christen
und Kirchen neu über ihr Verhältnis zu Juden und Judentum nachdenken.
Wo und wie wird etwas von dieser Neubesinnung in den Darstellungen der

Kirchengeschichte sichtbar? Hier sind vor allem solche Lehrbücher interessant,

die vor und nach dem Zweiten Weltkrieg — im Laufe von Jahrzehnten —

in immer neuen Auflagen erschienen. Haben ihre Autoren etwas am Text ge-

1 Ich nenne nur folgende Bücher, deren Lektüre mich z.T. beeinflusst hat: Saul B.

Robinsohn, Ch. Schatzker: Jüdische Geschichte in deutschen Geschichtslehrbüchern

(Schriftenreihe des internationalen Schulbuchinstitutes 7), Braunschweig
1963; Ch. Klein: Theologie und Anti-Judaismus. Eine Studie zur deutschen
theologischen Literatur der Gegenwart, München 1975; R Fiedler: Das Judentum im
katholischen Religionsunterricht (Lernprozess Christen Juden 1), Düsseldorf 1980;
M. Stöhr (Hg.): Judentum im christlichen Religionsunterricht (ArTe 15), Frankfurt
a.M. 1983; H. Jochum, H. Kremers (Hg.): Juden, Judentum und Israel im christlichen

Relgionsunterricht in der Bundesrepublik Deutschland, Paderborn 1980.
2 H. Kremers: Vorschläge für die Darstellung des Judentums im Religionsunterricht,

in: Stöhr: Judentum im christlichen Religionsunterricht (Anm. 1), 74—78 (75).

ThZ 65 (2009) Sonderheft, S. 199-221



200 Reiner Jansen

ändert? Sind neue Erkenntnisse bzw. Forschungsergebnisse hinzugekommen?

Der katholische Kirchenhistoriker Joseph Lortz ist schon deswegen
besonders interessant, weil er zwei bedeutende Werke geschrieben hat, welche
in vielen Auflagen vor und nach 1945 erschienen sind.

2. Der Werdegang von Joseph Lort%

Joseph Lortz hat nicht nur Geschichte dargestellt. Durch sein grundlegendes
Werk «Die Reformation in Deutschland» (1939) hat er selber wesentlich zu
einer «für die Ökumene epochemachenden Wende»3 beigetragen und
entscheidende Impulse für die katholische reformationsgeschichtliche
Forschung gegeben. Er überwand endgültig die jahrhunderte lange Dämonisie-

rung der Reformation durch die katholische Kirche und ihre Geschichtsschreibung.

Lortz wurde 1887 in Grevenmacher in Luxemburg geboren.4 Seine Studien

in Rom und in Freiburg in der Schweiz schloss er 1910 mit dem Doktor
der Philosophie ab. Er studierte weiter in Bonn, wurde 1913 zum Priester
geweiht und 1917 Sekretär der Gesellschaft zur Herausgabe des Corpus Catho-
licorum, der Werke katholischer Schriftsteller im Zeitalter der Glaubensspaltung.

Nach der Priesterweihe während des ersten Weltkrieges, schloss er 1920
seine theologische Ausbildung mit dem Doktor der Theologie ab (mit einer
Arbeit über Tertullian). Nach seinem Selbstzeugnis hatte Lortz keinen eigentlichen

Lehrer im Sinne einer direkten Schülerschaft. Wichtig für seine weitere
Entwicklung wurde der Bonner Neutestamentier und Moraltheologe Fritz
Tillmann (gest. 1943), der ihm zum «Vater und Bruder» wurde. Er rühmte seine

«wissenschaftliche Unbestechlichkeit» und schreibt über ihn: «Tillmann
war die reichste und freieste Persönlichkeit, die ich in meinem Leben kennen
lernte.»5 Sehr grossen Einfluss auf Lortz als Kirchenhistoriker übte auch der

Würzburger Sebastian Merkle (1862—1945) aus, der sich um eine vorurteilslose

Erforschung des Reformationszeitalterà und der katholischen Aufklärung

des 18. Jahrhunderts bemühte und die Tagebücher des Tridentinischen
Konzils herausgab. Bei Merkle in Würzburg habilitierte sich Lortz. Er war
zunächst Studentenseelsorger und hatte viele Jahre einen guten Kontakt und

3 W Huber: Art: «Lortz, Joseph», RGG4 5, Tübingen 2002, 517£. (517).
4 Den detailliertesten Überblick über sein Leben und sein Werk gibt: G. Lauten¬

schläger: Joseph Lortz (1887—1975). Weg, Umwelt und Werk eines katholischen
Kirchenhistorikers (SKNZ), Würzburg 1986.

5 J. Lortz: Mein Umweg zur Geschichte, in: ders.: Erneuerung und Einheit, Aufsätze
zur Theologie und Kirchengeschichte aus Anlass seines 100. Geburtstages hg.v. P.

Manns, Stuttgart 1987, 9—45 (15).



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887—1975) 201

nicht unbedeutenden Einfluss auf die katholische studentische Jugend. Nach
einer Lehrstuhlvertretung wurde er 1929 als Professor an die staatliche
Akademie nach Braunsberg in Ostpreussen berufen, dann 1933 als Professor für
Missionsgeschichte nach Münster, wo ihm bald der Lehrstuhl für die
Kirchengeschichte des Mittelalters und der Neuzeit übertragen wurde.

1932 veröffentlichte er sein erstes grosses Werk, das im Laufe der
Jahrzehnte in 23 Auflagen erschien: «Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher

Betrachtung. Eine Sinndeutung der christlichen Vergangenheit in
Grundzügen.» Wie schon aus dem Titel hervorgeht, sollte hier nicht einfach
Faktenwissen ausgebreitet werden, sondern es ging um eine geistes- und
ideengeschichtliche Behandlung des Lehrstoffes, die auch Begeisterung und
Emotionen wecken wollte. Die Rezensionen dieser ersten Auflage waren
weitgehend sehr positiv, auch wenn es Einzelkritik (z.B. an der Darstellung
der Jesuiten) und Plagiats-vorwürfe von verschiedenen Seiten gab.6 Besonders

gelobt wurden die Abschnitte über Luther und die Reformation. Das
Werk diente in seinen späteren Auflagen vielen Studierenden zur Vorbereitung

des Examens.

3. Lortz und der Nationalsozialismus

Bereits 1932 sah Lortz in der sich in Deutschland vollziehenden Entwicklung
«eine dem Aufbau dienende geistige Umschichtung, um dem Gedanken der
Führerschaft, der Diktatur, des überparteilichen Parlamentes mehr Gewicht
zukommen zu lassen.»7 So war es für ihn naheliegend, im Mai 1933 der
NSDAP beizutreten. Er erhoffte sich vom Nationalsozialismus «die Schliessung
der tiefsten Wunde, an der Deutschland litt: der religiösen Spaltung.»8 Im
gleichen Jahr veröffentlichte er eine kleine Schrift: «Katholischer Zugang zum
Nationalsozialismus» in einer von ihm und dem Dogmatiker Michael
Schmaus herausgegebenen neuen Reihe «Reich und Kirche.» Da der
nationalsozialistische Staat «in einem wahrhaft entscheidenden Kampf um die
Rettung des Volksganzen» stehe und «durch das Konkordat mit der Kurie seinen
Frieden mit der Kirche gemacht» habe, plädierte Lortz für eine «von innen
kommendefn] Zustimmung zum Nationalsozialismus.»9 Bereits 1933 entlarvte

Walter Dirks den typischen Gedankengang dieser und anderer Schriften als

einen (ideologischen) Trugschluss. Der Nationalsozialismus sei ein Gegner

6 Näheres bei Lautenschläger: Joseph Lortz (Anm. 4), 241 ff.
7 Zitiert nach Lautenschläger: Joseph Lortz (Anm. 4), 253.
8 E. Iserloh: Joseph Lortz. Leben und ökumenische Bedeutung, in: Decot, Vimke:

Zum Gedenken an Joseph Lortz (Anm. 18), 5
9

J. Lortz: Katholischer Zugang zum Nationalsozialismus, Münster 1933, 7 (zit. nach
K. Scholder: Die Kirchen und das Dritte Reich, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1977, 545).



202 Reiner Jansen

des Liberalismus, Individualismus und Marxismus und stelle ihnen die Ideen
von Gemeinschaft, Volk, Bindung und Autorität gegenüber. «Genau dies
habe der Katholizismus schon immer gewollt; folglich stimmen die Ideen der
beiden Systeme weitgehend überein.»10 Ähnlich wie schon in Braunsberg
machten ihm auch in Münster Teile der Studentenschaft Vorwürfe wegen seines

Engagements für den NS-Staat.
Ein Abschnitt über Nationalsozialismus und Kirche erschien auch als

Beiblatt zur 3. und 4. Auflage der «Geschichte der Kirche». Darin kritisierte er
freilich auch die «un- oder sogar antichristliche»11 «Deutsche Glaubensbewegung»

und Alfred Rosenbergs «Mythos des 20. Jahrhunderts». Von der 5.

Auflage 1937 an fehlte dieser Abschnitt. Lortz war inzwischen wegen seines
Versuches einer Synthese sowohl bei der römischen Kurie als auch bei der
NS-Partei in Misskredit geraten.12 Ihm drohte eine Verurteilung durch das
Sacrum Officium in Rom. Schon bald rückte er langsam vom Nationalsozialismus

ab, auch unter dem Einfluss des Bischofs von Münster, Clemens
August Graf von Galen.13 Er wurde von der SS registriert als einer, der zusammen

mit anderen Katholiken und Protestanten auf eine Frontstellung gegen
den Nationalsozialismus hinarbeitete.14 Seit 1936 wurden seine Vorträge
durch die Gestapo überwacht: später wurde er mehrfach zum Verhör eingeladen.

Auch weigerte er sich, einen Vortrag zum Thema «Kirche und Judentum»

vor einer antisemitischen Reichsorganisation zu halten. Während des

Krieges wurde Lortz vom Dekan der Fakultät mehrfach wegen seiner politischen

Äusserungen (gegen die Nazis) zur Vorsicht gemahnt. Seine Werke
«Geschichte der Kirche» und «Die Reformation in Deutschland» durften
nicht neu aufgelegt werden, weil sie von der Partei indiziert wurden. Lortz
setzte sich intensiv mit Zeitfragen auseinander, wirkte als Seelsorger und
warnte manchmal seine Schüler vor den Einflüssen der NSDAP.15

Nach den Forschungen von Gabriele Lautenschläger sah sich Lortz nach
dem Krieg mehr als Opfer — von Hitler und den nationalsozialistischen
Versprechungen betrogen — denn als Täter.16

Wegen ihrer Broschüre von 1933 hatten er (und Michael Schmaus) nach
dem Krieg Schwierigkeiten. Im Entnazifizierungsverfahren wurden sie
zunächst als «Mitläufer», dann nach einem Rekurs von Lortz als «Entlastete»
eingestuft. Ihm wurde durch die englische Besatzungsmacht vorübergehend

10 Lautenschläger: Joseph Lortz (Anm. 4), 284
11 Lautenschläger: Joseph Lortz (Anm. 4), 324.
12 Vgl Lautenschläger: Joseph Lortz (Anm. 4), 321 ff.
13 Der «Löwe von Münster» trat nach dem Krieg auch für Lortz ein.
14 Vgl. W. Baum: Art. «Lortz Joseph», NDB 15, Berlin 1987, 189f.
15 Vgl. Lautenschläger: Joseph Lortz (Anm. 4), 236f£, die viele Zeugnisse über Lortz

in der fraglichen Zeit zusammengetragen hat.
16 Vgl. Lautenschläger: Joseph Lortz (Anm. 4), 388ff.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887—1975) 203

die Lehrerlaubnis entzogen. Durch seine Neubewertung der Reformation
und zahllose Vorträge war er zum Wegbereiter der Una-Sancta-Bewegung in
Deutschland geworden — zusammen mit Matthias Laros und dem 1944 von
den Nazis ermordeten Max Josef Metzger. 1950 wurde er Professor für
abendländische Religionsgeschichte in Mainz und Direktor des von ihm
mitbegründeten Instituts für Europäische Geschichte zur «Uberwindung nationaler

und konfessioneller Vorurteile».17 Über 25 Jahre leitete er die Abteilung
für Abendländische Religionsgeschichte und erhielt zahlreiche Ehrungen.
1957 wurde er mit einer zweibändigen Festschrift durch einen internationalen
Schüler- und Freundeskreis geehrt. Nach seinem Tode (1975) fand zu seinem
100. Geburtstag in Mainz ein grosses Kolloquium statt zum Thema: «Joseph
Lortz — Ein Historiker, der Geschichte schrieb und Geschichte machte».18

4. «Der Umweg gur Geschichte»

Für seinen «Umweg zur Geschichte» — so der Titel eines Rückblickes von
1960 — realisierte er schon bald, dass das Christentum eine Entwicklung
durchgemacht hat, und dass es in der Geschichtsschreibung wie in der Theologie

nicht primär um die dogmatisch korrekte Aussage gehen kann:

«Meines Erachtens wird dieser grundlegende Unterschied zwischen korrekter Formel

und lebendiger Aussage nirgends so oft übersehen wie in der katholischen
Theologie.»19

So ging es ihm darum, das Wesentliche und — wenn möglich auch das Gesetz-
mässige darzustellen.

«Das Grundlegende des historischen Denkens ist also eine Art existentielle Bereitschaft,

die Dinge der Vergangenheit (wie kurios sie auch immer ausgesehen haben

mögen) untransportiert, unfrisiert, ungeglättet stehen zu lassen, und sie so, wie sie

waren, und nicht anders in die historische Beschreibung einzusetzen Der Kern
dieses Denkens bildet die Verbeugung vor ihrer (Majestät der Tatsache), sie mag
aussehen, wie immer.»20

Ein wichtiger Ansatzpunkt für seine theologische Betrachtung der
Kirchengeschichte war die — aus dem Hymnus der Osternacht übernommene — «Idee
der <felix culpa»), dass es im Laufe der Geschichte Fehlentwicklungen gab,
welche, obwohl sie auf Missverständnissen beruhen, «trotzdem voller Sinn

17 Vgl. E. Iserloh: Art. «Joseph Lortz», TRE 21, Berlin/New York 1991, 466—468

(467).
18 R. Decot, R. Vimke (Hg.): Zum Gedenken an Joseph Lortz. Beiträge zur Reforma¬

tionsgeschichte und Ökumene, Stuttgart 1989.
19 Lortz: Mein Umweg (Anm. 5), 10.
20 Lortz: Mein Umweg (Anm. 5), 27.



204 Reiner Jansen

waren.»21 In diesem Sinne sieht Lortz auch sein Lebenswerk: «|E]ine neue
Deutung der Reformation und von ihr aus der Versuch, den Auftrag eben
dieser Reformation neuer, reiner aufzugreifen.»22

Als wichtige Ergebnisse hält er fest:

— «Dass infolge gewisser mittelalterlicher und spät- mittelalterlicher Erschei¬

nungen in der Kirche schliesslich eine Reformation im Sinne einer
kirchlichen Revolution historisch unvermeidlich geworden war.»

— «Luthers und Calvins Reformation enthalten unverlierbaren christlichen
Reichtum; sie spielen offenbar auch eine positive Rolle im Heilsplane
Gottes.»23

— «Und doch war die Reformation eine grandiose Fehllösung! Die Refor¬

matoren wollten ein gereinigtes Christentum. Aber selbstverständlich: in
einer Kirche. Und eben dieses Ziel wurde nicht erreicht. Es kam, und zwar
mit innerer Logik, eine sich dauernd weiter verzweigende Aufspaltung.»24

— Die Reformation hat die Welt verändert. Auch die heutige katholische
Kirche wäre ohne die Reformation nicht so, wie wir sie kennen.

— Die Bewegung aufeinander zu; die Suche nach der Einheit der Kirche ist
nicht nur um der Kirche willen nötig. Die Aufspaltung hat die christliche
Botschaft relativiert und in vieler Hinsicht unglaubwürdig gemacht. «Die
Lösung der Einheitsfrage zwischen den Christen Europas... scheint die

Vorbedingung für Europas Existenz bzw. seine Rettung zu sein, sobald
man unter Europa mehr versteht als eine geographische Grösse, nämlich
die wesentliche Fortdauer dessen, was man christliches Abendland
genannt hat.»25

— In diesem Sinne betrachtete Lortz es als wichtiges Fernziel, «eine von ei¬

nem katholischen und evangelischen Historiker gemeinsam ausgearbeitete
Geschichte der Reformation»26 zu schreiben mit je einem Vorwort

eines katholischen und eines evangelischen Bischofs.

5. Rückblick aufdas Dritte Reich

Ein Vergleich zweier verschiedener Auflagen seiner «Geschichte der Kirche»
nach dem Krieg ist sehr aufschlussreich im Blick auf das, was er über die
nationalsozialistische Ära schreibt. In der 17./18. Auflage von 1953 nennt er in-

21 Lortz: Mein Umweg (Anm. 5), 29.
22 Lortz: Mein Umweg (Anm. 5), 32.
23 Ebd.
24 Lortz: Mein Umweg (Anm. 5), 33.
25 Lortz: Mein Umweg (Anm. 5), 36.
26 Lortz: Mein Umweg (Anm. 5), 42.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 205

nerhalb seiner Analyse der religiösen Lage der Zeit den lähmenden Pessimismus,

der «zu einer Lebenskrise der Menschheit wurde.»27 Diese wurde mit
ausgelöst durch «die Herrschaft offenbar satanischer Mächte im NS und
ähnlichen Gebilden, denen die Menschheit doch hilflos preisgegeben schien.»28

Lortz grenzt sich nun deutlich vom Nationalismus ab, der «in und zwischen
den beiden Weltkriegen die Religion der Liebe mehr als einmal herabgewürdigt

[hat] zur Dienerin der Feindschaft.»29 Das «Erlebnis des grauenhaften
Hitlerschen Betruges in Deutschland, und mancherlei frühere und heutige
Parallelerscheinungen dämonischer Staatsomnipotenz zeigen» die Grösse der
Gefahr.30

Ein Hinweis auf die Shoa oder auf die Problematik christlich- jüdischer
Beziehungen findet sich in dieser Nachkriegsauflage noch nicht.

In der 21. Auflage (der letzten neu bearbeiteten) von 1962 wird nicht nur
der Nationalsozialismus sondern auch der Bolschewismus eine satanische
Macht genannt. Nationalismus und Rassenwahn werden angeprangert.31 Und
im Abschnitt über die ökumenische Bewegung erscheint nun auch die Judenfrage

als wichtiges Problem:

«Die schwerste Einzelbelastung aus der neuesten Geschichte sind die grauenhaften
Massenverbrechen, die im Dritten Reich) Hitlers an den Juden begangen wurden
(6 Millionen Getötete), ohne dass das christliche Gewissen die Kraft aufgebracht
hätte, das Unheil zu bannen oder doch laut genug dagegen zu protestieren... Jetzt,
nach jenem verbrecherischen Geschehen ohne Vergleich, ist jedem einzelnen Christen

die Frage nach dem jüdischen Bruder gestellt. Die Kirche aber muss sich

fragen, ob sie Genügendes getan habe oder tue, um das im Judentum erhaltene
Offenbarungsgut heimzuholen und fruchtbar zu machen für Christen und Juden.»32

In diesem Zusammenhang weist Lortz auch daraufhin, dass die <Judenfrage>

kirchengeschichtlich gesehen durch die Gründung des Staates Israel «auf eine

völlig neue Ebene gerückt sei».33 Er sieht dabei freilich das moderne Judentum

in Israel bedroht durch säkularisierten Liberalismus und Atheismus —

weit entfernt von dem, «was Martin Buber an mächtiger Glaubenskraft
weit über Israel ausstrahlend darstellt.»34

27 J. Lortz: Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung, Münster 177

181953, 421 (die 19. Aufl von 1958 ist ein unveränderter Abdruck der 17./18.
Aufl.).

28 Ebd. Vgl. auch a.a.O. 417.420.
29 Ebd.
30 Ebd.
31

J. Lortz: Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung, Bd. 1, Münster

211962, 51 Of.
32 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 519.
33 Ebd.
34 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 520.



206 Reiner Jansen

Vergleichen wir die Äusserungen von Lortz im Zeitraum von dreissigjah-
ren von 1933 bis 1962, so wird deutlich, dass bei ihm ein Lernprozess
stattgefunden hat. Denn ein bis zwei Jahrzehnte bevor die Notwendigkeit des

christlich-jüdischen Dialogs von den grossen Kirchen in Mitteleuropa eini-

germassen anerkannt war, zog Lortz eine wichtige Konsequenz für die
Darstellung der Kirchengeschichte. In der 21. Auflage von 1962 erscheint am
Ende des Ersten Bandes seiner Kirchengeschichte der neue § 72: «Kirche und
Synagoge». Hier geht Lortz ausführlich den Beziehungen von Christen und
Juden von ihren theologischen Grundlagen im Neuen Testament bis zur
Reformationszeit nach.

Bevor ich diesen neuen Exkurs zusammenfasse, möchte ich kurz das Bild
vonJuden und Judentum darstellen, wie es sich aus der Analyse der
«Kirchengeschichte» von Lortz ergibt, bevor dieser neue Paragraph hinzukam.

6. Kirche undJudentum im Kehrbuch «Geschichte der Kirche in
ideengeschichtlicher Betrachtung»

In einem Abschnitt über die «Umwelt desjungen Christentums» wird betont: Die
Fülle der Zeit (Gal 4,4) erschien in Jesus Christus. Die Vorbereitung seines

Wirkens «vollzog sich (a) wesentlich in der Geschichte des auserwählten Volkes

der Juden, b) auch in der Geschichte des römisch-griechischen Heidentums.»35

Das Judentum erschien damals in zwei Ausprägungen: Das
palästinensische Judentum «ist überwiegend gekennzeichnet durch eine ungewöhnliche

Enge und Starrheit.»36 Das gilt insbesondere für die Pharisäer. In ihrem
Bestreben, die vielen Einzelvorschriften des Gesetzes wörtlich genau zu
erfüllen, «lag viel «Selbstgerechtigkeit und Heuchelei, die Jesus oft hart tadelte

(Mt 23,13ff.)».37 Freilich hatte das pharisäische Judentum auch eine «innere
Kraft», die sogar «einen so edlen Geist wie Paulus in seinen Dienst zwingen

konnte.»38 Im Diasporajudentum hingegen wirkte sich die «Anziehungskraft

der jüdischen Religion und Sittlichkeit» am stärksten aus. Vor allem das

alexandrinische Judentum eines Philo wurde zur «wichtigsten Brücke
zwischen dem jungen Christentum und dem Heidentum».39 Lortz fasst wichtige
Dimensionen des Judentums zusammen, welche für das Christentum von
entscheidender Bedeutung wurden: die Offenbarung durch die Heilige

35 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 20.
36 Ebd.
37 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 21.
38 Ebd.
39 Ebd.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 207

Schrift des Alten Testamentes, der Glaube an die Erwählung und an die mes-
sianische Heilszeit.

«Die Tatsache, dass das Christentum in dieser Weise Erbe des Judentums wurde,
erzeugt in der Kirche wiederum eine Zusammenfassung fruchtbarster Art: sie ge-
niesst die Rechts- und Ruhmestitel einer uralten, ehrwürdigen, erprobten Vergangenheit

und ist doch gleichzeitig neu und jung.»40

Während das Christentum aus dem Judentum «als seinem Mutterboden»
herauswuchs, konnte es dessen Vorteile nutzen: Die Selbständigkeit der Religion
gegenüber der Politik, die Erfüllung der Messiaserwartung durch Jesus und
den sittlichen Monotheismus, der im Judentum «rein ausgebildet» war.41

Im Abschnitt über Jesus Christus geht Lortz von einer konservativen
Beurteilung der Quellenfrage aus. Im Kommen Jesu, des Sohnes Davids aus
jüdischem Geschlecht, erfüllt sich die biblische Prophétie. In Christus offenbart
sich Gottes gnadenreicher Liebeswille, der die Menschheit zu sich ziehen will,
damit sie an seiner eigenen göttlichen Gnadenfülle teilnehmen kann. Dazu
hat Jesus die Kirche gestiftet. Lortz sieht das Verhältnis Jesu zu seinem Volk
dialektisch. Einerseits weiss Jesus sich «in Fortsetzung und Erfüllung des
Alten Bundes»42 vor allem zum Volk Israel gesandt, in dessen Traditionen er
lebte. Er kam nicht, um das Gesetz aufzulösen, sondern um es zu erfüllen.
Neben seiner «wesenhaften Bindung an die Geschichte des auserwählten
Volkes»43 begegnet uns bei Jesus auch ein revolutionierendes Element. Er
brachte den Menschen die wahre Religion. Das Gewissen und die reine innere

Absicht treten dabei an die Stelle des Mechanismus und der Veräusserli-
chung in der Frömmigkeit. Vor allem das Politische in der Religion wurde
durch ihn zerstört. Jesus geht es um «Gott und die Seele». Insofern sprengt er
dann doch den Rahmen des überlieferten Judentums. «Das Reich Gottes, das

er verkündet, ist nicht nur für die Nachkommen Abrahams, sondern für alle
Menschen bestimmt: er bringt den religiösen Universalismus, die
Menschheitsreligion.»44 Weil die Juden einen irdischen, politischen Messias wollten,
verstiessen sie Jesus. Darin ist ihre eigene Verwerfung begründet, die Jesus
bereits vorausgesagt hatte. Die Juden verstiessen Jesus «in einem tumultua-
risch beeinflussten Justizverfahren» und zeugten damit «wider sich und für
Jesus.»45

Wenn Lortz auch keineswegs frei ist vom traditionellen christlichen
Triumphalismus, so verweist er doch immer wieder darauf, wie sehr die christli-

40 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 22.
41 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 29.
42 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 37.
43 Ebd.
44 Ebd.
45 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 36.



208 Reiner Jansen

che Botschaft in jüdischer Überlieferung wurzelt, besonders auch dort, wo es

um messianische Kategorien geht:

«Jesu Lehre gipfelt in dem Anspruch, dass er der verheissene Messias sei. Bei den

Juden war die Messiaserwartung zentral. Von hier aus war das Christentum die
direkte Erfüllung des Judentums. In Rom z.B., wo der Begriff <Messias> nicht existierte,

wäre Jesu Predigt einfach unverständlich geblieben.»46

Lortz deutet das VerhältnisJudentum— Christentum mit dem Gegensatzpaar
Partikularismus — Universalismus. Die partikulare, national beschränkte Religion
des Judentums wird aufgehoben und überwunden zugunsten einer universalen

Menschheitsreligion. Dieses Gegensatzpaar verwendet auch Karl Heussi
in seinem bekannten «Kompendium der Kirchengeschichte»: Jesus gehörte
zwar historisch gesehen noch dem Judentum an. Aber mit ihm beginnt schon
etwas Neues. Denn in ihm «wurzelt die Überwindung der alttestamentlich-
jüdischen Religionsstufe und die Aufrichtung einer neuen, im Mysterium der

Erlösung gipfelnden, die nationalen Schranken durchbrechenden
Menschheitsreligion.»

47

Während das Christusbild des Katholiken Lortz durch Dogma und Tradition

bestimmt ist, ist das Jesusbild des Protestanten Heussi durch die nüchterne

historisch-kritische Forschung geprägt.
Bei der Schilderung der Urgemeinde hebt Lortz besonders die jüdischen

Elemente der Frömmigkeit und des Gemeindelebens hervor. Er übernimmt
nicht einfach Schuldzuweisungen, wenn es zu Konflikten bei der Ausbreitung
der urchristlichen Botschaft kam, als die Apostel auch im Tempel predigten.
«Es war natürlich, dass das offizielle Judentum sich hiergegen erhob und diese

Missionierung mit Worten und Strafen zu verhindern suchte.»48 Gegen die
Aufnahme von Heiden in die Gemeinde gab es einen starken Widerstand von
judenchristlicher Seite.

«Der Mann, dessen gewaltige Arbeit diesen Widerstand brechen sollte, dessen

Lebenskampf der Befreiung des Christentums von der Last des jüdischen Gesetzes

und damit der Gewinnung aller Menschen für Christus galt, war Paulus. Er war
Vollblutjude; und doch hat gerade er das Christentum von seinem jüdischen
Mutterboden, dessen Enge es zu ersticken drohte, gelöst, es auf die weltgeschichtliche
Bühne der griechisch-römischen Weltkultur und des römischen Weltreiches
hinausgeführt und in diesen Boden eingepflanzt.»49

So wird das Lebenswerk des Völkerapostels ausführlich dargestellt, auch seine

jüdische Sozialisation als Schriftgelehrter, der durch seine umfassende
Bildung befähigt war, der erste christliche Theologe zu werden. Als Völkerapo-

46 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 29.
47 K. Heussi: Kompendium der Kirchengeschichte, Tübingen 121960, 25.
48 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 42.
49 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 44f.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887—1975) 209

stel ist er allen alles geworden und war so durchaus ein <katholischer> Mensch.
Freilich wurde seine Lehre mit gelegentlich überspitzten Formulierungen oft
auch zum Ausgangspunkt von Missverständnissen und Irrlehren.50

Lortz teilt also das traditionelle Bild von Paulus als dem, der das Christentum

zu einer universalen Menschheitsreligion gemacht hat. Dieses Bild wird
von vielen Kirchenhistorikern des 20. Jahrhunderts vertreten, z.B. Adolf von
Harnack, Hans Lietzmann, Karl Heussi, Kurt Dietrich Schmidt, Karl Bihl-
meyer.51 Die immer wieder behauptete Gegenüberstellung der universalen
christlichen Weltreligion zum partikularistischen national gebundenen Judentum

lässt sich in dieser Weise kaum verifizieren. Bereits Leo Baeck hat in
seinem «Wesen des Judentums» (1905) — einer Antwort auf Harnacks «Wesen
des Christentums» (1900) - daraufhingewiesen, dass es schon in biblischer
Zeit einen religiösen Universalismus im Judentum gab. Christentum und
Islam haben vom Judentum den Universalismus der Ziele und Werte übernommen:

ein Gott, eine Menschheit als Kinder Gottes, ein Reich Gottes etc. Dies

gilt auch trotz der besonderen Berufung des Volkes Israel. Ganz im Sinne der
jüdischen Überlieferung konnte sich Paulus auf Abraham als Vater des Heils
für alle Menschen berufen.52

Lortz befand sich mit seiner Auffassung des Paulus durchaus im Strom
seiner zeitgenössischen Theologie. Heute wird Paulus insgesamt deutlicher
als Brückenbauer sowohl zwischen dem Judentum und der werdenden Kirche

gesehen als auch zwischen dem Judenchristentum und dem Heidenchristentum.

Die jüdischen Grundlagen seiner Theologie und seine bleibende
Beziehung zu seinem Volk werden stärker wahrgenommen.

Die Zerstör/mg des Tempels nach der Eroberung Jerusalems durch die Römer
im Jahre 70 n.Chr. kommentiert Lortz ganz im Sinne der überlieferten trium-
phalistischen, antijudaistischen Geschichtsschreibung:

«Dieses Ereignis bedeutet die Beseitigung der nationalen Einheit des Judentums. Es

war auch das Ende des Tempels, der mit seinem Opfer-Gottesdienst das Herz des

gesamten Lebens des jüdischen Volkes gewesen war. Das Verschwinden Jerusalems

und des für unzerstörbar gehaltenen Tempels versetzte dem Selbstbewusst-
sein derJuden einen tödlichen Schlag; auch wurde durch die Zerstreuung jedes
einheitliche Wachsen der jüdischen Religion im Innern und jede einheitliche Wirkung
nach aussen unmöglich gemacht.»53

50 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 48.
51 Partikularismus und Universalismus kommen bereits bei F.Ch. Baur (1792-1860)

als Deutungsschema vor.
52 L. Baeck: Das Wesen des Judentums, Nachdruck Wiesbaden o.J., 67—69. Zu Har¬

nack und Baeck ausführlicher: R. Jansen: Die Antwort blieb aus, Jud. 57 (2001)
94-119.

53 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 49, zur christlichen Deutung
der Zerstörung des Tempels, vgl. R. Jansen: «Wünscht Jerusalem Frieden»,



210 Reiner Jansen

Solche Aussagen verweisen auf eine theologisch motivierte Geschichtsauffassung.

Aus einer historischen Analyse des Judentums nach 70 lassen sie sich
nicht herleiten. Sie entspringt vielmehr theologischem Wunschdenken,
welches das Judentum schon immer als «unterlegene» Religion betrachtet hat.

Von nun an kommen Bezüge zu Juden und Judentum — wie in fast allen
Lehrbüchern der Kirchengeschichte — nur noch ganz sporadisch vor.54

Über den royalistisch gewordenen französischen Katholizismus in der
Mitte des 19. Jahrhunderts heisst es ganz pauschal: «Also kam die Republik in
die Hände des Liberalismus, Sozialismus und des Judentums.»55

Sehr stark betont Lortz die Neuorientierung der Kirche nach dem Zweiten

Vatikanischen Konzil und den Dialog mit den nicht-katholischen
Kirchen, dem Judentum und dem Islam. Die Reise von Papst Paul VI. zu den
Heiligen Stätten und seine Ansprache an das jüdische Volk ist «vielleicht
der Beginn einer neuen Epoche der Kirchengeschichte.»56

Vergleicht man die 21. Auflage von 1962 mit der 17./18. Auflage von
1953 und der (unveränderten) 20. Auflage von 1960, so lässt sich feststellen,
dass — was unser Thema betrifft — die Formulierungen im Wesentlichen
gleich geblieben sind. Neu hinzugekommen ist nur:

7. DerAnhang %/tr «Geschichte der Kirche» von 1962: § 72 Kirche und Synagogfi1

Lortz unterscheidet generell zwischen der profanen Geschichtsschreibung
und der Kirchengeschichte als theologischer Disziplin, die sich an der
Heilsgeschichte orientiert und bestrebt ist, ihre Leitlinien dem Offenbarungsgut zu
entnehmen.58 Er beginnt darum mit einer Besinnung auf die theologische

Christliche Einstellungen zu Juden und Judentum am Beispiel von Jerusalem, Jud.
54 (1998) 214-230.

54 Z.B. Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 56 (Juden als Anstifter
von örtlichen Christenverfolgungen); 93 (Presbyter in den judenchristlichen
Gemeinden ähneln den Vorstehern im Judentum); 115 (Förderung der Juden und
Heiden durch Kaiser Julian); 145 (Ambrosius und die von fanatischen Mönchen
verbrannte Synagoge in Kallinikon); 201 (keine Verfolgung von Juden bei den

fränkisch-merowingischen Königen); 391 (Bernhard von Clairvaux verurteilt die

Verfolgung der Juden in den Kreuzzügen); 434 (Judenverfolgungen im 14.

Jahrhundert); Lortz: Geschichte der Kirche II, 21. Aufl. (Anm. 31), 483 (Benachteiligung

der Juden im österreichischen Konkordat des 19. Jhdts); 407 (Stoecker als

Antisemit); 483 (Antisemitismus in Russland und Pogrome).
55 Lortz: Geschichte der Kirche II, 21. Aufl. (Anm. 31), 379.
56 Lortz: Geschichte der Kirche II, 21. Aufl. (Anm. 31), 536.
57 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 467—485.
58 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), V.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 211

Grundlage, um dann die Beziehung zwischen Kirche und Synagoge von der
Antike zum Hohen Mittelalter und die Lage im Spätmittelalter zu beschreiben
und schliesslich die Frage der Judenmission aufzugreifen.

7a. Theologische Grundlage:

Die abendländische Ökumene sieht sich mit der Tatsache konfrontiert, dass

es inmitten der christlichen Gemeinschaft einen nichtchristlichen
Bevölkerungsanteil gibt: die Juden. Das Verhältnis der Kirche zu ihnen ist «grundsätzlich

verschieden von dem zu allen anderen nichtchristlichen Völkern: das

Volk Israel war nicht eine dem Christentum einfach fremde Gemeinschaft;
vielmehr war aus ihm, dem auserwählten Gottesvolk, das neue Gottesvolk
der Verheissung herausgewachsen.»59 Freilich war bereits seit dem 2.
Jahrhundert das Wissen der Kirche um ihren jüdischen Ursprung weitgehend
geschwunden. Kirche und Synagoge standen sich im Bewusstsein der Christen
und der theologischen Literatur fremd und feindselig gegenüber. Die
theologischen Kriterien für die Bewertung der Beziehung der Kirche zum Judentum
hat vor allem der Jude Paulus formuliert. Er unterschied zwischen den Söhnen

der Verheissung und des Neuen Bundes und den Adepten der Verstok-
kung, hielt aber gleichzeitig an der Verheissung Gottes für ganz Israel fest.
Nach dem Verblassen des Paulinismus im 2. Jahrhundert «trat jenes Element
der Verwerfung einseitig in den Vordergrund. Man erinnerte sich vor allem
an jene Schriftworte, die vom Unglauben derJuden sprechen (I Thess 2,15 f.
und es vollzog sich eine Aussonderung der Juden aus der Missionssorge der
Kirche.»60 Diese eindeutige — wenn auch nicht immer gradlinige —Entwicklung

zur traditionellen antijüdischen Haltung der Kirche, beschreibt Lortz
anhand einiger theologiegeschichtlicher Bemerkungen über Tertullian und
Justin, um dann eine Reihe von Theologen zu nennen, die an die «Enderlösung
des Judentums»61 erinnern: Augustin, Hieronymus, Gregor I. (und Gregor
II.), Alexander II., Petrus Damiani und Ramon Lull.

«Aber selbst bei Augustin wird der Gedanke gekreuzt durch harte Verurteilung.
Chrysostomos bekämpft jüdischen Proselytismus in schonungsloser Schärfe, weil
das Bekenntnis der Juden <Sein Blut komme über uns und unsere Kinder) sich als

Erbschuld am ganzen Volk auswirke und ihm als Fluch durch die Länder und
Jahrhunderte folgte. Mehr und mehr wurden die Juden den Heiden und Häretikern, die
definitiv verloren sind, später (besonders bei den Kreuzzügen) auch den Muselmanen

gleichgesetzt. Ja, manchmal werden ihnen die Häretiker sogar vorgezogen.»62

59 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 467.
60 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 468.
61 Ebd. Ob Lortz dieses merkwürdige Wort «Enderlösung) wohl bewusst als Gegensatz

zur «Endlösung) gewählt hat?
62 Ebd.



212 Reiner Jansen

So entstehen mit der Zeit die stereotypen Verurteilungen der Blindheit und
Verstockung, der perfidia und Herzenshärte, des Unglaubens und der
Verlorenheit des jüdischen Volkes, welche unaufhörlich bis in die Neuzeit wiederholt

werden.

7b. Von der Antike zum Hohen Mittelalter.

In diesem Abschnitt werden die rechtlichen (und ökonomischen) Verhältnisse
der Juden dargestellt. Es wird betont, dass sie keineswegs rechtlos waren,

sondern dass die christlichen Kaiser das alte römische Recht vom Imperium
ins Mittelalter übernahmen. So blieb das Judentum (trotz gewisser Einschränkungen)

weiterhin religio licita. Dies wurde ausdrücklich auch von Papst Gregor

I. bestätigt, der auch sonst für eine massvolle Haltung eintrat und betonte,
«dass Jesu Leiden durch die gesamte Menschheit — also nicht allein durch die
Juden — verursacht worden sei.»63

Als servi Vasallen) hatten die Juden einen rechtlichen Anspruch auf
Schutz, der vom 9. Jh. an vor allem von den Kaisern wahrgenommen wurde,
insbesondere dann, wenn es darum ging, sich den judenfeindlichen Voten des

Bischofs Agobard von Lyon (+ 840) zu widersetzen. Dieser vertrat die These:
«Wer ausserhalb des Glaubens ist, soll ausserhalb des allgemeinen Gesetzes
stehen.»64 — Neben den Kaisern, die sich den Schutz ihrer «Kammerknechte»
von diesen teuer bezahlen Hessen, waren es vor allem die Päpste, welche die

Juden so behandelten, dass diese am Ende des Mittelalters in ItaHen am
sichersten wohnten. Trotz des ihnen im staadichen und im kirchlichen Recht
grundsätzüch gewährten Schutzes gab es viele Einschränkungen durch
Bischöfe, Synoden und Fürsten.

Lortz hebt besonders hervor, dass es auch im Mittelalter jüdische
Bestrebungen gab, Proselyten zu machen. Das kam speziell im Verhalten gegenüber
den nichtjüdischen Sklaven und Angestellten zum Ausdruck.

«Diese Proselytenmacherei muss beachtet werden, wenn man die christliche
Haltung gegenüber dem Judentum einigermassen verstehen will. In einem Land, wo die

Juden sich politisch und wirtschaftlich eine bedeutende Position errungen hatten,
wie im arianischen Westgotenreich, konnten sie für die die Einheit des Staates und
für seinen christlichen Charakter eine echte Gefahr werden: eine antijüdische Reaktion

wird verständlicher.»65

AusführHch berichtet Lortz über die Situation in Spanien im 6./7. Jh. und
über die Problematik der Zwangstaufen. Nachdem König Rekared kathoHsch

geworden war (589), verfügten die Konzile und die Könige eine Reihe von
antijüdischen Massnahmen. So wurden auf der Iberischen Halbinsel und im

63 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 470, Anm. 7.
64 Ebd., Anm. 8.
65 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 471.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 213

Fränkischen Reich Zwangstaufen vollzogen trotz den Warnungen Gregors
des Grossen, der wusste, dass die zur Taufe Gezwungenen insgeheim doch
bei ihrem alten Glauben bleiben würden.

«Freilich vermochte selbst er nicht ganz jenem Ideal treu zu bleiben. Von ihm
stammt das verhängnisvolle, später oft wiederholte Wort: <wenn auch die
Zwangsgetauften selber keine guten Christen werden, dann doch vielleicht später ihre
Kinder).»66

Die Zwangstaufen setzten eine «Verobjektivierung des opus operatum»67 der
Taufe und des Glaubens voraus. Demgegenüber unterstrich die «erleuchtete»

Theologie (etwa Thomas von Aquin): Niemand dürfe gegen seinen Willen
von seinem Glauben getrennt werden. Die durch die Zwangsbekehrung und
Ausweisung aller Nichtgetauften überflüssig gewordenen Synagogen wurden
nach einem eigenen (im Sacramentarium Gelasianum) bezeugten Ritual zu
Kirchen geweiht. Es gab sogar Bestimmungen, nach denen man den
Zwangsgetauften ihre Kinder vom siebten Altersjahr an wegnehmen sollte, «um sie

fester mit Christus zu verbinden.»68 Das Ergebnis dieser weitgehend erfolglosen

staatlich-kirchlichen Zwangsmassnahmen beschreibt Lortz folgender-
massen:

«Das Ergebnis konnte kein anderes sein als kalter Hass und Heuchelei auf der einen
Seite, Misstrauen und neue schwere Vorwürfe auf der anderen. Man behandelte die
Neuchristen wie Juden und nannte sie so, verbot ihnen aber bei schwerster Strafe

(öffentliche Auspeitschung) jeden Kontakt mit noch nicht Getauften. Grundsätzlich

waren alle Zwangsgetauften des Rückfalls verdächtig, unglaubwürdig auch in
ihrem christlichen Bekenntnis. Die Nichtgetauften waren schliesslich glaubwürdiger

als die unglücklichen Opfer des Zwanges.»69

Mit dem Verschwinden des altrömischen Rechtes gegen Ende des 10. Jhs.
verschlechterte sich die menschliche und rechtliche Lage der Juden. Die
Abneigung gegen die Juden wird grösser. Das kommt z.B. in der zeremoniellen
Ohrfeige zu Ausdruck, die in Toulouse jederJude an Ostern von einem Christen

empfangen musste als Strafe für die von Juden verursachten Leiden und
den Tod Christi. Gleichzeitig wuchs das Bewusstsein einer einheitlichen
Reichskirche im Abendland. Die ungläubigen Juden erschienen mehr und
mehr als Feinde des christlichen Europa und wurden manchmal auch mit
dem kommenden Antichristen bei der Jahrtausendwende gleichgesetzt. So
kam es zu antisemitischen Gewalttaten in verschiedenen Regionen.
Kirchengeschichtlich entscheidend wurden dann die Kreuzzüge. Vor allem über die

66 Ebd.
67 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 472.
68 Ebd.
69 Ebd.



214 Reiner Jansen

jüdischen Opfer des ersten Kreuzzuges im Rheinland (aber auch in Böhmen
und Ungarn) informiert Lortz ausführlich. Sein Kommentar lautet:

«Das Urteil über diese Christen, die ausgezogen waren, die durch den Herrn geheiligten

Stätten aus den Händen der Ungläubigen zu befreien, braucht nicht erst
formuliert zu werden. Ihre Taten stellten ihrem Christsein ein furchtbares Zeugnis aus;
sie wären aber nicht möglich gewesen, wenn nicht auch Führer der Christenheit

versagt hätten: allzu hemmungslos und selbstgerecht hatten sie die Vorstellung vom
gottesmörderischen Volk der Juden sich zu einem latenten Antisemitismus aus-
wachsen lassen.»70

Während Heinrich IV. nach den Judenmorden des ersten Kreuzzuges die
Synagogen in Deutschland unter seinen Schutz stellte und den Zwangsgetauften

die Rückkehr zu ihrer Religion erlaubte (gegen den Willen der meisten
Bischöfe), war es im zweiten Kreuzzug Bernhard von Clairvaux, der die
Juden schützen wollte. In seiner ambivalenten Haltung gegenüber den Juden
warnte er den Papst vor der Sinnlosigkeit der Judenmission, da der Zeitpunkt
ihrer Bekehrung noch nicht gekommen sei.

7c. Die Lage im Spätmittelalter

Erst im Spätmittelalter wurden die Juden im Abendland zum Fremdkörper
im eigentlichen Sinne. Dazu trugen einerseits die diskriminierenden
Bestimmungen des dritten und des vierten Laterankonzils (1179 und 1215) bei:
diffamierende Kleidung, Einführung von Ghettos und Unterbindung des
Kontaktes zwischen Christen und Juden. Auch die Kanonisten erlaubten nun,
Judenkinder ihren Eltern wegzunehmen und zu taufen (gegen die Auffassung
von Thomas von Aquin, aber mit Zustimmung von Duns Scotus). Schliesslich

und vor allem spielten auch die antisemitischen Legenden eine verhängnisvolle

Rolle: Verunglimpfung der Juden bei den Passionsspielen, Beschuldigung

des Ritualmordes, der Hostienschändung, der Brunnenvergiftung und
der böswilligen Zauberei. Die Judenmorde und Vertreibungen dienten oft dazu,

sich der jüdischen Gläubiger zu entledigen. Viele Juden hatten sich (mit
Unterstützung der Fürsten und der Oberschicht) auf Handel und Geldgeschäfte

konzentriert.
So kam es seit dem Ende des 13. Jahrhunderts «zu einer schweren

Existenzbedrohung des Judentums.»71 Lortz beschreibt eine Reihe von grauenhaften

Verfolgungen, sowie die Judenvertreibung aus England (1290), Frankreich,

Spanien (endgültig 1492 nach langen blutigen Vorspielen) und aus fast
allen deutschen Territorien und Städten. Trotz dieser «Fülle von Leid,
Grausamkeit und Mord»72 und trotz Talmudverbrennungen (zuerst 1240) gab es

70 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 475.
71 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 477.
72 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 478.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887—1975) 215

im Spätmittelalter auch Gebiete, wo Juden unter ihrem «Judenbischoß>
zeitweise im Frieden lebten, mit eigenständigem Gemeindeleben, Rabbinerversammlungen

etc.
Schliesslich wird auch auf die Bedeutung der Juden als Vermittler der

arabischen Weisheit hingewiesen. Besonders im muslimischen Herrschafts-gebiet
in Spanien kam es um die Jahrtausendwende zu einer fruchtbaren Begegnung:

Juden waren als Dichter, Philosophen und Ärzte Träger einer hohen
Kultur. Besonders Maimonides wirkte auf Albertus Magnus und Thomas von
Aquin ein. Andererseits konnte auch die im 12./13.Jh. in der Provence
entstandene Kabbala als uralte mystische Geheimlehre vor allem im Humanismus

eine grosse Breitenwirkung entfalten.

7d. Missionierung

«In den vielen Jahrhunderten seit dem apostolischen Zeitalter hatte also das Ringen
des Völkerapostels um die Seele seines jüdischen Volkes ausserordentlich wenige
Parallelen gefunden.»73

Es gab zwar durchaus echte Versuche, die Juden für das Evangelium zu
gewinnen. Diese scheiterten allerdings sowohl an den unzulänglichen Hebräisch

— und Talmudkenntnissen auf christlicher Seite wie am rationalistischen
Beweisverfahren, mit dem Geheimnisse des Glaubens bewiesen werden sollten.

Die zahlreichen kontroverstheologischen Traktate sowie die mündlichen
Disputationen (vor allem in Spanien) konnten deshalb kaum zum Ziel führen.
Disputationserfolge von berühmten Rabbinern führten oft zu Repressalien
für die ganze Gemeinde und waren daher auf jüdischer Seite äusserst unbeliebt,

ja z.T. sogar verboten. Die Dominikaner errichteten seit dem 13. Jh.
Studienhäuser zum Erlernen der biblischen Sprachen — ohne missionarische
Erfolge. Bezeichnend ist schon der Titel des vom spanischen Dominikaner
M. Martini geschriebenen Handbuchs für die Disputation mit Juden: «Dolch
des Glaubens». Auch die in Kirchen, Synagogen und auf öffentlichen Plätzen
von Zeit zu Zeit gehaltenen Zwangspredigten waren aussichtslos, besonders
dann, wenn sie Juden verunglimpften oder von fanatischen jüdischen
Konvertiten gehalten wurden. «Es konnte auch sicher nicht einladend wirken,
wenn die Juden die Erfahrung machten, dass ihre Häuser geplündert wurden,
derweil sie vor den Predigtstühlen sitzen mussten.»74

Ramon Lull, der «bedeutendste Vertreter einer Missionierung, die auch für
andere religiöse Artung Verständnis aufbringt» und nicht beherrschen,
sondern verstehen will, erliegt «in seinen Bekehrungsversuchen einer seltsamen
Überbewertung des Intellekts».75 Die Ohnmacht der rationalen Beweise und

73 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 479.
74 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 481.
75 Ebd.



216 Reiner Jansen

die allgemeine Abneigung der Christen gegen die Juden erwähnt auch der
bekannte Konvertit Hermann aus Köln in seiner Autobiografie, wo er seine
Bekehrung (um 1137) beschreibt. Genaue Zahlen über die Konversionen, die
seit dem 13. Jh. zunehmen, lassen sich nicht eruieren. Echte Bekehrungen
waren freilich seltene Ausnahmen. Zu sehr litt die Judenmission unter den

dargestellten Zwangsmassnahmen und ihren Folgen.

«Die Juden standen ja vollkommen ungebrochen in ihrem schon seitJahrhunderten
in ihren Familien tief eingewurzelten Glauben, einem Glauben ungeheuren Reichtums,

für den viele wirklich glühten und den so viele Namenlose mit ihrem Blut
besiegelten.»76

Die Anziehung des «jüdischen prophetischen Monotheismus»77 war so gross,
dass gelegentlich sogar Kleriker zum Judentum übertraten.

7e. Ausklang

Lortz greift in dieser Frage über das Mittelalter hinaus auf die Neuzeit, die
zunächst das Erbe des Mittelalters übernahm.

«Auch die Reformation änderte nichts, weder an der rechtlichen Stellung der Juden
noch an der von Abneigung und Hass getragenen praktischen Behandlung,
angefangen von den Zwangspredigten (bis ins 18. Jh.!), den Vertreibungen aus Städten
und Territorien bis zu den erwähnten Globalverwünschungen («die Juden zu ertränken,

aufzuhängen, zu verbrennen)), die weiter kolportiert wurden.»78

Anschliessend beschreibt Lortz Luthers Position anhand der beiden Schriften

«Dass Jesus Christus ein geborener Jude sei» (1523) und «Von den Juden
und ihren Lügen» (1543). In ihrem Legalismus ist die Synagoge «der Urtyp der
fleischlichen Selbstgerechtigkeit des Buchstabendienstes» und stellt so das

Wesen der Sünde dar.79 Aber das rechtfertigt nicht die Behandlung, die man
den Juden bisher zuteil werden liess. So möchte Luther den Juden zunächst
missionarisch begegnen und ihnen das Alte Testament gemäss Gottes
Heilswillen auslegen. Er setzt dabei voraus, dass die Juden Gottes Zusage auf
immer haben und insofern auch potentielle Christen sind. Aus verschiedenen,
nicht mehr genau rekonstruierbaren Ursachen nahm der Reformator diese

Haltung wieder zurück. Spätestens seit 1538 wendet sich Luther erschrek-
kend hart und polemisch gegen die Juden aus der «Position des sicheren
Glaubensbesitzes.»80 Die Juden haben ihre Chance verpasst. Nun müssen die
Christen ihnen gegenüber «scharfe Barmherzigkeit» üben. Lortz zitiert die

76 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 482.
77 Ebd.
78 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 483.
79 Ebd.
80 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 484.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 217

äusserst harten Massnahmen, die der alte Luther vorschlug und dazu einige
seiner bösen Worte gegen die Juden.

Kurz werden auch die anderen Reformatoren gestreift: während Bucer
und Calvin sich ähnlich zwielichtig verhalten wie Luther, reagiert Capito viel
gemässigter. Osiander wies in einer anonymen Schrift «die unsinnigen
Verleumdungen auf Ritualmord (nach dem scheussüchen Pösinger Prozess von
1529)» zurück. Das rief eine Gegenschrift Johann Ecks hervor, der sich «in
denkbar gröbster Weise unerleuchtet» gegen den «lutherischen Verführer»
wandte.81 — Kaiser Karl V. blieb sachlich und überlegen und gestand 1520Jo-
sel von Rosheim, dem Sachwalter der Juden in Deutschland, ein Judenprivileg

zu, das er auch später trotz allen Verleumdungen nicht widerrief. Ähnliches

gilt auch für Landgraf Philipp von Hessen, der den antisemitischen
Ratschlag seiner Prädikanten entschieden ablehnte: «Die Juden dürften nach dem
Alten und Neuen Testament nicht so eng gehalten werden.»82

Lortz sieht keine Veranlassung, bei der Darstellung der Zeit nach dem
lö.Jh. auf das Verhältnis von Kirche und Synagoge zurückzukommen. Zwar
brachte das lö.Jh. zunächst eine spürbare allgemeine Verschlechterung der
Lage der Juden in Europa, es führte aber nicht zu einer neuen Problematik
im Verhältnis der beiden Religionen. «Soweit die Juden dann wieder
kulturellwirtschaftlichen Einfluss gewannen, öffneten sie sich im hohen Masse der
bald anhebenden Säkularisierung und dem Rationalismus.»83 So gesehen
kämen nur noch die Taufen einzelner prominenter Juden und bestimmte literarisch-

philosophische Leistungen in Betracht.

«Der moderne Antisemitismus aber war politisch, nationalistisch und dann
rassistisch orientiert, nicht mehr christlich-religiös. Allerdings hat nun gerade der neueste

rassistische Antisemitismus durch seine Greuel im Reich der Nationalsozialisten
dem christlichen Gewissen das Problem der christlichen Verantwortung auch für
das Judentum neu gestellt, tiefer wohl als jemals seit der apostolischen Zeit.»84

So schliesst Lortz dieses Kapitel mit den Worten:

«Das Problem derJudenmission bestand von der Kirche aus gesehen darin, mit der

von Paulus verkündeten Verwerfung und Verstockung der Juden, im Glauben an
den allgemeinen Heilswillen Gottes, der seine Verheissung nicht zurücknimmt, und
aus dem Grundgesetz der Liebe auch um die Seele des Judenvolkes zu ringen. Das
Problem wurde, durch die Jahrhunderte hindurch, in einem bedrückenden Masse
nicht gelöst.»85

81 Ebd.
82 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 484£, Anm. 20.
83 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 483, Anm. 37.
84 Ebd.
85 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 484.



218 Reiner Jansen

8. Ergebnis und Würdigung

Von zahlreichen (deutschsprachigen) Lehrbüchern der Kirchengeschichte,
die in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts erschienen oder wieder aufgelegt

wurden, ist das Werk von Lortz das erste, das so ausführlich und
differenziert über die Beziehungen von Kirche und Synagoge informiert. Auch
fast alle später erschienenen Lehrbücher (bis zum Ende des Jahrhunderts)
berichten über dieses Thema — wenn überhaupt — viel summarischer.86 Die
«Kirchengeschichte in ideengeschichtlicher Betrachtung» unterschied sich
hier in den zwanzig Auflagen vor 1962 zwar keineswegs von manchen anderen
vergleichbaren Werken. Sie geht grundsätzlich von der alten kirchlichen
Enterbungstheorie aus und reproduziert z.B. das fragwürdige negadve Bild der
Pharisäer und des «erstarrten» Judentums in Palästina und berichtet dann nur
noch sehr selektiv über das von mir untersuchte Thema. Das steht durchaus
in einer gewissen Spannung zum neuen Abschnitt «Kirche und Synagoge»,
der plötzlich als Anhang zur 21. Auflage des ersten Bandes auftaucht. Im
umfangreichen Vorwort zu diesem Band wird zwar dieser Anhang nicht explizit
erwähnt. Lortz betont aber, dass er grosse Hoffnungen auf die Ökumene und
auf das Gespräch mit der Synagoge setzt. Das ist offenbar der Grund dafür,
dass er in seiner immer wieder neu aufgelegten «Kirchengeschichte» nun ein
neues Thema aufnimmt, das in anderen entsprechenden Lehrbüchern nur
ganz marginal gestreift wird.

Die «Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen
Religionen» (nach seinem Kernstück oft «Judenerklärung) genannt) des

Zweiten Vatikanischen Konzils wurde nach vielen Diskussionen und
Änderungen erst im Oktober 1965 verabschiedet.87 Das sind mehr als drei Jahre,
nachdem Lortz seinen Exkurs schrieb. Als engagierter Kenner des Vatikans
und der Ökumene, wusste er sicher über die langwierige und dornenvolle
Vorbereitung der Erklärung. Wollte er auf seine Weise schon einen Beitrag
leisten für den dann nach dem Konzil beginnenden Dialog zwischen der
Katholischen Kirche und jüdischen Organisationen und Gelehrten?

Natürlich erheben sich aus heutiger Sicht (mehr als 45 Jahre später) einige

86 Untersucht man die deutschsprachigen Lehrbücher, die die ganze Kirchenge¬
schichte darstellen, so gibt es m.W nur ganz wenige Ausnahmen: Erwin Iserloh
(ein Schüler von Lortz) schreibt über «Die Juden in der Christenheit des Mittelalters»

in: H. Jedin (Hg.): Handbuch der Kirchengeschichte, Bd. III/2, Freiburg
1968, 717-728. Ausführlichere Informationen finden sich zu unserem Thema
auch bei K. Kupisch: Kirchengeschichte, Bd. 1-5, Stuttgart 1973—1975, und bei G.

Stemberger (Hg.): 2000 Jahre Christentum. Illustrierte Kirchengeschichte in Farbe,
Erlangen 1990.

87 Vgl. z.B. H. Jedin: Das Zweite Vatikanische Konzil, in: ders., K. Repgen (Hg.):
Handbuch der Kirchengeschichte, Bd. VII, Freiburg 1979, 125ff.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 219

Bedenken gegen die Darstellung des Themas durch Lortz. Sie geht sehr stark

von bestimmten theologischen Prämissen aus und fragt (1) inwiefern die Kirche

ihrem Missionsauftrag nachgekommen ist und (2) ob die «Verchristli-
chung der missionierten Völker»88 im Sinne der Liebe verwirklicht worden ist.
Beide Fragen müssen im Blick auf die Juden verneint werden. Lortz dachte
noch sehr stark von einer Wiedergewinnung der Einheit der Kirche aus — als

Grundlage für ein «christliches Abendland». Er kann zwar vom «ungeheuren
Reichtum des jüdischen Glaubens» sprechen, führt dessen Bedeutung für die
christliche Kirche aber nicht näher aus. Nicht überzeugt hat mich auch seine

Begründung dafür, dass sein Exkurs über Kirche und Synagoge mit der
Reformationszeit endet, weil das 16. Jahrhundert und die Neuzeit nicht zu einer
neuen Problematik im Verhältnis der beiden Religionen geführt habe. Ist diese

These nicht zu sehr von einer negativen Sicht der Aufklärung und ihrer
spezifischen Problematik geprägt? Wenn Lortz jeden Zusammenhang
zwischen dem neuzeidichen Antisemitismus und der traditionellen Judenfeindschaft

der Kirche verneint, so ist das aus heutiger Sicht unzutreffend und
widerlegt.

Ein Vergleich möge zeigen, was die Darstellung von Lortz trotzdem
auszeichnet. Das «Lehrbuch der Kirchengeschichte» von Bihlmeyer-Tüchle89
erschien in 18 Auflagen und wurde von katholischen Studierenden etwa ebenso

häufig benutzt wie auf protestantischer Seite das bekannte «Kompendium der
Kirchengeschichte» von Karl Heussi. Bei Bihlmeyer-Tüchle begegen wir
einem eindeutig negativen Judenbild. Das wird besonders im Kapitel über «Die
Judenfrage im Mittelalter» deutlich. Hier gilt der «drückende Wucher» der
Juden als «Hauptursache» der mittelalterlichen Judenverfolgungen.90 Dieses
Lehrbuch geht besonders auf die Situation in Spanien ein. Dort waren die
Juden wegen ihrer «rücksichtslosen Erwerbssucht verhasst».91 Die Entwicklung
der zwangsbekehrten Juden wird geschildert bis zum Ausweisungsdekret von
1492. «Durch möglichste Beseitigung der rassen- und religions fremden
Elemente sollte der einheitliche Staat aufgebaut und der in Ausbildung begriffene

Absolutismus der Krone gestärkt werden.»92 In der 7. Auflage von 1921
hiess es sogar noch, dass viele Juden nach der Ausweisung aus Spanien sich
nach Nord- und Osteuropa wandten, «um dort die Gründer des neuen
Kapitalismus zu werden.»93 — Was die Inquisition und die Kreuzzüge betrifft, so

88 Lortz: Geschichte der Kirche I, 21. Aufl. (Anm. 31), 467.
89 Begründet von F.X. Funk (1840-1907), seit der 6. Aufl. 1911 von Karl Bihlmeyer

(1874—1942), seit der 12. Aufl 1948 von Hermann Tüchle (1905-1986). Die letzte
neubearbeitete 18. Aufl. erschien 1966/68.

90 K. Bihlmeyer, H. Tüchle: Kirchengeschichte, Bd. II, Paderborn 171961, 466.
91 Ebd.
92 Bihlmeyer, Tüchle: Kirchengeschichte (Anm. 90), 467.
93 Bihlmeyer: Kirchengeschichte, Paderborn 71921, 619.



220 Reiner Jansen

seien ihre Gräuel durch eine rationalistische Geschichtsschreibung übertrieben

worden. Letztlich waren die Kreuzzüge «doch eine glänzende Manifestation

des religiösen Geistes und der kirchlich und kulturell noch ungebrochenen

Einheit des Abendlandes.»94
Auch wenn der Text von Bihlmeyer-Tüchle von 1961 in mancher

Hinsicht gemässigter ist als der antisemitische von 1921, ist hier von einem
Umdenken, von einer neuen Beziehung der Kirche(n) zu den Juden noch nichts
sichtbar.

Demgegenüber ist die Kirchengeschichte von Joseph Lortz ein grosser
Fortschritt. Er hat nicht nur — wie allgemein bekannt — in der Darstellung der
Reformationsgeschichte, sondern auch in der Beschreibung der christlich-jüdischen

Geschichte vom Altertum bis zum ausgehenden Mittelalter grundlegend

neue Töne angeschlagen. Betrachtet man die Äusserungen des jungen
Professors Joseph Lortz zu Beginn des Dritten Reiches und die letzte Auflage
seiner Kirchengeschichte — rund dreissig Jahre später, so ist nicht zu übersehen,

dass hier ein Lernprozess stattgefunden hat. Er hat die Beziehungen
zwischen Kirche und Synagoge bis in die Reformationszeit ausführlicher und
differenzierter dargestellt als jedes andere (deutschsprachige) Lehrbuch der
Kirchengeschichte zu seiner Zeit. Bis zum Ende des 20. Jahrhunderts gibt es nur
wenige Kirchenhistoriker, die sich bemüht haben, diesen Aspekt der
Geschichte in ihr Lehrbuch der allgemeinen Kirchengeschichte zu integrieren.
In der Darstellung der christlich-jüdischen Geschichte von Joseph Lortz wird
deutlich ein neuer Ton wahrnehmbar — ein Umdenken kündigt sich an.

Abstract

Joseph Lortz (1887—1975) was an important Catholic professor of Church-History in
Germany. His book «Die Reformation in Deutschland» was first published in 1939 and
since the war there have been six editions, the last appearing in 1982. This marked the

beginning of a new understanding of the history of the reformation in the Catholic
Church, one that was much more positive than that of the other Catholic authors
before Lortz. He overcame a lot of misunderstandings and polemical rhetoric between
the Christian Confessions. The influence of Lortz was immense. He also was engaged
in the ecumenical movement «Una Santca», beginning during the Second World War.

In 1932 he published «Die Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung».

This book was used by those who where interested in the development of the
church from the time ofJesus to the twentieth century. In the last (21st edition) in 1962
there is a new appendix about «Church and Synagogue». There you find an essay about
the relationship between Christianity and Judaism in the history of the Church. It
contains many more details about this subject than other comparable books. And it is writ-

94 Bihlmeyer, Tüchle: Kirchengeschichte (Anm. 90), 202f.



Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975) 221

ten with a new interest in the roots of the traditional anti-Judaism of the Church. In his
last years Lortz, who was a member of the NSDAP in Germany in the first years of the
Third Reich, saw the necessity for a better information about the fatal history of
Christian-Jewish relations. It seems that he had learned from the past.

ReinerJansen, Basel


	Kirche und Judentum beim Kirchenhistoriker Joseph Lortz (1887-1975)

