Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 65 (2009)

Heft: [1]

Artikel: Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift
Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877649

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift’

Martin Anton Schmidt in herglicher Dankbarkeit und
Freundschaft zum 90. Geburtstag gewidmet

L. Die Schrift als 1ehrmeisterin der Erkenntnis und Weisheit

«Gott ... stellt allen Menschen ohne Ausnahme die Umrisse seines Wesens in der
Kreatur vor Augen. Aber es bedarf eines anderen und besseren Mittels, das uns zu-
verldssig zum Schopfer der Welt weise. Deshalb hat Gott das Licht seines Wortes
hinzugegeben ... (D)ie Schrift bringt unser sonst so verworrenes Wissen um Gott
in die richtige Ordnung, zerstreut das Dunkel und zeigt uns deutlich den wahren
Gott. Das ist gewisslich ein einzigartiges Geschenk Gottes: Er braucht zur Unter-
weisung seiner Kirche nicht blof3 stumme Lehrmeister, sondern 6ffnet selbst seinen
heiligen Mund.» (Calvin, Institutio 1,6,I)!

Diese bekannte Stelle aus Calvins Institutio macht deutlich, dass der Genfer
Reformator nicht damit rechnet, dass Gottes Geheimnis offen darliegt in der
Schopfung. Gott ist verborgen, geheimnisvoll — secret oder arcanus. Gott wirkt
verborgen, unsichtbar. Alles hiangt zwar von thm ab. Nichts geschieht ohne
ihn. Aber Gottes Macht wirkt verborgen. Sie ist nicht okkult, nicht obskur,
nicht heimlich. Das ist das Wirken Satans. Der arbeitet heimtiickisch, in Mas-
ken, wie eine Karikatur Gottes.? Gott ist aber dem Menschen entzogen. Das
Geheimnis des Lebens ist letztlich unzuginglich. Selbst Christus, der
menschgewordene Gott, bleibt im Entscheidenden entzogen, obwohl
Mensch auf der Erde, hat er den Himmel doch nicht verlassen. Das philoso-
phische Axiom Finitum incapax infiniti, das so bei Calvin freilich nicht vor-
kommt, ist auch zu erwihnen. Das Endliche kann das Unendliche nicht fas-
sen. Deshalb braucht es die Akkomodation Gottes an das Menschliche. Und
das ist die Menschwerdung, nicht zuletzt aber die Schrift. Zwar ist auch die
Schopfung selbst seine stumme Offenbarung. Aber Gottes Wort, die Heilige
Schrift, meint immer zugleich eine gréssere Nihe zu Gott und zu seiner Herr-

Dieser Beitrag gibt einen Vortrag wieder, der im Rahmen der Ringvorlesung der
Theologischen Fakultit der Universitit Basel aus Anlass des 500. Geburtstages
von Johannes Calvin im Februar 2009 gehalten wurde. Fiir den Druck wurden nur
die wichtigsten Literaturhinweise eingefiigt.

! Johannes Calvin: Unterticht in der christlichen Religion. Institutio Religionis Chti-
stianae. Nach der letzten Ausgabe tibersetzt und bearbeitet von Otto Weber, 1.
Bd., Neukirchen-Vluyn 1936, 36f.

2 Vgl. H.A. Oberman: Zwei Reformationen. Luther und Calvin — Alte und Neue
Welt, Berlin 2003, 184.

ThZ 65 (2009) Sonderheft, S. 73-89



74 Ekkehard Stegemann

schaft. Der — grossartige — Gedanke Calvins ist, dass dieser Briickenschlag
zwischen dem Endlichen und dem Unendlichen nicht nur einmal in Christus
geschehen ist, sondern auch bleibend durch die Schrift geschehen kann. Got-
tes Wort, seine Anrede, sein Ruf, ist in ihr enthalten: «Gott 6ffnet selbst sei-
nen heiligen Mund» (Inst. I 6.1) in ihr.’ Er akkommodiert sich dabei aller-
dings. Er macht in ihr verstindlich, was sonst nicht verstanden werden kénn-
te. Aber auch sein Wort in der Schrift, so sehr es verstindlich spricht, muss
doch vom Menschen verstanden werden, um wirken zu konnen. Seine Lehre
und Weisheit in der Schrift sind Oracula, Offenbarungsworte. Das macht ih-
ren Unterschied zu allem menschlichen Reden aus. Aber sie sind eben nun
auch Worte in menschlicher Sprache und sie miissen es sein, wenn Menschen
sie vernehmen konnen sollen. Gott ist der, der redet, aber damit et verstan-
den werden kann, «weiht er fiir sich den Mund und die Zunge von Menschen,
damit in ihnen seine Stimme erschalle» (Inst. IV 1.5.).4

Nur: durchsichtig ist auch sie nicht an sich oder durch Ubersetzung. Es
bedarf der Auslegung. Das Wort der Schrift ist das Medium der Mitteilung
Gottes, besser als die Schopfung. Aber er geht erstens nicht darin auf. Und
zweitens sind die Lehrer des gottlichen Wortes notwendig, weil die Unterwei-
sung in der gottlichen Lehre nicht iberflussig ist. Sie miissen Hilfestellung lei-
sten als Lehrmeistet. Diese Lehrmeister sind Gott lieber als seine nattirlichen
Machterweise.

In seiner Lieblingsschrift, dem 2. Timotheusbrief, hat Calvin diese seine
Lehre von der Schrift im Anschluss an die Stelle 3,13—17, und insbesondere
an Vers 16 dargelegt (vgl. C.O. 30, 381ft.):

Denn alle Schrift, von Gott inspiriert, ist niitzlich zur Lehre, zur redargutatio = zur
Aufdeckung der Unwahrheit, zur Verbesserung, zum Unterricht in der Gerechtig-
keit, damit ein Mensch Gottes integer sei, zu jeglichem guten Werk geschickt.

Daraus zieht Calvin eine doppelte Einsicht, nimlich die tber die Autoritat der
Schrift, also dass sie divinitus inspirata est, was schon in der Vulgata eine ziem-
lich wértliche Ubersetzung von 8gdmvevotog ist, und die iiber ihre Niitzlich-
keit, dass sie u#/is est. Thre Autoritit besteht eben darin, dass Gott zu Men-
schen gesprochen hat wie Mose und die Propheten. Sie sind Werkzeuge des
Heiligen Geistes, indem sie treues Zeugnis von dem geben, was Gott zu ih-
nen gesagt hat. Dieses Prinzip, sagt Calvin, ist das, was unsere Religion von
allen anderen unterscheidet, guod scimus Denm nobis loquutum esse. Wenn aber
Gott einerseits durch die Propheten, andererseits aber auch «zu uns» gespro-
chen hat, dann bedarf es auf der Seite der hérenden Menschen auch des Hei-
ligen Geistes. «Derselbe Geist also, der Mose und den Propheten die Gewiss-
heit threr Vocatio gab, bezeugt nun auch unseren Herzen (nunc quogne testatur

> Vgl. P. Opitz: Calvins theologische Hermeneutik, Neukirchen 1994, 109.
* Vgl. Opitz: Calvins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 111.



Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift 75

cordibus nostris), dass er thr Ministerium benutzt hat, um uns zu belehren (ad
nos docendos) » So zeigt sich in der Schrift Gottes Majestit, weshalb ihr dieselbe
Verehrung wie Gott selbst geschuldet ist. Aber es kénnen nur die Augen sie
sehen, die vom Heiligen Geist erleuchtet werden, die z/uminati, die elects, die
Erwihlten, was etwas weniger priatentios ausgedriickt heisst: die Glaubenden.
Es ist dies der von manchen als biblizistisch-fundamentalistisch bezeichnete
Zirkelschluss, dass Gleiches nur von Gleichem erkannt werden kann, dass
dem dusseren Testimonium des Geistes ein festimonium internum entsprechen
muss, welches im Inneren des Erwihlten von der Inspiriertheit der Schrift
iberzeugt und so selbst Zeuge dafiir ist. Fiir Calvin ist die Bibel die portative
Schule Gottes bzw. seines Heiligen Geistes. Diese Auffassung wurde mit dem
Einzug des Geistes der historischen Aufklirung in den Protestantismus in
eine dusserste Krise gestiirzt.” Aber es ist wohl die grosse Tugend dieser pro-
testantischen Textwissenschaft, dass sie sich methodisch immer wieder am
Massstab der Treue zum Text messen lidsst, welche die Kontinuitit zum re-
formatorischen Schriftprinzip eines Calvin darstellt, nur dass nach Calvin die-
se Treue zum Text letztlich ihrem Testator, Gott, selbst geschuldet ist.® Wenn
also der Schrift die Ehrerbietung (reverentia) zukommit, die auch Gott gebiihrt,
dann deswegen «weil sie allein von thm herrithrt und nichts Menschliches ihr
beigemischt ist» (C.O. 30, 383).

Das Zweite, das Calvin aus 1I Tim 3,16f. ableitet, ist der Nutzen der
Schrift, sie ist «niitzlich zur Lehre usw.». Warum? Calvin antwortet: guia per-
Jectam bene beateque vivend: regulam contineat. Sie enthilt die perfekte Regel, die
vollkommene Richtschnur fiir ein gutes und gliickliches oder gliickseliges Le-
ben. Das klingt sehr nach antiker Philosophie bzw. nach Humanismus und
konnte so wohl auch von Erasmus formuliert sein. Und das trifft auch zu.
Doch darf man sich nicht tiuschen. Es geht sicher um den Einzelnen wie um
die Gemeinde, aber immer um die «Erbauungy, die aedificatio. Das Streben da-
nach darf nicht hintangesetzt werden. Spekulationen und unsinnige Spitzfin-
digkeiten sind darum zu verwerfen. Gott wollte nicht unsere Neugier oder
Prahlsucht bedienen oder uns Stoff zum Fabulieren und Schwitzen geben, sed
prodesse, sondern uns etwas zum Nutzen geben. Was oder wen auch immer
Calvin hier vor Augen hat, so scheint allerdings der sprichwortlich gestrenge
und humotlose Calvinist Calvin hier die Feder zu fiithren. Doch hat es den
wirklich gegeben? Calvin hat in der Tat in seinen Auslegungen hochste Dis-
ziplin gehalten. Wir werden darauf noch eingehen. Vor allem hat er sich im-
mer, fast immer, personlich zuriickgenommen. Doch so deutlich er sich der
Selbstbehertschung und der « Wappnung gegen das Emotionale»’ verschtieb,

> Vgl. Oberman: Zwei Reformationen (Anm. 2), 230.
6 Vgl. Oberman: Zwei Reformationen (Anm. 2), 231.
7 Vgl. Oberman: Zwei Reformationen (Anm. 2), 180.



76 Ekkehard Stegemann

sowenig galt ihm Gleichgultigkeit oder Gefthllosigkeit dem Mitmenschen ge-
genuber als erstrebenswert. Ein Christ kann nicht, wie er im Franzosischen es
ausdruckte, «nochchalant sein, ohne Wirme und Mitgeftihl.®

An der ersten und wichtigsten Stelle des Nutzens steht die doctrina, die
Lehre, und danach die Unterweisung zur Lebensgestaltung, welche er mit
dem Paulusvers zustitutio in iustitia, Erziehung oder Unterricht in Gerechtig-
keit, nennt — ein schoner Name, finde ich. Calvin weicht im Zusammenhang
seiner Ubersetzung von der Vulgata ab, auch im folgenden Vers. Denn die
Vulgata tibetsetzt: #/ perfectus sit homo Dei, Calvin aber: #t tnteger Dei homo sit. Der
Grund dafir dirfte allerdings sein, dass die Vulgata eher so tibersetzt hat, als
wenn im Griechischen téAel0g stinde (wie nur in der Handschrift D*, was
aber aus der lat. Tradition eingedrungen sein kann nach Nestle-Aland 27.
Aufl.), nicht aber &ptiog. Inzeger jedenfalls bedeutet fiir Calvin nicht nur posi-
tiv vollkommen, perfekt, sondern: integer wurde fir absolutus, vollstindig
oder vollkommen frei, genommen, iz guo nibil sit mutilum, bei dem nichts ver-
stimmelt oder vermindert ist. Wichtiger aber ist, dass Calvin zum Schluss auf
den historischen Kontext reflektiert, indem er die Frage stellt: Wenn Paulus
iber die Schrift redet, meint er doch nur das Alte Testament; wie aber kann
sie einen Menschen in jeder Hinsicht absolvere, vollstindig machen und inso-
tern lossprechen? Bzw. umgekehrt: Ist dann eigentlich Gberflissig, was spiter
noch durch die Apostel, also die Schriften des Neuen Testaments, hinzuge-
kommen ist? Und Calvin antwortet: Im Blick auf die Substanz ist nichts hin-
zugefiigt worden durch das Neue Testament. Denn die apostolischen Schrif-
ten enthalten #zbz/, nichts als unverfilschte bzw. lautere (merus) und echte bzw.
wahre (germanus) Auslegung, Erliuterung (explicatio) von Gesetz und Prophe-
ten. Und wenn Calvin dann sagt, dass durch das hinzugetretene Evangelium
die Lehre noch voller und heller sichtbar geworden ist, so ist es doch die doe-
trina der Schrift, das heisst von Gesetz und Propheten, die nach thm dadurch
glinzender wurde. Es gibt also eine identische Substanz in beiden Testamen-
ten. Was den «Vitern unter dem Gesetz», wie Calvin sich auszudricken
pflegt, offenbart wurde, ist dasselbe, was danach auch uns durch das Evange-
lium offenbart wurde.” Calvin unterscheidet sich hier sowohl von den Téu-
tern wie von Luther in der Verhiltnisbestimmung von Altem und Neuem Te-
stament.'” Diese Einheit des Gnadenbundes wird allerdings verbunden mit
der Vorstellung, dass die Heilsverheissung immer heller wurde «bis dann
schliesslich alle Wolken durchbrochen waren und Christus als die Sonne der
Gerechtigkeit den ganzen Erdkreis in strahlenden Glanz tauchte» (Inst II

8 Vgl. Oberman: Zwei Reformationen (Anm. 2), 180.

Y Vgl. Opitz: Calvins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 211.

10 Vgl. David L. Puckett: John Calvin’s Exegesis of the Old Testament (Columbia
Series in Reformed Theology), Louisville KY 1995, 38.



Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift 77

10.20).!" Es gibt aber keinen Gegensatz zwischen Gesetz und Evangelium.
Ich komme darauf noch zurtck, weil es in einer Auslegung des Paulus be-
grundet ist, die von bemerkenswerter Artist. Jetzt jedoch wenden wir uns der
Art und Weise zu, wie Calvin seine Auslegung versteht.

1. Von der Durchsichtigkeit und der Kiirge der Auslegung

Im Jahre 1539 sandte Calvin aus Strassburg seine Auslegung des Romerbrie-
fes, seinen ersten biblischen Kommentar, an den Basler Grizisten Simon
Grynaeus.!? Im Dedikationsbrief erinnert er daran, dass et mit Gryndus wih-
rend seiner Zeit in Basel einmal «iber die beste Art der Schrifterklirung» ge-
sprochen hatte. Beide, so schreibt er, stimmten darin Gberein, dass «die vor-
nehmste Tugend eines Auslegers durchsichtige Knappheit sei»; oder viel-
leicht besser Ubetsetzt: «uzide Kurzex: perspicua brevitas. Denn seine, des Aus-
legers, «fast einzige Pflicht» ist die, «den Gedanken des Schriftstellers (menten
seriptoris), den er erkliren will, wirklich deutlich zu machen (patefacere)» und da-
bei nicht abzuschweifen oder sich in «weitschweifigen Erklirungen» zu erge-
hen. Andernorts kann Calvin auch von der Denkart oder dem Sinn der
Schrift sprechen: semsus. Der Leser (ector) soll nicht vom Skopus, vom Zen-
trum der Gedanken, abirren. IThm und Grynius «gefalle die Kurze» auch
dann, wenn er die Auslegungen anderer, die «ausfihrlicher und weitschweifi-
gem vorgehen, nicht verschmiht.

Das Prinzip der Kiirze hat der gelehrte franzosische Humanist Calvin u.a.
von Senecas Rhetorik ubernommen, dessen Schrift De Clementia er vor dem
Roémetrbrief schon einen Kommentar widmete. Entscheidend ist danach, und
auch das entspricht der humanistischen Hermeneutik, dass der «Gedanke des
Schriftstellers» erklirt wird, also der argumentative Sinn des Textes erhellt
wird, und zwar nach philologischer und rhetorischer Analyse des Textes und
der historisch-kulturgeschichtlichen Kontextualisierung. Und solcher Erhel-
lung wird eben am wenigsten durch Exkurse und Weitschweifigkeit gedient,
sondern vielmehr im expliziten oder impliziten Dialog mit den vielen Kom-
mentaren, die zum Text schon zuvor geschrieben worden waren, sei es «von
den Alten», den Kirchenvitern, sei es von den reformatorischen Auslegern
wie Bucer und Bullinger, nicht zuletzt aber auch Melanchthon. Und im Blick
auf das Alte Testament kann hier schon hinzugeftugt werden, dass der Dialog
mit jidischen Auslegungen fur Calvin vollig selbstverstindlich war, und zwar

' Calvin: Unterricht in der christlichen Religion (Anm. 1), 490; dazu s. Opitz: Cal-
vins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 211.

12° Vgl. J. Calvin: Der Brief an die Rémer. Ein Kommentat, hg.v. E. Busch u.a. (Cal-
vin-Studienausgabe 5.1), Neukirchen-Vluyn 2005, 16£f.



78 Ekkehard Stegemann

auch so, dass er manchmal ihre Interpretation als iiberzeugend aufnahm und
demgegeniiber die christliche Exegese, wo sie ihm als Gewalt gegentiber dem
Text erschien, durchaus kritisierte.!® «LLuzide Kurze» entspricht bei Calvin der
Luziditit, der Durchsichtigkeit oder der perspicuitas, der Schrift selbst, die von
Luther, Calvins geradezu viterlichem Vorbild, gelehrt wurde. Und das war
bei Luther auch verbunden mit dem Stichwort claritas scripturae, Klarheit der
Schrift. Der Hauptgegner dieser Bestimmung der Schrift ist klar: die macht-
volle katholische Kirche mit ihrer Hierarchie, die mit der Herrschaft iber den
lateinischen Buchstaben der Schrift auch den Anspruch erhoben hat, den
manchmal fiir obskur gehalten Sinn und Geist des Textes zu verwalten und
erklirend mitzuteilen. Wenn Luther aber Durchsichtigkeit und Klarheit der
Schrift selbst postulierte, dann war das so gemeint, dass gegen die manipula-
tive Verwaltung der Wahrheit der Schrift durch die Kirchenoberen die Schrift
selbst eine klare, von jedermann verstindliche Wahrheit enthielt, weswegen
man sie eben auch iibersetzen und so jedermann verstindlich machen mus-
ste. Zugespitzt gesagt: Luther ist als der Dolmetscher der Bibel der, der dem
Volk die Méglichkeit gibt, seine luzide, durchsichtige Wahrheit und Klarheit
selbst zu erkennen. Die Ubersetzung ist dazu da, «um rechten Verstand der
gottlichen Schrift, zu Besserung und Mehrung gemeiner Christenheit zu er-
reichen — wie es im Sendbrief zum Dolmetschen von 1530 heisst. Luther war
vollkommen davon Gberzeugt, dass die Schrift, sofern man sie nur der gemei-
nen Christenheit zuginglich und verstehbar machte, ihre eigene Wirkung ent-
faltet. Sie ist insofern ihre eigene Auslegerin, su#7 ipsius interpres. Mit der verdol-
metschten Bibel konnte jeder Gottes Wort buchstiblich nach Hause tragen.
Und dann hatte er Gottes Wort verstindlich zuginglich. Luthers Auseinan-
dersetzung mit Erasmus iiber den Freien oder Unfreien Willen hatte das The-
ma der Durchsichtigkeit oder Klarheit der Schrift prominent gemacht. Denn
Erasmus schrieb der Schrift einen bestimmten Mangel an Klarheit zu, wes-
wegen es eben schliesslich der Autoritit des Papstes bediirfe, um sie authen-
tisch auszulegen fir die Lehre. Demgegeniiber sah Luther das Problem nicht
bei der Schrift, sondern beim Interpreten, bei dessen durch Siinde verdunkel-
ten Geist und dem Mangel an Heiligem Geist. Nicht der Ausleger bringt Klar-
heit in die Schrift, sondern der Leser oder Ausleger bedarf der Klarheit.!
Auch Calvin teilt diesen Grundsatz protestantischer Hermeneutik. In der
Institutio driickt er das so aus, dass der Interpret erhellt werden muss, nicht die
Schrift. Allerdings war Calvin eben ein gelehrter Humanist. Obwohl von Lu-
ther sehr beeinflusst, blieb er auch in seiner Hermeneutik ein Humanist, nicht

3 Vgl. Puckett: John Calvin’s Exegesis (Anm. 10), 52f.

4 Vgl. EXW. Stegemann: Sola scriptura — Zum Stellenwert der Heiligen Schrift fir
evangelische Christen, Zur Debatte. Themen der Katholischen Akademie in Bay-
ern 33 (2003) 8f.



Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift 79

nur weil er in bestindiger Auseinandersetzung mit anderen Humanisten wie
etwa mit Erasmus war, sondern auch, weil er die interpretative Arbeit an der
Schrift mit dem Gebrauch der Freien Kunste, der artes liberales verbunden
hat.’® Die Erfassung des Sinns eines Textes ist nimlich bei der Schrift nicht
anders als bei Seneca. Natiitlich férderte auch Calvin die Ubersetzung det Bi-
bel in die Landessprache, bei ihm in das Franzosische. Aber er war sich be-
wusst, dass jede Ubersetzung eine Deutung ist, weswegen sie immer zwischen
dem Original und dem Ausleger steht. Als Prediger und Ausleger hat Calvin
darum immer den hebriischen oder griechischen Text zugrundegelegt. Wel-
chen griechischen Text des Neuen Testaments er dabei benutzte, kann nicht
immer mit Sicherheit festgestellt werden. Prinzipiell war es nach 1548 aber
Erasmus’ Basler Edition bei Froben und die des Pariser Buchdruckers Robert
Stephanus.!®

Um die Klarheit der Schrift hervortreten zu lassen, muss die Auslegung
selbst perspicuitas, Durchsichtigkeit, haben. Die Meinung des Autors, dessen
mens, soll in «durchsichtiger Klarheit» im Kommentar erscheinen. Und dazu
bedarf es exegetischer Methoden, nimlich der Grammatik und der Rhetorik.
Ja, die Stichworte Durchsichtigkeit und Kiirze weisen selbst in die antike
Rhetorik, nicht nur zu Seneca, sondern etwa und vor allem auch zu Quintili-
an, dessen Handbuch der Rhetorik Calvin natutlich in- und auswendig kann-
te, wie auch den Cicero, den Vergil, den Tacitus.!” Abet sie weisen zugleich
auch in die juristische Hermeneutik oder Rhetorik, nicht nur die der Antike,
sondern auch die der zeitgenossischen Rechtswissenschaft, zu deren Studium
Calvin durch den Vater gezwungen worden war. Dazu passt, dass Calvin die
allegorischen Auslegungsmethoden eines Origenes oder auch Augustin ab-
lehnte, weil er sie eher fiir eine Verdunklung des klaren Literalsinns der
Schrift ansah, und unter den Kirchenvitern fiir das Neue Testament die Aus-
legungen des Chrysostomus vorzog. Wie der Redner einen Sachverhalt vor
Augen fithren muss, Evidenz herstellen muss, so auch der Ausleger. Aber an-
ders als der Redner, bei dem die Rhetorik auch das Medium der Einwirkung
auf den Horer, insbesondere auf den Richter, ist, weil die Rede die persuasio
beim Publikum erreichen muss, «geht es Calvin nicht um das Uberzeugen ei-
nes Richters, sondern um den niichternen Zugang zu der Meinung des Au-
tors und die leicht verstindliche Darstellung dieser Meinungy.'® Der usus, der
Gebrauch oder der Nutzen, der Auslegung, oder die ¢fficacia, die Wirkung der

15 Vgl. Opitz: Calvins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 94ff.

16 Vgl. R. Ward Holder: Calvin as Commentator of the Pauline Epistles, in: D.K.
McKim (Hg): Calvin and the Bible, Cambridge 2006, 224-255; A. Ganoczy, St.
Scheld: Die Hermeneutik Calvins. Geistesgeschichtliche Voraussetzungen und
Grundzige, Wiesbaden 1983, 136.

17" Vgl. Oberman: Zwei Reformationen (Anm. 2), 175.

18 Opitz: Calvins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 96.



80 Ekkehard Stegemann

Schrift, ist Sache des Heiligen Geistes. Vom sensus, dem Sinn, unterscheidet
Calvin den #sus oder die #tilitas, den Nutzen fir die Kirche Gottes. Dem, so
schreibt er in der Widmung an Grynaeus, meint er eben gerade in der Kirze
und der Knappheit seines Kommentars zu dienen. Jedenfalls habe er das ver-
sucht. Der Nutzen ist offenkundig nicht einfach mit dem Sinn identisch, son-
dern es ist der Mehrwert — Calvin spricht in der Einleitung zur Genfer Bibe-
lausgabe vom «Gewinn» (frz. profift?) —, der durch die Schriftauslegung, die
Erkliarung des Sinns der Schrift, erzielt wird. Es ist «die nutzliche Lehre», von
der Paulus spricht, wie wir gerade gehort haben, und die nur in der Heiligen
Schrift steht. Denn als Gottes Wort ist die Schrift, und zwar die ganze, die
Quelle und der Massstab von Gottes- und Selbsterkenntnis, die «all unsere
Weisheit» (Inst. 1,1.1)%°, wie Calvin in humanistischer Tradition sagt. Sie ist
aber eben zugleich auch die Basis, um mit anderer humanistischer Weisheit
und deren Lehrern inhaltlich in die Auseinandersetzung zu treten. Es geht
mithin um die richtige Erkenntnis, insbesondere um die richtige Selbster-
kenntnis des Menschen vor Gott, und damit um die richtige Lehre oder die
richtigen Lehrer. Das kann Seneca jedenfalls nicht sein, wenn es um die
himmlischen oder géttlichen Dinge, um die regula tiir ein gutes und glickseli-
ges Leben geht. Philosophie und christliche Philosophie, Theologie, «Him-
mel und Erde» soll man nicht vermischen.?! Denn das Wissen, das der Glau-
be darstellt, unterscheidet sich vom Wissen der Philosophie. «The knowledge
that is faith is not a once-and-for-all intellectual insight but a gradual restora-
tion of fallen human nature that begins with an ingrafting into the body of
Christ.?? Es geht um Gottes- und Selbsterkenntnis, die die Menschen ver-
wandelt (transformare) aus Glauben zum Glauben in die izago Dei, die zu «Teil-
nehmern am Leib Christi», «<an der gottlichen Adoption und zunehmend zu
Erben des Himmels» macht (C.O. 25, 376.; Comm zu Joh 17,3). Doch so
deutlich Calvin die christliche, auf der Offenbarungswahrheit der Bibel ge-
grindete und von gottlichem Geist getragene Philosophie als die einzige Wei-
se ansieht, zu einem guten und glicklichen Leben zu kommen, so deutlich ist
dies cine an der antiken praktischen Philosophie orientierte Auffassung.
Denn «die Stoiker sagten, die Weisheit sei ein Wissen von gottlichen und
menschlichen Dingen, die Philosophie dagegen die Ubung eines nutzbrin-
genden Koénnens» (SVF II 35). Fur Calvin gehort beides zusammen. Es gibt
darum fir ihn eine schola Dei, eine Schule Gottes, in der es ein Wachstum im

9 Vgl. Opitz: Calvins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 261.

20 Calvin: Unterricht in der christlichen Religion (Anm. 1); vgl. Opitz: Calvins theolo-
gische Hermeneutik (Anm. 3), 182.

21 Vgl. Opitz: Calvins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 91,

22 B. Pitkin: Calvin as the Commentator of the Gospel of John, in: D.K. McKim
(Hg.): Calvin and the Bible, Cambridge 2006, 164—198 (197).



Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift 81

Glauben gibt, das in einer Art von Transformation in das Bild Gottes auf-
grund des mit dem Glauben vermittelten Geistes ganz praktisch wird.

I Calvin als Ausleger — ein paar Beispiele

Calvin hat seine Bibelauslegung in Kommentaren exegetisch tbertlegt und
programmatisch disponiert, auch in der Abfolge. Er beginnt mit den Paulus-
briefen und hier mit dem Kommentar zum Romerbrief, und zwar nicht nut,
weil er kanonisch der erste Brief ist, sondern weil er fiir Calvin iiberhaupt der
Schliissel zur gesamten Schrift ist. Nach weiteren Paulus-Briefkommentaren,
inklusive zum Hebraerbrief, beginnt Calvin die Auslegung der Evangelien mit
dem Johannesevangelium, und zwar einerseits, weil es flir ihn der Schlussel
zu den anderen Evangelien ist, aber andererseits auch wegen erheblicher Irri-
tationen und Spannungen in Genf, von denen die Auseinandersetzung tiber
die Trinititstheologie, die von Michael Servet hervorgerufen wurde, nur eine
ist.”> Bemerkenswerterweise gibt es keinen Kommentar zur Johannesoffen-
barung, wie Calvin iiberhaupt, anders als Luther, seine eigene Gegenwart
nicht apokalyptisch deutet. Ich gehe darauf noch mit einem Bespiel ein. Zum
Schluss méchte ich hier nur noch ein paar Kostproben von Calvins Exegese-
kunst geben, deren Grosse schwer iiberschitzt werden kann. Und zwar be-
steht sie nach meiner Meinung in der disziplinierten Handhabung der philo-
logischen und rhetorischen Kompetenzen, tber die er in der Tat reichlich
verfiigte, im Interesse der Erhellung der mens auctoris. Modern gesprochen
konzentriert er sich auf die éntentio auctoris oder gperis. Er sucht nicht, was aus-
serhalb des Textes oder in ithm verschlusselt stehen konnte. Deshalb bevor-
zugt et den sensus literalis und ist etwa der Allegorese ganz abhold und kann
dabei durchaus unterschiedliche Lesarten fir mdglich halten. Aber meistens
disambiguiert er. Was ihm gar nicht gefallt, ist eine Auslegung, die spekulativ
ist, selbst wenn sie christlich-dogmatische Inhalte hineinlegt, die Calvin
durchaus teilt. So hat er, um nur dieses Beispiel zu nennen, die Auslegung ab-
gelehnt, die aus dem hebriischen Plural e/ohim, mit der ja schon der erste Vers
der Bibel beginnt, die Trinititslehre herausliest. Das war fiir ihn eine gewalt-
same Exegese, die deshalb auch philologisch obskur ist, weil sie die hebri-
ische Pluralkonstruktion nicht versteht. Das hat ihm zwar den Vorwurf ein-
gebracht, er judaisiere (Hunnius, Calvin Judaizans). Aber da ist er nicht ein-
geknickt.?

2 Vgl. Pitkin: Calvin as Commentator (Anm. 22), 168.
2+ Vgl. Puckett: Joh Calvin’s Exegesis (Anm. 10), 5.



82 Ekkehard Stegemann

1. Rémer 9,3

Calvins Romerbriefkommentar, der ubrigens in weniger als zwei Jahren ent-
standen ist, hat selbst im Blick auf die Kommentare anderer Reformatoren
wie Bucer, Bullinger und Melanchthon keinen Vergleich zu scheuen. Im Ge-
genteil. Was thn auszeichnet, ist gegentiber Bucer die disziplinierte Kiirze und
gegenuber Melanchthon, dass er den gesamten Brief und nicht nur einige, als
theologisch fiir wichtig empfundene Passagen auslegt. Calvin benutzt den
Briet nicht, um dogmatische Systeme an biblischen Stellen, /oc/ oder guaestio-
nes, zu behandeln, auch wenn er mit Melanchthons Auslegung in einem dau-
ernden Gesprich ist, ohne das zu explizieren.? Er ist am Textsinn interessiert
entsprechend seinem Verstindnis der Schrift als Wort Gottes. Im Vordet-
grund steht darum die fortlaufende Exegese der Textabschnitte, denen er eine
eigene Ubersetzung aus dem Griechischen voranstellt. Teile des Textes oder
einzelne Worter werden dann in Lemma-Art in der Auslegung aufgenommen
und exegesiert. Calvins Kommentar zeichnet sich durch seine philologisch-
rhetorische Kompetenz und die disziplinerte kontextuelle Argumentation
aus. Erst seit den siebziger und achtziger Jahren ist die Bedeutung der Rheto-
rik in der gegenwirtigen Paulusauslegung wieder gewtirdigt worden. Sie kann
noch mehr von Calvin lernen.

Wie fur alle Reformatoren ist auch fir Calvin das Hauptthema des Briefes
die Rechtfertigung aus Glauben. Keiner unterstreicht dabei aber so wie er die
Einheit von Gesetz und Evangelium, die Einheit der Verheissungen und des
Gnadenbundes, die Einheit aller von Gott Erwihlten seit Abraham, die letzt-
lich alle Christus zum Mittler haben. Deswegen ist natitlich «Christus auch
im Alten Testament der Mittler zwischen Gott und Mensch und damit der
Bezugspunkt des Glaubens der Vater».? Und deshalb sind Israels Vater auch
die Viter der Christen. Gesetz und Evangelium sind darum zeitlich zu unter-
scheiden. Aber es bleibt das Gesetz auch nach Christus als Gottes Wort et-
halten und wird nicht etwa abrogiert. Wenn Paulus im 2. Korintherbrief von
einem Amt des Todes spricht, dann akzidentell, nimlich wegen der verderb-
ten Natur des Menschen.?’

Dementsprechend legt Calvin Rém 10,4, tékog yop vopov Xpiotog €ig
S1KoocVuVNY ToWTL T@ TGTEVOVTL, so aus: «Was auch immer das Gesetz lehrt,
was es auch vorschreibt, was es verheisst: immer hat es Christus zum Ziel (sco-
pus)» 28 Calvin ibernimmt zwar in seiner Ubersetzung von t€1og die lateini-
sche Vokabel finis, aber offenbar in ihrer Bedeutung «Ziel» oder «Endzweck»
und nicht «Ende» im Sinne von Aufhoren. Nicht schlecht findet er auch das

2 Vgl. dazu Calvin: Der Brief an die Romer (Anm. 12).

26 Vgl. Opitz: Calvins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 214.
27 Vgl. Opitz: Calvins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 224.
28 Calvin: Der Brief an die Rémer (Anm. 12), 528f.



Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift 83

Wort complementum, also Erfillung oder Auffillung, und perfectzo, wie Erasmus
ibersetzt, leuchtet ihm auch ein. Die Rechtfertigungslehre, also die Glau-
bensgerechtigkeit, wird, wie er schon zu Rém 1,17 notiert hat, «durch das Ge-
setz bestatigt: zestimoninm habet a Iegen. Rom 10,4 ist darum fiir Calvin eine aus-
gezeichnete Stelle dafiir, «dass das Gesetz in allen seinen Teilen auf Christus
blickt»?, wozu tbrigens durchaus auch das sogenannte Zeremonialgesetz ge-
hort.

Bemerkenswert ist auch, wie Calvin dort, wo Paulus die leibliche oder eth-
nische Verwandtschaftsbeziehung mit Abraham durch die Wendung «nach
dem Fleisch» betont, gerade nicht als eine Reduktion auf «das Nur-Natiirli-
che, auf die nur irdische Verwandtschaftsbeziehung»® versteht, wie in der
Exegese bis heute weithin tblich. Das zeigt sich in der Auslegung von Rém
4,1, aber besonders erhellend in Ro6m 9,3. Gemiss der schon zur Zeit Calvins
tblichen Erklirung wird der affektive Gehalt der Kennzeichnung der Petso-
nengruppe, Uber deren Christusferne sich Paulus zuvor in schmerzlicher und
thetorisch gezielter Emotionalitit bestiirzt zeigte («... dass ich riesige Trauer
und ein unaufhérliches Weh in meinem Herzen habe») gewissermassen stu-
tenweise heruntergeschraubt. Die zunichst affektiv «meine Brider» genannt
wurden, werden zu «meinen Verwandten» und das auch nur in irdisch-natiir-
licher Hinsicht. Der Zusatz «nach dem Fleisch» konnte dann auch einen un-
ausgesprochenen Gegensatz enthalten, der darin besteht, dass Paulus noch
eine andere Verwandtschaftsbeziechung unterhilt, die nicht nur natiirlich und
nicht nur irdisch ist, nimlich die zu seinen «Briidern und Schwestern in Chri-
stus».

Doch kann man «zugunsten meiner Brider, meiner Anverwandten nach
dem Fleisch» in 9,3 (... Ungp 1AV ABERODY LOV TAV CUYYEVAV LOV KOTO,
oopka) auch genau umgekehrt, nimlich als Steigerung des bisher Gesagten,
rhetorisch gesprochen als amplificatio lesen. So hat Johannes Calvin Rém 9,3
in der Tat verstanden:

«Obwohl die Worte die ich meine 1 erwandten nach dem Fleisch nenne nichts Neues brin-
gen, tragen sie doch etheblich zur Steigerung bei (ad amplificationen) ... Diese Fin-
rede (exceptio) mach dem Fleisch» wird nach meinem Utteil nicht, wie andernorts3!,
hinzugefiigt um der Schmilerung/Abschwichung willen (non extennands cansa), son-
dern vielmehr um des Vertrauvens (fiduciae) willen».

Dabei durfte fiducia wie reformatorisch tblich das Heilsvertrauen meinen.
Calvin meint also, dass gerade deswegen, weil es sich bei diesen «Brtdern» des
Paulus um seine Anverwandten dem Fleisch nach handelt, er auf ihre Erlo-

2 Ebd.

30 A. Reichert: Der Rémerbrief als Gratwanderung, Eine Untersuchung zur Abfas-
sungsproblematik (FRLANT 194), Géttingen 2001, 180.

3 Gemeint ist wohl etwa eine Stelle wie Rom 8,5.



84 Ekkehard Stegemann

sung vertraut. Mit Anspielung auf Rém 11,17ft. betont Calvin, dass Paulus
seine «Herkunft aus dem Volk nicht leugnete, dessen Erwihlung in der Wur-
zel noch immer voller Lebenskraft war, auch wenn ihre Zweige vertrocknet
waren».’> Dementsprechend folgt im relativischen Anschluss in 9,4f. die Rei-
he der positiven Auszeichnungen der Juden durch Gott, die mit dem Ehren-
namen «Israeliten» er6tfnet wird, welchen Paulus sich in 11,1 selbst zulegt zu-
sammen mit der Bezeichnung «aus dem Samen Abrahams, aus dem Stamm
Benjaminy. Calvin fihrt darum auch aus, dass das Entscheidende sei, dass bei
Paulus die Juden mit den zusignis suis ornatos Beachtung finden, also mit ihren
Insignien, Ehrenzeichen, geschmuckt werden, welche sie vom tbrigen Men-
schengeschlecht unterschieden. «Denn Gott hatte sie durch seinen Bund so
hoch erhoben, dass, wenn sie fallen, Gottes eigene Treue/Zuverlissigkeit (/-
des) und Wahrheit ins Wanken kommen musste». Sie sind von Paulus mit «der
Rolle oder der Qualitit des erwihlten Volkes bekleidet worden».®® Und die
verlieren sie nicht.

In der neueren Auslegung hat Calvins Interpretation kaum, aber doch
zum Beispiel bei Cranfield Widerhall gefunden. Cranfield spricht von Calvins
Romerbrietkommentar in den héchsten Tonen: Er sei charakterisiert durch
«an outstanding degree of that humility before the text which is shared to
some degree by every commentator on a a historical document who is of any
worth, the humility, which seeks, not to master and manipulate, but to under-
stand and to elucidate».?*

2. II Timotheus 3,1tf.

Ich mochte die erwahnte Differenz zwischen Luther und Calvin an zwei Aus-
legungen hier noch verdeutlichen. Im Blick auf die erste folge ich Hinweisen
bei Heiko Augustin Oberman.” Luther hat den Vers II Tim 3,1, in dem Pau-
lus sagt: «Das sollst du aber wissen, dass in den letzten Tagen gefahtliche Zei-
ten kommen werden», als Weissagung auf die katastrophale Kirchenkrise aus-
gelegt, die in der Reformationszeit thren Hohepunkt an Chaos und Frevel fur
ihn erreicht hat. In der Schrift De votis monasticis von 1521 schon, mehr noch
in der Weibnachtspostille stellt er fest, dass Paulus mit den so gefihrlichen Zei-
ten eben eine Weissagung tber seine Gegenwart ausgesprochen hat. Ganz
anders Calvin, der Luthers pathetische Auslegung sicher kannte. Fir ihn
spricht Paulus tiber seine Zeit und zugleich tiber den immer vorfindlichen

2 Vgl. Calvin: Der Brief an die Rémer (Anm. 12), 466f. (ich habe die Ubersetzung
modifiziert).

3 Calvin: Der Brief an die Romer (Anm. 12), 466f.

3 C.E.B. Cranfield: A Critical and Exegetical Commentary on the Epistle to the
Romans (ICC), Edinburg 1975, Vol. 1, 40.

3 Vgl. Obermann: Zwei Reformationen (Anm. 2), 83ff.224ff.



Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift 85

Zustand. Fur Luther ist die Kirchengeschichte ein einziger Vertfallsprozess,
der in der Gegenwart kulminierte: «O vere tempora periculosa, de quibus Panlus
praedixity (WA 8,635). Oh wahrlich gefihrliche Zeiten, iiber die Paulus ge-
weissagt hat. Anders und ganz unapokalyptisch und unaufgeregt legt Calvin
aus (C.O. 30,375ff.):

«Unter den extremen Tagen versteht Paulus den ganzen Zustand (universus status) der
christlichen Kirche. Er vergleicht seine Zeit nicht etwa mit der unseren, sondern
lehrt iiber die gesamte kiinftige Lage des Reiches Christi ... Die Hirten der Kirche
werden nicht weniger Mithe mit den Gottlosen und Frevlern haben als einst die
Propheten und frommen Priester».

Und wenn der biblische Text alle die schlimmen Frevler und ihre abscheuli-
chen Taten aufgezihlt hat und Paulus den Timotheus ermahnt, solche Men-
sche zu meiden, merkt Calvin lakonisch an:

«Diese Ermahnung zeigt zur Gentige, dass Paulus nicht von einer fernen Zukunft
spricht und nicht weissagt, was nach vielen Jahrhunderten einmal geschehen wird.
Was er Gber die extremen Zeiten gesagt hat ... bezieht er auf sein eigenes Zeitalter.
Wie hitte Timotheus auch Leute meiden kénnen, welche erst nach vielen Jahrhun-
derten aufgetreten sind. Folglich: schon vom Anfang des Evangeliums an hat die
Kirche begonnen, an solchen Zerriittungen zu laborieren» (C.O. 30, 377).

Bemerkenswert ist, wie Calvin hier seine Exegese mit gesundem Menschen-
verstand und durch historische Kontextualisierung begrindet. Da Paulus ja
in seiner Zeit den Timotheus ermahnt, solche Frevler zu meiden, weissagt er
nicht iiber eine weit tiber die Lebenszeit des Timotheus hinausweisende spi-
tere Zeit. Anders als die Vulgata, die die Metapher fiir die Endzeit (€v
eoyartong Nuépang) im Lateinischen durch in novissimis diebus semantisch ein-
holt, entapokalyptisiert Calvin jedoch und Gbersetzt extremis diebus, eben in
den dussersten, den extremen Tagen. Das ist tibrigens philologisch durchaus
moglich, weil eschatos auch das «dusserste» im Ortlichen Sinne, also etwa «die
Enden der Erde», aber auch im Sinne der Steigerung bedeuten kann, also etwa
die «dusserste Gefahm. Doch verbunden mit temporalen Substantiven wie
«Tagy odet «Zeit» meint eschatos immer das Spiteste, das Letzte, also das Aus-
serste, Hinterste in der Reihe der Tage oder Stunden, nach dem nichts mehr
in dieser Reihe folgt. Das ist in der Vulgata eben mit »ovissimus Gbetsetzt wot-
den, was allerdings durchaus auch das «irgste» bedeuten kann in der christli-
chen Latinitat. Daher im Deutschen etwa der Ausdruck «jiingster Tagy, wie
oft formelhaft der «etzte Tagy im Johannesevangelium ubersetzt wird (vgl.
Joh 6,391f.), auch «Jingstes Gericht». Was also im Text II Tim 3 semantisch
an apokalyptische Metaphorik ankniipft und durchaus als Weissagung fir die
letzten Tage der Endzeit gelesen werden kann (und es ist dies, was Luthers,
an der Vulgata orientierte Lesart in Bewegung gesetzt hat), wird zugleich auf
die Gegenwart des angeredeten Paulusschilers bezogen, was wiederum Cal-
vins Deutung begrindet. Gegentiber Luther hat Calvin sicher exegetisch das



86 Ekkehard Stegemann

Richtige betont, namlich dass der Text noch fur die Zeit des Timotheus eine
Aussage macht. Aber dass der Text noch fir Timotheus’ Lebenszeit eine
Endzeitvoraussage macht, also dessen Gegenwart als Endzeit dramatisiert, ist
offenbar fiir Calvin nicht denkbar. Doch das konnte durchaus eine angemes-
sene Lesart sein. Paulus sagt seinem Schuler fur die letzten Tage schlimme
apokalyptische Geschehnisse noch zu Lebzeiten voraus. Calvin bleibt bei sei-
nen Entdramatisierungen auch andernorts. Etwa in Rom 13,11ff. spricht
Paulus die Adressaten darauf an, dass sie darum wissen, welcher Kairos sei,
also in welchem qualifizierten Zeitabschnitt (kairos) sie sich befinden, namlich
in dem letzten vor dem Ende, weswegen der Fortschritt in dieser Endzeit
auch von Paulus so bestimmt werden kann, dass «wir nun unserer Erlésung
naher sind als zu der Zeit, da wir zum Glauben gekommen sind». Nach Calvin
meint Paulus aber einfach «die Zeit, die dem Glauben vorausgeht».’ Das
Epochale ist das Evangelium und das Zum-Glauben-Kommen und insofern
durchaus eine Zisur in der Zeit. Doch eben nicht Endzeit, die bald endet,
sondern Anfang einer Gegenwart, in der Christi Licht hell erstrahlt. Und die-
se Zeit reicht schon von Paulus bis Calvin, weswegen er sich wohl anders als
Paulus nicht gewundert hatte, dass wir heute in Basel Gber ihn reden.

Calvin war vollkommen davon tuberzeugt, dass man die biblischen Schrif-
ten zunachst einmal im «Settingy ihrer Zeit®” zu deuten habe. Aber das dient
der Erhellung des Sinns der Schrift, die eben auch und gerade fiir die jeweilige
Gegenwart eine gottliche Lehre hat und nttzlich ist. Insofern hat Karl Barth
in der beruhmten Passage seines Vorworts zur zweiten Auflage seines Ro-
merbriefes von 1921 das Richtige getroffen:

«Man lege nun einmal z.B. Jilicher neben Calvin. Wie energisch geht der Letztere
zu Werk, seinen Text, nachdem auch er gewissenhaft festgestellt, «was da steho,
nach zu denken, d.h. sich solange mit ihm auseinander zu setzen, bis die Mauer
zwischen dem 1. und 16. Jahrhundert transparent wird, bis Paulus dort redet und
der Mensch des 16. Jahrhunderts hier hort, bis das Gesprich zwischen Urkunde
und Leser ganz auf die Sache (die hier und dort keine verschiedene sein kann!)
konzentriert ist. Wahrhaftig, wer die Methode Calvins mit dem nachgerade abge-
brauchten Sprichlein vom Zwang der Inspirationslehre> meint erledigen zu kon-
nen, der beweist nur, dass er in dieser Richtung noch nie wirklich gearbeitet
hat.8

Nur hat Barth hier mit Calvin unterstellt, dass es eigentlich keine Differenz
zwischen Paulus und der Situation des Christentums zu Calvins (oder Barths)
Zeiten gibt. Dass ein biblisches Buch von Theologinnen und frommen Chri-
sten mit einem immer gleichen Interesse gelesen wird, wie sehr die Zeiten

36 Vgl. Calvin: Der Brief an die Rémer (Anm. 12), 678f.
37 Vgl. Puckett: John Calvin’s Exegesis, 55.
38 K. Barth: Der Romerbrief, Ziirich 21921, 11.



Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift 87

sich auch dndern, mag ja noch angehen. Aber schon Calvin scheint einen an-
deren Erwartungshorizont als Paulus gehabt zu haben, nimlich einen, der
nicht mit dem nahen Ende der Welt und dem Vergehen des Kosmos rechnet.
Wenn das auch zur Sache, wie Barth sagt, zahlt, dann diirfte diese Mauer zwi-
schen dem 1. und dem 16. Jahrhundert gerade nicht transparent geworden
sein. Vielmehr hat hier die Intention des Lesers die Intention des Autors be-
stimmt, das heisst das Werk mit einer Bedeutung ausgestattet, die er und nicht
der Autor hineingelegt hat. Mit anderen Worten: Das Gesprich zwischen Utr-
kunde und Leser kann nicht unterstellen, dass die Sache, um die es geht, hier
wie dort nur dieselbe sein kann. Aus dem Dilemma des Historismus und aus
der Historisierung der biblischen Texte kann man sich nicht verabschieden.

3. Haggai 2,7

Calvin hat, wie wir erwahnt haben, das Alte Testament insgesamt und in allem
auf Christus ausgerichtet gesehen. Gleichwohl ist interessant, dass er Inter-
pretationen, die die christliche Dogmatik in die alttestamentlichen Texte all
zu behende hineinlegte, oft genug als forciert ansah. Sie war thm manchmal
sogar regelrecht peinlich. Denn als Humanist war es thm schon unangenehm,
wenn Juden tber christliche Exegese des Alten Testaments gelacht haben.
«Wir mussen uns immer davor hiten, den Juden eine Gelegenheit zu bieten,
auszurufen, als wenn unser Zweck wire, auf sophistische Weise auf Christus
solche Dinge anzuwenden, die sich nicht direkt auf ihn beziehen».?* Nicht
dass Calvin Juden wirklich mochte, aber er hatte ein intellektuelles und philo-
logisches Qualititsbewusstsein. Er wollte nicht von Juden verlacht werden,
wenn er es nicht schaffte, durch klare Griinde philologischer oder rhetori-
scher Art seine christliche Auslegung zu begriinden. Das ist die Anerkennung
eines «Gegners», der nicht von vornherein als nicht wahrheitsfihig ausge-
schlossen wird. Luther hatte solche Grdsse selten, wenn tberhaupt. Das
maochte ich im Blick auf die Auslegung einer Stelle aus dem Buch des Prophe-
ten Haggai aufweisen. Zu Luthers Auslegung habe ich mich im Anschluss an
Gerhard Krauses schone kleine Studie*” schon gedussert.!

Luther behandelt Haggai 2,7 an verschiedenen Orten, aber durchgehend
schneidend antijidisch. Der Prophet sagt im Zusammenhang, dass Gott nach
einer kleinen Weile den Himmel und die Erde, das Meer und das Trockene
erschiittern wird, schliesslich auch alle Vélker (gosizz). Und Gott wird dann
den Tempel in Jerusalem mit grosser Pracht ausstatten. Nach der Rede von

3 Vgl. Puckett: John Calvin’s Exegesis (Anm. 13), 53.

% G. Krause: «Aller Heiden Trost, Haggai 2,7, in: Solange es «heute» heiBt, FS
Rudolf Hermann, Berlin 1957, 170-178.

1 Vgl. EW. Stegemann: Luthers Bibeliibersetzung und das jidisch-christliche
Gesprich, EvTh 44 (1984) 386—405.



88 Ekkehard Stegemann

der Erschiitterung der Heidenvélker heisst es: # bau chemdat kol haggojim (so
MT: 2927752 N7 1x23). Das wird man iibersetzen: «Und kommen werden
die Kostbarkeit aller Volker» Schwierig ist der Numeruswechsel, aber er
kénnte eine constructio ad sensum sein. Die Septuaginta iibersetzt allerdings das
singularische chemdah pluralisch (fa eklekta: die Kostbarkeiten), weswegen man
tberlegen kann, ob nicht der Konsonantenbestand im Hebriischen eine de-
tektiv geschriebene Pluralform ist. Die Masoreten haben allerdings anders
punktiert. Hieronymus tibernimmt bei seiner lateinischen Ubersetzung den
Plural des Pridikats. Doch bei der Ubersetzung des hebriischen Textes ver-
wendet er einen Singular, und zwar wird dann auch noch chemdabh in passivi-
scher Form wiedergegeben: Kommen wird der von allen Volkern Ersehnte
(desideratus). So steht auch in der Vulgata dann: ¢ venzet (1) desideratus cunctis gen-
tibus. Der Genitiv der hebraischen Fassung wird dabei zum Dativ verandert.
Das ist eine die christologische Deutung forcierende Version, die sich dann
auch durchsetzt. Luther sagt in der Vorrede zum Propheten Haggai 1532:

«Er weissagt auch von Christo im andern Kapitel, dass er schier kommen sollt, ein
Trost aller Heiden. Damit er heimlich anzeigt, dass der Juden Reich und Gesetz
(n.b.!) sollt ein Ende haben» (WA.DB 11/11,320f.).

Noch in seiner beriichtigten Schrift «Von den Juden und ihren Ligen» von
1543, die ja wesentlich auch eine Auseinandersetzung mit judischer Ausle-
gung von biblischen Stellen ist, die Luther fur Weissagungen auf Jesus Chri-
stus halt, stellt er fest, dass die Juden die Auslegung «Trost aller Heiden» nicht
annehmen und das Wort chemdah «kreuzigen», woran er dann antisemitische
Schmahungen anschliesst, die unterstellen, dass die Juden hier «Kostbarkei-
ter» lesen, weil sie nach Silber und Gold der Heiden gieren (vgl. WA 53,477).
Erwihnt werden muss noch, dass Luther eine 1527 in Worms erschienene
Ubersetzung der Prophetenbiicher ins Deutsche aus Tauferkreisen, namlich
von Denck und Hitzer, im «Sendbrief vom Dolmetschen» kritisierte, weil Ju-
den dabei geholfen haben, sei es personlich oder durch Schriften: «Aber es
sind Juden dabei gewesen, die Christo nicht grosse Huld erwiesen haben»
(WA 30/11,640). Denck/Hitzer Ubersetzten: «Ja, alle Vélker will ich bewegen
— die werden mit kostlichen Kleinodien kommen». Offenbar machen sie —
wie der judische Kommentator David Kimchi — «alle Vélker» zum Subjekt
und lesen die hebriischen Konsonanten als defektive Pluralform. Deshalb le-
sen sie nun auch eine Priposition, wahrscheinlich ein beh, hinein: it kostli-
chen Kleinodien.

Calvin hat den Zusammenhang von Hag 2 durchaus so ausgelegt, dass er
heilsgeschichtlich auf Christus und insbesondere auf die Bekehrung der V&l-
ker weist, die im Zusammenhang mit dem Christusglauben, und zwar freiwil-
lig, stattgefunden hat (vgl. C.O. 94, 106)*%

# Vgl. auch Puckett: John Calvin’s Exegesis (Anm. 13), 5.



Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift 89

«Das ist der Grund, warum der Prophet sagt Ich werde alle V'lker erschiittern und sie
werden kommen, das heisst, es wird in der Tat eine wundersame Konversion stattfin-
den, wenn die Volker — die gentes, Heidenvolker — die Gott zuvor verachtet haben
und die wahre Religion und Frommigkeit mit dusserstem Hass betrachteten, sich
selbst anpassen an das Imperium Gottes.»

Sie kommen allerdings, weil sie von einem geheimen Impuls angezogen wer-
den: Venient autem, quia sic trabentur arcano impulsu (C.O. 94, 105). Und dann
figt der Prophet, sagt Calvin, an: Desideriun omninm gentium. Ex Gbersetzt also
chemdah mit desiderium, erklirt dann aber, dass man das auf zweierlei Weise aus-
gelegt hat. Die erste ist, dass die Volker kommen (Plural) und mit sich brin-
gen, was fir sie wertvoll ist, prefiosum, um es Gott im Kult darzubringen. Die
Hebtier wirden nimlich unter dem Begtiff chemdah/ desiderium alles das ver-
stehen, was sie fiir wertvoll halten. Andere jedoch verstehen: Es wird kom-
men (Singular) desiderium aller Vélker. Schliesslich sagen noch andere, fihrt
Calvin fort, dass eine Priposition (beth oder mem) zu erginzen ist: Sie werden
kommen mit dem, was sie wiinschen oder flir wertvoll halten. Hier findet sich
also auch die Version der TAufer bei Calvin, doch vermutlich hat er diese wie
jene von Kimchi, den er 6fter anzieht. Dann fithrt auch Calvin die christolo-
gische Deutung an. Er hilt ithr zugute, dass natiirlich die ganze Welt auf Chri-
stus gewartet hat, wie ja auch Jesaja sagt. Nur passe das hier nicht, weil unmit-
telbar darauf folgt: «Mein ist das Silber, mein ist das Gold». Deshalb ist die
Auslegung vorzuziehen, dass die Volker kommen werden und alle Reichtii-
mer mit sich fithren und Gott darbringen. Wir sehen, wie Calvin auch hier
wieder die philologische und kontextuelle Argumentation iiber die ideologi-
sche stellt.

Summary

For John Calvin it is God who is speaking in the Holy Scripture, but for him to be un-
derstood, «he deigns to consecrate the mouths and tongues of men to his service, ma-
king his own voice to be heard in them.» (Inst IV 1.5). As the «sum total of our wisdom»
(Inst. I,1.11) it provides the regula for a good and happy life. But for a right understan-
ding it needs hermeneutical methods. Since Calvin depends on the humanistic traditi-
on, he found this methods in philological and rhetorical analysis of the text and in its
historical contextualization. Calvin put a great deal of exegetic thought into his biblical
commentaries. The article enters into a discourse with Calvin as biblical exegete. It
deals with his understanding of the bible as God’s word and his concept of writing a
good commentary. A third chapter gives some examples of Calvin as exegete.

Ekkebard W. Stegemann, Basel



	Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift

