
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: [1]

Artikel: Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift

Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift*

Martin Anton Schmidt in herzlicher Dankbarkeit und

Freundschaft zum 90. Geburtstag gewidmet

I. Die Schrift als Eehrmeisterin der Erkenntnis und Weisheit

«Gott stellt allen Menschen ohne Ausnahme die Umrisse seines Wesens in der
Kreatur vor Augen. Aber es bedarf eines anderen und besseren Mittels, das uns
zuverlässig zum Schöpfer der Welt weise. Deshalb hat Gott das Licht seines Wortes
hinzugegeben (D)ie Schrift bringt unser sonst so verworrenes Wissen um Gott
in die richtige Ordnung, zerstreut das Dunkel und zeigt uns deutlich den wahren
Gott. Das ist gewisslich ein einzigartiges Geschenk Gottes: Er braucht zur
Unterweisung seiner Kirche nicht bloß stumme Lehrmeister, sondern öffnet selbst seinen

heiligen Mund.» (Calvin, Institutio 1,6,1)1

Diese bekannte Stelle aus Calvins Institutio macht deutlich, dass der Genfer
Reformator nicht damit rechnet, dass Gottes Geheimnis offen darliegt in der

Schöpfung. Gott ist verborgen, geheimnisvoll — secret oder arcanus. Gott wirkt
verborgen, unsichtbar. Alles hängt zwar von ihm ab. Nichts geschieht ohne
ihn. Aber Gottes Macht wirkt verborgen. Sie ist nicht okkult, nicht obskur,
nicht heimlich. Das ist das Wirken Satans. Der arbeitet heimtückisch, in Masken,

wie eine Karikatur Gottes.2 Gott ist aber dem Menschen entzogen. Das
Geheimnis des Lebens ist letztlich unzugänglich. Selbst Christus, der
menschgewordene Gott, bleibt im Entscheidenden entzogen, obwohl
Mensch auf der Erde, hat er den Himmel doch nicht verlassen. Das philosophische

Axiom Einitum incapax infiniti, das so bei Calvin freilich nicht
vorkommt, ist auch zu erwähnen. Das Endliche kann das Unendliche nicht
fassen. Deshalb braucht es die Akkomodation Gottes an das Menschliche. Und
das ist die Menschwerdung, nicht zuletzt aber die Schrift. Zwar ist auch die

Schöpfung selbst seine stumme Offenbarung. Aber Gottes Wort, die Heilige
Schrift, meint immer zugleich eine grössere Nähe zu Gott und zu seiner Herr-

Dieser Beitrag gibt einen Vortrag wieder, der im Rahmen der Ringvorlesung der
Theologischen Fakultät der Universität Basel aus Anlass des 500. Geburtstages
von Johannes Calvin im Februar 2009 gehalten wurde. Für den Druck wurden nur
die wichtigsten Literaturhinweise eingefügt.

1 Johannes Calvin: Unterricht in der christlichen Religion. Institutio Religionis Chri-
stianae. Nach der letzten Ausgabe übersetzt und bearbeitet von Otto Weber, 1.

Bd., Neukirchen-Vluyn 1936, 36f.
2 Vgl. H.A. Oberman: Zwei Reformationen. Luther und Calvin — Alte und Neue

Welt, Berlin 2003, 184.

ThZ 65 (2009) Sonderheft, S. 73-89



74 Ekkehard Stegemann

schaft. Der — grossartige — Gedanke Calvins ist, dass dieser Brückenschlag
zwischen dem Endlichen und dem Unendlichen nicht nur einmal in Christus
geschehen ist, sondern auch bleibend durch die Schrift geschehen kann. Gottes

Wort, seine Anrede, sein Ruf, ist in ihr enthalten: «Gott öffnet selbst
seinen heiligen Mund» (Inst. I 6.1) in ihr.3 Er akkommodiert sich dabei
allerdings. Er macht in ihr verständlich, was sonst nicht verstanden werden könnte.

Aber auch sein Wort in der Schrift, so sehr es verständlich spricht, muss
doch vom Menschen verstanden werden, um wirken zu können. Seine Lehre
und Weisheit in der Schrift sind Oracula, Offenbarungsworte. Das macht
ihren Unterschied zu allem menschlichen Reden aus. Aber sie sind eben nun
auch Worte in menschlicher Sprache und sie müssen es sein, wenn Menschen
sie vernehmen können sollen. Gott ist der, der redet, aber damit er verstanden

werden kann, «weiht er für sich den Mund und die Zunge von Menschen,
damit in ihnen seine Stimme erschalle» (Inst. IV 1.5.).4

Nur: durchsichtig ist auch sie nicht an sich oder durch Übersetzung. Es
bedarf der Auslegung. Das Wort der Schrift ist das Medium der Mitteilung
Gottes, besser als die Schöpfung. Aber er geht erstens nicht darin auf. Und
zweitens sind die Lehrer des göttlichen Wortes notwendig, weil die Unterweisung

in der göttlichen Lehre nicht überflüssig ist. Sie müssen Hilfestellung
leisten als Lehrmeister. Diese Lehrmeister sind Gott lieber als seine natürlichen
Machterweise.

In seiner Lieblingsschrift, dem 2. Timotheusbrief, hat Calvin diese seine
Lehre von der Schrift im Anschluss an die Stelle 3,13—17, und insbesondere

an Vers 16 dargelegt (vgl. C.O. 30, 381 ff.):

Denn alle Schrift, von Gott inspiriert, ist nützlich zur Lehre, zur redargutatio zur
Aufdeckung der Unwahrheit, zur Verbesserung, zum Unterricht in der Gerechtigkeit,

damit ein Mensch Gottes integer sei, zu jeglichem guten Werk geschickt.

Daraus zieht Calvin eine doppelte Einsicht, nämlich die über die Autorität der
Schrift, also dass sie divinitus inspirata est., was schon in der Vulgata eine ziemlich

wörtliche Übersetzung von 0eÔ7tvet)OTOÇ ist, und die über ihre Nützlichkeit,

dass sie utilis est. Ihre Autorität besteht eben darin, dass Gott zu
Menschen gesprochen hat wie Mose und die Propheten. Sie sind Werkzeuge des

Heiligen Geistes, indem sie treues Zeugnis von dem geben, was Gott zu
ihnen gesagt hat. Dieses Prinzip, sagt Calvin, ist das, was unsere Religion von
allen anderen unterscheidet, quod scimus Deum nobis loquutum esse. Wenn aber
Gott einerseits durch die Propheten, andererseits aber auch «zu uns» gesprochen

hat, dann bedarf es auf der Seite der hörenden Menschen auch des

Heiligen Geistes. «Derselbe Geist also, der Mose und den Propheten die Gewissheit

ihrer Vocatio gab, bezeugt nun auch unseren Herzen (nunc quoque testatur

3 Vgl. P. Opitz: Calvins theologische Hermeneutik, Neukirchen 1994, 109.
4 Vgl. Opitz: Calvins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 111.



Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift 75

cordibus nostris), dass er ihr Ministerium benutzt hat, um uns zu belehren {ad
nos doeendos).» So zeigt sich in der Schrift Gottes Majestät, weshalb ihr dieselbe

Verehrung wie Gott selbst geschuldet ist. Aber es können nur die Augen sie

sehen, die vom Heiligen Geist erleuchtet werden, die illuminati, die electi, die

Erwählten, was etwas weniger prätentiös ausgedrückt heisst: die Glaubenden.
Es ist dies der von manchen als biblizistisch-fundamentalistisch bezeichnete
Zirkelschluss, dass Gleiches nur von Gleichem erkannt werden kann, dass

dem äusseren Testimonium des Geistes ein testimonium internum entsprechen
muss, welches im Inneren des Erwählten von der Inspiriertheit der Schrift
überzeugt und so selbst Zeuge dafür ist. Für Calvin ist die Bibel die portative
Schule Gottes bzw. seines Heiligen Geistes. Diese Auffassung wurde mit dem
Einzug des Geistes der historischen Aufklärung in den Protestantismus in
eine äusserste Krise gestürzt.5 Aber es ist wohl die grosse Tugend dieser
protestantischen Textwissenschaft, dass sie sich methodisch immer wieder am
Massstab der Treue zum Text messen lässt, welche die Kontinuität zum
reformatorischen Schriftprinzip eines Calvin darstellt, nur dass nach Calvin diese

Treue zum Text letztlich ihrem Testator, Gott, selbst geschuldet ist.6 Wenn
also der Schrift die Ehrerbietung {reverentia) zukommt, die auch Gott gebührt,
dann deswegen «weil sie allein von ihm herrührt und nichts Menschliches ihr
beigemischt ist» (C.O. 30, 383).

Das Zweite, das Calvin aus II Tim 3,16f. ableitet, ist der Nutzen der
Schrift, sie ist «nützlich zur Lehre usw.». Warum? Calvin antwortet: quia per-

fectam bene beateque vivendi regulam contineat Sie enthält die perfekte Regel, die
vollkommene Richtschnur für ein gutes und glückliches oder glückseliges
Leben. Das klingt sehr nach antiker Philosophie bzw. nach Humanismus und
könnte so wohl auch von Erasmus formuliert sein. Und das trifft auch zu.
Doch darf man sich nicht täuschen. Es geht sicher um den Einzelnen wie um
die Gemeinde, aber immer um die «Erbauung», die aedificatio. Das Streben
danach darf nicht hintangesetzt werden. Spekulationen und unsinnige
Spitzfindigkeiten sind darum zu verwerfen. Gott wollte nicht unsere Neugier oder
Prahlsucht bedienen oder uns Stoff zum Fabulieren und Schwätzen geben, sed

prodesse, sondern uns etwas zum Nutzen geben. Was oder wen auch immer
Calvin hier vor Augen hat, so scheint allerdings der sprichwörtlich gestrenge
und humorlose Calvinist Calvin hier die Feder zu führen. Doch hat es den
wirklich gegeben? Calvin hat in der Tat in seinen Auslegungen höchste
Disziplin gehalten. Wir werden darauf noch eingehen. Vor allem hat er sich
immer, fast immer, persönlich zurückgenommen. Doch so deutlich er sich der
Selbstbeherrschung und der «Wappnung gegen das Emotionale»7 verschrieb,

5 Vgl. Oberman: Zwei Reformationen (Anm. 2), 230.
6 Vgl. Oberman: Zwei Reformationen (Anm. 2), 231.
7 Vgl. Oberman: Zwei Reformationen (Anm. 2), 180.



76 Ekkehard Stegemann

sowenig galt ihm Gleichgültigkeit oder Gefühllosigkeit dem Mitmenschen
gegenüber als erstrebenswert. Ein Christ kann nicht, wie er im Französischen es

ausdrückte, «nochchalant» sein, ohne Wärme und Mitgefühl.8
An der ersten und wichtigsten Stelle des Nutzens steht die doctrina, die

Lehre, und danach die Unterweisung zur Lebensgestaltung, welche er mit
dem Paulusvers institutio in iustitia, Erziehung oder Unterricht in Gerechtigkeit,

nennt — ein schöner Name, finde ich. Calvin weicht im Zusammenhang
seiner Übersetzung von der Vulgata ab, auch im folgenden Vers. Denn die

Vulgata übersetzt: utperfectus sit homo Dei, Calvin aber: ut integer Dei homo sit. Der
Grund dafür dürfte allerdings sein, dass die Vulgata eher so übersetzt hat, als

wenn im Griechischen xéXetoç stünde (wie nur in der Handschrift D*, was
aber aus der lat. Tradition eingedrungen sein kann nach Nestle-Aland 27.

Aufl.), nicht aber apxtoç. Integer jedenfalls bedeutet für Calvin nicht nur positiv

vollkommen, perfekt, sondern: integer wurde für absolutus, vollständig
oder vollkommen frei, genommen, in quo nihil sit mutilum, bei dem nichts
verstümmelt oder vermindert ist. Wichtiger aber ist, dass Calvin zum Schluss auf
den historischen Kontext reflektiert, indem er die Frage stellt: Wenn Paulus
über die Schrift redet, meint er doch nur das Alte Testament; wie aber kann
sie einen Menschen in jeder Hinsicht absolvere, vollständig machen und insofern

lossprechen? Bzw. umgekehrt: Ist dann eigentlich überflüssig, was später
noch durch die Apostel, also die Schriften des Neuen Testaments,
hinzugekommen ist? Und Calvin antwortet: Im Blick auf die Substan^ ist nichts
hinzugefügt worden durch das Neue Testament. Denn die apostolischen Schriften

enthalten nihil.\ nichts als unverfälschte bzw. lautere (merus) und echte bzw.
wahre [germanus) Auslegung, Erläuterung (explicatio) von Gesetz und Propheten.

Und wenn Calvin dann sagt, dass durch das hinzugetretene Evangelium
die Lehre noch voller und heller sichtbar geworden ist, so ist es doch die
doctrina der Schrift, das heisst von Gesetz und Propheten, die nach ihm dadurch
glänzender wurde. Es gibt also eine identische Substanz in beiden Testamenten.

Was den «Vätern unter dem Gesetz», wie Calvin sich auszudrücken
pflegt, offenbart wurde, ist dasselbe, was danach auch uns durch das Evangelium

offenbart wurde.9 Calvin unterscheidet sich hier sowohl von den Täufern

wie von Luther in der Verhältnisbestimmung von Altem und Neuem
Testament.10 Diese Einheit des Gnadenbundes wird allerdings verbunden mit
der Vorstellung, dass die Heilsverheissung immer heller wurde «bis dann
schliesslich alle Wolken durchbrochen waren und Christus als die Sonne der
Gerechtigkeit den ganzen Erdkreis in strahlenden Glanz tauchte» (Inst II

8 Vgl. Oberman: Zwei Reformationen (Anm. 2), 180.
9 Vgl. Opitz: Calvins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 211.
10 Vgl. David L. Puckett: John Calvin's Exegesis of the Old Testament (Columbia

Series in Reformed Theology), Louisville KY 1995, 38.



Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift 77

10.20).11 Es gibt aber keinen Gegensatz zwischen Gesetz und Evangelium.
Ich komme darauf noch zurück, weil es in einer Auslegung des Paulus
begründet ist, die von bemerkenswerter Art ist. Jetzt jedoch wenden wir uns der
Art und Weise zu, wie Calvin seine Auslegung versteht.

II. T ron der Durchsichtigkeit und der Kürge derAuslegung

Im Jahre 1539 sandte Calvin aus Strassburg seine Auslegung des Römerbriefes,

seinen ersten biblischen Kommentar, an den Basler Gräzisten Simon
Grynaeus.12 Im Dedikationsbrief erinnert er daran, dass er mit Grynäus während

seiner Zeit in Basel einmal «über die beste Art der Schrifterklärung»
gesprochen hatte. Beide, so schreibt er, stimmten darin überein, dass «die
vornehmste Tugend eines Auslegers durchsichtige Knappheit sei»; oder
vielleicht besser übersetzt: «luzide Kürze»:perspicua hrevitas. Denn seine, des

Auslegers, «fast einzige Pflicht» ist die, «den Gedanken des Schriftstellers (mentem

scriptoris), den er erklären will, wirklich deutlich zu machen (patefacere)» und
dabei nicht abzuschweifen oder sich in «weitschweifigen Erklärungen» zu ergehen.

Andernorts kann Calvin auch von der Denkart oder dem Sinn der
Schrift sprechen: sensus. Der Leser (lector) soll nicht vom Skopus, vom
Zentrum der Gedanken, abirren. Ihm und Grynäus «gefalle die Kürze» auch
dann, wenn er die Auslegungen anderer, die «ausführlicher und weitschweifiger»

vorgehen, nicht verschmäht.
Das Prinzip der Kürze hat der gelehrte französische Humanist Calvin u.a.

von Senecas Rhetorik übernommen, dessen Schrift De dementia er vor dem
Römerbrief schon einen Kommentar widmete. Entscheidend ist danach, und
auch das entspricht der humanistischen Hermeneutik, dass der «Gedanke des

Schriftstellers» erklärt wird, also der argumentative Sinn des Textes erhellt
wird, und zwar nach philologischer und rhetorischer Analyse des Textes und
der historisch-kulturgeschichtlichen Kontextualisierung. Und solcher Erhellung

wird eben am wenigsten durch Exkurse und Weitschweifigkeit gedient,
sondern vielmehr im expliziten oder impliziten Dialog mit den vielen
Kommentaren, die zum Text schon zuvor geschrieben worden waren, sei es «von
den Alten», den Kirchenvätern, sei es von den reformatorischen Auslegern
wie Bucer und Bullinger, nicht zuletzt aber auch Melanchthon. Und im Blick
auf das Alte Testament kann hier schon hinzugefügt werden, dass der Dialog
mit jüdischen Auslegungen für Calvin völlig selbstverständlich war, und zwar

11 Calvin: Unterricht in der christlichen Religion (Anm. 1), 490; dazu s. Opitz: Cal¬

vins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 211.
12 Tgl. J. Calvin: Der Brief an die Römer. Ein Kommentar, hg.v. E. Busch u.a. (Cal¬

vin-Studienausgabe 5.1), Neukirchen-Vluyn 2005, 16ff.



78 Ekkehard Stegemann

auch so, dass er manchmal ihre Interpretation als überzeugend aufnahm und
demgegenüber die christliche Exegese, wo sie ihm als Gewalt gegenüber dem
Text erschien, durchaus kritisierte.13 «Luzide Kürze» entspricht bei Calvin der
Luzidität, der Durchsichtigkeit oder derperspicuitas, der Schrift selbst, die von
Luther, Calvins geradezu väterlichem Vorbild, gelehrt wurde. Und das war
bei Luther auch verbunden mit dem Stichwort claritas scriptum, Klarheit der
Schrift. Der Hauptgegner dieser Bestimmung der Schrift ist klar: die machtvolle

katholische Kirche mit ihrer Hierarchie, die mit der Herrschaft über den
lateinischen Buchstaben der Schrift auch den Anspruch erhoben hat, den
manchmal für obskur gehalten Sinn und Geist des Textes zu verwalten und
erklärend mitzuteilen. Wenn Luther aber Durchsichtigkeit und Klarheit der
Schrift selbst postulierte, dann war das so gemeint, dass gegen die manipulative

Verwaltung der Wahrheit der Schrift durch die Kirchenoberen die Schrift
selbst eine klare, von jedermann verständliche Wahrheit enthielt, weswegen
man sie eben auch übersetzen und so jedermann verständlich machen mus-
ste. Zugespitzt gesagt: Luther ist als der Dolmetscher der Bibel der, der dem
Volk die Möglichkeit gibt, seine luzide, durchsichtige Wahrheit und Klarheit
selbst zu erkennen. Die Übersetzung ist dazu da, «um rechten Verstand der
göttlichen Schrift, zu Besserung und Mehrung gemeiner Christenheit» zu
erreichen — wie es im Sendbrief zum Dolmetschen von 1530 heisst. Luther war
vollkommen davon überzeugt, dass die Schrift, sofern man sie nur der gemeinen

Christenheit zugänglich und verstehbar machte, ihre eigene Wirkung
entfaltet. Sie ist insofern ihre eigene Auslegerin, sui ipsius interpres. Mit der
verdolmetschten Bibel konnte jeder Gottes Wort buchstäblich nach Hause tragen.
Und dann hatte er Gottes Wort verständlich zugänglich. Luthers
Auseinandersetzung mit Erasmus über den Freien oder Unfreien Willen hatte das Thema

der Durchsichtigkeit oder Klarheit der Schrift prominent gemacht. Denn
Erasmus schrieb der Schrift einen bestimmten Mangel an Klarheit zu,
weswegen es eben schliesslich der Autorität des Papstes bedürfe, um sie authentisch

auszulegen für die Lehre. Demgegenüber sah Luther das Problem nicht
bei der Schrift, sondern beim Interpreten, bei dessen durch Sünde verdunkelten

Geist und dem Mangel an Heiligem Geist. Nicht der Ausleger bringt Klarheit

in die Schrift, sondern der Leser oder Ausleger bedarf der Klarheit.14
Auch Calvin teilt diesen Grundsatz protestantischer Hermeneutik. In der

Institutio drückt er das so aus, dass der Interpret erhellt werden muss, nicht die
Schrift. Allerdings war Calvin eben ein gelehrter Humanist. Obwohl von
Luther sehr beeinflusst, blieb er auch in seiner Hermeneutik ein Humanist, nicht

13 Vgl. Puckett: John Calvin's Exegesis (Anm. 10), 52f.
14 Vgl. E.W. Stegemann: Sola scriptura — Zum Stellenwert der Heiligen Schrift für

evangelische Christen, Zur Debatte. Themen der Katholischen Akademie in Bayern

33 (2003) 8f.



Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift 79

nur weil er in beständiger Auseinandersetzung mit anderen Humanisten wie
etwa mit Erasmus war, sondern auch, weil er die interpretative Arbeit an der
Schrift mit dem Gebrauch der Freien Künste, der artes liberales verbunden
hat.15 Die Erfassung des Sinns eines Textes ist nämlich bei der Schrift nicht
anders als bei Seneca. Natürlich förderte auch Calvin die Ubersetzung der
Bibel in die Landessprache, bei ihm in das Französische. Aber er war sich be-

wusst, dass jede Übersetzung eine Deutung ist, weswegen sie immer zwischen
dem Original und dem Ausleger steht. Als Prediger und Ausleger hat Calvin
darum immer den hebräischen oder griechischen Text zugrundegelegt. Welchen

griechischen Text des Neuen Testaments er dabei benutzte, kann nicht
immer mit Sicherheit festgestellt werden. Prinzipiell war es nach 1548 aber
Erasmus' Basler Edition bei Froben und die des Pariser Buchdruckers Robert
Stephanus.16

Um die Klarheit der Schrift hervortreten zu lassen, muss die Auslegung
selbst perspicuitas, Durchsichtigkeit, haben. Die Meinung des Autors, dessen

mens, soll in «durchsichtiger Klarheit» im Kommentar erscheinen. Und dazu
bedarf es exegetischer Methoden, nämlich der Grammatik und der Rhetorik.
Ja, die Stichworte Durchsichtigkeit und Kürze weisen selbst in die antike
Rhetorik, nicht nur zu Seneca, sondern etwa und vor allem auch zu Quintili-
an, dessen Handbuch der Rhetorik Calvin natürlich in- und auswendig kannte,

wie auch den Cicero, den Vergil, den Tacitus.17 Aber sie weisen zugleich
auch in die juristische Hermeneutik oder Rhetorik, nicht nur die der Antike,
sondern auch die der zeitgenössischen Rechtswissenschaft, zu deren Studium
Calvin durch den Vater gezwungen worden war. Dazu passt, dass Calvin die

allegorischen Auslegungsmethoden eines Origenes oder auch Augustin
ablehnte, weil er sie eher für eine Verdunklung des klaren Literalsinns der
Schrift ansah, und unter den Kirchenvätern für das Neue Testament die
Auslegungen des Chrysostomus vorzog. Wie der Redner einen Sachverhalt vor
Augen führen muss, Evidenz herstellen muss, so auch der Ausleger. Aber
anders als der Redner, bei dem die Rhetorik auch das Medium der Einwirkung
auf den Hörer, insbesondere auf den Richter, ist, weil die Rede die persuasio
beim Publikum erreichen muss, «geht es Calvin nicht um das Überzeugen
eines Richters, sondern um den nüchternen Zugang zu der Meinung des
Autors und die leicht verständliche Darstellung dieser Meinung».18 Der usus, der
Gebrauch oder der Nutzen, der Auslegung, oder die efficacia, die Wirkung der

15 Vgl. Opitz: Calvins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 94ff.
16 Vgl. R. Ward Holder: Calvin as Commentator of the Pauline Epistles, in: D.K.

McKim (Hg.): Calvin and the Bible, Cambridge 2006, 224—255; A. Ganoczy, St.

Scheid: Die Hermeneutik Calvins. Geistesgeschichtliche Voraussetzungen und
Grundzüge, Wiesbaden 1983, 136.

17 Vgl. Oberman: Zwei Reformationen (Anm. 2), 175.
18 Opitz: Calvins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 96.



80 Ekkehard Stegemann

Schrift, ist Sache des Heiligen Geistes. Vom sensus, dem Sinn, unterscheidet
Calvin den usus oder die utilitas, den Nutzen für die Kirche Gottes. Dem, so
schreibt er in der Widmung an Grynaeus, meint er eben gerade in der Kürze
und der Knappheit seines Kommentars zu dienen. Jedenfalls habe er das
versucht. Der Nutzen ist offenkundig nicht einfach mit dem Sinn identisch,
sondern es ist der Mehrwert — Calvin spricht in der Einleitung zur Genfer
Bibelausgabe vom «Gewinn» (frz. profit19) —, der durch die Schriftauslegung, die

Erklärung des Sinns der Schrift, erzielt wird. Es ist «die nützliche Lehre», von
der Paulus spricht, wie wir gerade gehört haben, und die nur in der Heiligen
Schrift steht. Denn als Gottes Wort ist die Schrift, und zwar die ganze, die

Quelle und der Massstab von Gottes- und Selbsterkenntnis, die «all unsere
Weisheit» (Inst. 1,1.1)20, wie Calvin in humanistischer Tradition sagt. Sie ist
aber eben zugleich auch die Basis, um mit anderer humanistischer Weisheit
und deren Lehrern inhaltlich in die Auseinandersetzung zu treten. Es geht
mithin um die richtige Erkenntnis, insbesondere um die richtige Selbsterkenntnis

des Menschen vor Gott, und damit um die richtige Lehre oder die

richtigen Lehrer. Das kann Seneca jedenfalls nicht sein, wenn es um die
himmlischen oder göttlichen Dinge, um die régula für ein gutes und glückseliges

Leben geht. Philosophie und christliche Philosophie, Theologie, «Himmel

und Erde» soll man nicht vermischen.21 Denn das Wissen, das der Glaube

darstellt, unterscheidet sich vom Wissen der Philosophie. «The knowledge
that is faith is not a once-and-for-all intellectual insight but a gradual restoration

of fallen human nature that begins with an ingrafting into the body of
Christ».22 Es geht um Gottes- und Selbsterkenntnis, die die Menschen
verwandelt (transformare) aus Glauben zum Glauben in die imago Dei, die zu
«Teilnehmern am Leib Christi», «an der göttlichen Adoption und zunehmend zu
Erben des Himmels» macht (C.O. 25, 376.; Comm zu Joh 17,3). Doch so
deutlich Calvin die christliche, auf der Offenbarungswahrheit der Bibel
gegründete und von göttlichem Geist getragene Philosophie als die einzige Weise

ansieht, zu einem guten und glücklichen Leben zu kommen, so deutlich ist
dies eine an der antiken praktischen Philosophie orientierte Auffassung.
Denn «die Stoiker sagten, die Weisheit sei ein Wissen von göttlichen und
menschlichen Dingen, die Philosophie dagegen die Übung eines nutzbringenden

Könnens» (SVF II 35). Für Calvin gehört beides zusammen. Es gibt
darum für ihn eine schola Dei, eine Schule Gottes, in der es ein Wachstum im

19 Vgl. Opitz: Calvins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 261.
2,1 Calvin: Unterricht in der christlichen Religion (Anm. 1); vgl. Opitz: Calvins theolo¬

gische Hermeneutik (Anm. 3), 182.
21 Vgl. Opitz: Calvins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 91.
22 B. Pitkin: Calvin as the Commentator of the Gospel of John, in: D.K. McKim

(Hg): Calvin and the Bible, Cambridge 2006, 164—198 (197).



Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift 81

Glauben gibt, das in einer Art von Transformation in das Bild Gottes
aufgrund des mit dem Glauben vermittelten Geistes ganz praktisch wird.

III Calvin als Ausleger — einpaar Beispiele

Calvin hat seine Bibelauslegung in Kommentaren exegetisch überlegt und
programmatisch disponiert, auch in der Abfolge. Er beginnt mit den Paulusbriefen

und hier mit dem Kommentar zum Römerbrief, und zwar nicht nur,
weil er kanonisch der erste Brief ist, sondern weil er für Calvin überhaupt der
Schlüssel zur gesamten Schrift ist. Nach weiteren Paulus-Briefkommentaren,
inklusive zum Hebräerbrief, beginnt Calvin die Auslegung der Evangelien mit
dem Johannesevangelium, und zwar einerseits, weil es für ihn der Schlüssel
zu den anderen Evangelien ist, aber andererseits auch wegen erheblicher
Irritationen und Spannungen in Genf, von denen die Auseinandersetzung über
die Trinitätstheologie, die von Michael Servet hervorgerufen wurde, nur eine
ist.23 Bemerkenswerterweise gibt es keinen Kommentar zur Johannesoffenbarung,

wie Calvin überhaupt, anders als Luther, seine eigene Gegenwart
nicht apokalyptisch deutet. Ich gehe darauf noch mit einem Bespiel ein. Zum
Schluss möchte ich hier nur noch ein paar Kostproben von Calvins Exegesekunst

geben, deren Grösse schwer überschätzt werden kann. Und zwar
besteht sie nach meiner Meinung in der disziplinierten Handhabung der
philologischen und rhetorischen Kompetenzen, über die er in der Tat reichlich
verfügte, im Interesse der Erhellung der mens auctoris. Modern gesprochen
konzentriert er sich auf die intentio auctoris oder operis. Er sucht nicht, was
ausserhalb des Textes oder in ihm verschlüsselt stehen könnte. Deshalb bevorzugt

er den sensus literalis und ist etwa der Allegorese ganz abhold und kann
dabei durchaus unterschiedliche Lesarten für möglich halten. Aber meistens
disambiguiert er. Was ihm gar nicht gefallt, ist eine Auslegung, die spekulativ
ist, selbst wenn sie christlich-dogmatische Inhalte hineinlegt, die Calvin
durchaus teilt. So hat er, um nur dieses Beispiel zu nennen, die Auslegung
abgelehnt, die aus dem hebräischen Plural elohim, mit der ja schon der erste Vers
der Bibel beginnt, die Trinitätslehre herausliest. Das war für ihn eine gewaltsame

Exegese, die deshalb auch philologisch obskur ist, weil sie die hebräische

Pluralkonstruktion nicht versteht. Das hat ihm zwar den Vorwurf
eingebracht, er judaisiere (Hunnius, Calvin Judaizans). Aber da ist er nicht
eingeknickt.24

23 Vgl. Pitkin: Calvin as Commentator (Anm. 22), 168.
24 Vgl. Puckett: Joh Calvin's Exegesis (Anm. 10), 5.



82 Ekkehard Stegemann

1. Römer 9,3

Calvins Römerbriefkommentar, der übrigens in weniger als zwei Jahren
entstanden ist, hat selbst im Blick auf die Kommentare anderer Reformatoren
wie Bucer, Bullinger und Melanchthon keinen Vergleich zu scheuen. Im
Gegenteil. Was ihn auszeichnet, ist gegenüber Bucer die disziplinierte Kürze und
gegenüber Melanchthon, dass er den gesamten Brief und nicht nur einige, als

theologisch für wichdg empfundene Passagen auslegt. Calvin benutzt den
Brief nicht, um dogmatische Systeme an biblischen Stellen, loci oder quaestio-

nes, zu behandeln, auch wenn er mit Melanchthons Auslegung in einem
dauernden Gespräch ist, ohne das zu explizieren.25 Er ist am Textsinn interessiert
entsprechend seinem Verständnis der Schrift als Wort Gottes. Im Vordergrund

steht darum die fortlaufende Exegese der Textabschnitte, denen er eine

eigene Übersetzung aus dem Griechischen voranstellt. Teile des Textes oder
einzelne Wörter werden dann in Lemma-Art in der Auslegung aufgenommen
und exegesiert. Calvins Kommentar zeichnet sich durch seine philologischrhetorische

Kompetenz und die disziplinerte kontextuelle Argumentation
aus. Erst seit den siebziger und achtziger Jahren ist die Bedeutung der Rhetorik

in der gegenwärtigen Paulusauslegung wieder gewürdigt worden. Sie kann
noch mehr von Calvin lernen.

Wie für alle Reformatoren ist auch für Calvin das Hauptthema des Briefes
die Rechtfertigung aus Glauben. Keiner unterstreicht dabei aber so wie er die
Einheit von Gesetz und Evangelium, die Einheit der Verheissungen und des

Gnadenbundes, die Einheit aller von Gott Erwählten seit Abraham, die letztlich

alle Christus zum Mittler haben. Deswegen ist natürlich «Christus auch
im Alten Testament der Mittler zwischen Gott und Mensch und damit der
Bezugspunkt des Glaubens der Väter».26 Und deshalb sind Israels Väter auch
die Väter der Christen. Gesetz und Evangelium sind darum zeitlich zu
unterscheiden. Aber es bleibt das Gesetz auch nach Christus als Gottes Wort
erhalten und wird nicht etwa abrogiert. Wenn Paulus im 2. Korintherbrief von
einem Amt des Todes spricht, dann akzidentell, nämlich wegen der verderbten

Natur des Menschen.27

Dementsprechend legt Calvin Rom 10,4, léXoq yàp vôgou Xptoxôç eiç
ôtKatoaûvriv travel xto 7tiox£t>ovxt, so aus: «Was auch immer das Gesetz lehrt,
was es auch vorschreibt, was es verheisst: immer hat es Christus zum Ziel {sco-

pus)».28 Calvin übernimmt zwar in seiner Übersetzung von xéÀ,oç die lateinische

Vokabelfinis, aber offenbar in ihrer Bedeutung «Ziel» oder «Endzweck»
und nicht «Ende» im Sinne von Aufhören. Nicht schlecht findet er auch das

25 Vgl. dazu Calvin: Der Brief an die Römer (Anm. 12).
26 Vgl. Opitz: Calvins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 214.
27 Vgl. Opitz: Calvins theologische Hermeneutik (Anm. 3), 224.
28 Calvin: Der Brief an die Römer (Anm. 12), 528f.



Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift 83

Wort complementum, also Erfüllung oder Auffüllung, undperfectio, wie Erasmus
übersetzt, leuchtet ihm auch ein. Die Rechtfertigungslehre, also die
Glaubensgerechtigkeit, wird, wie er schon zu Rom 1,17 notiert hat, «durch das Gesetz

bestätigt: testimonium habet a Lege». Rom 10,4 ist darum für Calvin eine
ausgezeichnete Stelle dafür, «dass das Gesetz in allen seinen Teilen auf Christus
blickt»29, wozu übrigens durchaus auch das sogenannte Zeremonialgesetz
gehört.

Bemerkenswert ist auch, wie Calvin dort, wo Paulus die leibliche oder
ethnische Verwandtschaftsbeziehung mit Abraham durch die Wendung «nach
dem Fleisch» betont, gerade nicht als eine Reduktion auf «das Nur-Natürli-
che, auf die nur irdische Verwandtschaftsbeziehung»30 versteht, wie in der
Exegese bis heute weithin üblich. Das zeigt sich in der Auslegung von Rom
4,1, aber besonders erhellend in Rom 9,3. Gemäss der schon zur Zeit Calvins
üblichen Erklärung wird der affektive Gehalt der Kennzeichnung der
Personengruppe, über deren Christusferne sich Paulus zuvor in schmerzlicher und
rhetorisch gezielter Emotionalität bestürzt zeigte («... dass ich riesige Trauer
und ein unaufhörliches Weh in meinem Elerzen habe») gewissermassen
stufenweise heruntergeschraubt. Die zunächst affektiv «meine Brüder» genannt
wurden, werden zu «meinen Verwandten» und das auch nur in irdisch-natürlicher

Hinsicht. Der Zusatz «nach dem Fleisch» könnte dann auch einen
unausgesprochenen Gegensatz enthalten, der darin besteht, dass Paulus noch
eine andere Verwandtschaftsbeziehung unterhält, die nicht nur natürlich und
nicht nur irdisch ist, nämlich die zu seinen «Brüdern und Schwestern in
Christus».

Doch kann man «zugunsten meiner Brüder, meiner Anverwandten nach
dem Fleisch» in 9,3 tmèp tgûv àôeAocov pou tcöv cuyyevcov got) Kara
aàpKoc) auch genau umgekehrt, nämlich als Steigerung des bisher Gesagten,
rhetorisch gesprochen als amplificatio lesen. So hat Johannes Calvin Rom 9,3
in der Tat verstanden:

«Obwohl die Worte die ich meine Verwandten nach dem Fleisch nenne nichts Neues bringen,

tragen sie doch erheblich zur Steigerung bei (ad amplificationeni) Diese
Einrede (exceptio) <nach dem Fleisch) wird nach meinem Urteil nicht, wie andernorts31,
hinzugefügt um der Schmälerung/Abschwächung willen {non extenuandi causa),
sondern vielmehr um des Vertrauens (fiduciae) willen».

Dabei dürfte fiducia wie reformatorisch üblich das Heilsvertrauen meinen.
Calvin meint also, dass gerade deswegen, weil es sich bei diesen «Brüdern» des
Paulus um seine Anverwandten dem Fleisch nach handelt, er auf ihre Erlö-

29 Ebd.
30 A. Reichert: Der Römerbrief als Gratwanderung. Eine Untersuchung zur Abfas¬

sungsproblematik (FRLANT 194), Göttingen 2001, 180.
31 Gemeint ist wohl etwa eine Stelle wie Rom 8,5.



84 Ekkehard Stegemann

sung vertraut. Mit Anspielung auf Rom 11,17ff. betont Calvin, dass Paulus
seine «Herkunft aus dem Volk nicht leugnete, dessen Erwählung in der Wurzel

noch immer voller Lebenskraft war, auch wenn ihre Zweige vertrocknet
waren».32 Dementsprechend folgt im relativischen Anschluss in 9,4f. die Reihe

der positiven Auszeichnungen der Juden durch Gott, die mit dem Ehrennamen

«Israeliten» eröffnet wird, welchen Paulus sich in 11,1 selbst zulegt
zusammen mit der Bezeichnung «aus dem Samen Abrahams, aus dem Stamm
Benjamin». Calvin führt darum auch aus, dass das Entscheidende sei, dass bei
Paulus die Juden mit den insignis suis omatos Beachtung finden, also mit ihren
Insignien, Ehrenzeichen, geschmückt werden, welche sie vom übrigen
Menschengeschlecht unterschieden. «Denn Gott hatte sie durch seinen Bund so
hoch erhoben, dass, wenn sie fallen, Gottes eigene Treue/Zuverlässigkeit
(fides) und Wahrheit ins Wanken kommen musste». Sie sind von Paulus mit «der
Rolle oder der Qualität des erwählten Volkes bekleidet worden».33 Und die
verlieren sie nicht.

In der neueren Auslegung hat Calvins Interpretation kaum, aber doch
zum Beispiel bei Cranfield Widerhall gefunden. Cranfield spricht von Calvins
Römerbriefkommentar in den höchsten Tönen: Er sei charakterisiert durch
«an outstanding degree of that humility before the text which is shared to
some degree by every commentator on a a historical document who is of any
worth, the humility, which seeks, not to master and manipulate, but to understand

and to elucidate».34

2. II Timotheus 3,Iff.

Ich möchte die erwähnte Differenz zwischen Luther und Calvin an zwei
Auslegungen hier noch verdeutlichen. Im Blick auf die erste folge ich Hinweisen
bei Heiko Augustin Oberman.33 Luther hat den Vers II Tim 3,1, in dem Paulus

sagt: «Das sollst du aber wissen, dass in den letzten Tagen gefährliche Zeiten

kommen werden», als Weissagung auf die katastrophale Kirchenkrise
ausgelegt, die in der Reformationszeit ihren Höhepunkt an Chaos und Frevel für
ihn erreicht hat. In der Schrift De votis monastics von 1521 schon, mehr noch
in der Weihnachtspostille stellt er fest, dass Paulus mit den so gefährlichen Zeiten

eben eine Weissagung über seine Gegenwart ausgesprochen hat. Ganz
anders Calvin, der Luthers pathetische Auslegung sicher kannte. Für ihn
spricht Paulus über seine Zeit und zugleich über den immer vorfindlichen

32 Vgl. Calvin: Der Brief an die Römer (Anm. 12), 466f. (ich habe die Übersetzung
modifiziert).

33 Calvin: Der Brief an die Römer (Anm. 12), 466f.
34 C.E.B. Cranfield: A Critical and Exegetical Commentary on the Epistle to the

Romans (ICC), Edinburg 1975, Vol. 1, 40.
35 Vgl. Obermann: Zwei Reformationen (Anm. 2), 83ff.224ff.



Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift 85

Zustand. Für Luther ist die Kirchengeschichte ein einziger Verfallsprozess,
der in der Gegenwart kulminierte: «0 vere tempora periculosa, de quibus Paulus

praedixit.» (WA 8,635). Oh wahrlich gefährliche Zeiten, über die Paulus
geweissagt hat. Anders und ganz unapokalyptisch und unaufgeregt legt Calvin
aus (C.O. 30,375f£):

«Unter den extremen Tagen versteht Paulus den ganzen Zustand (universus status) der
christlichen Kirche. Er vergleicht seine Zeit nicht etwa mit der unseren, sondern
lehrt über die gesamte künftige Lage des Reiches Christi Die Hirten der Kirche
werden nicht weniger Mühe mit den Gotdosen und Frevlern haben als einst die

Propheten und frommen Priester».

Und wenn der biblische Text alle die schlimmen Frevler und ihre abscheulichen

Taten aufgezählt hat und Paulus den Timotheus ermahnt, solche Mensche

zu meiden, merkt Calvin lakonisch an:

«Diese Ermahnung zeigt zur Genüge, dass Paulus nicht von einer fernen Zukunft
spricht und nicht weissagt, was nach vielen Jahrhunderten einmal geschehen wird.
Was er über die extremen Zeiten gesagt hat bezieht er auf sein eigenes Zeitalter.
Wie hätte Timotheus auch Leute meiden können, welche erst nach vielen Jahrhunderten

aufgetreten sind. Folglich: schon vom Anfang des Evangeliums an hat die
Kirche begonnen, an solchen Zerrüttungen zu laborieren» (C.O. 30, 377).

Bemerkenswert ist, wie Calvin hier seine Exegese mit gesundem Menschenverstand

und durch historische Kontextualisierung begründet. Da Paulus ja
in seiner Zeit den Timotheus ermahnt, solche Frevler zu meiden, weissagt er
nicht über eine weit über die Lebenszeit des Timotheus hinausweisende spätere

Zeit. Anders als die Vulgata, die die Metapher für die Endzeit (év
èoxàiaiç fijaépatç) im Lateinischen durch in novissimis diebus semantisch
einholt, entapokalyptisiert Calvin jedoch und übersetzt extremis diebus, eben in
den äussersten, den extremen Tagen. Das ist übrigens philologisch durchaus
möglich, weil eschatos auch das «äusserste» im örtlichen Sinne, also etwa «die
Enden der Erde», aber auch im Sinne der Steigerung bedeuten kann, also etwa
die «äusserste Gefahr». Doch verbunden mit temporalen Substantiven wie
«Tag» oder «Zeit» meint eschatos immer das Späteste, das Letzte, also das

Äusserste, Hinterste in der Reihe der Tage oder Stunden, nach dem nichts mehr
in dieser Reihe folgt. Das ist in der Vulgata eben mit novissimus übersetzt worden,

was allerdings durchaus auch das «ärgste» bedeuten kann in der christlichen

Latinität. Daher im Deutschen etwa der Ausdruck «jüngster Tag», wie
oft formelhaft der «letzte Tag» im Johannesevangelium übersetzt wird (vgl.
Joh 6,39f£), auch «Jüngstes Gericht». Was also im Text II Tim 3 semantisch
an apokalyptische Metaphorik anknüpft und durchaus als Weissagung für die
letzten Tage der Endzeit gelesen werden kann (und es ist dies, was I.uthers,
an der Vulgata orientierte Lesart in Bewegung gesetzt hat), wird zugleich auf
die Gegenwart des angeredeten Paulusschülers bezogen, was wiederum
Calvins Deutung begründet. Gegenüber Luther hat Calvin sicher exegetisch das



86 Ekkehard Stegemann

Richtige betont, nämlich dass der Text noch für die Zeit des Timotheus eine
Aussage macht. Aber dass der Text noch für Timotheus' Lebenszeit eine

Endzeitvoraussage macht, also dessen Gegenwart als Endzeit dramatisiert, ist
offenbar für Calvin nicht denkbar. Doch das könnte durchaus eine angemessene

Lesart sein. Paulus sagt seinem Schüler für die letzten Tage schlimme
apokalyptische Geschehnisse noch zu Lebzeiten voraus. Calvin bleibt bei
seinen Entdramatisierungen auch andernorts. Etwa in Rom 13,1 Iff. spricht
Paulus die Adressaten darauf an, dass sie darum wissen, welcher Kairos sei,
also in welchem qualifizierten Zeitabschnitt (kairos) sie sich befinden, nämlich
in dem letzten vor dem Ende, weswegen der Fortschritt in dieser Endzeit
auch von Paulus so bestimmt werden kann, dass «wir nun unserer Erlösung
näher sind als zu der Zeit, da wir zum Glauben gekommen sind». Nach Calvin
meint Paulus aber einfach «die Zeit, die dem Glauben vorausgeht».36 Das
Epochale ist das Evangelium und das Zum-Glauben-Kommen und insofern
durchaus eine Zäsur in der Zeit. Doch eben nicht Endzeit, die bald endet,
sondern Anfang einer Gegenwart, in der Christi Licht hell erstrahlt. Und diese

Zeit reicht schon von Paulus bis Calvin, weswegen er sich wohl anders als
Paulus nicht gewundert hätte, dass wir heute in Basel über ihn reden.

Calvin war vollkommen davon überzeugt, dass man die biblischen Schriften

zunächst einmal im «Setting» ihrer Zeit37 zu deuten habe. Aber das dient
der Erhellung des Sinns der Schrift, die eben auch und gerade für die jeweilige
Gegenwart eine göttliche Lehre hat und nützlich ist. Insofern hat Karl Barth
in der berühmten Passage seines Vorworts zur zweiten Auflage seines
Römerbriefes von 1921 das Richtige getroffen:

«Man lege nun einmal z.B. Jülicher neben Calvin. Wie energisch geht der Letztere
zu Werk, seinen Text, nachdem auch er gewissenhaft festgestellt, (was da steht),
nach zu denken, d.h. sich solange mit ihm auseinander zu setzen, bis die Mauer
zwischen dem 1. und 16. Jahrhundert transparent wird, bis Paulus dort redet und
der Mensch des 16. Jahrhunderts hier hört, bis das Gespräch zwischen Urkunde
und Leser ganz auf die Sache (die hier und dort keine verschiedene sein kann!)
konzentriert ist. Wahrhaftig, wer die Methode Calvins mit dem nachgerade
abgebrauchten Sprüchlein vom (Zwang der Inspirationslehre) meint erledigen zu können,

der beweist nur, dass er in dieser Richtung noch nie wirklich gearbeitet
hat».38

Nur hat Barth hier mit Calvin unterstellt, dass es eigentlich keine Differenz
zwischen Paulus und der Situation des Christentums zu Calvins (oder Barths)
Zeiten gibt. Dass ein biblisches Buch von Theologinnen und frommen Christen

mit einem immer gleichen Interesse gelesen wird, wie sehr die Zeiten

36 Vgl. Calvin: Der Brief an die Römer (Anm. 12), 678f.
37 Vgl. Puckett: John Calvin's Exegesis, 55.
38 K. Barth: Der Römerbrief, Zürich 21921, 11.



Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift 87

sich auch ändern, mag ja noch angehen. Aber schon Calvin scheint einen
anderen Erwartungshorizont als Paulus gehabt zu haben, nämlich einen, der
nicht mit dem nahen Ende der Welt und dem Vergehen des Kosmos rechnet.
Wenn das auch zur Sache, wie Barth sagt, zählt, dann dürfte diese Mauer
zwischen dem 1. und dem 16. Jahrhundert gerade nicht transparent geworden
sein. Vielmehr hat hier die Intenüon des Lesers die Intenüon des Autors
bestimmt, das heisst das Werk mit einer Bedeutung ausgestattet, die er und nicht
der Autor hineingelegt hat. Mit anderen Worten: Das Gespräch zwischen
Urkunde und Leser kann nicht unterstellen, dass die Sache, um die es geht, hier
wie dort nur dieselbe sein kann. Aus dem Dilemma des Historismus und aus
der Historisierung der biblischen Texte kann man sich nicht verabschieden.

3. Haggai 2,7

Calvin hat, wie wir erwähnt haben, das Alte Testament insgesamt und in allem
auf Christus ausgerichtet gesehen. Gleichwohl ist interessant, dass er
Interpretationen, die die christliche Dogmatik in die alttestamentlichen Texte all

zu behende hineinlegte, oft genug als forciert ansah. Sie war ihm manchmal

sogar regelrecht peinlich. Denn als Humanist war es ihm schon unangenehm,
wenn Juden über christliche Exegese des Alten Testaments gelacht haben.
«Wir müssen uns immer davor hüten, den Juden eine Gelegenheit zu bieten,
auszurufen, als wenn unser Zweck wäre, auf sophistische Weise auf Christus
solche Dinge anzuwenden, die sich nicht direkt auf ihn beziehen».39 Nicht
dass Calvin Juden wirklich mochte, aber er hatte ein intellektuelles und
philologisches Qualitätsbewusstsein. Er wollte nicht von Juden verlacht werden,
wenn er es nicht schaffte, durch klare Gründe philologischer oder rhetorischer

Art seine christliche Auslegung zu begründen. Das ist die Anerkennung
eines «Gegners», der nicht von vornherein als nicht wahrheitsfähig
ausgeschlossen wird. Luther hatte solche Grösse selten, wenn überhaupt. Das
möchte ich im Blick auf die Auslegung einer Stelle aus dem Buch des Propheten

Haggai aufweisen. Zu Luthers Auslegung habe ich mich im Anschluss an
Gerhard Krauses schöne kleine Studie40 schon geäussert.41

Luther behandelt Haggai 2,7 an verschiedenen Orten, aber durchgehend
schneidend antijüdisch. Der Prophet sagt im Zusammenhang, dass Gott nach
einer kleinen Weile den Himmel und die Erde, das Meer und das Trockene
erschüttern wird, schliesslich auch alle Völker [gojim). Und Gott wird dann
den Tempel in Jerusalem mit grosser Pracht ausstatten. Nach der Rede von

39 Vgl. Puckett: John Calvin's Exegesis (Anm. 13), 53.
40 G. Krause: (Aller Heiden Trost», Haggai 2,7, in: Solange es «heute» heißt, FS

Rudolf Hermann, Berlin 1957, 170-178.
41 Vgl. E.W Stegemann: Luthers Bibelübersetzung und das jüdisch-christliche

Gespräch, EvTh 44 (1984) 386—405.



88 Ekkehard Stegemann

der Erschütterung der Heidenvölker heisst es: u bau chemdat kol haggojim (so
MT: ,iarri73 rnçn axm). Das wird man übersetzen: «Und kommen werden
die Kostbarkeit aller Völker.» Schwierig ist der Numeruswechsel, aber er
könnte eine constructio ad sensum sein. Die Septuaginta übersetzt allerdings das

singularische chemdah pluralisch (ta eklekta. die Kostbarkeiten), weswegen man
überlegen kann, ob nicht der Konsonantenbestand im Hebräischen eine
defektiv geschriebene Pluralform ist. Die Masoreten haben allerdings anders

punktiert. Hieronymus übernimmt bei seiner lateinischen Übersetzung den
Plural des Prädikats. Doch bei der Übersetzung des hebräischen Textes
verwendet er einen Singular, und zwar wird dann auch noch chemdah in passivischer

Form wiedergegeben: Kommen wird der von allen Völkern Ersehnte
(desideratas). So steht auch in der Vulgata dann: Et veniet desideratas cunctisgen-
tibus. Der Genitiv der hebräischen Fassung wird dabei zum Dativ verändert.
Das ist eine die christologische Deutung forcierende Version, die sich dann
auch durchsetzt. Luther sagt in der Vorrede zum Propheten Haggai 1532:

«Er weissagt auch von Christo im andern Kapitel, dass er schier kommen sollt, ein
Trost aller Heiden. Damit er heimlich anzeigt, dass der Juden Reich und Gesetz
(n.b.!) sollt ein Ende haben» (WA.DB 11/II,320£).

Noch in seiner berüchtigten Schrift «Von den Juden und ihren Lügen» von
1543, die ja wesentlich auch eine Auseinandersetzung mit jüdischer Auslegung

von biblischen Stellen ist, die Luther für Weissagungen aufJesus Christus

hält, stellt er fest, dass die Juden die Auslegung «Trost aller Heiden» nicht
annehmen und das Wort chemdah «kreuzigen», woran er dann antisemitische
Schmähungen anschliesst, die unterstellen, dass die Juden hier «Kostbarkeiten»

lesen, weil sie nach Silber und Gold der Heiden gieren (vgl. WA 53,477).
Erwähnt werden muss noch, dass Luther eine 1527 in Worms erschienene
Übersetzung der Prophetenbücher ins Deutsche aus Täuferkreisen, nämlich
von Denck und Hätzer, im «Sendbrief vom Dolmetschen» kritisierte, weil
Juden dabei geholfen haben, sei es persönlich oder durch Schriften: «Aber es

sind Juden dabei gewesen, die Christo nicht grosse Huld erwiesen haben»

(WA 30/11,640). Denck/Hätzer übersetzten: «Ja, alle Völker will ich bewegen
— die werden mit köstlichen Kleinodien kommen». Offenbar machen sie —

wie der jüdische Kommentator David Kimchi — «alle Völker» zum Subjekt
und lesen die hebräischen Konsonanten als defektive Pluralform. Deshalb
lesen sie nun auch eine Präposition, wahrscheinlich ein beth, hinein: mit köstlichen

Kleinodien.
Calvin hat den Zusammenhang von Hag 2 durchaus so ausgelegt, dass er

heilsgeschichtlich auf Christus und insbesondere auf die Bekehrung der Völker

weist, die im Zusammenhang mit dem Christusglauben, und zwar freiwillig,

stattgefunden hat (vgl. C.O. 94, 106)42:

42 Vgl. auch Puckett: John Calvin's Exegesis (Anm. 13), 5.



Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift 89

«Das ist der Grund, warum der Prophet sagt Ich werde alle I ölker erschüttern und sie

werden kommen, das heisst, es wird in der Tat eine wundersame Konversion stattfinden,

wenn die Völker — die gentes, Heidenvölker — die Gott zuvor verachtet haben
und die wahre Religion und Frömmigkeit mit äusserstem Hass betrachteten, sich
selbst anpassen an das Imperium Gottes.»

Sie kommen allerdings, weil sie von einem geheimen Impuls angezogen werden:

1Venient autem, quia sic trahentur arcano impulsu (C.O. 94, 105). Und dann

fügt der Prophet, sagt Calvin, an: Desiderium omnium gentium. Er übersetzt also
chemdah mit desiderium, erklärt dann aber, dass man das auf zweierlei Weise
ausgelegt hat. Die erste ist, dass die Völker kommen (Plural) und mit sich bringen,

was für sie wertvoll ist, pretiosum, um es Gott im Kult darzubringen. Die
Hebräer würden nämlich unter dem Begriff chemdah/desiderium alles das
verstehen, was sie für wertvoll halten. Andere jedoch verstehen: Es wird kommen

(Singular) desiderium aller Völker. Schliesslich sagen noch andere, fährt
Calvin fort, dass eine Präposition (beth oder mem) zu ergänzen ist: Sie werden
kommen mit dem, was sie wünschen oder für wertvoll halten. Hier findet sich
also auch die Version der Täufer bei Calvin, doch vermudich hat er diese wie
jene von Kimchi, den er öfter anzieht. Dann führt auch Calvin die christolo-
gische Deutung an. Er hält ihr zugute, dass natürlich die ganze Welt auf Christus

gewartet hat, wie ja auch Jesaja sagt. Nur passe das hier nicht, weil unmittelbar

darauf folgt: «Mein ist das Silber, mein ist das Gold». Deshalb ist die

Auslegung vorzuziehen, dass die Völker kommen werden und alle Reichtümer

mit sich führen und Gott darbringen. Wir sehen, wie Calvin auch hier
wieder die philologische und kontextuelle Argumentation über die ideologische

stellt.

Summary

For John Calvin it is God who is speaking in the Holy Scripture, but for him to be
understood, «he deigns to consecrate the mouths and tongues of men to his service,
making his own voice to be heard in them.» (Inst IV 1.5). As the «sum total of our wisdom»
(Inst. 1,1.11) it provides the régula for a good and happy life. But for a right understanding

it needs hermeneutical methods. Since Calvin depends on the humanistic tradition,

he found this methods in philological and rhetorical analysis of the text and in its
historical contextualization. Calvin put a great deal of exegetic thought into his biblical
commentaries. The article enters into a discourse with Calvin as biblical exegete. It
deals with his understanding of the bible as God's word and his concept of writing a

good commentary. A third chapter gives some examples of Calvin as exegete.

Ekkehard W. Stegemann, Basel


	Calvin als Ausleger der Heiligen Schrift

