Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 65 (2009)

Heft: [1]

Artikel: Von Minerva zu Maria : Transformationen der Kirche S. Maria sopra
Minerva in Rom

Autor: Wallraff, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877648

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von Minerva zu Maria

Transformationen der Kirche S. Maria sopra Minerva in Rom

Eine der entziickendsten Sehenswiirdigkeiten Roms ist der Barockelefant
von Gianlorenzo Bernini ganz in der Nihe des Pantheons. Er trigt einen klei-
nen Obelisken, den kleinsten unter den alten dgyptischen in Rom. Die In-
schrift preist die Schriftzeichen des «weisen Agypten» — rund 150 Jahre vor
Entzifferung der Hieroglyphen'. Man wusste also gar nicht, was auf dem
Obelisken steht, und musste es auch nicht wissen, denn dass das «alte» Agyp-
ten grosse Weisheit besass — davon war die abendlandische Kultur spitestens
seit Platon auch unbesehen tberzeugt. Dass diese «solida sapientia» gerade
auf der Piazza della Minerva steht, also dem Platz, der nach der romisch-an-
tiken Gottin der Wissenschaft und Weisheit benannt ist, war dem Kunstler
mehr als Zufall: Die Inschrift preist weiterhin den Obelisken als Monument
der «dgyptischen Pallas». Sie meint damit die agyptische Gottheit Isis als
Aquivalent der griechischen Pallas Athene und stellt so eine bemerkenswerte
Sinnachse von Isis iber Athene und Minerva zur «gottgebirenden Mutter»
her, nimlich Maria, der die nahe Kirche und der Platz heute geweiht sind.
Selbst nach romischen Massstiben ist diese grosse Linie starker Tobak.
Hinter dem Elefanten und seinem Obelisken steht mit zunidchst unschein-
barer Fassade die Kirche S. Maria sopra Minerva, auf die die Inschrift Bezug
nimmt. Schon der Name regt die historische Phantasie an: Maria zber Minerva
— die Jahrhunderte, ja Jahrtausende alte Geschichte Roms wird hier greifbar,
oder, wie Thomas Mann einmal gesagt hat: die Geschichte, die Uberlagerung
einer Schicht tber die andere, erstaunliche Kontinuititen und erstaunliche
Transformationen. Tatsichlich ist die Geschichte der Kirche und ihres Ortes
ungemein reich, doch — Ironie der Geschichte — genau die historische Trajek-
torie, die der Name so nahe legt, verfliichtigt sich bei niherem Zusehen.

Minerva iiber Maria?

Eine Kirche ist an diesem Ort zuerst im frihen Mittelalter bezeugt, doch
wahrscheinlich in denkbar bescheidensten Formen, wohl kaum mehr als eine
Kapelle, die sich in den Ruinen des Marsfeldes eingenistet hatte. Um das Jahr
800 fithrt ein Pilgerfuhrer seine Leser zum «Minervium; dort [liegt auch] St.

' Die Inschrift ist datiert auf 1667; der Text mit deutscher Ubersetzung findet sich
bei K. Bartels: Roms sprechende Steine. Inschriften aus zwei Jahrtausenden,
Mainz 2000, Nr. 4.13 (94£.).

ThZ 65 (2009) Sonderheft, S. 62-72



Von Minerva zu Maria 63

Maria»®. Das mag bedeuten, dass man damals noch beides sehen konnte, ein
heidnisches Minervaheiligtum und ein christliches Marienheiligtum. In die-
sem Falle hitte nicht das eine das andere unmittelbar ersetzt. Durch die Wen-
dung «S. Maria in Minerva» wird die Sache nicht klarer® — mit der Priposition
«in» kann in mittelalterlichem Latein so gut wie jede hier in Frage kommende
Relation ausgedriickt werden. Wenn die Verhiltnisse spiter durch die Pripo-
sition «sopra» eindeutig gemacht werden?, mag dabei auch Wunschdenken
eine Rolle gespielt haben: christlicher Triumphalismus oder gelehrte Kon-
struktionen, die an einer «Ersetzungy der heidnischen G6ttin durch die Got-
tesmutter Maria Gefallen hatten.

Indes hat schon der humanistische Historiker Flavio Biondo vermutet’,
was moderne Archiologie bestitigt, dass nimlich von einer unmittelbaren
Uberlagerung keine Rede sein kann, und von einer Art Kultkontinuitit schon
erst recht nicht. Die heutige Kirche S. Maria sopra Minerva liegt grossenteils
auf dem Terrain der alten Saepta Iulia und damit eines riesigen 6ffentlichen
Platzes, dessen Ost- und Westbegrenzungen noch in der Via dei Cestati und
Via del Gesu erhalten sind®. Die Gréssenordnungen werden beim Blick auf
den Stadtplan deutlicher als im Gewirr der Gassen der heutigen Innenstadt;
die Nord- und Siidgrenzen der Anlage koinzidieren etwa mit der Via del Se-
minario und dem Corso Vittorio Emanuele. Auf dem Stadtplan erkennt man
auch, dass die heutige Kirche mit Querschiff und Chor die alte Achse der Via
del Gesu iibetlagert. Nur in diesen Teilen reicht sie auf das Terrain des anti-
ken (und vor allem spitantiken) Isis- und Serapistempels: von dort stammt
Ubrigens der kleine Obelisk vor der Kirche, den der kriftige Riicken von
Berninis Elefant trigt. Wenn tberhaupt, sollte die Kirche also «sopra Iside»
heissen, doch als die erste christliche Kapelle entstand, wusste vermutlich nie-
mand mehr die Ruinen so genau zu deuten. Man vermutet heute, dass der
Tempel der Minerva Chalcidica weiter 6stlich lag, wohl in etwa unter der Kir-
che S. Marta an der Studseite der Piazza del Collegio Romano’.

2 Ttinerar von Einsiedeln: «Minerviam (lies: Minervium); ibi Sancta Maria in Minerva»
(Codice topografico della citta di Roma, hgv. R. Valentini, G. Zucchetti, 4 Bde.,
Rom 1940-1953, der Text befindet sich in Bd. 2, 176-201, das Zitat 195).

> Ebd.; «in Minerva» mag eine in den Text geratene Glosse aus spiterer Zeit sein (so
vermuten Valentini, Zucchetti: Codice topografico [Anm. 2], z.St.).

* Die Benennung «sopra Minerva» taucht spitestens im 14. Jahrhundert auf, siche
die Belege bei G. Palmerio, G. Villetti: Storia edilizia di S. Maria sopra Minerva in
Roma 1275-1870, Rom 1989, 49, Anm. 23.

> «Roma instaurata» (1444—1440), zitiert nach Valentini, Zucchetti: Codice topogra-
fico (Anm. 2), Bd. 4, 256-323 (3106).

¢ FE Coarelli: Roma (Guide archeologiche Laterza 9), Nuova edizione riveduta e
aggiornata, Rom 2008, 381-383 (zusammen mit dem Plan auf S. 361).

7 Coatrelli: Roma (Anm. 6), 384.



64 Martin Wallraff

Ob all diese komplizierten Zusammenhinge dem Verfasser der Inschrift
auf der Basis des Elefanten bewusst waren? Vermutlich nicht. Ganz falsch
liegt der schéne barocke Text dennoch nicht, denn ein Bogen von der dgyp-
tischen Isis zur christlichen Maria lisst sich in der Riickschau durchaus span-
nen, wenn auch ein solcher Zusammenhang zunichst von niemandem ge-
wollt oder gesehen war. Die Baugeschichte mit ihren vielen Schichten ldsst
aber zu, dass man ihn deutend herstellt.

Eine eigentliche Kultkontinuitit, wie man sie gerne aus dem Namen her-
auslesen wirde und wie es in modernen Handbichern auch immer wieder be-
hauptet wird, hat es hier nicht gegeben und iibrigens auch sonst nirgends in
Rom (wie iberhaupt im westlichen Reich sehr selten). An keiner Stelle hat
sich die christliche Kirche direkt auf einen bestehenden paganen Kult «aufge-
pfropft» und ihn ersetzt. Tempel wurden in Rom ohnehin sehr spit und sel-
ten christlich «konvertiert», und wo es doch geschah, lagen viele Jahrhunderte
Zeit dazwischen und damit zumeist ein entsprechender Verfall der Gebaude
und der Erinnerungen. Am ehesten gibt es eine solche Kontinuitit im direkt
gegeniiber liegenden Pantheon: als Papst Bonifaz IV. am Anfang des 7. Jahr-
hunderts dieses hertliche antike Gebaude «allen Heiligen» weihte, war wohl
noch bewusst, dass man es einst fiir «allen Gottern» gehorig hielt®.

Die Dominikanerkivche

Die heutige Kirche gibt aber flir den Historiker noch mehr her als nur ihren
Namen. In kunsthistorischer Perspektive wird oft hervorgehoben, dass sie
gotisch sei’. Das ist in Rom etwas Besonderes, ja, es ist fast die einzige Kirche,
die in diesem Baustil errichtet ist, der immer als nordlich, barbarisch, eben
«gotisch» empfunden wurde. Dass freilich so wenig in diesem Stil gebaut wur-
de, ist auch dadurch zu erkliren, dass das 14. Jahrhundert, in dem sich die Go-
tik endgtltig und tberall in Europa durchgesetzt hatte, in Rom eine Zeit der
Krise war. Die Pipste residierten zumeist im franzosischen Exil in Avignon,
und dass die Karriere Roms als Zentrum der westlichen Christenheit nicht far
immer zu Ende war, hingt in gewissem Sinne mit dieser einzigen gotischen
Kirche zusammen. Ganz in ihrer Nihe wohnte die heilige Katharina von Sie-
na, die sich unermudlich fiir die Einheit der Kirche und fir das Papsttum in
Rom einsetzte — und durchaus mit Erfolg. Sie wurde in S. Maria sopra Miner-
va bestattet; heute sind ihre Gebeine unter dem Hauptaltar zu sehen, und ihr

8 Vgl M. Wallraff: Pantheon und Allerheiligen. Einheit und Vielfalt des Géttlichen
in der Spatantike, JAC 47 (2004) 128-143.

Vgl etwa A. Henze: Rom und Latium. Kunstdenkmailer und Museen (Reclams
Kunstfiihrer 5), Stuttgart 1981, 229.



Von Minerva zu Maria 65

Sterbezimmer wird neben der Kirche gezeigt!®. Viel spater (1939) wurde ihr
die Ehre zuteil, gemeinsam mit Franz von Assisi zur Patronin Italiens erho-
ben zu werden. In einer bewegenden Predigt schwor der frisch gewihlte
Papst Pius XII. die Italiener auf diese Ideale ein — Ideale des christlichen Mit-
telalters und nicht der (von den Faschisten vereinnahmten) klassischen Anti-
ke. Zur Zeit des beginnenden Weltkrieges war die Erinnerung an die beiden
vorbildhaft friedliebenden Heiligen durchaus auch eine politische Botschaft.
Heute erinnert eine Inschrift im linken Querhausarm an diese Predigt von
1940 in S. Maria sopra Minerva.

Eine gotische Kirche in Rom: einschrinkend fiigen Kunsthistoriker gerne
hinzu, dass die Kirche heute so gotisch wirkt, weil sie erst im 19. Jahrhundert
dazu gemacht worden ist. Es ist wahr: die Gewdlberippen und der kriftige
blaue Sternenhimmel und manches andere, was den ersten Eindruck be-
stimmt, sind kaum mehr als 150 Jahre alt'l. Den Kunsthistorikern mag die
Freude dadurch getrubt sein, doch fiir die Stadtgeschichte Roms ist das Fak-
tum eines solchen Kirchbaus auch unbeschadet einiger baulicher Details et-
staunlich genug. Denn die Kirche liegt nicht (wie einige der spiteren grossen
Barockkirchen) im sogenannten disabitato, also in dem Teil der antiken rémi-
schen Stadt, den die klein gewordene Siedlung des Mittelalters nicht mehr
ausfiillte, sondern mitten im Zentrum an einer Stelle, die tiber all die Jahrhun-
derte nie aufgehért hatte zu leben. Genauer gesagt: am Rande des besiedelten
Zentrums. Dieses reichte etwa vom nahe gelegenen Pantheon bis hinab zum
Tiber auf der Hohe der Tiberinsel'?. Es ist kein Zufall, dass gerade hier gebaut
wurde, denn es war (und ist) eine Kirche der Dominikaner.

Der Orden des heiligen Dominikus hatte sehr frih, schon zu Lebzeiten
des Griinders, auch in Rom Fuss gefasst. Die erste Kommunitit befand sich
in S. Sisto weit ausserhalb des Zentrums, und schon 1222 bekam der minn-
liche Zweig des Ordens eine der schonsten und iltesten Kirchen Roms zuge-
wiesen, bei der die Ordensleitung bis heute ihren Sitz hat. Es ist die wunder-
bare frihchristliche Basilika S. Sabina auf dem Aventin. Doch was heute eine
der besten Lagen Roms ist, war damals nicht nur Randgebiet, sondern lag re-
gelrecht ausserhalb der Stadt. Die Kirche lag in der Festung der Familie Sa-
velli, die sich auf dem stidlichsten Hiigel der antiken Stadt verschanzt hatte.
Wollte man nicht zu Schafen und Weinstécken sprechen, war das bei aller

Das Sterbezimmer ist in der Barockzeit von Katharinas nahe gelegenem Wohn-
haus (heute Piazza di S. Chiara 14) hierher verbracht worden. Zu den rémischen
Orten in Katharinas Leben vgl. Diega Giunta, Le dimore romane di Caterina da
Siena, in: Caterina da Siena a Roma. 630° anniversario dell’artivo 1378-2008 (Qua-
derni del Centro nazionale di studi Cateriniani 15), Rom 2008, 21-39

" Vgl. Palmerio, Villetti: Stotia edilizia (Anm. 4), 191-231.

12° Vgl. R. Krautheimer: Rom. Schicksal einer Stadt 312-1308, Darmstadt 21996,
279.302.



66 Martin Wallraff

Idylle fur einen Predigerorden keine guinstige Lage. Auch in den vielen ande-
ren Stiadten, in denen sich der Orden im Laufe des 13. Jahrhunderts etablierte,
suchte er stets stadtnahe Parzellen — wie etwa in Basel unmittelbar vor den
Mauern (Predigerkirche direkt am Petersgraben).

Das war die Bestrebung des Ordens auch in Rom. 1266 hatte er schliess-
lich ein Stick Land von den Nonnen von S. Maria in Campo Marzio erhalten;
darauf standen ein paar Hauschen und wohl auch die Marienkapelle, die mit
dem Namen der Minerva schon verbunden war!?, Die Ubertragung des Ei-
gentums wurde 1275 kirchenamtlich bestitigt; den Schwestern blieben noch
zwei grossere Kirchen weiter westlich im Marsfeld. Fir die Pline des aufstre-
benden Dominikanerordens war das Erhaltene aber noch nicht genug. Durch
Tausch und Kauf versuchten die Briider, den Besitz zu arrondieren, damit er
zum Bau einer monumentalen Kirche reichte. Das gelang, und 1280 konnte
das ehrgeizige Projekt beginnen. Das war wenige Jahre vor der Ubersiedlung
der Pidpste nach Avignon und vor der schweren Depression der Stadt Rom.
Der Bau zog sich auf diese Weise linger hin als erwartet. Erst knapp 200 Jahre
spater wurde das Hauptschiff eingew6lbt'*. Doch im Bereich des Chores und
des Querhauses war die Kirche schon viel friher fertig und wurde auch schon
benutzt. Das zeigt das erste prominente Grab in der Kirche: 1296 verstarb der
grosse Gelehrte Wilhelm Durand, der als Spezialist in Kirchenrecht und Li-
turgie bleibende Bedeutung hat. Er wurde im Querschiff bestattet; das goti-
sche Monument wirkt heute am Eingang zur Capella Carafa wie ein Fremd-
korper.

Die Dominikaner hatten sich damit sichtbar und wirkungsvoll in unmit-
telbarer Zentrumsnihe platziert. Sie sind Teil einer Entwicklung, in deren
Verlauf die verschiedenen Bettelorden sich in Rom positionierten — nach
Moglichkeit nah am abitato: die Franziskaner in S. Maria in Aracoeli (1250),
die Karmeliter in S. Martino ai Monti (1299), die Serviten in S. Marcello
(1368), die Klarissen in S. Silvestro (1285) und die Augustinereremiten in S.
Trifone (1287)". Nach Lage und Grosse der Kirche waren die Dominikaner
in diesem Kreis sehr gut vertreten — der Bedeutung des Ordens entsprechend.

13 Zu den Voraussetzungen und Anfingen des Baus vgl. Palmerio, Villetti: Storia edi-
lizia (Anm. 4), 25—40.

4 Vgl. Palmerio, Villetti: Storia edilizia (Anm. 4), 63.

5 Vgl. den Uberblick in der Rombeschreibung von 1398 in der Briefsammlung des
Pier Paolo Vergerio, zitiert nach: Valentini, Zucchetti: Codice topografico (Anm.
2), Bd. 4, 93-100 (95f.).



Von Minerva zu Maria 67

Reformation und romische Inquisition

Dass die Kirche aber tiber den Orden hinaus und fir die gesamte Kirchenge-
schichte der frithen Neuzeit geradezu in eine Schliisselstellung einriicken
wiirde, verdankte sie einer besonderen Konstellation. Schon im Mittelalter ta-
ten sich vielfach die Dominikaner in der Ketzerbekimpfung besonders her-
vor. In den einschligigen Prozessen hatten sie oft hohe juristische Kompe-
tenz und demnach eine leitende Stellung; die Kirche bediente sich ihrer gerne
(daher der Spottname «Domini canes», Hunde des Herrn). Es sind die Anfin-
ge der Inquisition — die freilich erst in der Neuzeit den anriichigen Klang er-
hielt, der ihr bis heute eignet und der mit dem Namen der «Minerva» unauf-
16slich verbunden ist. Dass gerade die antike G6ttin der Wissenschaft zu die-
sem zweifelhaften Ruhm kam, war nattirlich reiner Zufall — das muss nach
dem oben Gesagten nicht eigens betont werden. Man moéchte sagen: Minerva
kam dazu, wie die Jungfrau zum Kinde. Die urspriinglich lokal organisierte
Inquisition wurde im 16. Jahrhundert zentralisiert, und auf diese Weise wuchs
dem Standort in Rom besondere Bedeutung zu'¢. Berithmte Prozesse wie det
des Giordano Bruno oder des Galileo Galilei fanden in den Riumen des Do-
minikanerklosters der «Minervax statt.

Dies greift jedoch der Entwicklung in der Reformationszeit voraus. Tat-
sachlich ist die Kirche S. Maria sopra Minerva — und das ist viel zu wenig be-
kannt — ein Monument der Reformationsgeschichte wie kaum ein zweites in
Rom. In der Zeit, in der durch Martin Luther im Norden eine ganz neue Ent-
wicklung angestossen wurde, und durchaus in einer gewissen ursichlichen
Beziehung dazu, wurde die Kirche fiir einige Jahrzehnte zu einer wichtigen,
wenn nicht: der entscheidenden Schaltstelle romischer Kirchenpolitik und
-macht. Das wird schon daran deutlich, dass die meisten Pépste, die in der
Konfliktgeschichte mit Luther und danach eine Rolle gespielt haben, hier be-
stattet sind. Im Chorraum links und rechts sind die monumentalen Griber
der beiden Medici-Papste zu sehen: Leo X., der die Bannandrohungsbulle
und dann auch die definitive Verurteilung Luthers unterschrieben hat (wo-
moglich ohne sie gelesen oder jedenfalls in ihrer Tragweite verstanden zu ha-
ben), und Clemens VIL., dessen Zaudern und Hinhalten erst eigentlich dazu
beigetragen hat, dass der Konflikt nicht mehr in den Griff zu bekommen war.

Beide sind erst von ithrem Nachfolger Paul III. hier bestattet worden: der
seit Jahrhunderten naheliegende Ort, ndmlich die Peterskirche, kam nicht in
Betracht, weil dort gebaut wurde — noch fur sehr lange Zeit, wie wir heute
wissen. Die zunehmende Bedeutung des Dominikanerordens empfahl die

16 F, Bethencourt: I’inquisition a I’époque moderne. Espagne, Italie, Portugal, XVe—
XIXe siecle, Paris 1995, bes. 70: der Kommissar der Kongregation war jeweils ein
Dominikaner.



68 Martin Wallraff

Kirche S. Maria sopra Minerva als Alternative, wie Clemens VII. sich dies
auch zu Lebzeiten gewlnscht hatte. Paul III. selbst ist nicht hier beigesetzt,
doch in seinem Pontifikat bekam die Institution der rémischen Inquisition
neues Gewicht. 1542 grundete er die Kongregation des Heiligen Offiziums,
eine permanente Kommission von (zunachst) sechs Kardinilen, die die Ver-
folgung der Hiresie zentral und straff gefithrt an die Hand nehmen sollte!”.
Grindungsmitglied und schon damals tonangebend war Kardinal Giovanni
Pietro Carafa (1476—1559), ein engagierter Eiferer des Glaubens, der seinem
Ideal dadutch nachzukommen suchte, dass er alle abweichenden Lehren er-
bittert und gnadenlos verfolgte. Freilich gab es in den 40er Jahren durchaus
auch Signale des Dialogs, der Offnung und der Reform. Unter Paul III. fan-
den die Religionsgespriche von Worms und Regensburg 1540/41 statt, vor
allem aber das von den Protestanten seit langem verlangte Reformkonzil, das
endlich 1545 in Trient zusammentrat —wenn es auch nun zu spét war, um den
Bruch der Parteien noch zu heilen.

Fine entscheidende Anderung trat ein, als Carafa 1555 unter dem Namen
Paul IV. selbst den Stuhl Petri bestieg. Das Konzil wurde suspendiert, statt
dessen nahm die Verfolgung der Juden und Hiretiker immer schrillere Ziige
an. Noch im Jaht seiner Wahl wurde die jidische Gemeinde in Rom im Ghet-
to buchstiblich eingemauert. Das Ghetto bestand bis zum Ende des Kirchen-
staates, erst im 19. Jahrhundert konnten sich die Juden befreien. Die Inquisi-
tion entfaltete in Rom eine regelrechte Schreckensherrschaft. Als der Ponti-
fikat nach vier Jahren zu Ende ging, war es, als sei ein Albdruck gewichen.
Der Papst war noch nicht ganz tot, als die Rémer bereits ausgelassene Stras-
senfeste feierten und sich iber das Ende des finsteren Eiferers freuten. Frei-
lich richtete sich der Volkszorn nun ungebremst gegen die Inquisition: der
Palast der Kongregation an der Via Ripetta wurde gesturmt, die Gefangenen
befreit und schliesslich das Ganze in Brand gesteckt (so dass die Akten aus
dieser Zeit vernichtet sind)'®. Auch das Kloster der «Minetva» wurde Ziel-
scheibe des Volkszorns; es kam zu unerfreulichen Szenen der Gewalt und der
Vergeltung.

Paul IV. sollte in S. Maria sopra Minerva bestattet werden; allerdings
schien es ratsam, seine Gebeine zunichst provisorisch in der Peterskirche un-
terzubringen. Schon Jahrzehnte vor seinem Tod hatte seine Familie eine gros-
se Grabkapelle am stdlichen Querhausarm errichten und ausschmiicken las-
sen. Es ist vielleicht der kiinstlerisch und theologisch eindrucksvollste Be-
reich in S. Maria sopra Minerva. Schon lingst vor Beginn der Reformation

7" Vgl. G. Romeo: L’inquisizione nell’Ttalia moderna, Rom 2002, 3—20.

18 1. Pastor: Geschichte der Pipste seit dem Ausgang des Mittelalters, Bd. 6,
Geschichte der Pipste im Zeitalter der katholischen Reformation und Restaura-
tion. Julius I11., Marcellus II. und Paul IV., Freiburg 1913, 620.



Von Minerva zu Maria 69

hatte der bedeutende Kiinstler Filippino Lippi die gesamte rechte Wand mit
einem grossformatigen Fresko ausgestattet (1488-92), in dem der Triumph
des Thomas von Aquin verherrlicht wird. Die scholastische Lehre des gros-
sen Dominikaners setzt sich gegen abweichende Lehrmeinungen durch!’.
Freilich ist das Bild im Grunde ohne konkreten Anlass gemalt: die Hiretiker,
die im Bild erscheinen und widerlegt werden, sind die lingst bekannten Erz-
ketzer aus der Antike, Arius und Sabellius, also mehr fossile Stereotypen als
reale Gefahren fur die Kirche der Zeit. Im Lichte des spiter Geschehenen ge-
wann das Konzept fiir den Carafa-Papst neue Aktualitit. Die Familientraditi-
on, das theologische Programm und das Dominikanerkloster empfahlen ihm
den Ort gleichermassen. Auf der gegeniiberliegenden Wand wurde ihm ein
Marmormonument errichtet (pikanterweise unter Vernichtung der Fresken,
die sich dort vorher befanden: die theologischen Haupttugenden). Die In-
schrift preist ihn als «makellosen Bestrafer alles Bésen und schirfsten Vor-
kimpfer des katholischen Glaubens». Das ist er fiirwahr gewesen.

Es lohnt sich im Ubrigen, noch einmal genau auf die Widerlegung der Hi-
resie in diesem Fresko zu achten. Gewiss — der Heilige Thomas obsiegt, doch
die Ketzer stehen durchaus erhobenen Hauptes dort, und im freien Aus-
tausch der Argumente mit Thomas suchen sie die Wahrheit. Man mag sich an
die «Schule von Athen» in den Stanzen des Raffael erinnert fithlen: Platon,
Aristoteles und die anderen Philosophen im freien Diskurs. Nach den Ver-
hirtungen der Gegenreformation und Inquisition wird dies ganz anders aus-
sehen: Die Personifikation der Hiresie, die am Grabmal des Heiligen Ignatius
in der Kirche I Gesu zu Boden geschleudert wird, ist Opfer und Verliererin
eines erbitterten Machtkampfes, nicht einer theologischen Debatte.

Indes ist S. Maria sopra Minerva nicht einfach nur ein Monument kirchen-
amtlicher Gegenreformation. Auch die aufgeschlossenen Krifte der katholi-
schen Reform haben den nachfolgenden Jahrhunderten ihre Erinnerungen
und Spuren hinterlassen. Mitten im Chotraum, zwischen den pomposen
Papstgrabern von Leo X. und Clemens VII, findet sich die bescheidene
Grabplatte eines der grossten Gelehrten der Zeit: des Venezianers Pietro
Bembo (1470-1547). In italienischer und lateinischer Sprache gleichermassen
war die Schonheit und Kraft seines Ausdrucks berithmt. Er war ein Humanist
im mehrfachen und im besten Sinn des Wortes. Eine kirchliche Karriere er-
gab sich ihm mehr aus gesellschaftlichen denn aus primir religiésen Motiven,
doch fihrte sie ihn letztlich bis auf die obersten Hierarchiestufen. Er starb als
Kurienkardinal in Rom, aber der kirchliche Streit, das Fiir und Wider der Re-

1 Vgl. G.L. Geiger: Filippino Lippi’s Carafa Chapel. Renaissance Art in Rome (Six-
teenth century essays and studies 5), Kirksville 1986, 89-110, zur Kapelle zuletzt
M. Vitiello: Le architetture dipinte di Filippino Lippi. La cappella Carafa a S. Maria
Sopra Minerva in Roma, Rom 2003, mit weiterer Literatur (zum Triumph des HL
Thomas 31-34).



70 Martin Wallraff

formation, war ihm zutiefst fremd (von der erbitterten Verfolgung unter Paul
IV. einmal gar nicht zu reden: er musste sie gliicklicherweise nicht mehr erle-
ben). Dabei war er fir die Anliegen der Reform inhaltlich durchaus aufge-
schlossen. Gemeinsam mit dem Kardinal Contarini gehorte er dem Kreis um
die Dichterin Vittoria Colonna an, in dem man sich mit solchen Themen be-
fasste?.

Eine Generation spiter war eine distanziert-aufgeschlossene Grundhal-
tung wie bei Bembo nicht mehr moéglich. Giovanni Morone (1509-80) mus-
ste das am eigenen Leibe erfahren: gerade der Vergleich der Biographien bei-
der Minner zeigt, wie sich die Zeit gewandelt hatte. Auch Morone war ein
grosser Gelehrter, doch stand er von vorneherein ganz im Dienst seiner Kir-
che; er sollte zu einem der grossten Kirchendiplomaten seines Jahrhunderts
werden. Er vertrat die Kurie mit grossem Geschick unter anderem bei den
Religionsgesprichen in Worms und Regensburg 1540/41 und zeigte dabei
eine beachtliche Gabe zu differenzieren und zu vermitteln. Den Anliegen der
Reformatoren stand er aufgrund seines personlichen Profils durchaus nicht
ohne Verstindnis gegeniiber. Indes war die Zeit nicht glinstig fiir die Bruk-
kenbauer. Seine Haltung sollte ihm spiter schwere Vorwiirfe im Hinblick auf
seine Rechtglaubigkeit einbringen, und die Kongregation der Inquisition, der
er selbst seit 1550 angehorte, richtete unter Paul IV. ihre Aktivitaten gnaden-
los auch gegen ihr eigenes Mitglied. Unter grosser offentlicher Beachtung
wurde Morone 1557 in der Engelsburg eingekerkert, und erst beim Tod des
Papstes kam er wieder frei*!. Er wurde rehabilitiert, doch blieb sein Ruf be-
schadigt. Immerhin konnte er in der Schlussphase des Konzils von Trient als
dessen Prasident noch entscheidenden Einfluss auf Kirche und Theologie
nehmen. Auch Morone ist in S. Maria sopra Minerva beigesetzt (Grabplatte
im Fussboden vor der vierten Seitenkapelle rechts).

Die Konfessionstrennung war uniiberwindbar geworden, und Minner,
die auf Verstindigung und Verséhnung setzten, hatten einen schweren Stand.
Immerhin liess nach dem Tod Pauls IV. die unmittelbare und undifferenzier-
te Verfolgung nach. Das Konzil und mit ihm wichtige Anliegen der katholi-
schen Reform wurden fortgesetzt. Doch als 1566 ein Grossinquisitor zum
Papst gewihlt wurde, nimlich der Dominikaner Antonio Ghislieri (Pius V.,
1566-72), wurde die Inquisition wiederum intensiviert, zugleich aber auch
professionalisiert. Pius V. war ein niichterner und frommer Mann, vom jih-
zornigen Eifer seines Vorvorgingers weit entfernt. Die Kongregation erhielt
ein neues Gebdude in der Nihe des Vatikans, in dem die Nachfolgebehorde
(die Glaubenskongregation) bis heute ihren Sitz hat. Auch wenn noch diverse

20 Vgl. C. Kidwell: Pietro Bembo. Lover, Linguist, Cardinal, Montreal 2004.
21 Vgl. M. Firpo: Inquisizione romana e controriforma. Studi sul cardinal Giovanni
Morone (1509-1580) e il suo processo d’eresia, Brescia 2005.



Von Minetva zu Maria 71

Sitzungen und einige spektakulire Prozesse im Kloster bei S. Maria sopra Mi-
nerva stattfanden, standen doch damit die Dominikaner und ihre Kirche
nicht mehr im Zentrum der rémischen Kirchenpolitik. Pius V. ist zwar nicht
in der Kirche beigesetzt, doch nach seiner Kanonisierung haben ihm seine
dominikanischen Mitbriider eine Kapelle geweiht (die sechste Seitenkapelle
links). Auf deren Altarbild steht nun nicht mehr der Kampf gegen Hiretiker
und Protestanten im Mittelpunkt, sondern der gegen die Tirken. Der zu-
nichst eher politisch motivierte Kampf, der in der gewonnenen Schlacht von
Lepanto 1571 kulminierte, wurde vom Papst entschlossen religits gedeutet.
Auf dem Altarbild ist oben Pius V. in triumphalistischer Geste mit erhobe-
nem Kreuz zu sehen, unter ihm der zu Boden stiirzende Ttlirke mit dem Halb-
mond.

Gelehrte und Okumene

Auch spiter noch bestanden Verbindungen zwischen der Kurie und dem
Dominikanerkonvent von S. Maria sopra Minerva. Diese kamen dem Kon-
vent vor allem durch Kardinal Girolamo Casanate (1620-1700) nachhaltig
zugute: Er hatte eine grosse Bilichersammlung, die er schliesslich dem Kon-
vent hinterliess — und zwar mit der bemerkenswerten Auflage, dass sie dort
offentlich zuginglich sein sollte; sie ist es bis heute. Dabei profitierte die Bi-
bliothek auch von der Titigkeit der Dominikaner an der Indexkongregation:
die gepriiften und verbotenen Biicher wussten die Patres dadurch unschid-
lich zu machen, dass sie sie der eigenen Sammlung einverleibten. Die Biblio-
teca Casanatense hatte einen der prominentesten «Giftschrinke» Europas®2.
Heute gehort die Bibliothek nicht mehr dem Orden. Wie die meisten Kir-
chengliter wurde sie vom italienischen Staat nach dem Risorgimento enteig-
net. Auch wenn sich die Biicher nach wie vor in den schonen Riumen bei der
«Minerva» befinden, wird die Bibliothek jetzt von der Stadt Rom gefiihtt.
Einen spiten okumenischen Akzent erhielt die Kirche im Jahr 1985, als
drei Bischofe aus dem fernen Finnland hierher kamen und die Kapelle rechts
des Chores ihrem Nationalheiligen weihten. Die drei Bischofe gehorten der
katholischen, lutherischen und orthodoxen Kirche an: alle drei fihren ihr
Christentum auf Bischof Henrik, Missionar der Finnen im 12. Jahrhundert,
zuriick. Die gemeinsame Weihe, an die eine Inschrifttafel erinnert, und die
seither stattfindenden 6kumenischen Gebete an dieser Stelle sind ein beacht-
liches Zeichen der gewachsenen Verstindigung. Was der schrig gegentiber

2 Vgl. A.A. Cavarra: Profilo storico, in: dies., C. Pietrangeli (Hg.): La biblioteca
Casanatense, Florenz 1993, 9-34 (16f.).



72 Martin Wallraff

beigesetzte Papst Paul IV. zu einer solchen 6kumenischen Geste wohl gesagt
haben wiirde?

Von der Antike bis ins 20. Jahrhundert: in einem rémischen Kirchbau treffen
sich historische Trajektorien, die zunichst ganz unterschiedliche Urspriinge
und Aussagen haben, aber in diesem Monument eins werden und auf einan-
der bezogen sind. Die antike Minerva und die moderne Okumene, Katharina
von Siena und die Gegenreformation — all dies mag zunichst nichts mitein-
ander zu tun haben und eher zufillig miteinander in Kontakt gekommen sein.
Doch Zufall gibt es nicht. Der Historiker hat (anders als der Archivar) nicht
Fakten aufzuzihlen, sondern Sinnbeziige herzustellen. Wie mannigfaltig sich
solche Sinnbeziige einstellen, auch wenn man den Bohrer in die Geschichte
so (scheinbar) zufillig ansetzt wie bei einem einzelnen Kirchbau — dies wird
an S. Maria sopra Minerva deutlich. Wer Augen hat zu lesen, dem erschliessen
sich in diesem Monument wichtige historische Zusammenhinge. Ihre
Schwerpunkte liegen im Mittelalter und in der Reformationszeit. So sei diese
kleine Skizze dem verehrten Vorginger und Kollegen, der sein wissenschaft-
liches Leben als Kirchenhistoriker des Mittelalters an einer reformiert geprig-
ten Fakultit verbracht hat, in grossem Respekt und in freundlicher Verbun-
denheit dediziert.

Abstract

The Church of St. Maria sopra Minerva in Rome uniquely concentrates various histo-
rical trajectories. The name implies the superimposing of pagan and Christian religious
traditions. However, the Medieval church is not built on the site of a temple to Minerva
but partly over a temple of Isis. In the 13" century the Dominicans built their main
church in Rome on this site. During the century of the Reformation, the church and its
convent became increasingly important because of the growing influence of the Roman
inquisition. Several popes of the 16™ centuty ate butied here. Thete are also traces of
monuments to important humanist scholars and church leaders. The transformation of
this church shows both continuity and innovation from the Middle Ages to the Catho-
lic Reformation.

Martin Wallraff, Basel



	Von Minerva zu Maria : Transformationen der Kirche S. Maria sopra Minerva in Rom

