
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: [1]

Artikel: Von Minerva zu Maria : Transformationen der Kirche S. Maria sopra
Minerva in Rom

Autor: Wallraff, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Minerva zu Maria

Transformationen der Kirche S. Maria sopra Minerva in Rom

Eine der entzückendsten Sehenswürdigkeiten Roms ist der Barockelefant
von Gianlorenzo Bernini ganz in der Nähe des Pantheons. Er trägt einen kleinen

Obelisken, den kleinsten unter den alten ägyptischen in Rom. Die
Inschrift preist die Schriftzeichen des «weisen Ägypten» — rund 150 Jahre vor
Entzifferung der Hieroglyphen1. Man wusste also gar nicht, was auf dem
Obelisken steht, und musste es auch nicht wissen, denn dass das «alte» Ägypten

grosse Weisheit besass — davon war die abendländische Kultur spätestens
seit Piaton auch unbesehen überzeugt. Dass diese «solida sapientia» gerade
auf der Piazza della Minerva steht, also dem Platz, der nach der römisch-antiken

Göttin der Wissenschaft und Weisheit benannt ist, war dem Künstler
mehr als Zufall: Die Inschrift preist weiterhin den Obelisken als Monument
der «ägyptischen Pallas». Sie meint damit die ägyptische Gottheit Isis als

Äquivalent der griechischen Pallas Athene und stellt so eine bemerkenswerte
Sinnachse von Isis über Athene und Minerva zur «gottgebärenden Mutter»
her, nämlich Maria, der die nahe Kirche und der Platz heute geweiht sind.
Selbst nach römischen Massstäben ist diese grosse Linie starker Tobak.

Hinter dem Elefanten und seinem Obelisken steht mit zunächst unscheinbarer

Fassade die Kirche S. Maria sopra Minerva, auf die die Inschrift Bezug
nimmt. Schon der Name regt die historische Phantasie an: Maria über Minerva
— die Jahrhunderte, ja Jahrtausende alte Geschichte Roms wird hier greifbar,
oder, wie Thomas Mann einmal gesagt hat: die Geschichte, die Uberlagerung
einer Schicht über die andere, erstaunliche Kontinuitäten und erstaunliche
Transformationen. Tatsächlich ist die Geschichte der Kirche und ihres Ortes
ungemein reich, doch — Ironie der Geschichte — genau die historische Trajek-
torie, die der Name so nahe legt, verflüchtigt sich bei näherem Zusehen.

Minerva über Maria?

Eine Kirche ist an diesem Ort zuerst im frühen Mittelalter bezeugt, doch
wahrscheinlich in denkbar bescheidensten Formen, wohl kaum mehr als eine

Kapelle, die sich in den Ruinen des Marsfeldes eingenistet hatte. Um das Jahr
800 führt ein Pilgerführer seine Leser zum «Minervium; dort [liegt auch] St.

1 Die Inschrift ist datiert auf 1667; der Text mit deutscher Übersetzung findet sich
bei K. Bartels: Roms sprechende Steine. Inschriften aus zwei Jahrtausenden,
Mainz 2000, Nr. 4.13 (94£).

ThZ 65 (2009) Sonderheft, S. 62-72



Von Minerva zu Maria 63

Maria»2. Das mag bedeuten, dass man damals noch beides sehen konnte, ein
heidnisches Minervaheiligtum und ein christliches Marienheiligtum. In
diesem Falle hätte nicht das eine das andere unmittelbar ersetzt. Durch die Wendung

«S. Maria in Minerva» wird die Sache nicht klarer3 — mit der Präposition
«in» kann in mittelalterlichem Latein so gut wie jede hier in Frage kommende
Relation ausgedrückt werden. Wenn die Verhältnisse später durch die Präposition

«sopra» eindeutig gemacht werden4, mag dabei auch Wunschdenken
eine Rolle gespielt haben: christlicher Triumphalismus oder gelehrte
Konstruktionen, die an einer «Ersetzung» der heidnischen Göttin durch die
Gottesmutter Maria Gefallen hatten.

Indes hat schon der humanistische Historiker Flavio Biondo vermutet5,
was moderne Archäologie bestätigt, dass nämlich von einer unmittelbaren
Uberlagerung keine Rede sein kann, und von einer Art Kultkontinuität schon
erst recht nicht. Die heutige Kirche S. Maria sopra Minerva liegt grossenteils
auf dem Terrain der alten Saepta Iulia und damit eines riesigen öffentlichen
Platzes, dessen Ost- und Westbegrenzungen noch in der Via dei Cestari und
Via del Gesù erhalten sind6. Die Grössenordnungen werden beim Blick auf
den Stadtplan deutlicher als im Gewirr der Gassen der heutigen Innenstadt;
die Nord- und Südgrenzen der Anlage koinzidieren etwa mit der Via del Se-

minario und dem Corso Vittorio Emanuele. Auf dem Stadtplan erkennt man
auch, dass die heutige Kirche mit Querschiff und Chor die alte Achse der Via
del Gesù überlagert. Nur in diesen Teilen reicht sie auf das Terrain des antiken

(und vor allem spätantiken) Isis- und Serapistempels: von dort stammt
übrigens der kleine Obelisk vor der Kirche, den der kräftige Rücken von
Berninis Elefant trägt. Wenn überhaupt, sollte die Kirche also «sopra Iside»
heissen, doch als die erste christliche Kapelle entstand, wusste vermutlich
niemand mehr die Ruinen so genau zu deuten. Man vermutet heute, dass der
Tempel der Minerva Chalcidica weiter östlich lag, wohl in etwa unter der Kirche

S. Marta an der Südseite der Piazza del Collegio Romano7.

2 Itinerar von Einsiedeln: «Minerviam (lies: Minerviuni)\ ibi Sancta Maria in Minerva.»

(Codice topografico délia città di Roma, hg.v. R. Valentini, G. Zucchetti, 4 Bde.,
Rom 1940—1953, der Text befindet sich in Bd. 2, 176—201, das Zitat 195).

3 Ebd.; «in Minerva» mag eine in den Text geratene Glosse aus späterer Zeit sein (so
vermuten Valentini, Zucchetti: Codice topografico [Anm. 2], z.St.).

4 Die Benennung «sopra Minerva» taucht spätestens im 14. Jahrhundert auf, siehe
die Belege bei G. Palmerio, G. Villetti: Storia edilizia di S. Maria sopra Minerva in
Roma 1275-1870, Rom 1989, 49, Anm. 23.

5 «Roma instaurata» (1444—1446), zitiert nach Valentini, Zucchetti: Codice topogra¬
fico (Anm. 2), Bd. 4, 256-323 (316).

6 F. Coarelli: Roma (Guide archeologiche Laterza 9), Nuova edizione riveduta e

aggiornata, Rom 2008, 381—383 (zusammen mit dem Plan auf S. 361).
7 Coarelli: Roma (Anm. 6), 384.



64 Martin Wallraff

Ob all diese komplizierten Zusammenhänge dem Verfasser der Inschrift
auf der Basis des Elefanten bewusst waren? Vermutlich nicht. Ganz falsch

liegt der schöne barocke Text dennoch nicht, denn ein Bogen von der
ägyptischen Isis zur christlichen Maria lässt sich in der Rückschau durchaus spannen,

wenn auch ein solcher Zusammenhang zunächst von niemandem
gewollt oder gesehen war. Die Baugeschichte mit ihren vielen Schichten lässt
aber zu, dass man ihn deutend herstellt.

Eine eigentliche Kultkontinuität, wie man sie gerne aus dem Namen
herauslesen würde und wie es in modernen Handbüchern auch immer wieder
behauptet wird, hat es hier nicht gegeben und übrigens auch sonst nirgends in
Rom (wie überhaupt im westlichen Reich sehr selten). An keiner Stelle hat
sich die christliche Kirche direkt auf einen bestehenden paganen Kult
«aufgepfropft» und ihn ersetzt. Tempel wurden in Rom ohnehin sehr spät und selten

christlich «konvertiert», und wo es doch geschah, lagen viele Jahrhunderte
Zeit dazwischen und damit zumeist ein entsprechender Verfall der Gebäude
und der Erinnerungen. Am ehesten gibt es eine solche Kontinuität im direkt
gegenüber liegenden Pantheon: als Papst Bonifaz IV. am Anfang des T.Jahr¬
hunderts dieses herrliche antike Gebäude «allen Heiligen» weihte, war wohl
noch bewusst, dass man es einst für «allen Göttern» gehörig hielt8.

Die Dominikanerkirche

Die heutige Kirche gibt aber für den Historiker noch mehr her als nur ihren
Namen. In kunsthistorischer Perspektive wird oft hervorgehoben, dass sie

gotisch sei9. Das ist in Rom etwas Besonderes, ja, es ist fast die einzige Kirche,
die in diesem Baustil errichtet ist, der immer als nördlich, barbarisch, eben

«gotisch» empfunden wurde. Dass freilich so wenig in diesem Stil gebaut wurde,

ist auch dadurch zu erklären, dass das 14. Jahrhundert, in dem sich die Gotik

endgültig und überall in Europa durchgesetzt hatte, in Rom eine Zeit der
Krise war. Die Päpste residierten zumeist im französischen Exil in Avignon,
und dass die Karriere Roms als Zentrum der westlichen Christenheit nicht für
immer zu Ende war, hängt in gewissem Sinne mit dieser einzigen gotischen
Kirche zusammen. Ganz in ihrer Nähe wohnte die heilige Katharina von Siena,

die sich unermüdlich für die Einheit der Kirche und für das Papsttum in
Rom einsetzte — und durchaus mit Erfolg. Sie wurde in S. Maria sopra Minerva

bestattet; heute sind ihre Gebeine unter dem Hauptaltar zu sehen, und ihr

8 Vgl. M. Wallraff: Pantheon und Allerheiligen. Einheit und Vielfalt des Göttlichen
in der Spätantike, JAC 47 (2004) 128—143.

9 Vgl. etwa A. Henze: Rom und Latium. Kunstdenkmäler und Museen (Reclams
Kunstführer 5), Stuttgart 41981, 229.



Von Minerva zu Maria 65

Sterbezimmer wird neben der Kirche gezeigt10. Viel später (1939) wurde ihr
die Ehre zuteil, gemeinsam mit Franz von Assisi zur Patronin Italiens erhoben

zu werden. In einer bewegenden Predigt schwor der frisch gewählte
Papst Pius XII. die Italiener auf diese Ideale ein — Ideale des christlichen
Mittelalters und nicht der (von den Faschisten vereinnahmten) klassischen Antike.

Zur Zeit des beginnenden Weltkrieges war die Erinnerung an die beiden
vorbildhaft friedliebenden Heiligen durchaus auch eine politische Botschaft.
Heute erinnert eine Inschrift im linken Querhausarm an diese Predigt von
1940 in S. Maria sopra Minerva.

Eine gotische Kirche in Rom: einschränkend fügen Kunsthistoriker gerne
hinzu, dass die Kirche heute so gotisch wirkt, weil sie erst im 19. Jahrhundert
dazu gemacht worden ist. Es ist wahr: die Gewölberippen und der kräftige
blaue Sternenhimmel und manches andere, was den ersten Eindruck
bestimmt, sind kaum mehr als 150 Jahre alt11. Den Kunsthistorikern mag die
Freude dadurch getrübt sein, doch für die Stadtgeschichte Roms ist das Faktum

eines solchen Kirchbaus auch unbeschadet einiger baulicher Details
erstaunlich genug. Denn die Kirche liegt nicht (wie einige der späteren grossen
Barockkirchen) im sogenannten disabitato, also in dem Teil der antiken
römischen Stadt, den die klein gewordene Siedlung des Mittelalters nicht mehr
ausfüllte, sondern mitten im Zentrum an einer Stelle, die über all die Jahrhunderte

nie aufgehört hatte zu leben. Genauer gesagt: am Rande des besiedelten
Zentrums. Dieses reichte etwa vom nahe gelegenen Pantheon bis hinab zum
Tiber auf der Höhe der Tiberinsel12. Es ist kein Zufall, dass gerade hier gebaut
wurde, denn es war (und ist) eine Kirche der Dominikaner.

Der Orden des heiligen Dominikus hatte sehr früh, schon zu Lebzeiten
des Gründers, auch in Rom Fuss gefasst. Die erste Kommunität befand sich
in S. Sisto weit ausserhalb des Zentrums, und schon 1222 bekam der männliche

Zweig des Ordens eine der schönsten und ältesten Kirchen Roms
zugewiesen, bei der die Ordensleitung bis heute ihren Sitz hat. Es ist die wunderbare

frühchristliche Basilika S. Sabina auf dem Aventin. Doch was heute eine
der besten Lagen Roms ist, war damals nicht nur Randgebiet, sondern lag
regelrecht ausserhalb der Stadt. Die Kirche lag in der Festung der Familie Sa-

velli, die sich auf dem südlichsten Hügel der antiken Stadt verschanzt hatte.
Wollte man nicht zu Schafen und Weinstöcken sprechen, war das bei aller

10 Das Sterbezimmer ist in der Barockzeit von Katharinas nahe gelegenem Wohnhaus

(heute Piazza di S. Chiara 14) hierher verbracht worden. Zu den römischen
Orten in Katharinas Leben vgl. Diega Giunta, Le dimore romane di Caterina da

Siena, in: Caterina da Siena a Roma. 630° anniversario dell'arrivo 1378-2008 (Qua-
derni del Centro nazionale di studi Cateriniani 15), Rom 2008, 21—39

11 Vgl. Palmerio, Villetti: Storia edilizia (Anm. 4), 191—231.
12 Vgl. R. Krautheimer: Rom. Schicksal einer Stadt 312-1308, Darmstadt 21996,

279.302.



66 Martin Wallraff

Idylle für einen Predigerorden keine günstige Lage. Auch in den vielen anderen

Städten, in denen sich der Orden im Laufe des 13. Jahrhunderts etablierte,
suchte er stets stadtnahe Parzellen — wie etwa in Basel unmittelbar vor den
Mauern (Predigerkirche direkt am Petersgraben).

Das war die Bestrebung des Ordens auch in Rom. 1266 hatte er schliesslich

ein Stück Land von den Nonnen von S. Maria in Campo Marzio erhalten;
darauf standen ein paar Häuschen und wohl auch die Marienkapelle, die mit
dem Namen der Minerva schon verbunden war13. Die Übertragung des

Eigentums wurde 1275 kirchenamtlich bestätigt; den Schwestern blieben noch
zwei grössere Kirchen weiter westlich im Marsfeld. Für die Pläne des aufstrebenden

Dominikanerordens war das Erhaltene aber noch nicht genug. Durch
Tausch und Kauf versuchten die Brüder, den Besitz zu arrondieren, damit er
zum Bau einer monumentalen Kirche reichte. Das gelang, und 1280 konnte
das ehrgeizige Projekt beginnen. Das war wenige Jahre vor der Übersiedlung
der Päpste nach Avignon und vor der schweren Depression der Stadt Rom.
Der Bau zog sich auf diese Weise länger hin als erwartet. Erst knapp 200 Jahre
später wurde das Hauptschiff eingewölbt14. Doch im Bereich des Chores und
des Querhauses war die Kirche schon viel früher fertig und wurde auch schon
benutzt. Das zeigt das erste prominente Grab in der Kirche: 1296 verstarb der

grosse Gelehrte Wilhelm Durand, der als Spezialist in Kirchenrecht und
Liturgie bleibende Bedeutung hat. Er wurde im Querschiff bestattet; das gotische

Monument wirkt heute am Eingang zur Capella Carafa wie ein Fremdkörper.

Die Dominikaner hatten sich damit sichtbar und wirkungsvoll in
unmittelbarer Zentrumsnähe platziert. Sie sind Teil einer Entwicklung, in deren
Verlauf die verschiedenen Bettelorden sich in Rom positionierten — nach
Möglichkeit nah am abitato: die Franziskaner in S. Maria in Aracoeli (1250),
die Karmeliter in S. Martino ai Monti (1299), die Serviten in S. Marcello
(1368), die Klarissen in S. Silvestro (1285) und die Augustinereremiten in S.

Trifone (1287)15. Nach Lage und Grösse der Kirche waren die Dominikaner
in diesem Kreis sehr gut vertreten — der Bedeutung des Ordens entsprechend.

13 Zu den Voraussetzungen und Anfangen des Baus vgl. Palmerio, Villetti: Storia edi-
lizia (Anm. 4), 25-40.

14 Vgl. Palmerio, Villetti: Storia edilizia (Anm. 4), 63.
15 Vgl. den Uberblick in der Rombeschreibung von 1398 in der Briefsammlung des

Pier Paolo Vergerio, zitiert nach: Valentini, Zucchetti: Codice topografico (Anm.
2), Bd. 4, 93-100 (95f.).



Von Minerva zu Maria 67

Reformation und römische Inquisition

Dass die Kirche aber über den Orden hinaus und für die gesamte Kirchengeschichte

der frühen Neuzeit geradezu in eine Schlüsselstellung einrücken
würde, verdankte sie einer besonderen Konstellation. Schon im Mittelalter
taten sich vielfach die Dominikaner in der Ketzerbekämpfung besonders hervor.

In den einschlägigen Prozessen hatten sie oft hohe juristische Kompetenz

und demnach eine leitende Stellung; die Kirche bediente sich ihrer gerne
(daher der Spottname «Domini canes», Hunde des Herrn). Es sind die Anfänge

der Inquisition — die freilich erst in der Neuzeit den anrüchigen Klang
erhielt, der ihr bis heute eignet und der mit dem Namen der «Minerva»
unauflöslich verbunden ist. Dass gerade die antike Göttin der Wissenschaft zu
diesem zweifelhaften Ruhm kam, war natürlich reiner Zufall — das muss nach
dem oben Gesagten nicht eigens betont werden. Man möchte sagen: Minerva
kam dazu, wie die Jungfrau zum Kinde. Die ursprünglich lokal organisierte
Inquisition wurde im 16. Jahrhundert zentralisiert, und auf diese Weise wuchs
dem Standort in Rom besondere Bedeutung zu16. Berühmte Prozesse wie der
des Giordano Bruno oder des Galileo Galilei fanden in den Räumen des
Dominikanerklosters der «Minerva» statt.

Dies greift jedoch der Entwicklung in der Reformationszeit voraus.
Tatsächlich ist die Kirche S. Maria sopra Minerva — und das ist viel zu wenig
bekannt — ein Monument der Reformationsgeschichte wie kaum ein zweites in
Rom. In der Zeit, in der durch Martin Luther im Norden eine ganz neue
Entwicklung angestossen wurde, und durchaus in einer gewissen ursächlichen
Beziehung dazu, wurde die Kirche für einige Jahrzehnte zu einer wichtigen,
wenn nicht: der entscheidenden Schaltstelle römischer Kirchenpolitik und
-macht. Das wird schon daran deutlich, dass die meisten Päpste, die in der
Konfliktgeschichte mit Luther und danach eine Rolle gespielt haben, hier
bestattet sind. Im Chorraum links und rechts sind die monumentalen Gräber
der beiden Medici-Päpste zu sehen: Leo X., der die Bannandrohungsbulle
und dann auch die definitive Verurteilung Luthers unterschrieben hat
(womöglich ohne sie gelesen oder jedenfalls in ihrer Tragweite verstanden zu
haben), und Clemens VII., dessen Zaudern und Hinhalten erst eigentlich dazu
beigetragen hat, dass der Konflikt nicht mehr in den Griff zu bekommen war.

Beide sind erst von ihrem Nachfolger Paul III. hier bestattet worden: der
seit Jahrhunderten naheliegende Ort, nämlich die Peterskirche, kam nicht in
Betracht, weil dort gebaut wurde — noch für sehr lange Zeit, wie wir heute
wissen. Die zunehmende Bedeutung des Dominikanerordens empfahl die

16 F. Bethencourt: L'inquisition à l'époque moderne. Espagne, Italie, Portugal, XVe-
XIXe siècle, Paris 1995, bes. 70: der Kommissar der Kongregation war jeweils ein
Dominikaner.



68 Martin Wallraff

Kirche S. Maria sopra Minerva als Alternative, wie Clemens VII. sich dies
auch zu Lebzeiten gewünscht hatte. Paul III. selbst ist nicht hier beigesetzt,
doch in seinem Pontifikat bekam die Institution der römischen Inquisition
neues Gewicht. 1542 gründete er die Kongregation des Heiligen Offiziums,
eine permanente Kommission von (zunächst) sechs Kardinälen, die die
Verfolgung der Häresie zentral und straff geführt an die Hand nehmen sollte17.

Gründungsmitglied und schon damals tonangebend war Kardinal Giovanni
Pietro Carafa (1476—1559), ein engagierter Eiferer des Glaubens, der seinem
Ideal dadurch nachzukommen suchte, dass er alle abweichenden Lehren
erbittert und gnadenlos verfolgte. Freilich gab es in den 40er Jahren durchaus
auch Signale des Dialogs, der Öffnung und der Reform. Unter Paul III. fanden

die Religionsgespräche von Worms und Regensburg 1540/41 statt, vor
allem aber das von den Protestanten seit langem verlangte Reformkonzil, das

endlich 1545 in Trient zusammentrat — wenn es auch nun zu spät war, um den
Bruch der Parteien noch zu heilen.

Eine entscheidende Änderung trat ein, als Carafa 1555 unter dem Namen
Paul IV. selbst den Stuhl Petri bestieg. Das Konzil wurde suspendiert, statt
dessen nahm die Verfolgung der Juden und Häretiker immer schrillere Züge
an. Noch im Jahr seiner Wahl wurde die jüdische Gemeinde in Rom im Ghetto

buchstäblich eingemauert. Das Ghetto bestand bis zum Ende des Kirchenstaates,

erst im 19. Jahrhundert konnten sich die Juden befreien. Die Inquisition

entfaltete in Rom eine regelrechte Schreckensherrschaft. Als der Pontifikat

nach vier Jahren zu Ende ging, war es, als sei ein Albdruck gewichen.
Der Papst war noch nicht ganz tot, als die Römer bereits ausgelassene Stras-
senfeste feierten und sich über das Ende des finsteren Eiferers freuten. Freilich

richtete sich der Volkszorn nun ungebremst gegen die Inquisition: der
Palast der Kongregation an der Via Ripetta wurde gestürmt, die Gefangenen
befreit und schliesslich das Ganze in Brand gesteckt (so dass die Akten aus
dieser Zeit vernichtet sind)18. Auch das Kloster der «Minerva» wurde
Zielscheibe des Volkszorns; es kam zu unerfreulichen Szenen der Gewalt und der

Vergeltung.
Paul IV. sollte in S. Maria sopra Minerva bestattet werden; allerdings

schien es ratsam, seine Gebeine zunächst provisorisch in der Peterskirche
unterzubringen. SchonJahrzehnte vor seinem Tod hatte seine Familie eine grosse

Grabkapelle am südlichen Querhausarm errichten und ausschmücken
lassen. Es ist vielleicht der künstlerisch und theologisch eindrucksvollste
Bereich in S. Maria sopra Minerva. Schon längst vor Beginn der Reformation

17 Vgl. G. Romeo: L'inquisizione nell'Italia moderna, Rom 2002, 3—20.
18 L. Pastor: Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters, Bd. 6,

Geschichte der Päpste im Zeitalter der katholischen Reformation und Restauration.

Julius III., Marcellus II. und Paul IV., Freiburg 1913, 620.



Von Minerva zu Maria 69

hatte der bedeutende Künstler Filippino Lippi die gesamte rechte Wand mit
einem grossformatigen Fresko ausgestattet (1488—92), in dem der Triumph
des Thomas von Aquin verherrlicht wird. Die scholastische Lehre des grossen

Dominikaners setzt sich gegen abweichende Lehrmeinungen durch19.

Freilich ist das Bild im Grunde ohne konkreten Anlass gemalt: die Häretiker,
die im Bild erscheinen und widerlegt werden, sind die längst bekannten Erz-
ketzer aus der Antike, Arius und Sabellius, also mehr fossile Stereotypen als

reale Gefahren für die Kirche der Zeit. Im Lichte des später Geschehenen
gewann das Konzept für den Carafa-Papst neue Aktualität. Die Familientraditi-
on, das theologische Programm und das Dominikanerkloster empfahlen ihm
den Ort gleichermassen. Auf der gegenüberliegenden Wand wurde ihm ein
Marmormonument errichtet (pikanterweise unter Vernichtung der Fresken,
die sich dort vorher befanden: die theologischen Haupttugenden). Die
Inschrift preist ihn als «makellosen Bestrafer alles Bösen und schärfsten
Vorkämpfer des katholischen Glaubens». Das ist er fürwahr gewesen.

Es lohnt sich im Übrigen, noch einmal genau auf die Widerlegung der
Häresie in diesem Fresko zu achten. Gewiss — der Heilige Thomas obsiegt, doch
die Ketzer stehen durchaus erhobenen Hauptes dort, und im freien
Austausch der Argumente mit Thomas suchen sie die Wahrheit. Man mag sich an
die «Schule von Athen» in den Stanzen des Raffael erinnert fühlen: Piaton,
Aristoteles und die anderen Philosophen im freien Diskurs. Nach den
Verhärtungen der Gegenreformation und Inquisition wird dies ganz anders
aussehen: Die Personifikation der Häresie, die am Grabmal des Heiligen Ignatius
in der Kirche II Gesù zu Boden geschleudert wird, ist Opfer und Verliererin
eines erbitterten Machtkampfes, nicht einer theologischen Debatte.

Indes ist S. Maria sopra Minerva nicht einfach nur ein Monument
kirchenamtlicher Gegenreformation. Auch die aufgeschlossenen Kräfte der katholischen

Reform haben den nachfolgenden Jahrhunderten ihre Erinnerungen
und Spuren hinterlassen. Mitten im Chorraum, zwischen den pompösen
Papstgräbern von Leo X. und Clemens VII., findet sich die bescheidene

Grabplatte eines der grössten Gelehrten der Zeit: des Venezianers Pietro
Bembo (1470—1547). In italienischer und lateinischer Sprache gleichermassen
war die Schönheit und Kraft seines Ausdrucks berühmt. Er war ein Humanist
im mehrfachen und im besten Sinn des Wortes. Eine kirchliche Karriere
ergab sich ihm mehr aus gesellschaftlichen denn aus primär religiösen Motiven,
doch führte sie ihn letztlich bis auf die obersten Hierarchiestufen. Er starb als

Kurienkardinal in Rom, aber der kirchliche Streit, das Für und Wider der Re-

19 Vgl. G.L. Geiger: Filippino Lippi's Carafa Chapel. Renaissance Art in Rome (Six¬

teenth century essays and studies 5), Kirksville 1986, 89—110, zur Kapelle zuletzt
M. Vitiello: Le architetture dipinte di Filippino Lippi. La cappella Carafa a S. Maria
Sopra Minerva in Roma, Rom 2003, mit weiterer Literatur (zum Triumph des Hl.
Thomas 31—34).



70 Martin Wallraff

formation, war ihm zutiefst fremd (von der erbitterten Verfolgung unter Paul
IV. einmal gar nicht zu reden: er musste sie glücklicherweise nicht mehr
erleben). Dabei war er für die Anliegen der Reform inhaltlich durchaus
aufgeschlossen. Gemeinsam mit dem Kardinal Contarini gehörte er dem Kreis um
die Dichterin Vittoria Colonna an, in dem man sich mit solchen Themen be-
fasste20.

Eine Generation später war eine distanziert-aufgeschlossene Grundhaltung

wie bei Bembo nicht mehr möglich. Giovanni Morone (1509—80) musste

das am eigenen Leibe erfahren: gerade der Vergleich der Biographien beider

Männer zeigt, wie sich die Zeit gewandelt hatte. Auch Morone war ein

grosser Gelehrter, doch stand er von vorneherein ganz im Dienst seiner Kirche;

er sollte zu einem der grössten Kirchendiplomaten seines Jahrhunderts
werden. Er vertrat die Kurie mit grossem Geschick unter anderem bei den
Religionsgesprächen in Worms und Regensburg 1540/41 und zeigte dabei
eine beachtliche Gabe zu differenzieren und zu vermitteln. Den Anliegen der
Reformatoren stand er aufgrund seines persönlichen Profils durchaus nicht
ohne Verständnis gegenüber. Indes war die Zeit nicht günstig für die Brük-
kenbauer. Seine Haltung sollte ihm später schwere Vorwürfe im Hinblick auf
seine Rechtgläubigkeit einbringen, und die Kongregation der Inquisition, der
er selbst seit 1550 angehörte, richtete unter Paul IV. ihre Aktivitäten gnadenlos

auch gegen ihr eigenes Mitglied. Unter grosser öffentlicher Beachtung
wurde Morone 1557 in der Engelsburg eingekerkert, und erst beim Tod des

Papstes kam er wieder frei21. Er wurde rehabilitiert, doch blieb sein Ruf
beschädigt. Immerhin konnte er in der Schlussphase des Konzils von Trient als

dessen Präsident noch entscheidenden Einfluss auf Kirche und Theologie
nehmen. Auch Morone ist in S. Maria sopra Minerva beigesetzt (Grabplatte
im Fussboden vor der vierten Seitenkapelle rechts).

Die Konfessionstrennung war unüberwindbar geworden, und Männer,
die auf Verständigung und Versöhnung setzten, hatten einen schweren Stand.
Immerhin Hess nach dem Tod Pauls IV. die unmittelbare und undifferenzierte

Verfolgung nach. Das Konzil und mit ihm wichtige Anliegen der katholischen

Reform wurden fortgesetzt. Doch als 1566 ein Grossinquisitor zum
Papst gewählt wurde, nämlich der Dominikaner Antonio Ghisüeri (Pius V.,
1566—72), wurde die Inquisition wiederum intensiviert, zugleich aber auch

professionalisiert. Pius V. war ein nüchterner und frommer Mann, vom
jähzornigen Eifer seines Vorvorgängers weit entfernt. Die Kongregation erhielt
ein neues Gebäude in der Nähe des Vatikans, in dem die Nachfolgebehörde
(die Glaubenskongregation) bis heute ihren Sitz hat. Auch wenn noch diverse

20 Vgl. C. Kidwell: Pietro Bembo. Lover, Linguist, Cardinal, Montreal 2004.
21 Vgl. M. Firpo: Inquisizione romana e controriforma. Studi sul cardinal Giovanni

Morone (1509-1580) e il suo processo d'eresia, Brescia 2005.



Von Minerva zu Maria 71

Sitzungen und einige spektakuläre Prozesse im Kloster bei S. Maria sopra
Minerva stattfanden, standen doch damit die Dominikaner und ihre Kirche
nicht mehr im Zentrum der römischen Kirchenpolitik. Pius V. ist zwar nicht
in der Kirche beigesetzt, doch nach seiner Kanonisierung haben ihm seine
dominikanischen Mitbrüder eine Kapelle geweiht (die sechste Seitenkapelle
links). Auf deren Altarbild steht nun nicht mehr der Kampf gegen Häretiker
und Protestanten im Mittelpunkt, sondern der gegen die Türken. Der
zunächst eher politisch motivierte Kampf, der in der gewonnenen Schlacht von
Lepanto 1571 kulminierte, wurde vom Papst entschlossen religiös gedeutet.
Auf dem Altarbild ist oben Pius V. in triumphalistischer Geste mit erhobenem

Kreuz zu sehen, unter ihm der zu Boden stürzende Türke mit dem
Halbmond.

Gelehrte und Ökumene

Auch später noch bestanden Verbindungen zwischen der Kurie und dem
Dominikanerkonvent von S. Maria sopra Minerva. Diese kamen dem Konvent

vor allem durch Kardinal Girolamo Casanate (1620—1700) nachhaltig
zugute: Er hatte eine grosse Büchersammlung, die er schliesslich dem Konvent

hinterliess — und zwar mit der bemerkenswerten Auflage, dass sie dort
öffentlich zugänglich sein sollte; sie ist es bis heute. Dabei profitierte die
Bibliothek auch von der Tätigkeit der Dominikaner an der Indexkongregation:
die geprüften und verbotenen Bücher wussten die Patres dadurch unschädlich

zu machen, dass sie sie der eigenen Sammlung einverleibten. Die Biblio-
teca Casanatense hatte einen der prominentesten «Giftschränke» Europas22.
Heute gehört die Bibliothek nicht mehr dem Orden. Wie die meisten
Kirchengüter wurde sie vom italienischen Staat nach dem Risorgimento enteignet.

Auch wenn sich die Bücher nach wie vor in den schönen Räumen bei der
«Minerva» befinden, wird die Bibliothek jetzt von der Stadt Rom geführt.

Einen späten ökumenischen Akzent erhielt die Kirche im Jahr 1985, als
drei Bischöfe aus dem fernen Finnland hierher kamen und die Kapelle rechts
des Chores ihrem Nationalheiligen weihten. Die drei Bischöfe gehörten der
katholischen, lutherischen und orthodoxen Kirche an: alle drei führen ihr
Christentum auf Bischof Henrik, Missionar der Finnen im 12. Jahrhundert,
zurück. Die gemeinsame Weihe, an die eine Inschrifttafel erinnert, und die
seither stattfindenden ökumenischen Gebete an dieser Stelle sind ein beachtliches

Zeichen der gewachsenen Verständigung. Was der schräg gegenüber

22 Vgl. A.A. Cavarra: Profilo storico, in: dies., C. Pietrangeli (Hg.): La biblioteca
Casanatense, Florenz 1993, 9-34 (16£).



72 Martin Wallraff

beigesetzte Papst Paul IV. zu einer solchen ökumenischen Geste wohl gesagt
haben würde?

Von der Antike bis ins 20. Jahrhundert: in einem römischen Kirchbau treffen
sich historische Trajektorien, die zunächst ganz unterschiedliche Ursprünge
und Aussagen haben, aber in diesem Monument eins werden und auf einander

bezogen sind. Die antike Minerva und die moderne Ökumene, Katharina
von Siena und die Gegenreformation — all dies mag zunächst nichts miteinander

zu tun haben und eher zufällig miteinander in Kontakt gekommen sein.
Doch Zufall gibt es nicht. Der Historiker hat (anders als der Archivar) nicht
Fakten aufzuzählen, sondern Sinnbezüge herzustellen. Wie mannigfaltig sich
solche Sinnbezüge einstellen, auch wenn man den Bohrer in die Geschichte
so (scheinbar) zufällig ansetzt wie bei einem einzelnen Kirchbau — dies wird
an S. Maria sopra Minerva deutlich. Wer Augen hat zu lesen, dem erschliessen
sich in diesem Monument wichtige historische Zusammenhänge. Ihre
Schwerpunkte liegen im Mittelalter und in der Reformationszeit. So sei diese
kleine Skizze dem verehrten Vorgänger und Kollegen, der sein wissenschaftliches

Leben als Kirchenhistoriker des Mittelalters an einer reformiert geprägten

Fakultät verbracht hat, in grossem Respekt und in freundlicher Verbundenheit

dediziert.

Abstract

The Church of St. Maria sopra Minerva in Rome uniquely concentrates various historical

trajectories. The name implies the superimposing of pagan and Christian religious
traditions. However, the Medieval church is not built on the site of a temple to Minerva
but partly over a temple of Isis. In the 13th century the Dominicans built their main
church in Rome on this site. During the century of the Reformation, the church and its
convent became increasingly important because of the growing influence of the Roman
inquisition. Several popes of the 16th century are buried here. There are also traces of
monuments to important humanist scholars and church leaders. The transformation of
this church shows both continuity and innovation from the Middle Ages to the Catholic

Reformation.

Martin Wallraff, Basel


	Von Minerva zu Maria : Transformationen der Kirche S. Maria sopra Minerva in Rom

