Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 65 (2009)

Heft: [1]

Artikel: Mehrsprachigkeit im spatantiken Antiochien
Autor: Bréndle, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877647

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mehrsprachigkeit im spitantiken Antiochien!

Neues Testament

Im Vorhof des Palastes des Hohenpriesters wurde Petrus als Anhinger Jesu
identifiziert. Sein galildisches Aramdisch hatte ihn verraten.? In Jetusalem tra-
fen vor allem fiir die Tage des Passafestes Juden aus dem ganzen Lande ein.
Sie sprachen verschiedene aramiische Dialekte. In der Stadt waren aber auch
Juden wohnhaft, die aus der Diaspora zurlickgekehrt waren und eigene Syn-
agogen gegrundet hatten. In der Apostelgeschichte werden die Synagoge der
Libertiner, d.h. der Freigelassenen und der Cyrender und Alexandriner ge-
nannt.’ In diesen Synagogen wurde griechisch gepredigt und gebetet wie in
den Synagogen Alexandriens und anderer Stidte. Zwischen den Hellenisten,
den griechisch akkulturierten Juden und den Hebriern, den Juden, die arami-
isch sprachen und hebriisch beteten — beide Gruppierungen bekannten Jesus
als den Messias Israels — kam es zu Konflikten, die die Apostelgeschichte auf
die Probleme bei der Versorgung der Witwen zurlckfuhrt. Die Urgemeinde
16ste dieses Problem durch die Einsetzung der sieben Diakone. Einet von ih-
nen war Nikolaus, ein Proselyt aus Antiochien.* Mit Nikolaus wird Antio-
chien zum ersten Mal erwihnt, die Stadt, die fiir die Geschichte der Christen-
heit ausserordentliche Bedeutung gewinnen sollte.

Die Konflikte hatten aber mit Sicherheit auch theologische Hintergriinde.
Der Wortfiithrer der Hellenisten war Stephanus, der zum Protomirtyrer wut-
de. Im Anschluss daran kam es zu einer ersten Flucht hellenistischet Jesusan-
hinger aus Jerusalem, sie gingen nach Samarien, spiter nach Phonizien und
Cypern, dann auch nach Antiochien. Und hier wurde nun das Evangelium
erstmals auch den Griechen, d.h. Nichtjuden verkiindigt.” Antiochien kommt
fir die Ausweitung der Verkiindigung auf Nichtjuden eine herausragende Be-
deutung zu. Lukas hilt in der Apostelgeschichte fest: «Und die Hand des

' Diesem Beitrag liegt ein Vortrag zugrunde, den ich am 23. Februar 2008 im Rah-
men einer Tagung zum Thema «Vie quotidienne et pluralité des langues. Plurilin-
guisme dans les chrétientés du Bas-Empire» an der Universitit Fribourg gehalten
habe. Ich widme diesen Text meinem verehrten Kollegen Martin Anton Schmidt
in Erinnerung an unsere Pfarrerzeit in Kilchberg/BL (1947-1955 resp. 1964—
1974) und die gemeinsamen Jahre an der theologischen Fakultit der Universitit
Basel.

2 Mt 26,73.
% e 09,

+ Apg6.5.

5 Apg 11,20.

ThZ 65 (2009) Sondetheft, S. 4761



48 Rudolf Brindle

Herrn war mit ithnen, und eine grosse Zahl, die zum Glauben kam, bekehrte
sich zum Herrn».® Die antiochenische Gemeinde setzte sich von da an aus Ju-
den und Heiden zusammen, so war sie vermutlich faktisch schon sehr bald
zweisprachig. Griechische Sprache und Kultur hatten auch in Israel grossen
Einfluss gewonnen.” In der Jingetliste Mk 3,17-19 tragen zwei, rechnet man
Petrus dazu, drei Jiinger rein griechische Namen: Andreas und Philippos.
Vier haben aramiische Namen in grazisierter Form (Thomas, Bartholomaios,
Thaddaios, Matthaios). Der Vélkerapostel trigt den Doppelnamen Saulus/
Paulus. Jesus und seine Jiinger sprachen aramiisch, sie hatten aber mit grosser
Wahrscheinlichkeit Kenntnisse der griechischen Sprache. Die miindliche
Uberlieferung wird in aramiischer Sprache gefasst gewesen sein, hinter dem
Gleichniskapitel in Mk 4 ist das Aramdische noch zu spiren.? Die schriftliche
Fixierung von Jesu Botschaft, seinen Worten und Taten, seinem Tod und sei-
ner Auferstehung wurde indes in griechischer Sprache niedergeschrieben.
Damit bildet die Jesusbewegung, aus der spiter dann die neue Religion des
Christentums hervorgegangen ist, die grosse Ausnahme unter den Religio-
nen. Diese haben die Sprache der Anfinge beibehalten: das Hebriische, das
Sanskrit, das Arabische. Damit aber ist die Mehrsprachigkeit im Christentum
von den frihen Anfingen her schon angelegt.

Die Jerusalemer Gemeinde entsandte Barnabas nach Antiochien. Barna-
bas war ein angesehenes Mitglied der Urgemeinde in Jersualem, er hatte einen
Ackert verkauft und den Erlos den Aposteln zu Fussen gelegt.” Wir haben da-
mit zu rechnen, dass Barnabas zu den aus Jerusalem Vertriebenen gehorte
und zusammen mit Lucius von Cyrene und anderen die antiochenische Hei-
denmission angefangen hatte.!” Wenn das stimmt, dann wire er als Abge-
sandter Jerusalems nach Antiochien zuriickgekommen. Dort sah er — nach
den Worten der Apostelgeschichte — die Gnade Gottes und freute sich dat-
uber. Anschliessend fuhr er nach Tarsus und kehrte mit Saulus/Paulus nach
Antiochien zuriick. Hier wurden die Christusgldubigen erstmals Christen ge-
nannt. «Christen» ist eine Fremdbezeichnung fiir diese Gruppe von Men-
schen, die aus Juden und Heiden zusammengesetzt war und Jesus Christus als
ihren Herrn bekannte. Mit anderen Worten: die antiochenische Gemeinde
war durch die Aufnahme von Nichtjuden zu einer Gruppe geworden, die fir
Aussenstehende von der judischen Gemeinschaft unterscheidbar geworden
war.

Max Weber spricht an verschiedenen Stellen in seinen Werken vom «Tag
von Antiochien»,!! der fir ihn ein weltgeschichtliches Ereignis markiert: erst-

Apg 11,21,

Dazu Hengel: Judentum und Hellenismus.

Fitzmyer: Essays on the Semitic background; ders.: Did Jesus speek Greek.
Apg 4,37.

10 Apg 13,1; Haenchen: Apostelgeschichte, 313-315.

No e R -



Mehrsprachigkeit im spitantiken Antiochien 49

mals habe hier eine interreligidse Verbruderung stattgefunden. In Antiochien
wie auch in anderen von Paulus geprigten Gemeinden wurden nicht nur «re-
ligids begrindete soziale Barrieren abgebaut, sondern auch solche, die mit
Abstammung, Besitz, Bildung, Geschlecht usw. zu tun hatten».!? Die Einheit
der Gemeinde hatte die traditionellen Grenzen tberschritten. Prignanten
Ausdruck findet diese Einheit in der Formel von Gal 3,27f., die Paulus wohl
aus der ihm tbetlieferten Tradition der antiochenischen Gemeinde tibernom-
men hatte. In diesen Versen werden drei Gegensatzpaare genannt, Juden und
Griechen, Sklaven und Freie, Minner und Frauen, alle drei waren auch sozial
relevant.?

Das Miteinander von Juden und Griechen in der einen Christengemeinde
hat bekanntlich zu Spannungen geftihrt, die man gemeinhin den antiocheni-
schen Zwischenfall nennt. Hier kann nicht niher darauf eingegangen werden,
festgehalten sei nur, dass die Jerusalemer Christengemeinde, die zunehmend
untet Druck von judischer Seite geraten war, ihre Vertreter nach Antiochien
schickte und dass darauthin Petrus und Barnabas und wohl die anderen Ge-
meindeglieder jidischer Herkunft sich von den gemeinsamen Mahlzeiten zu-
riickzogen. Streitpunkt war offensichtlich nicht die Offnung der Gemeinde
fur Nichtchristen, sondern die Tatsache, dass ihre jiidischen Mitglieder nun
nicht meht nach jidischem Gesetz lebten. Wir haben die Darstellung dieses
Konflikts ausschliesslich aus der Sicht des Paulus, wie er sie uns im Galater-
brief gegeben hat. Paulus schreibt, er habe dem Kephas «ins Angesicht wider-
standen»,'* faktisch aber hat er sich in Antiochien vermutlich nicht durchset-
zen kénnen. '

Jiidische Gemeinde

Antiochien hatte seit frithester Zeit eine judische Gemeinde. Seleukos I. Ni-
kator (ermordet 281), der Stadtgriinder, hatte Juden fur ihren Dienst in seiner
Armee Land um Antiochien gegeben.!® Zu Antiochien gehorte ein grosses
Territorium mit zahlreichen Détfern, die syrische Namen trugen.!” Liebe-

1 Schmellet: Das paulinische Christentum.

12 Schmeller: Das paulinische Christentum, 107.

13 Roloff: Kirche im Neuen Testament, 94.

4 Gal 2117,

15 Zum Konflikt s. Betz: Galaterbrief, 198-211. Der Streit der beiden Apostel hatte
schon Augustin und Hieronymus beschiftigt und zu einem Briefwechsel voller
Spannungen gefithrt. S. Augustinus, Hieronymus: Epistulae mutuae, FC 41.1.2.
Overbeck: Auffassung,

16 Josephus: c. Ap. 2,39; Ant. 12,119; Betz: Galaterbrief, 198.

17" Liebeschuetz: Antioch, 62.



50 Rudolf Brindle

schuetz spricht von 2500 Quadratmeilen.!® Die Juden in und um Antiochien
sprachen wohl aramiisch resp. syrisch.! Sie gehorten verschiedenen Gesell-
schaftsschichten an. Asabinus ist curialis,’ die Juden, die sich 392 finanziell
an den Mosaiken zur Verschénerung der Synagoge in Apamea beteiligen, sind
wohlhabende Leute und tragen griechische Namen.?! Bei diesen, aber auch
bei Juden, die nicht dem Stand der Dekurionen angehdrten, sind Griechisch-
kenntnisse vorauszusetzen.

Zwischen Antiochien und dem Land Israel bestanden enge Beziehungen.
Die syrische Metropole galt gewissermassen als Aussenposten des Landes Is-
rael.?? Rabbinische Texte rechneten den im Norden der Stadt gelegenen See
zu den sieben Seen, die Eretz Israel umgaben.?® Rabbinen besuchten die im
Gebiet von Antiochien gelegenen Dorfer und sammelten dort Geld fiir Eretz
Israel?* R. Tanhuma bar Abba disputerte mit Heiden in Antiochien tber den
judischen Glauben.? Aus der Rede des Libanius tiber das Patronatswesen et-
fahren wir, dass judische Landarbeiter seit vier Generationen auf dem Land
atbeiteten, das im Besitz seiner Familie lag.?® Fur die Kommunikation zwi-
schen ihnen und der Familie des Libanius muss vorausgesetzt werden, dass
sie Griechischkenntnisse hatten. Der stadtbekannte Rhetor setzte sich in ei-
nem Brief an Priscianus, den Statthalter der Provinz Euphratensis, fiir das
Wohl der judischen Gemeinde von Antiochien ein.?’ Acht Briefe aus seiner
Feder an den Patriarchen in Tiberias sind erhalten.?® Der Patriarch, wohl Ga-
maliel V., verstand nicht nur Griechisch, sondern war mit der griechischen
Kultur vertraut; die Anspielung auf Odysseus in Brief 1098 setzt das voraus.?
Juden aus Antiochien liessen sich gern in Beth Schearim bestatten, die dorti-
gen Inschriften sind zum grossen Teil in griechischer Sprache verfasst.?”

18 Liebeschuetz: Antioch, 40f.; Auf S. 303 findet sich eine Karte des antiochenischen
Territoriums.

19" Wichtig fur die Bildung des Syrischen, zumal als Literatursprache eigenen Ranges,
war Edessa (heute Urfa im Sudosten der Turkei). Der aramiische Dialekt von
Edessa wurde ab dem zweiten Jahrhundert n.Chr. mehr und mehr zur beherr-
schenden Sprache des syrischen Raumes, s. Miiller: Geschichte, D275.

20 Meeks, Wilken: Jews and Christians, 12.

2 Downey: Antioch, 447; Kraeling: Jewish community, 158; Wilken: John Chrysos-
tom, 57.

22 Dazu Eintrag «Antiochia» in: Guttman: Clavis Talmudis.

B Meeks, Wilken: Jews and Christians, 1.

2 Deut. Rab 4.8; Lev. Rab. 4,3.

% Gen. Rab. 19,4,

20 Or. 47,13-16.

27 Ep. 1251; Meeks, Wilken: Jews and Christians, 60.

2 Meeks, Wilken: Jews and Christians, 11.59-63.

2 Meeks, Wilken: Jews and Christians, 62; Stern: Greek and Latin authors, 595; s.
Brown: Autoritit und Heiligkeit, 70-72.



Mehrsprachigkeit im spitantiken Antiochien 5l

Libanins

Im vierten Jahrhundert n.Chr. galt Antiochien als die Perle des Orients, deren
Lob der den alten Kulten treu gebliebene Rhetor Libanius mit bewegten
Worten gepriesen’! und deren Ruhm auch Johannes Chrysostomus christlich
gefasst hevorgehoben hat.?? Seit ihrer Griindung als Metropolis Syriens durch
Seleukos I. Nikator am 22. Mai 300 v.Chr. war die Stadt bewohnt von einem
Vélkergemisch. Neben Griechen, Juden und Syrer wohnten Phénizier, Ara-
ber, Perser, Agypter und Inder in Antiochien.*® Hindler aus aller Herren Lin-
der erschienen in der syrischen Metropole, sogar chinesische Annalen erwih-
nen sie.’* Strassen und Plitze waren erfillt von den verschiedensten Spra-
chen, die wichtigsten waren Griechisch und Syrisch sowie fiir die Bereiche
von Verwaltung und Armee Latein. Die Antiochener waren indes immer
stolz, dass Griechen die ersten Siedler waren.?® Libanius war in der zweiten
Halfte des vierten Jahrhunderts der gefeierte Professor fiir griechische Rhe-
torik in Antiochien. In ihm stellt sich mit einer Formulierung von Wilhelm
von Christ, «der Typus des Sophisten (in Libanius) vollig rein dar. Er ist
nichts anderes und will nichts anderes sein, als Formkiinstler der Prosarede
im Sinne des strengen Klassizismus».>® Zwischen der Sprache seiner Reden,
wohl auch in ihrer miindlichen Form, und dem Alltagsgriechisch bestanden
mit Sicherheit grosse Differenzen. Libanius erwihnt, dass er gern mit Buden-
besitzern und Handwerkern geredet habe.?” Fiir das bei dieser Gelegenheit
gesprochene Griechisch haben wir leider keine Zeugnisse. Zum Leidwesen
von Libanius richtete der Stadtprifekt nach der Revolte von 387 eine Profes-
sur fir Latein ein, um ihm, wie Libanius meinte, Konkurrenz zu machen.?® Er
empfand es nicht als Mangel, dass er diese Sprache nicht beherrschte. Wenn
er einen lateinischen Brief erhielt, benotigte er einen Ubersetzer,” fand es

3 Kraeling: Jewish community, 158; Wilken: John Chrysostom, 57. Zu den Inschrif-
ten Chancey: Epigraphic Habit, 88. Lokalsprachen sind in Inschriften sehr rar.
Eine Grabinschrift in Sepphoris ist aramdisch, wenige Ostraka sind es auch, sonst
eben griechisch. In Beth Shearim sind 80% der Inschriften griechisch.

31 Fatouros, Krischer: Libanios Antiochikos; Or. 11: The Antiochikos: In praise of
Antioch, in: Norman: Antioch as a centre of Hellenic Culuture, 3-65.

32 De stat. h. 2,2 (49,35); In princ. Act. h. 2,6 (51,86), In ep. I ad Cor. h. 21,6 (61,178).

3 Malalas: chron. VIII, 201,18-202,6; 346,21-347,7; Josephus: Ap. 11,39; Ant.
12,119; Bell. 7,43; Strabo: 15,1,73; 16,2,4; Libanius: Or, 11,165.

3 Karte der Handelsstrassen bei Petit: Libanius, 306.

% Malalas: 211,19; Evagrius Scholasticus, h.e. 1,20 (FC 57/1, 178).

3 V. Christ: Griechische Lit. 11,2, 996.

3 Ot 11, 6; 36,4; 58,41, 22.

38 Lib. Or. I, (Autobiographie) 255f; Festugiére: Antioche, 467.

3 Ep. 1004.



52 Rudolf Brandle

aber umgekehrt unerhért, dass ein neu ernannter Comes Orientis des Grie-
chischen nicht kundig war.*"

1 atein

Latein, die Sprache der romischen Herren, war auch im Osten so etwas wie
die Amtssprache. Miinzen wurden noch bis in die Zeit Justinians (527-565)
mit lateinischen Inschriften geprigt. Verhandlungen vor Gericht wurden
zwar in der Regel in Griechisch gefiihrt. Selbst beim Prozess im Jahre 216,
der in Gegenwart von Kaiser Caracalla gefiihrt wurde, waren die Aufschrift
des Protokolls und das Urteil lateinisch, die Verhandlungen aber wurden grie-
chisch gefiihrt, auch der Kaiser bediente sich dieser Sprache.*! Nach Ulpian
(ermordet 223) waren vor Gericht auch Antworten in Sytisch mdéglich.*? Bei-
de Aussagen setzen voraus, dass die Anwesenden wenigstens zum Teil zwei-
oder sogar dreisprachig waren.

Johannes Chrysostomus wusste, dass solide Lateinkenntnisse notig sind,
wenn ein junger Mann am kaiserlichen Hof Kartiere machen wollte.* Er
selbst soll nach einer Notiz bei Sozomenos eine iuristische Karriere ange-
strebt, sich dann aber fiir das Studium der Heiligen Schrift entschlossen ha-
ben.* Wie immer diese Nachricht beurteilt wird, Tatsache ist, dass Johannes
die lateinische Sprache gut beherrschte. Das belegt ein Abschnitt aus der neu
edierten Oratio funebris, die filschlicherweise dem Martyrius von Antiochien
zugeschrieben wird.*> Anlisslich der Begegnung mit Kaiser Arcadius und
Gainas, einem gotischen General in rémischen Diensten, bei der dieser die
Forderung stellte, ihm und seinen arianischen Truppen sei eine eigene Kirche
in der Hauptstadt zur Verfiigung zu stellen, sprach der General lateinisch. Jo-
hannes antwortete ihm sehr gewandt in der gleichen Sprache.*® Seine Latein-
kenntnisse hat er moglicherweise schon frith erworben. Der Umstand, dass
sein Vater Secundus*’ und eine seiner Tanten Sabiniana*® hiessen, kénnte dar-

40 Or. 11, 1004;1036; 10, 434; 1, 133.

# Marrou: Education, 376; zum Prestige des Lateins in rechtlichen Belangen s.
Festugiere: Antioche, 411f.

2 Dig. XLV,1,1,6; MacMullen: Provincial languages, 2.

 Adwv. opp. vitae mon. I11,5 (PG 47,357).

# Soz. h.e. 8,2,5 (FC 73/4,954); vgl. Sokr. h.e. 6,3,2 (GCS 312f)), der als Grund fiir
den Wechsel angibt, Johannes habe die Korruption und Ungerechtigkeit des
Lebens in den Gerichten erkannt.

 Wallraff: Oratio funebris.

4§ 50, Wallraff: Oratio funebtis, 102: 1ij 1@v Ttoddv dwvij.

47 Jones: St. John’s Parentage and Education.

% Ep. Ad Olymp. VI,1,53 (SC 13bis,130); Pallad. Hist. Laus. 41. Sabiniana besuchte



Mehrsprachigkeit im spatantiken Antiochien 53

auf hinweisen, dass Johannes aus einer lateinischen Familie stammte. In die-
sem Kontext fillt auch auf, dass sich unter den Diakoninnen, von denen Jo-
hannes sich bei seinem Gang ins Exil im Baptisterium der Hagia Sophia ver-
abschiedet, auch eine Frau mit dem lateinischen Namen Silvina findet.*

Wichtig war Latein aussetdem in allen Belangen der Armee.”® Im Neuen
Testament begegnet Legion als lateinisches Fremdwort im griechischen
Text.’! Noch bis Ende des 6. Jahrhundert wurden im byzantinischen Heer die
Befehle lateinisch gegeben.’? Antiochien war Sitz des magister militum per
otientem. Der Vater von Johannes Chrysostomus hatte in dessen Verwaltung
eine wichtige Stellung inne, er trug den lateinischen Namen Secundus.® Die
Diakonin Sabiniana, die Johannes von Antiochien aus in seinem Exil in Ku-
kusus besuchte, war eine Schwester von Secundus.>

Das Latein war ferner in Antiochien prisent durch rémische Biirger, die
in der Stadt Handel trieben und politisch offensichtlich einflussreich waren.
Caesar berichtet in seinem Buch iiber den Biirgerkrieg, diese Biirger seien bei
der Stellungnahme der Stadt gegen Pompejus und fiir Caesar entscheidend
gewesen.” Am Rande sei bemerkt, dass die Briefe des Ignatius, der Anfang
des 2. Jahrhunderts Bischof von Antiochien war, lateinische Lehnworter ent-
halten.>

Spannend ist die Gestalt eines anderen antiochenischen Bischofs, der of-
fensichtlich zweisprachig war. Evagrius stammte moglicherweise aus einer la-
teinischen Familie und durchlief bis 362 die Amtetlaufbahn. Er ging dann fiir
zehn Jahre in den Westen und kehrte 372 nach Antiochien zurlick. Er schloss
sich der von Rom gestiitzten Gruppe der Eustathianer an und wurde 388
Nachfolger von deren Bischof Paulinus. Er erstellte die jingere lateinische
Ubersetzung der Vita Antonii des Athanasius. Hieronymus erwihnt Evagtius
in De viris illustribus 125. Hieronymus wird Evagrius personlich gekannt ha-
ben. Er hat sich in den Jahren 374379 in Syrien, vor allem in Antiochien auf-
gehalten. Hieronymus war der griechischen wie der syrischen Sprache mich-
i 57

i Der Historiker Ammianus Marcellinus wurde um 330 geboren, wuchs in

Johannes von Antiochien aus in seinem Exil in Kukusus.

# Pallad. Dial. X,52 (SC 341,206). Zu den Bezichungen des Johannes zum Westen s.
Piétri: Esquisse de conclusion.

0 S, Maas: People and Identity, 15f.

S Mk 5,9; Mt 26,53.

2. Lot: La langue de commandement.

%3 Jones: St. John’s Parentage and Education.

5 Ep. Ad Olymp. VI,1,53 (SC 13bis,130); Pallad. Hist. Laus. 41.

> Gaius Tulius Caesar: bell. civ. TI1,10.

% Fischer: Die Apostolischen Viter, 122,

S Ep. 17,2



54 Rudolf Brindle

einem griechischsprachigen Haus in Antiochien auf, diente in einer Elitetrup-
pe, machte verschiedene militirische Aktionen in Gallien und Persien mit. Er
hat sich der lateinischen Sprache erstaunlich bemachtigt, sein Stil gilt indes als
sehr kuinstlich.>® Er ist Adressat eines Briefes von Libanius.”

Syrisch

In Antiochien sprachen vor allem die Angeho6rigen der Unterschicht Sy-
risch.%? In den umliegenden Dérfern wurde vermutlich nahezu ausschliesslich
syrisch gesprochen. Johannes Chrysostomus unterschied sehr klar zwischen
polis und chora. In seiner Predigt auf die heiligen Mirtyrer lidt er die stadti-
sche Gemeinde ein, mit ihm in die umliegenden Dorfer zu gehen, in denen
sytisch gesprochen wird.®! Hiet gibt es viele Mirtyter, von denen die Stadter
durch die Sprache getrennt sind, vereint mit ihnen aber durch den gemeinsa-
men Glauben. Die Mirtyrer, deren Stitten besucht werden sollen, sind die
wahren Philosophen.

Johannes Chrysostomus warnt darum seine Zuhorer, auf die barbarische
Sprache det umwohnenden Bauern verachtlich hetabzuschauen.®® In der 19.
Saulenpredigt sehen wir die Bewegung in umgekehrter Richtung. Ein Festtag
bringt die Landbevélkerung in die stddtische Kirche, Menschen «die der Spra-
che nach von uns unterschieden sind».%> Johannes preist hier schwungvoll die
moralische Ubetlegenheit der Landbevolketrung, vor allem der Eremiten, die
ihrer Herkunft nach mehrheitlich Bauern waren. Johannes will den Antioche-
nern zeigen, dass literarische Bildung nutzlos und leer ist, wenn sie nicht mit
Frommigkeit verbunden ist. Er weist auf das Beispiel des Monchs, der in der
Waiiste lebt, hin. Er fragt:

«Mit wem soll der einsame Mann sich unterhalten? Mit der Wand und dem Dache?
Oder mit der Wiiste und den Talschluchten? Oder mit den Vogeln oder den Bau-
men? Fur ihn ist daher diese Bildung kein zwingendes Bedutfnis.»%

% Fuhrmann: Ammianus Marcellinus, 303; Marrou: Education, 379. Im 4. Jahrhun-
dert begegnen wir mehreren lateinischen Schriftstellern, die aus dem Osten kom-
men.

5 Ep. 62.

0 Brock: Greek and Syriac, 150: «Even in the polis, however, Aramaic was clearly the
language of the lower classes».

1 De s. mart. (PG 50,646).

62 PG 50,645ff.

6 19,1 (PG 49,188).

64 TInep. ad Eph. h. 21,3 (PG 62,152).



Mehrsprachigkeit im spitantiken Antiochien 55

Fir Johannes ist aber dieser Eremit der wahre Philosoph. Er betont, dass es
heutzutage unter den Weltleuten (Kosmikoi) keine Philosophen mehr gibe,
wohl aber unter den Monchen. Als besonders herausragendes Beispiel nennt
er Julian (Sabas),® einen schlichten Bauern, gewohnlicher Leute Kind, ohne
alle weltliche Bildung (1 €€wbev mondeict), der bei seinen seltenen Besuchen
in der Stadt die Mengen mehr anziehe denn jeder Redner oder Sophist.® Die
syrische Sprache wurde durch die Kirche aufgewertet. Flr sie ist sie die Spra-
che der Eremiten und vieler Mirtyrer. Generell gilt, dass die syrische Sprache
unter Christen uberdurchschnittlich vertreten ist, auch unter kirchlichen
Amtstrigern und einfachen Kirchenmitgliedern.®’

Damit stellte sich ein Mann wie Johannes Chrysostomus in Gegensatz zu
den stadtischen Eliten, die die andere Sprache tiberhaupt nicht wahrnahmen.
Libanius erwahnt die syrische Sprache ein einziges Mal, er kennt Kesselflik-
ket, die diese Sprache sprechen.®® Die Monche sind fiir ihn simple, ungebil-
dete Bauern, die fur den Untergang der iepd und der Adyor verantwortlich
sind. Sie sind Barbaren, die sich gegen die alten Go6tter wenden und ihre Tem-
pel zerstoren. Libanius hat diese Argumente rhetorisch gekonnt in seiner an
Kaiser Theodosius den Grossen gerichteten Rede «pro templis» entfaltet.®”
Mit diesem Urteil wird er von der Realitit nicht allzu weit entfernt gewesen
sein. Gelegentlich uberschritt er aber die Grenzen der Polemik, so wenn er in
seiner Rede behauptete, die Monche friassen mehr als Elefanten und seien
grosse Saufer.”V Libanius wandte sich vetletzt und degoutiert von den Chri-
sten und vor allem von den Mdnchen, ihren in seinen Augen schlimmsten
Reprisentanten, ab und war offensichtlich nicht daran interessiert war, «to
bring the benefits of Greek literary education to the Syriac-speaking popula-
tion»,”!

Viele Bewohner Antiochiens hatten einen syrischen Hintergrund, prakti-
zierten ihre Zweisprachigkeit aber nicht. Liebeschuetz hat m.E. treffend for-
muliert: «There must have been a good deal of more or less shamefaced bi-
lingualism».”? Johannes Chrysostomus warnte, wie schon erwihnt davor, die
Menschen, die ausschliesslich syrisch sprechen, zu verachten. Georg Simmel
hat in seinem Aufsatz «Die Grosstidte und das Geistesleben» in ganz ande-

6> Theodoret: Hist. rel. II,1 (SC 234,194): «Julien, que les gens du pays surnommaient
pour 'honorer Sabax.

6 In ep. ad Eph. h. 21,3 (PG 62,153). Zu Julian s. auch Theodoret: Hist. rel. II (SC

234,194-245). Julian in Antiochien: 236—-240.

MacMullen: Provincial languages, 4.

8 Or. 42,31.

% Or. 30 (pro templis); Festugiére: Antioche, 237f.

0 Or. 30 (pro templis), 8.

T Liebeschuetz: Antioch, 62.

72 Liebeschuetz: Antioch, 62.

67



56 Rudolf Brindle

rem Zusammenhang eine Bemerkung gemacht, die m.E. genau auf die Situa-
tion im damaligen Antiochien zutrifft: «Es giebt vielleicht keine seelische Ex-
scheinung, die so unbedingt der Grosstadt vorbehalten wire, wie die Blasiert-
heit.”

Johannes Chrysostomus sprach offensichtlich trotz seiner Ausbildung bei
einem syrischen Monch kein Syrisch.” Das zeigt u.a. eine Bemerkung in det
7. Homilie zum Matthiusevangelium: «Die Kenner der syrischen Sprache
verstehen das Gesagte».”” Schon wihrend seiner Ausbildung in den Asketeri-
en, die von Diodor und Karterius geleitet wurden,’® muss indes der junge Jo-
hannes mit der syrischen Sprache in Kontakt gekommen sein. Ein Fragment
Theodors von Mopsuestia bezeugt, dass Diodor, der spitere Bischof von
Tarsus, gemeinsam mit Flavian, der im Herbst 381 zum Bischof Antiochiens
bestimmt wurde, syrische liturgische Texte ins Griechische tibersetzt hat.”’
Im von zahlreichen Pilgern besuchten Jerusalem wurde, wie uns Egeria be-
zeugt, die Liturgie in griechischer Sprache vorgetragen, aber jeweils simultan
ins Syrische Ubersetzt.”

Theodoret von Cyrus (ca. 393—ca. 466) wuchs in Antiochien auf. Er ge-
noss eine klassische Ausbildung und wurde zu einem der fruchtbarsten
Schriftsteller der griechischen Kirche mit einem reinen Attisch.” Sein Hinter-
grund aber war syrisch. Seine Mutter besuchte regelmissig den Eremiten
Macedonius, der kein Griechisch kannte.?? Auch sein Vater konnte mit Mace-
donius sprechen. Theodoret absolvierte in Antiochien eine klassische griechi-
sche Bildung, trat dann aber in ein Kloster in der Nihe von Apamaa ein, des-
sen Monche zum grossen Teil Syrisch sprachen.®! Die syrisch-griechische
Doppelprigung setzte Theodoret in Stand, die historia religiosa zu schreiben
und damit griechische Leser mit den asketischen Leistungen der Eremiten Sy-
riens vertraut zu machen.’? Er pflegte nahen Umgang mit den Asketen det
antiochenischen Berge.

Macedonius war der wichtigste fir thn. Theodorets Mutter war dreizehn
Jahte ohne Kinder geblieben, sie trug es mit Gelassenheit. Ihr Mann aber litt

73 Simmel: Die Grosstidte und das Geistesleben, 121.

7+ Pallad. Dial. V,18 (SC 341,108-110).

5 Inev. Mt h.7,2 (PG 57,74).

76 Sozom. h.e. (,2,6 (FC 73/4,956).

7 Theodotr Mops.: Apud Niketas Akominatos (PG 139, 1390C); Brock: Greek and
Syriac, 152.

8 Egérie: Journal 47,3s. (SC 296,314).

7 Photius: cod. 203.

80 Theodoret: hist. rel. XII1,7 (SC 234,488), cf. H.e. V,20; Festugiére: Antioche, 282—
289.

81 Liebeschuetz: Antioch, 62.

82 Liebeschuetz: Antioch, 62.



Mehrsprachigkeit im spitantiken Antiochien 57

schwer unter der Kindertlosigkeit. Die Mutter wandte sich schliesslich an
Macedonius und gebar dann nach vierjahrigem Warten Theodoret. Theodo-
ret ging oft zum Eremiten und erhielt von ihm Belehrung und den Segen.®
Die beiden fihrten ihre Unterhaltung offensichtlich in Syrisch. Beim Saulen-
aufstand im Februar 387 stieg Macedonius von den Bergen herab in die Stadt
und stellte sich den kaiserlichen Beamten in den Weg, die zum Gericht unter-
wegs waren und ermahnte sie zur Milde. Der Kaiser konne doch nicht seiner
umgestiirzten Standbilder wegen Menschen, die Gottes Ebenbilder seien,
hinrichten lassen. Er sprach diese Worte in syrischer Sprache, die dann ein
Dolmetscher ins Griechische tbertrug.#* Wie vertraut Theodoret trotz seiner
griechischen Bildung mit dem Syrischen geblieben ist, zeigt der Umstand,
dass der unheilvolle Dimon, der ihm nachts entgegentritt, diese Sprache
spricht. Die Anhinger Markions wehrten sich gegen die Massnahmen des Bi-
schofs Theodoret, indem sie zu magischen Praktiken Zuflucht nehmen.
Theodoret berichtet:

«In einer Nacht kam so ein unheilvoller Dimon und schrie in syrischer Sprache:
Was streitest du da gegen Markion? Warum hast du den Kampf gegen ihn unter-
nommen? Was hat er dir je Ubles getan? Stelle ein den Kirieg, lege ab die Feind-
schaft, und du wirst erfahren, ein wie grosses Gut die Ruhe ist. Denn wisse wohl,
lingst hitte ich dich getroffen, misste ich nicht sehen, wie der Chor der Mirtyrer
mit Jakobus dich beschiitzo.»%

Auf zwei weitere antiochenische Eremiten sei hingewiesen: Aphraat und Pe-
trus.5 Der erste wurde in Persien als Kind einer vornehmen Familie geboren,
eilte aber als Erwachsener, die Magier nachahmend, nach Westen, kam nach
Edessa und schliesslich nach Antiochien. Dort lernte er einige Worte Grie-
chisch und trug dann einer immer stirker wachsenden Zuhorerschaft seine
Gedanken in einem Mischbarbarisch (uiloBopBépw) vor.?” Petrus stammte
aus Galatien, reiste Uber Palastina nach Antiochien. Hier lebte er als Asket in
einem Grabhaus, das Uber eine Leiter zuganglich war. Die Muttet Theodorets
besuchte ihn wegen eines Augenleidens, sie wurde davon und auch von ihrer
Putzsucht geheilt. Sieben Jahre spater gebar sie Theodoret, der als Knabe
dann oft auf den Knien des Eremiten sass und von ihm mit Trauben und Brot
gefuttert wurde.®® Die Mutter schickt jhren Sohn jede Woche zu Petrus «und
hiess mich seinen Segen holen».

Die bisherigen Ausfihrungen betreffen weitgehend das gesprochene Sy-

8 Hist. rel. XII1,18 (SC 234,500).

8 Hist. rel. XIIL,7 (SC 234,488-490).

8 Hist. Phil. XX1,15-16 (SC 257,94).

8  Fur andere Eremiten s. Festugiére: Antioche, 245-289: Les ermites antiochiens.
87 Theodoret: Hist. rel. VII1,2 (SC 234,376); h.e. TV,26.

8 Hist. rel. IX,4s. (SC 234,414).



58 Rudolf Brindle

risch. DartGber darf aber nicht vergessen gehen, dass es eine breite und wich-
tige Literatur in dieser Sprache gibt.®” In die Fruhzeit dieser Literatur gehott
Tatian, der seine Schriften in griechisch wie in syrisch verfasst hat. Herausra-
gende Vertreter der syrischen Literatur sind Bardaisan (gest. 222) und
Ephrim der Syrer (gest. 373). Sein Lob singt Sozomenos: er wird «liest man
ihn in griechischer Ubertragung nicht weniger bewundert als in der syrischen
Sprachgestal.”

Abschliessend werfen wir noch einen Blick in das 6. Jahrhundert. Severus,
Patriarch von Antiochien in den Jahren 512-518, hatte lange Jahre in einem
Kloster bei Gaza verbracht und war zutiefst von der dort herrschenden mo-
nophysitischen Christologie geprigt. Im Zuge der kaiserlichen Ausséhnungs-
politik auf der Grundlage des Henotikons konnte er den bischéflichen Stuhl
von Antiochien besteigen, musste dann aber im Jahre 518 ins Exil. Jakobus
Baradaeus (gest. 578) tibernahm sein Erbe und organisierte im gesamten
Osten die monophysitisch gepriagte Kirche, die als die Kirche der Jakobiten
bekannt wurde. Im Jahre 540 haben die Perser Antiochien erobert, gepliin-
dert und weitgehend zerstort. Die zerstorte Stadt wurde in wesentlich kleine-
ren Dimensionen wieder aufgebaut.?’ Glanville Downey hat in seinem Mei-
sterwerk uber Antiochien die These formuliert, die separatistische religiose
Bewegung sei durch den lokalen Patriotismus, der seine Kraft vor allem aus
der syrischen Sprache bezogen habe, geférdert worden.”? Die von Byzanz ab-
getrennte Kirche der Jakobiten habe ihrerseits der syrischen Sprache weiteren
Auftrieb gegeben. Daran ist sicher etwas Richtiges. Die Verbindung zwischen
monophysitischer Kirche und sytischer Sprache darf indes, darauf haben
Jones u.a. mit Recht verwiesen, nicht so ausschliesslich gesehen werden. Es
genugt darauf hinzuweisen, dass Jakobus Baradaeus auch in griechischspra-
chigen Gebieten missioniert und Bischofe eingesetzt hat.”

Lateratur

Augustinus, Hieronymus: Epistulae mutuae. Briefwechsel, Gb. u. eing. v. A. Fiirst (FC
41/1, n.2), Turnhout 2002.

G. Bardy: La question des langues dans I’église ancienne, Paris 1947.

H.D. Betz: Der Galaterbrief, Minchen 1988.

8 Macmullen: Provincial languages, 5; Uberblick iiber die syrische Literatur in LACL
20023, 655¢,

% H. e 3,162 (FC 73/2, 403),

1 Downey: Antioch, 546-553.

%2 Downey: Antioch: 534.

9 Jones: Were ancient heresis national, 290f.



Mehrsprachigkeit im spitantiken Antiochien 59

S. Brock: Greek and Syriac in late antique Syria, in: A.K. Bowman, G. Woolf (Hg.): Li-
teracy and Power in the Ancient World, Cambridge 1994, 149-160.

P. Brown: Autoritit und Heiligkeit, Stuttgart 1998.

M.A. Chancey: The Epigraphic Habit of Hellenistic and Roman Galilee, in: J. Zangen-
berg, H.W. Attridge. D.B. Martin (Hg.): Religion, Ethnicity, and Identity in Ancient
Galilee, 83-98.

W.v. Christ: Wilhelm von Christs Geschichte der griechischen Literatur, umgearbeitet
v. W. Schmid u. O. Stihlin, II,2, Minchen 1924,

G. Downey: A History of Antioch in Syria from Seleucus to the Arab Conquest, Prin-
ceton 1961.

—: Antioch in the age of Theodosius the Great, Norman 1962.

G. Fatouros, T. Krischer (Hg.): Libanios Antiochikos (or. XI). Zur heidnischen Renais-
sance in der Spitantike, Wien 1992

A.]. Festugiere: Antioche paienne et chrétienne, Paris 1959.

J.A. Fischer (Hg.): Die Apostolischen Viter, Darmstadt 1964.

J.A. Fitzmyer: Essays on the Semitic background of the New Testament, London 1971.

—: Did Jesus speek Greek? BARev 18 (1992) 58—-63.

M. Fuhrmann: Art. «Ammianus Marcellinus», Der Kleine Pauly 1, Stuttgart 1964, 302—
304.

M: Guttman: Clavis Talmudis, III/1, Wratislaviae 1924.

E. Haenchen: Die Apostelgeschichte (KEK 3/16), Gottingen 1965.

M. Hengel: Judentum und Hellenismus, Ttubingen 1969, >1988.

K. Holl: Kultursprache und Volkssprache in der altchristlichen Mission, in: H. Froh-
nes, U. W. Knorr (Hg.): Kirchengeschichte als Missionsgeschichte, Bd. 1: Die Alte
Kirche, Minchen 1974, 389-396.

A.H.M. Jones: St. John’s Parentage and Education, HTR 46 (1953) 171-173.

—: Were ancient heresies national or social movements in disguise?, in: JThS n.s. 11
(1959) 280-298.

H. Kennedy, J.H.W.G Liebeschuetz: Antioch and the villages of Northern Syria in the
fifth and sixth centuries A.D. Trends and problems, Nottingham Medieval Studies
32 (1988) 65-90.

C. Kondoleon (Hg.): Antioch. The lost ancient City, Princeton 2000.

C.H. Kraeling: The Jewish Community at Antioch, JBL 51 (1932) 130-160.

F. Lot: La langue de commandement dans les armées romaines, in: Recueil des travaux
historiques de Ferdinand Lot, Tome II, Geneve 1970, 181-187.

J.H.W.G. Liebeschuetz: Antioch. City and imperial Administration in the later Roman
Empire, Oxford 1972.

M. Maas: People and Identity in Roman Antioch, in: C. Kondoleon (Hg.): Antioch. The
lost city, Worcester 2001, 1321,

R. MacMullen: Provincial languages in the Roman Empire, A]Ph 87 (1966) 1-17.

H.I. Marrou: Histoire de I'éducation dans 'antiquité, Paris 1955, 61965.

W.A. Meeks, R.I.. Wilken: Jews and Christians in Antioch in the first four centuties of
the common era (SBL 13), Missoula 1978.

F. Millar: Empire, community and culture in the Roman Near East: Greeks, Syrians,
Jews and Arabs, Journal of Jewish Studies 38 (1987) 143-164.



60 Rudolf Brindle

—: A Greek Roman Empire. Power and Belief under Theodosius 11, 408-450, Berkeley
2006.

C.D.G. Miiller: Geschichte der orientalischen Nationalkirchen, Géttingen 1981.

AF. Norman (Hg.): Antioch as a Centre of Hellenic Culture as observed by Libanius,
Liverpool 2000.

G. Neumann, J. Untermann (Hg.): Die Sprachen im rémischen Reich der Kaiserzeit
(Beihefte der Bonner Jahrbiicher 40), Bonn 1980.

F. Overbeck: Uber die Auffassung des Streits des Paulus mit Petrus in Antiochien (Gal.
2,1f)) bei den Kirchenvitern, in: Werke und Nachlass, Bd. 2, hg.v. E.W. Stege-
mann, R. Briandle, Stuttgart 1994, 231-320.

P. Petit: Libanius et la vie municipale a Antioche au IVe siecle apres J.-C., Paris 1955.

C. Piétri: Esquisse de conclusion, in: C. Kannengiesser (éd.): Jean Chrysostome et
Augustin, Paris 1975.

B. Rochette: Grecs et Latins face aux langues étrangeres. Contribution a étude de di-
versité linguistique dans 'antiquité classique, Revue belge de philologie et d’histoire
73 (1995) 5-16.

J. Roloff: Die Kirche im Neuen Testament, G6ttingen 1993,

I. Sandwell, J. Huskinson: Culture and Society in the later Roman Antioch, Oxford
2004.

T. Schmeller: Das paulinische Christentum und die Sozialstruktur der antiken Stadt.
Uberlegungen zu Webets «T'ag von Antiochien», in: H. Bruhns, W. Nippel (Hg.):
Max Weber und die Stadt im Kulturvergleich, Géttingen 2000, 107-118.

V. Schultze: Altchristliche Stadte und Landschaften. ITI. Antiocheia, Giitersloh 1930.

J.N. Sevenster: Do you know Greek? How much Greek could the first Jewish Christi-
ans have known, Leiden 1968.

G. Simmel: Die Grosstidte und das Geistesleben, in: ders.: Aufsidtze und Abhandlun-
gen 1904-1908 (Georg Simmel Gesamtausgabe Bd. 7), Frankfurt a.M. 1995, 116—
131.

M. Stern: Greek and Latin authors on Jews and Judaism, Vol. II, Jerusalem 1980.

M. Wallraff: Oratio funebris in laudem Sancti Chrysostomi. Epitaffio attribuito a Mar-
tirio di Antiochia (BHG 871, CPG 65,17), trad. C. Ricci (Quaderni della Rivista di
Byzantantinistica 12), Spoleto 2007

J. Wetner: Die Fremdsprachenproblematik in der griechisch-rémischen Antike, in:
C.W. Mdller et al. (Hg.): Zum Umgang mit fremden Sprachen in der griechisch-r6-
mischen Antike, Stuttgart 1992, 1-20.

R.L. Wilken: John Chrysostom and the Jews, Berkeley 1983.

J. Zangenberg, H.W. Attridge, D.B. Martin (Hg.): Religion, Ethnicity, and Identity in
Ancient Galilee. A Region in Transition, Tubingen 2007.

Abstract

This conttibution explores the phenomenon of plurilinguism in Late Antiquity Anti-
och. Antioch was one of the most important cities of the Roman Imperium, the admi-
nistrative and military center of the Roman East. The surrounding villages were popu-
lated by Syrian-speaking people; in the city itself, the Greek language was predominant.



Mehtsprachigkeit im spitantiken Antiochien 61

While the majority of the city’s inhabitants were probably bilingual, they did not neces-
sarily speak Syrian. «There must have been a good deal of more or less shamefaced bi-
lingualism» (Liebeschuetz). Because it was the language of the Romans, Latin was also
spoken by some who lived in Antioch, including members of the administration and
officers of the courts. The orders of the Roman army were also delivered in Latin.

It is possible that John Chrysostom had a background in Latin and actually spoke
the language. He was a brilliant rhetorician and wrote in Attic Greek. The Syrian lan-
guage was, for him, the language of the monks living in the mountains behind Antioch.
These monks were, for Chrysostom, the real philosophers. Chrysostom’s opinion in
this matter led him to stand in opposition to the elite of the city, who completely igno-
red the contribution of the Syrian-speaking people. In the sixth century, when the Ja-
cobean church was separated from Bycance, the Syrian language was finally recognized
as having great importance to the church.

Rudolf Brandle, Basel



	Mehrsprachigkeit im spätantiken Antiochien

