
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: [1]

Artikel: Mehrsprachigkeit im spätantiken Antiochien

Autor: Brändle, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mehrsprachigkeit im spätantiken Antiochien1

Neues Testament

Im Vorhof des Palastes des Hohenpriesters wurde Petrus als Anhänger Jesu
identifiziert. Sein galiläisches Aramäisch hatte ihn verraten.2 In Jerusalem trafen

vor allem für die Tage des Passafestes Juden aus dem ganzen Lande ein.
Sie sprachen verschiedene aramäische Dialekte. In der Stadt waren aber auch
Juden wohnhaft, die aus der Diaspora zurückgekehrt waren und eigene
Synagogen gegründet hatten. In der Apostelgeschichte werden die Synagoge der
Libertiner, d.h. der Freigelassenen und der Cyrenäer und Alexandriner
genannt.3 In diesen Synagogen wurde griechisch gepredigt und gebetet wie in
den Synagogen Alexandriens und anderer Städte. Zwischen den Hellenisten,
den griechisch akkulturierten Juden und den Hebräern, denjuden, die aramäisch

sprachen und hebräisch beteten — beide Gruppierungen bekannten Jesus
als den Messias Israels — kam es zu Konflikten, die die Apostelgeschichte auf
die Probleme bei der Versorgung der Witwen zurückführt. Die Urgemeinde
löste dieses Problem durch die Einsetzung der sieben Diakone. Einer von
ihnen war Nikolaus, ein Proselyt aus Antiochien.4 Mit Nikolaus wird Antiochien

zum ersten Mal erwähnt, die Stadt, die für die Geschichte der Christenheit

ausserordentliche Bedeutung gewinnen sollte.
Die Konflikte hatten aber mit Sicherheit auch theologische Hintergründe.

Der Wortführer der Hellenisten war Stephanus, der zum Protomärtyrer wurde.

Im Anschluss daran kam es zu einer ersten Flucht hellenistischer Jesusanhänger

aus Jerusalem, sie gingen nach Samarien, später nach Phönizien und
Cypern, dann auch nach Antiochien. Und hier wurde nun das Evangelium
erstmals auch den Griechen, d.h. Nichtjuden verkündigt.5 Antiochien kommt
für die Ausweitung der Verkündigung auf Nichtjuden eine herausragende
Bedeutung zu. Lukas hält in der Apostelgeschichte fest: «Und die Hand des

1 Diesem Beitrag liegt ein Vortrag zugrunde, den ich am 23. Februar 2008 im Rah¬

men einer Tagung zum Thema «Vie quotidienne et pluralité des langues. Plurilin-
guisme dans les chrétientés du Bas-Empire» an der Universität Fribourg gehalten
habe. Ich widme diesen Text meinem verehrten Kollegen Martin Anton Schmidt
in Erinnerung an unsere Pfarrerzeit in Kilchberg/BL (1947-1955 resp. 1964—

1974) und die gemeinsamen Jahre an der theologischen Fakultät der Universität
Basel.

2 Mt 26,73.
3 Apg 6,9.
4 Apg 6,5.
5 Apg 11,20.

ThZ 65 (2009) Sonderheft, S. 47-61



48 Rudolf Brandie

Herrn war mit ihnen, und eine grosse Zahl, die zum Glauben kam, bekehrte
sich zum Herrn».6 Die antiochenische Gemeinde setzte sich von da an aus
Juden und Heiden zusammen, so war sie vermutlich faktisch schon sehr bald
zweisprachig. Griechische Sprache und Kultur hatten auch in Israel grossen
Einfluss gewonnen.7 In der Jüngerliste Mk 3,17—19 tragen zwei, rechnet man
Petrus dazu, drei Jünger rein griechische Namen: Andreas und Philippos.
Vier haben aramäische Namen in gräzisierter Form (Thomas, Bartholomaios,
Thaddaios, Matthaios). Der Völkerapostel trägt den Doppelnamen Saulus/
Paulus. Jesus und seine Jünger sprachen aramäisch, sie hatten aber mit grosser
Wahrscheinlichkeit Kenntnisse der griechischen Sprache. Die mündüche
Überlieferung wird in aramäischer Sprache gefasst gewesen sein, hinter dem
Gleichniskapitel in Mk 4 ist das Aramäische noch zu spüren.8 Die schriftliche
Fixierung von Jesu Botschaft, seinen Worten und Taten, seinem Tod und
seiner Auferstehung wurde indes in griechischer Sprache niedergeschrieben.
Damit bildet die Jesusbewegung, aus der später dann die neue Religion des

Christentums hervorgegangen ist, die grosse Ausnahme unter den Religionen.

Diese haben die Sprache der Anfange beibehalten: das Hebräische, das

Sanskrit, das Arabische. Damit aber ist die Mehrsprachigkeit im Christentum
von den frühen Anfängen her schon angelegt.

Die Jerusalemer Gemeinde entsandte Barnabas nach Antiochien. Barnabas

war ein angesehenes Mitglied der Urgemeinde in Jersualem, er hatte einen
Acker verkauft und den Erlös den Aposteln zu Füssen gelegt.9 Wir haben
damit zu rechnen, dass Barnabas zu den aus Jerusalem Vertriebenen gehörte
und zusammen mit Lucius von Cyrene und anderen die anüochenische
Heidenmission angefangen hatte.10 Wenn das stimmt, dann wäre er als

Abgesandterjerusalems nach Antiochien zurückgekommen. Dort sah er — nach
den Worten der Apostelgeschichte — die Gnade Gottes und freute sich
darüber. Anschüessend fuhr er nach Tarsus und kehrte mit Saulus/Paulus nach
Antiochien zurück. Hier wurden die Christusgläubigen erstmals Christen
genannt. «Christen» ist eine Fremdbezeichnung für diese Gruppe von
Menschen, die aus Juden und Heiden zusammengesetzt war und Jesus Christus als

ihren Herrn bekannte. Mit anderen Worten: die antiochenische Gemeinde
war durch die Aufnahme von Nichtjuden zu einer Gruppe geworden, die für
Aussenstehende von der jüdischen Gemeinschaft unterscheidbar geworden
war.

Max Weber spricht an verschiedenen Stellen in seinen Werken vom «Tag
von Antiochien»,11 der für ihn ein weltgeschichtliches Ereignis markiert: erst-

6 Apg 11,21.
7 Dazu Hengel: Judentum und Hellenismus.
8 Fitzmyer: Essays on the Semitic background; ders.: Did Jesus speek Greek.
9 Apg 4,37.
10 Apg 13,1; Haenchen: Apostelgeschichte, 313—315.



Mehrsprachigkeit im spätantiken Antiochien 49

mais habe hier eine interreligiöse Verbrüderung stattgefunden. In Antiochien
wie auch in anderen von Paulus geprägten Gemeinden wurden nicht nur
«religiös begründete soziale Barrieren abgebaut, sondern auch solche, die mit
Abstammung, Besitz, Bildung, Geschlecht usw. zu tun hatten».12 Die Einheit
der Gemeinde hatte die traditionellen Grenzen überschritten. Prägnanten
Ausdruck Endet diese Einheit in der Formel von Gal 3,27f., die Paulus wohl
aus der ihm überlieferten Tradition der antiochenischen Gemeinde übernommen

hatte. In diesen Versen werden drei Gegensatzpaare genannt, Juden und
Griechen, Sklaven und Freie, Männer und Frauen, alle drei waren auch sozial
relevant.13

Das Miteinander von Juden und Griechen in der einen Christengemeinde
hat bekanntlich zu Spannungen geführt, die man gemeinhin den antiochenischen

Zwischenfall nennt. Hier kann nicht näher darauf eingegangen werden,
festgehalten sei nur, dass die Jerusalemer Christengemeinde, die zunehmend
unter Druck von jüdischer Seite geraten war, ihre Vertreter nach Antiochien
schickte und dass daraufhin Petrus und Barnabas und wohl die anderen
Gemeindeglieder jüdischer Herkunft sich von den gemeinsamen Mahlzeiten
zurückzogen. Streitpunkt war offensichtlich nicht die Öffnung der Gemeinde
für Nichtchristen, sondern die Tatsache, dass ihre jüdischen Mitglieder nun
nicht mehr nach jüdischem Gesetz lebten. Wir haben die Darstellung dieses

Konflikts ausschliesslich aus der Sicht des Paulus, wie er sie uns im Galater-
brief gegeben hat. Paulus schreibt, er habe dem Kephas «ins Angesicht
widerstanden»,14 faktisch aber hat er sich in Antiochien vermutlich nicht durchsetzen

können.15

Jüdische Gemeinde

Antiochien hatte seit frühester Zeit eine jüdische Gemeinde. Seleukos I. Ni-
kator (ermordet 281), der Stadtgründer, hatte Juden für ihren Dienst in seiner
Armee Land um Antiochien gegeben.16 Zu Antiochien gehörte ein grosses
Territorium mit zahlreichen Dörfern, die syrische Namen trugen.17 Liebe-

11 Schmeller: Das paulinische Christentum.
12 Schmeller: Das paulinische Christentum, 107.
13 Roloff: Kirche im Neuen Testament, 94.
14 Gal 2,11.
15 Zum Konflikt s. Betz: Galaterbrief, 198—211. Der Streit der beiden Apostel hatte

schon Augustin und Hieronymus beschäftigt und zu einem Briefwechsel voller
Spannungen geführt. S. Augustinus, Hieronymus: Epistulae mutuae, FC 41.1.2.
Overbeck: Auffassung.

16 Josephus: c. Ap. 2,39; Ant. 12,119; Betz: Galaterbrief, 198.
17 Liebeschuetz: Antioch, 62.



50 Rudolf Brandie

schuetz spricht von 2500 Quadratmeilen.18 Die Juden in und um Antiochien
sprachen wohl aramäisch resp. syrisch.19 Sie gehörten verschiedenen
Gesellschaftsschichten an. Asabinus ist curialis,20 die Juden, die sich 392 finanziell
an den Mosaiken zur Verschönerung der Synagoge in Apamea beteiligen, sind
wohlhabende Leute und tragen griechische Namen.21 Bei diesen, aber auch
bei Juden, die nicht dem Stand der Dekurionen angehörten, sind Griechischkenntnisse

vorauszusetzen.
Zwischen Antiochien und dem Land Israel bestanden enge Beziehungen.

Die syrische Metropole galt gewissermassen als Aussenposten des Landes
Israel.22 Rabbinische Texte rechneten den im Norden der Stadt gelegenen See

zu den sieben Seen, die Eretz Israel umgaben.23 Rabbinen besuchten die im
Gebiet von Antiochien gelegenen Dörfer und sammelten dort Geld für Eretz
Israel.24 R. Tanhuma bar Abba disputierte mit Heiden in Antiochien über den

jüdischen Glauben.25 Aus der Rede des Libanius über das Patronatswesen
erfahren wir, dass jüdische Landarbeiter seit vier Generationen auf dem Land
arbeiteten, das im Besitz seiner Familie lag.26 Für die Kommunikation
zwischen ihnen und der Familie des Libanius muss vorausgesetzt werden, dass
sie Griechischkenntnisse hatten. Der stadtbekannte Rhetor setzte sich in
einem Brief an Priscianus, den Statthalter der Provinz Euphratensis, für das

Wohl der jüdischen Gemeinde von Antiochien ein.27 Acht Briefe aus seiner
Feder an den Patriarchen in Tiberias sind erhalten.28 Der Patriarch, wohl
Gamaliel V., verstand nicht nur Griechisch, sondern war mit der griechischen
Kultur vertraut; die Anspielung auf Odysseus in Brief 1098 setzt das voraus.29

Juden aus Antiochien Hessen sich gern in Beth Schearim bestatten, die dortigen

Inschriften sind zum grossen Teil in griechischer Sprache verfasst.30

18 Liebeschuetz: Antioch, 40f.; Auf S. 303 findet sich eine Karte des antiochenischen
Territoriums.

19 Wichtig für die Bildung des Syrischen, zumal als Literatursprache eigenen Ranges,
war Edessa (heute Urfa im Südosten der Türkei). Der aramäische Dialekt von
Edessa wurde ab dem zweiten Jahrhundert n.Chr. mehr und mehr zur
beherrschenden Sprache des syrischen Raumes, s. Müller: Geschichte, D275.

20 Meeks, Wilken: Jews and Christians, 12.
21 Downey: Antioch, 447; Kraeling: Jewish community, 158; Wilken: John Chrysos-

tom, 57.
22 Dazu Eintrag «Antiochia» in: Guttman: Clavis Talmudis.
23 Meeks, Wilken: Jews and Christians, 1.
24 Deut. Rab 4,8; Lev. Rab. 4,3.
25 Gen. Rab. 19,4.
26 Or. 47,13-16.
27 Ep. 1251; Meeks, Wilken: Jews and Christians, 60.
28 Meeks, Wilken: Jews and Christians, 11.59—63.
29 Meeks, Wilken: Jews and Christians, 62; Stern: Greek and Latin authors, 595; s.

Brown: Autorität und Heiligkeit, 70—72.



Mehrsprachigkeit im spätantiken Antiochien 51

Ubanius

Im vierten Jahrhundert n.Chr. galt Antiochien als die Perle des Orients, deren
Lob der den alten Kulten treu gebliebene Rhetor Libanius mit bewegten
Worten gepriesen31 und deren Ruhm auch Johannes Chrysostomus christlich
gefasst hevorgehoben hat.32 Seit ihrer Gründung als Metropolis Syriens durch
Seleukos I. Nikator am 22. Mai 300 v.Chr. war die Stadt bewohnt von einem
Völkergemisch. Neben Griechen, Juden und Syrer wohnten Phönizier, Araber,

Perser, Ägypter und Inder in Antiochien.33 Händler aus aller Herren Länder

erschienen in der syrischen Metropole, sogar chinesische Annalen erwähnen

sie.34 Strassen und Plätze waren erfüllt von den verschiedensten
Sprachen, die wichtigsten waren Griechisch und Syrisch sowie für die Bereiche
von Verwaltung und Armee Latein. Die Antiochener waren indes immer
stolz, dass Griechen die ersten Siedler waren.35 Libanius war in der zweiten
Hälfte des vierten Jahrhunderts der gefeierte Professor für griechische Rhetorik

in Antiochien. In ihm stellt sich mit einer Formulierung von Wilhelm
von Christ, «der Typus des Sophisten (in Libanius) völlig rein dar. Er ist
nichts anderes und will nichts anderes sein, als Formkünstler der Prosarede
im Sinne des strengen Klassizismus».36 Zwischen der Sprache seiner Reden,
wohl auch in ihrer mündlichen Form, und dem Alltagsgriechisch bestanden
mit Sicherheit grosse Differenzen. Libanius erwähnt, dass er gern mit
Budenbesitzern und Handwerkern geredet habe.37 Für das bei dieser Gelegenheit
gesprochene Griechisch haben wir leider keine Zeugnisse. Zum Leidwesen
von Libanius richtete der Stadtpräfekt nach der Revolte von 387 eine Professur

für Latein ein, um ihm, wie Libanius meinte, Konkurrenz zu machen.38 Er
empfand es nicht als Mangel, dass er diese Sprache nicht beherrschte. Wenn
er einen lateinischen Brief erhielt, benötigte er einen Übersetzer,39 fand es

30 Kraeling: Jewish community, 158; Wilken: John Chrysostom, 57. Zu den Inschrif¬
ten Chancey: Epigraphic Habit, 88. Lokalsprachen sind in Inschriften sehr rar.
Eine Grabinschrift in Sepphoris ist aramäisch, wenige Ostraka sind es auch, sonst
eben griechisch. In Beth Shearim sind 80% der Inschriften griechisch.

31 Fatouros, Krischer: Libanios Antiochikos; Or. 11: The Antiochikos: In praise of
Antioch, in: Norman: Antioch as a centre of Hellenic Culuture, 3-65.

32 De stat. h. 2,2 (49,35); In princ. Act. h. 2,6 (51,86), In ep. I ad Cor. h. 21,6 (61,178).
33 Malalas: chron. VIII, 201,18-202,6; 346,21-347,7; Josephus: Ap. 11,39; Ant.

12,119; Bell. 7,43; Strabo: 15,1,73; 16,2,4; Libanius: Or. 11,165.
34 Karte der Handelsstrassen bei Petit: Libanius, 306.
35 Malalas: 211,19; Evagrius Scholasticus, h.e. 1,20 (FC 57/1, 178).
36 V. Christ: Griechische Lit. 11,2, 996.
37 Or. II, 6; 36,4; 58,4£, 22.
38 Lib. Or. I, (Autobiographie) 255f; Festugière: Antioche, 467.
39 Ep. 1004.



52 Rudolf Brändle

aber umgekehrt unerhört, dass ein neu ernannter Comes Orientis des
Griechischen nicht kundig war.40

l^atein

Latein, die Sprache der römischen Herren, war auch im Osten so etwas wie
die Amtssprache. Münzen wurden noch bis in die Zeit Justinians (527—565)
mit lateinischen Inschriften geprägt. Verhandlungen vor Gericht wurden
zwar in der Regel in Griechisch geführt. Selbst beim Prozess im Jahre 216,
der in Gegenwart von Kaiser Caracalla geführt wurde, waren die Aufschrift
des Protokolls und das Urteil lateinisch, die Verhandlungen aber wurden
griechisch geführt, auch der Kaiser bediente sich dieser Sprache.41 Nach Ulpian
(ermordet 223) waren vor Gericht auch Antworten in Syrisch möglich.42 Beide

Aussagen setzen voraus, dass die Anwesenden wenigstens zum Teil zwei-
oder sogar dreisprachig waren.

Johannes Chrysostomus wusste, dass solide Lateinkenntnisse nötig sind,
wenn ein junger Mann am kaiserlichen Hof Karriere machen wollte.43 Er
selbst soll nach einer Notiz bei Sozomenos eine iuristische Karriere
angestrebt, sich dann aber für das Studium der Heiligen Schrift entschlossen
haben.44 Wie immer diese Nachricht beurteilt wird, Tatsache ist, dass Johannes
die lateinische Sprache gut beherrschte. Das belegt ein Abschnitt aus der neu
edierten Oratio funebris, die fälschlicherweise dem Martyrius von Antiochien
zugeschrieben wird.45 Anlässlich der Begegnung mit Kaiser Arcadius und
Gainas, einem gotischen General in römischen Diensten, bei der dieser die

Forderung stellte, ihm und seinen arianischen Truppen sei eine eigene Kirche
in der Hauptstadt zur Verfügung zu stellen, sprach der General lateinisch.
Johannes antwortete ihm sehr gewandt in der gleichen Sprache.46 Seine
Lateinkenntnisse hat er möglicherweise schon früh erworben. Der Umstand, dass

sein Vater Secundus47 und eine seiner Tanten Sabiniana48 hiessen, könnte dar-

40 Or. 11, 1004;1036; 10, 434; I, 133.
41 Marrou: Education, 376; zum Prestige des Lateins in rechtlichen Belangen s.

Festugière: Antioche, 411 f.
42 Dig. XLV,1,1,6; MacMullen: Provincial languages, 2.
43 Adv. opp. vitae mon. 111,5 (PG 47,357).
44 Soz. h.e. 8,2,5 (FC 73/4,954); vgl. Sokr. h.e. 6,3,2 (GCS 312£), der als Grund für

den Wechsel angibt, Johannes habe die Korruption und Ungerechtigkeit des

Lebens in den Gerichten erkannt.
45 Wallraff: Oratio funebris.
46 § 50, Wallraff: Oratio funebris, 102: rp xcöv 'ItccVbv ^xovfi.
47 Jones: St. John's Parentage and Education.
48 Ep. Ad Olymp. VI,1,53 (SC 13bis,130); Pallad. Hist. Laus. 41. Sabiniana besuchte



Mehrsprachigkeit im spätantiken Antiochien 53

auf hinweisen, dass Johannes aus einer lateinischen Familie stammte. In
diesem Kontext fällt auch auf, dass sich unter den Diakoninnen, von denen
Johannes sich bei seinem Gang ins Exil im Baptisterium der Hagia Sophia
verabschiedet, auch eine Frau mit dem lateinischen Namen Silvina findet.49

Wichtig war Latein ausserdem in allen Belangen der Armee.50 Im Neuen
Testament begegnet Legion als lateinisches Fremdwort im griechischen
Text.51 Noch bis Ende des 6. Jahrhundert wurden im byzantinischen Heer die
Befehle lateinisch gegeben.52 Antiochien war Sitz des magister militum per
orientem. Der Vater von Johannes Chrysostomus hatte in dessen Verwaltung
eine wichtige Stellung inne, er trug den lateinischen Namen Secundus.53 Die
Diakonin Sabiniana, die Johannes von Antiochien aus in seinem Exil in Ku-
kusus besuchte, war eine Schwester von Secundus.54

Das Latein war ferner in Antiochien präsent durch römische Bürger, die
in der Stadt Handel trieben und politisch offensichtlich einflussreich waren.
Caesar berichtet in seinem Buch über den Bürgerkrieg, diese Bürger seien bei
der Stellungnahme der Stadt gegen Pompejus und für Caesar entscheidend
gewesen.55 Am Rande sei bemerkt, dass die Briefe des Ignatius, der Anfang
des 2. Jahrhunderts Bischof von Antiochien war, lateinische Lehnwörter
enthalten.56

Spannend ist die Gestalt eines anderen antiochenischen Bischofs, der
offensichtlich zweisprachig war. Evagrius stammte möglicherweise aus einer
lateinischen Familie und durchlief bis 362 die Ämterlaufbahn. Er ging dann für
zehn Jahre in den Westen und kehrte 372 nach Antiochien zurück. Er schloss
sich der von Rom gestützten Gruppe der Eustathianer an und wurde 388

Nachfolger von deren Bischof Paulinus. Er erstellte die jüngere lateinische
Übersetzung der Vita Antonii des Athanasius. Hieronymus erwähnt Evagrius
in De viris illustribus 125. Hieronymus wird Evagrius persönlich gekannt
haben. Er hat sich in den Jahren 374—379 in Syrien, vor allem in Antiochien
aufgehalten. Hieronymus war der griechischen wie der syrischen Sprache mäch-
tig.57

Der Historiker Ammianus Marcellinus wurde um 330 geboren, wuchs in

Johannes von Antiochien aus in seinem Exil in Ivukusus.
49 Pallad. Dial. X,52 (SC 341,206). Zu den Beziehungen des Johannes zum Westen s.

Piétri: Esquisse de conclusion.
50 S. Maas: People and Identity, 15f.
51 Mk 5,9; Mt 26,53.
52 Lot: La langue de commandement.
53 Jones: St. John's Parentage and Education.
54 Ep. Ad Olymp. VI,1,53 (SC 13bis,l 30); Pallad. Hist. Laus. 41.
55 Gaius Iulius Caesar: bell. civ. 111,10.
56 Fischer: Die Apostolischen Väter, 122.
57 Ep. 17,2.



54 Rudolf Brandie

einem griechischsprachigen Haus in Antiochien auf, diente in einer Elitetruppe,
machte verschiedene militärische Aktionen in Gallien und Persien mit. Er

hat sich der lateinischen Sprache erstaunlich bemächtigt, sein Stil gilt indes als

sehr künstlich.58 Er ist Adressat eines Briefes von Libanius.59

Syrisch

In Antiochien sprachen vor allem die Angehörigen der Unterschicht
Syrisch.60 In den umliegenden Dörfern wurde vermutlich nahezu ausschliesslich
syrisch gesprochen. Johannes Chrysostomus unterschied sehr klar zwischen
polis und chora. In seiner Predigt auf die heiligen Märtyrer lädt er die städtische

Gemeinde ein, mit ihm in die umliegenden Dörfer zu gehen, in denen
syrisch gesprochen wird.61 Hier gibt es viele Märtyrer, von denen die Städter
durch die Sprache getrennt sind, vereint mit ihnen aber durch den gemeinsamen

Glauben. Die Märtyrer, deren Stätten besucht werden sollen, sind die
wahren Philosophen.

Johannes Chrysostomus warnt darum seine Zuhörer, auf die barbarische
Sprache der umwohnenden Bauern verächtlich herabzuschauen.62 In der 19.

Säulenpredigt sehen wir die Bewegung in umgekehrter Richtung. Ein Festtag
bringt die Landbevölkerung in die städtische Kirche, Menschen «die der Sprache

nach von uns unterschieden sind».63 Johannes preist hier schwungvoll die
moralische Überlegenheit der Landbevölkerung, vor allem der Eremiten, die
ihrer Herkunft nach mehrheitlich Bauern waren. Johannes will den Antioche-
nern zeigen, dass literarische Bildung nutzlos und leer ist, wenn sie nicht mit
Frömmigkeit verbunden ist. Er weist auf das Beispiel des Mönchs, der in der
Wüste lebt, hin. Er fragt:

«Mit wem soll der einsame Mann sich unterhalten? Mit der Wand und dem Dache?
Oder mit der Wüste und den Talschluchten? Oder mit den Vögeln oder den
Bäumen? Für ihn ist daher diese Bildung kein zwingendes Bedürfnis.»64

58 Fuhrmann: Ammianus Marcellinus, 303; Marrou: Education, 379. Im 4. Jahrhun¬
dert begegnen wir mehreren lateinischen Schriftstellern, die aus dem Osten kommen.

59 Ep. 62.
60 Brock: Greek and Syriac, 150: «Even in the polis, however, Aramaic was clearly the

language of the lower classes».
61 De s. mart. (PG 50,646).
62 PG 50,645ff.
63 19,1 (PG 49,188).
64 Inep. ad Eph. h. 21,3 (PG 62,152).



Mehrsprachigkeit im spätantiken Antiochien 55

Für Johannes ist aber dieser Eremit der wahre Philosoph. Er betont, dass es

heutzutage unter den Weltleuten (Kosmikoi) keine Philosophen mehr gäbe,
wohl aber unter den Mönchen. Als besonders herausragendes Beispiel nennt
er Julian (Sabas),65 einen schlichten Bauern, gewöhnlicher Leute Kind, ohne
alle weltliche Bildung (f) ëÇcoGev 7tat8eta), der bei seinen seltenen Besuchen
in der Stadt die Mengen mehr anziehe denn jeder Redner oder Sophist.66 Die
syrische Sprache wurde durch die Kirche aufgewertet. Für sie ist sie die Sprache

der Eremiten und vieler Märtyrer. Generell gilt, dass die syrische Sprache
unter Christen überdurchschnittlich vertreten ist, auch unter kirchlichen
Amtsträgern und einfachen Kirchenmitgliedern.67

Damit stellte sich ein Mann wie Johannes Chrysostomus in Gegensatz zu
den städtischen Eliten, die die andere Sprache überhaupt nicht wahrnahmen.
Libanius erwähnt die syrische Sprache ein einziges Mal, er kennt Kesselflik-
ker, die diese Sprache sprechen.68 Die Mönche sind für ihn simple, ungebildete

Bauern, die für den Untergang der tepä und der Löyot verantwortlich
sind. Sie sind Barbaren, die sich gegen die alten Götter wenden und ihre Tempel

zerstören. Libanius hat diese Argumente rhetorisch gekonnt in seiner an
Kaiser Theodosius den Grossen gerichteten Rede «pro templis» entfaltet.69

Mit diesem Urteil wird er von der Realität nicht allzu weit entfernt gewesen
sein. Gelegentlich überschritt er aber die Grenzen der Polemik, so wenn er in
seiner Rede behauptete, die Mönche frässen mehr als Elefanten und seien

grosse Säufer.70 Libanius wandte sich verletzt und degoutiert von den Christen

und vor allem von den Mönchen, ihren in seinen Augen schlimmsten
Repräsentanten, ab und war offensichtlich nicht daran interessiert war, «to
bring the benefits of Greek literary education to the Syriac-speaking population».71

Viele Bewohner Antiochiens hatten einen syrischen Hintergrund,
praktizierten ihre Zweisprachigkeit aber nicht. Liebeschuetz hat m.E. treffend
formuliert: «There must have been a good deal of more or less shamefaced bi-
lingualism».72 Johannes Chrysostomus warnte, wie schon erwähnt davor, die
Menschen, die ausschliesslich syrisch sprechen, zu verachten. Georg Simmel
hat in seinem Aufsatz «Die Grosstädte und das Geistesleben» in ganz ande-

65 Theodoret: Hist. rel. 11,1 (SC 234,194): «Julien, que les gens du pays surnommaient

pour l'honorer Saba».
66 In ep. ad Eph. h. 21,3 (PG 62,153). Zu Julian s. auch Theodoret: Hist. rel. II (SC

234,194-245). Julian in Antiochien: 236—240.
67 MacMullen: Provincial languages, 4.
68 Or. 42,31.
69 Or. 30 (pro templis); Festugière: Antioche, 237f.
70 Or. 30 (pro templis), 8.
71 Liebeschuetz: Antioch, 62.
72 Liebeschuetz: Antioch, 62.



56 Rudolf Brandie

rem Zusammenhang eine Bemerkung gemacht, die m.E. genau auf die Situation

im damaligen Antiochien zutrifft: «Es giebt vielleicht keine seelische

Erscheinung, die so unbedingt der Grosstadt vorbehalten wäre, wie die Blasiertheit».73

Johannes Chrysostomus sprach offensichtlich trotz seiner Ausbildung bei
einem syrischen Mönch kein Syrisch.74 Das zeigt u.a. eine Bemerkung in der
7. Homilie zum Matthäusevangelium: «Die Kenner der syrischen Sprache
verstehen das Gesagte».75 Schon während seiner Ausbildung in den Asketeri-
en, die von Diodor und Karterius geleitet wurden,76 muss indes der junge
Johannes mit der syrischen Sprache in Kontakt gekommen sein. Ein Fragment
Theodors von Mopsuestia bezeugt, dass Diodor, der spätere Bischof von
Tarsus, gemeinsam mit Flavian, der im Flerbst 381 zum Bischof Antiochiens
bestimmt wurde, syrische liturgische Texte ins Griechische übersetzt hat.77

Im von zahlreichen Pilgern besuchten Jerusalem wurde, wie uns Egeria
bezeugt, die Liturgie in griechischer Sprache vorgetragen, aber jeweils simultan
ins Syrische übersetzt.78

Theodoret von Cyrus (ca. 393—ca. 466) wuchs in Antiochien auf. Er ge-
noss eine klassische Ausbildung und wurde zu einem der fruchtbarsten
Schriftsteller der griechischen Kirche mit einem reinen Attisch.79 Sein Hintergrund

aber war syrisch. Seine Mutter besuchte regelmässig den Eremiten
Macedonius, der kein Griechisch kannte.80 Auch sein Vater konnte mit Mace-
donius sprechen. Theodoret absolvierte in Antiochien eine klassische griechische

Bildung, trat dann aber in ein Kloster in der Nähe von Apamäa ein, dessen

Mönche zum grossen Teil Syrisch sprachen.81 Die syrisch-griechische
Doppelprägung setzte Theodoret in Stand, die historia religiosa zu schreiben
und damit griechische Leser mit den asketischen Leistungen der Eremiten
Syriens vertraut zu machen.82 Er pflegte nahen Umgang mit den Asketen der
antiochenischen Berge.

Macedonius war der wichtigste für ihn. Theodorets Mutter war dreizehn
Jahre ohne Kinder geblieben, sie trug es mit Gelassenheit. Ihr Mann aber litt

73 Simmel: Die Grosstädte und das Geistesleben, 121.
74 Pallad. Dial. V,18 (SC 341,108-110).
75 In ev. Mt. h.7,2 (PG 57,74).
76 Sozom. h.e. (,2,6 (FC 73/4,956).
77 Theodor Mops.: Apud Niketas Akominatos (PG 139, 1390C); Brock: Greek and

Syriac, 152.
78 Egérie: Journal 47,3s. (SC 296,314).
79 Photius: cod. 203.
80 Theodoret: hist. rel. XIII,7 (SC 234,488), cf. H.e. V,20; Festugière: Antioche, 282-

289.
81 Liebeschuetz: Antioch, 62.
82 Liebeschuetz: Antioch, 62.



Mehrsprachigkeit im spätantiken Antiochien 57

schwer unter der Kinderlosigkeit. Die Mutter wandte sich schliesslich an
Macedonius und gebar dann nach vierjährigem Warten Theodoret. Theodo-
ret ging oft zum Eremiten und erhielt von ihm Belehrung und den Segen.83

Die beiden führten ihre Unterhaltung offensichtlich in Syrisch. Beim
Säulenaufstand im Februar 387 stieg Macedonius von den Bergen herab in die Stadt
und stellte sich den kaiserlichen Beamten in den Weg, die zum Gericht unterwegs

waren und ermahnte sie zur Milde. Der Kaiser könne doch nicht seiner

umgestürzten Standbilder wegen Menschen, die Gottes Ebenbilder seien,
hinrichten lassen. Er sprach diese Worte in syrischer Sprache, die dann ein
Dolmetscher ins Griechische übertrug.84 Wie vertraut Theodoret trotz seiner

griechischen Bildung mit dem Syrischen geblieben ist, zeigt der Umstand,
dass der unheilvolle Dämon, der ihm nachts entgegentritt, diese Sprache
spricht. Die Anhänger Markions wehrten sich gegen die Massnahmen des
Bischofs Theodoret, indem sie zu magischen Praktiken Zuflucht nehmen.
Theodoret berichtet:

«In einer Nacht kam so ein unheilvoller Dämon und schrie in syrischer Sprache:
<Was streitest du da gegen Markion? Warum hast du den Kampf gegen ihn
unternommen? Was hat er dir je Übles getan? Stelle ein den Krieg, lege ab die Feindschaft,

und du wirst erfahren, ein wie grosses Gut die Ruhe ist. Denn wisse wohl,
längst hätte ich dich getroffen, müsste ich nicht sehen, wie der Chor der Märtyrer
mit Jakobus dich beschützD.»83

Auf zwei weitere antiochenische Eremiten sei hingewiesen: Aphraat und
Petrus.86 Der erste wurde in Persien als Kind einer vornehmen Familie geboren,
eilte aber als Erwachsener, die Magier nachahmend, nach Westen, kam nach
Edessa und schliesslich nach Antiochien. Dort lernte er einige Worte
Griechisch und trug dann einer immer stärker wachsenden Zuhörerschaft seine
Gedanken in einem Mischbarbarisch (pt^oßapßccpG)) vor.87 Petrus stammte
aus Galatien, reiste über Palästina nach Antiochien. Hier lebte er als Asket in
einem Grabhaus, das über eine Leiter zugänglich war. Die Mutter Theodorets
besuchte ihn wegen eines Augenleidens, sie wurde davon und auch von ihrer
Putzsucht geheilt. Sieben Jahre später gebar sie Theodoret, der als Knabe
dann oft auf den Knien des Eremiten sass und von ihm mit Trauben und Brot
gefüttert wurde.88 Die Mutter schickt ihren Sohn jede Woche zu Petrus «und
hiess mich seinen Segen holen».

Die bisherigen Ausführungen betreffen weitgehend das gesprochene Sy-

83 Hist. rel. XIII,18 (SC 234,506).
84 Hist. rel. XIII,7 (SC 234,488-490).
85 Hist. Phil. XXI,15-16 (SC 257,94).
86 Für andere Eremiten s. Festugière: Antioche, 245—289: Les ermites antiochiens.
87 Theodoret: Hist. rel. VIII,2 (SC 234,376); h.e. IV,26.
88 Hist. rel. IX,4s. (SC 234,414).



58 Rudolf Brandie

risch. Darüber darf aber nicht vergessen gehen, dass es eine breite und wichtige

Literatur in dieser Sprache gibt.89 In die Frühzeit dieser Literatur gehört
Tatian, der seine Schriften in griechisch wie in syrisch verfasst hat. Herausragende

Vertreter der syrischen Literatur sind Bardaisan (gest. 222) und
Ephram der Syrer (gest. 373). Sein Lob singt Sozomenos: er wird «liest man
ihn in griechischer Übertragung nicht weniger bewundert als in der syrischen
Sprachgestalt».90

Abschliessend werfen wir noch einen Blick in das 6. Jahrhundert. Severus,
Patriarch von Antiochien in den Jahren 512—518, hatte lange Jahre in einem
Kloster bei Gaza verbracht und war zutiefst von der dort herrschenden mo-
nophysitischen Christologie geprägt. Im Zuge der kaiserlichen Aussöhnungspolitik

auf der Grundlage des Henotikons konnte er den bischöflichen Stuhl
von Antiochien besteigen, musste dann aber im Jahre 518 ins Exil. Jakobus
Baradaeus (gest. 578) übernahm sein Erbe und organisierte im gesamten
Osten die monophysitisch geprägte Kirche, die als die Kirche der Jakobiten
bekannt wurde. Im Jahre 540 haben die Perser Antiochien erobert, geplündert

und weitgehend zerstört. Die zerstörte Stadt wurde in wesentlich kleineren

Dimensionen wieder aufgebaut.91 Glanville Downey hat in seinem
Meisterwerk über Antiochien die These formuliert, die separatistische religiöse
Bewegung sei durch den lokalen Patriotismus, der seine Kraft vor allem aus
der syrischen Sprache bezogen habe, gefördert worden.92 Die von Byzanz
abgetrennte Kirche der Jakobiten habe ihrerseits der syrischen Sprache weiteren
Auftrieb gegeben. Daran ist sicher etwas Richtiges. Die Verbindung zwischen
monophysitischer Kirche und syrischer Sprache darf indes, darauf haben

Jones u.a. mit Recht verwiesen, nicht so ausschliesslich gesehen werden. Es

genügt darauf hinzuweisen, dass Jakobus Baradaeus auch in griechischsprachigen

Gebieten missioniert und Bischöfe eingesetzt hat.93

Literatur

Augustinus, Hieronymus: Epistulae mutuae. Briefwechsel, üb. u. eing. v. A. Fürst (FC
41/1, n.2), Turnhout 2002.

G. Bardy: La question des langues dans l'église ancienne, Paris 1947.

H.D. Betz: Der Galaterbrief, München 1988.

89 Macmullen: Provincial languages, 5; Überblick über die syrische Literatur in LACL
20023, 655f.

90 H. e. 3,16,2 (FC 73/2,403).
91 Downey: Antioch, 546-553.
92 Downey: Antioch: 534.
93 Jones: Were ancient heresis national, 290f.



Mehrsprachigkeit im spätantiken Antiochien 59

S. Brock: Greek and Syriac in late antique Syria, in: A.K. Bowman, G. Woolf (Hg.): Li¬

teracy and Power in the Ancient World, Cambridge 1994, 149-160.
P. Brown: Autorität und Heiligkeit, Stuttgart 1998.
M.A. Chancey: The Epigraphic Habit of Hellenistic and Roman Galilee, in: J. Zangen¬

berg, H.W. Attridge. D.B. Martin (Hg.): Religion, Ethnicity, and Identity in Ancient
Galilee, 83-98.

W.v. Christ: Wilhelm von Christs Geschichte der griechischen Literatur, umgearbeitet
v. W. Schmid u. O. Stählin, 11,2, München 61924.

G. Downey: A History of Antioch in Syria from Seleucus to the Arab Conquest, Prin¬

ceton 1961.

—: Antioch in the age ofTheodosius the Great, Norman 1962.
G. Fatouros, T. Krischer (Hg.): Libanios Antiochikos (or. XI). Zur heidnischen Renais¬

sance in der Spätantike, Wien 1992

A.J. Festugière: Antioche païenne et chrétienne, Paris 1959.

J.A. Fischer (Hg.): Die Apostolischen Väter, Darmstadt 1964.

J.A. Fitzmyer: Essays on the Semitic background of the NewTestament, London 1971.

—: Did Jesus speek Greek? BARev 18 (1992) 58—63.

M. Fuhrmann: Art. «Ammianus Marcellinus», Der Kleine Pauly 1, Stuttgart 1964, 302—

304.
M: Guttman: Clavis Talmudis, III/1, Wratislaviae 1924.
E. Haenchen: Die Apostelgeschichte (KEK 3/16), Göttingen 1965.

M. Hengel: Judentum und Hellenismus, Tübingen 1969, 31988.

K. Holl: Kultursprache und Volkssprache in der altchristlichen Mission, in: H. Froh-
nes, U. W. Knorr (Hg.): Kirchengeschichte als Missionsgeschichte, Bd. 1: Die Alte
Kirche, München 1974, 389—396.

A.H.M. Jones: St. John's Parentage and Education, HTR 46 (1953) 171—173.

—: Were ancient heresies national or social movements in disguise?, in: JThS n.s. 11

(1959) 280-298.
H. Kennedy, J.H.W.G Liebeschuetz: Antioch and the villages of Northern Syria in the

fifth and sixth centuries A.D. Trends and problems, Nottingham Medieval Studies
32 (1988) 65-90.

C. Kondoleon (Hg.): Antioch. The lost ancient City, Princeton 2000.
C.H. Kraeling: The Jewish Community at Antioch, JBL 51 (1932) 130—160.

F. Lot: La langue de commandement dans les armées romaines, in: Recueil des travaux
historiques de Ferdinand Lot, Tome II, Genève 1970, 181—187.

J.H.W.G. Liebeschuetz: Antioch. City and imperial Administration in the later Roman
Empire, Oxford 1972.

M. Maas: People and Identity in Roman Antioch, in: C. Kondoleon (Hg.): Antioch. The
lost city, Worcester 2001, 13—21.

R. MacMullen: Provincial languages in the Roman Empire, AJPh 87 (1966) 1—17.

H.I. Marrou: Histoire de l'éducation dans l'antiquité, Paris 1955,61965.
W.A. Meeks, R.L. Wilken: Jews and Christians in Antioch in the first four centuries of

the common era (SBL 13), Missoula 1978.
F. Millar: Empire, community and culture in the Roman Near East: Greeks, Syrians,

Jews and Arabs, Journal ofjewish Studies 38 (1987) 143—164.



60 Rudolf Brandie

—: A Greek Roman Empire. Power and Belief under Theodosius II, 408-450, Berkeley
2006.

C.D.G. Müller: Geschichte der orientalischen Nationalkirchen, Göttingen 1981.

A.F. Norman (Hg.): Antioch as a Centre of Hellenic Culture as observed by Libanius,
Liverpool 2000.

G. Neumann, J. Untermann (Hg.): Die Sprachen im römischen Reich der Kaiserzeit
(Beihefte der Bonner Jahrbücher 40), Bonn 1980.

F. Overbeck: Über die Auffassung des Streits des Paulus mit Petrus in Antiochien (Gal.
2,1 ff.) bei den Kirchenvätern, in: Werke und Nachlass, Bd. 2, hg.v. E.W.
Stegemann, R. Brändle, Stuttgart 1994, 231—320.

P. Petit: Libanius et la vie municipale à Antioche au IVe siècle après J.-C., Paris 1955.

C. Piétri: Esquisse de conclusion, in: C. Kannengiesser (éd.): Jean Chrysostome et

Augustin, Paris 1975.
B. Rochette: Grecs et Latins face aux langues étrangères. Contribution à l'étude de di¬

versité linguistique dans l'antiquité classique, Revue belge de philologie et d'histoire
73 (1995) 5-16.

J. Roloff: Die Kirche im Neuen Testament, Göttingen 1993.

I. Sandwell, J. Huskinson: Culture and Society in the later Roman Antioch, Oxford
2004.

T. Schmeller: Das paulinische Christentum und die Sozialstruktur der antiken Stadt.

Überlegungen zu Webers «Tag von Antiochien», in: H. Bruhns, W. Nippel (Hg.):
Max Weber und die Stadt im Kulturvergleich, Göttingen 2000, 107—118.

V. Schultze: Altchristliche Städte und Landschaften. III. Antiocheia, Gütersloh 1930.

J.N. Sevenster: Do you know Greek? How much Greek could the first Jewish Christi¬

ans have known, Leiden 1968.

G. Simmel: Die Grosstädte und das Geistesleben, in: ders.: Aufsätze und Abhandlun¬

gen 1904-1908 (Georg Simmel Gesamtausgabe Bd. 7), Frankfurt a.M. 1995, 116—

131.

M. Stern: Greek and Latin authors on Jews and Judaism, Vol. II, Jerusalem 1980.

M. Wallraff: Oratio funebris in laudem Sancti Chrysostomi. Epitaffio attribuito a Mar-
tirio di Antiochia (BHG 871, CPG 65,17), trad. C. Ricci (Quaderni della Rivista di
Byzantantinistica 12), Spoleto 2007

J. Werner: Die Fremdsprachenproblematik in der griechisch-römischen Antike, in:
C.W. Müller et al. (Hg.): Zum Umgang mit fremden Sprachen in der griechisch-römischen

Antike, Stuttgart 1992, 1—20.

R.L. Wilken: John Chrysostom and the Jews, Berkeley 1983.

J. Zangenberg, H.W. Attridge, D.B. Martin (Hg.): Religion, Ethnicity, and Identity in
Ancient Galilee. A Region in Transition, Tübingen 2007.

Abstract

This contribution explores the phenomenon of plurilinguism in Late Antiquity Antioch.

Antioch was one of the most important cities of the Roman Imperium, the
administrative and military center of the Roman East. The surrounding villages were populated

by Syrian-speaking people; in the city itself, the Greek language was predominant.



Mehrsprachigkeit im spätantiken Antiochien 61

While the majority of the city's inhabitants were probably bilingual, they did not necessarily

speak Syrian. «There must have been a good deal of more or less shamefaced bi-
lingualism» (Liebeschuetz). Because it was the language of the Romans, Latin was also

spoken by some who lived in Antioch, including members of the administration and
officers of the courts. The orders of the Roman army were also delivered in Latin.

It is possible that John Chrysostom had a background in Latin and actually spoke
the language. He was a brilliant rhetorician and wrote in Attic Greek. The Syrian
language was, for him, the language of the monks living in the mountains behind Antioch.
These monks were, for Chrysostom, the real philosophers. Chrysostom's opinion in
this matter led him to stand in opposition to the elite of the city, who completely ignored

the contribution of the Syrian-speaking people. In the sixth century, when the
Jacobean church was separated from Bycance, the Syrian language was finally recognized
as having great importance to the church.

RudolfBrandie, Basel


	Mehrsprachigkeit im spätantiken Antiochien

