
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: [1]

Artikel: Die Rolle der Vernunft in der Verkündigung Jesu : eine
anthropozentrische Annhäherung an das Markus-Evangelium

Autor: Domanyi, THomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877646

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Rolle der Vernunft in der Verkündigung Jesu

Eine anthropozentrische Annäherung an das Markus-Evangelium

1. Die Entfaltung des Themas

Seit Anbeginn ihrer Geschichte ringt die christliche Theologie um die
angemessene Verhältnisbestimmung zwischen Vernunft und Offenbarung. Eine
lange Liste von adversativen Begriffspaaren dient der Dogmatik zur
Kennzeichnung des Unterschiedes zwischen den zwei Erkenntnisweisen der
transzendenten Wirklichkeit. Rangen die Kirchenväter um die Verträglichkeit
zwischen Paulus und Plato, den Propheten und den Philosophen, der Ekklesia
und der Akademie, so suchten die Magister des Mittelalters den Ausgleich
zwischen der «Theologia Domina» und der «Philosophia Ancylla», zwischen
der «Sacra Doctrina» und der «Theologia naturalis» oder eben zwischen der
«Ratio» und der «Revelatio». Die dabei zwischen dem Sakralen und dem
Profanen empfundene Differenz wurde je nach Haupt oder Schule komplementär

hierarchisch — meist zugunsten der Theologie (Anselm, Thomas), — seltener

paritätisch (Abälard) oder exklusiv, das heisst die Vernunft ausschliessend

(Bernhard von Clairvaux) gesehen. Dieser Weg der Gegenüberstellung endete

zuletzt in einer radikalen Entflechtung der Kategorien, wobei die Offenbarung

der Bibel zugeordnet, die Vernunft aber gänzlich ausserhalb der Schrift
verortet wurde.

Dass diese Entwicklung nicht unwidersprochen blieb, erklärt sich zum
Teil aus dem Sachverhalt, dass die Bibel selbst als literarisches Kunstwerk
einen unübersehbaren Ausdruck menschlicher Geistigkeit darstellt. Ohne
Verstand, Urteilskraft und Vernunft wäre sie so nie geschrieben worden. Doch
diese dem Menschen ureigenen geistigen Fähigkeiten sind nicht nur Werkzeuge

ihrer Entstehung, sondern auch Inhalte ihrer Verkündigung. Nirgends
ist das so offenkundig wie in den Schriften des Neuen Testamentes (vgl. Rom
12,1.2; I Petr 3,7.15; 5,8), und da besonders in den synoptischen Berichten
über die Lehren Jesu.

Wer sich mit der Verkündigung jesu auseinandersetzt, begegnet aufs erste
seiner Ethik. Nicht, dass er ein System der sittlichen Unterweisung erstellt
hätte; wohl aber hat er bestimmte Grundsätze des Handelns wie die Nächsten-

und Feindesliebe (Mt 5,43—48; Mk 12,28—34) zu sittlichen Leitwerten
erhoben und so seinen Zuhörern deutlich gemacht, dass der Weg zu Gott
nicht ohne ein angemessenes sittliches Verhalten gegenüber dem Nächsten
zu beschreiten ist. Ist nun aber in der Verkündigung von sittlicher Unterwei-

ThZ 65 (2009) Sonderheft, S. 28-46



Die Rolle der Vernunft in der Verkündigung Jesu 29

sung die Rede, so ist unumgänglich die Vernunft auf den Plan gerufen; denn
der Zugang zum richtigen Verhalten gegenüber dem Mitmenschen setzt das

Urteil des Verstandes und der Vernunft voraus.
Mit Recht bemerkt L. Honnenfelder:

«Als Auslegung der christlichen Botschaft, die das Ziel hat, den Anspruch dieser
Botschaft an das menschliche Handeln unter den Bedingungen der jeweiligen
Lebenswelt zur Geltung zu bringen, ist theologische Ethik unabdingbar auf die
menschliche Vernunft verwiesen, sowohl auf deren Manifestation in den mannigfachen

Formen des Ethos als auch auf deren Reflexion in Gestalt philosophischer
Ethik. Es ist die Botschaft selbst, die theologischer Ethik diese kritische Bezugnahme

auf die Vernunft auferlegt und in ihren Grundlinien vorzeichnet.
Wie die biblischen Texte zeigen, kann der proklamierte Anspruch, soweit er

sich auf das sittliche Handeln des Menschen bezieht, seinem Ursprung, seinem

Adressaten, seinem Inhalt und seiner Intention nach gar nicht anders als vernunftgemäß,

kommunizierbar und universal sein. Wenn im biblischen Gott Wille und
Vernunft, Heiligkeit und Sittlichkeit als Einheit gedacht werden müssen und der
Gott der Offenbarung auch der Gott ist, der den Menschen als sein Ebenbild, nämlich

als wahrheitsfähiges, frei handelndes und für seine Taten verantwortliches, d.h.
als sittliches Subjekt, geschaffen hat, kann der Anspruch dieses Gottes an das
sittliche Handeln des Menschen der Vernunft nicht widerstreiten, sondern muß von
ihr verstanden und als sittlich gut eingesehen werden können. Da Gottes Wille, wie

Jesu Predigt besagt, in Erfüllung seiner Schöpfung die Vollendung des Menschen

zum Inhalt hat, fallen Gottes Anspruch und natürliches Sittengesetz ihrem Ziel
nach zusammen. Gerade in der Identität des von Gott erhobenen Anspruchs mit
dem für den Menschen höchsten Guten und in der Universalität, in der sich dieser

Anspruch an alle Menschen richtet, bringt sich die Exklusivität der Herrschaft Gottes

zur Geltung. Ein Ethos, das sich nicht prinzipiell vor jedermann und gegenüber
allen anderen ethischen Konzepten als das umfassendere, allgemeiner Zustimmung
fähige Sollen ausweist, sondern nur statutarisch auferlegen lässt, widerspräche der
biblischen Botschaft und dem von ihr verkündigten Gott.»1

Sittliches Handeln ist eine vernunftgemässe Tat. So kommt es, dass in der

VerkündigungJesu die Stimme der Vernunft immer wieder zu hören ist. Dies
soll beispielhaft an der Erzählweise des Markus-Evangeliums vor Augen
geführt werden.

2. Die Vernunft als anthropologische Vorgabe

Am 10. Dezember 1948 verabschiedete die UN-Vollversammlung in Paris
die «Allgemeine Erklärung der Menschenrechte». Artikel 1 dieses heute weltweit

anerkannten und völkerverbindenden Vertragswerkes lautet: «Alle
Menschen sind frei und gleich an Würde geboren. Sie sind mit Vernunft und Ge-

1 L. Honnenfelder: Die ethische Rationalität der Neuzeit, in: Handbuch der christli¬
chen Ethik, hg.v. A. Hertz u.a., Freiburg 1993,1, 19f.



30 Thomas Domanyi

wissen begabt und sollen einander im Geist der Brüderlichkeit begegnen.»
Damit ist zu mindest theoretisch weltweit anerkannt, was in der abendländischen

Philosophiegeschichte seit Aristoteles postuliert wird, nämlich dass die
Vernunft die unverzichtbare anthropologische Grundvoraussetzung für
verantwortliches menschliches Zusammenleben ist.

«Alle unsere Erkenntnis», bemerkt I. Kant, «hebt von den Sinnen an, geht
von da zum Verstände und endigt bei der Vernunft, über welcher nichts
Höheres in uns angetroffen wird, den Stoff der Anschauung zu verarbeiten und
unter die höchste Einheit des Denkens zu bringen.»2 Und er fährt fort: «Der
eigentümliche Grundsatz der Vernunft ist: zu der bedingten Erkenntnis des

Verstandes das Unbedingte zu finden, womit die Einheit desselben vollendet
wird.»3

Der zwischen Vernunft und Verstand zu beachtende Unterschied und die
erstrebenswerte Einheit im Sinne der Kohärenz gewinnen an Schärfe, wenn
wir uns ihre adjektivischen Derivate vergegenwärtigen. «Verständlich» nennen

wir einen Sachverhalt oder eine Aussage, wenn wir die durch Wahrnehmung

und Erkennen gewonnene Einsicht aufgrund ihrer Logik verstehen.
«Vernünftig — vernunftgemäss» erscheint uns die durch Wahrnehmung und
Denken gewonnene Einsicht, wenn wir sie nicht nur verstehen, sondern im
Hinblick auf die Gesamtwirklichkeit auch für verträglich, zweckmässig,
hilfreich und lebensfördernd — kurz: für sinnvoll halten. So mag man etwa die
Konstruktion einer Atombombe hinsichtlich ihrer physikalischen und
strategischen Funktion zwar verstehen, ob sie aber auch vernünftig zu nennen ist,
bleibt in Anbetracht ihrer für die gesamte Menschheit unkalkulierbaren Risiken

zweifelhaft, womit auch die erstrebenswerte Einheit zwischen Versteh-
barkeit und Vernünftigkeit in diesem Fall verhindert wäre. So richtet sich die

Tätigkeit des Verstandes auf die Einsicht in die Kausalität und Modalität, die

Tätigkeit der Vernunft auf die Einsicht in die Finalität und Kohärenz der
diskutierten Denk- und Handlungsinhalte.

Zu diesen gehört nun auch eine im Kontext des Glaubens praktizierte
Sittlichkeit. Auch die aus dem Glauben geübte Tat hat sich nach dem Prüfstein
des Vernunftgemässen auszurichten (Rom 12,1.2), soll sie der Gefahr entgehen,

in Schwärmerei oder in Fanatismus abzugleiten. Dieser prüfende
Anspruch der Vernunft gegenüber einer der Religion verpflichteten Sittlichkeit
ergibt sich aus dem Sachverhalt, dass die Vernunft als ein allgemeines Phänomen

menschlicher Geistigkeit über einen kollektiven Aktionsradius verfügt.
Deshalb steht ihr neben dem individuellen Urteil auch das kollektive Ermessen,

der sogenannte «common sense» als Instrument der Qualitätskontrolle
der menschlichen Handlung zur Verfügung. Mit andern Worten: Der Ver-

2
J. Pfeiffer (Hg.): Kant-Brevier, Hamburg 3. Aufl. o.J., 57, Nr. 130.

3 Ebd., 58, Nr. 141.



Die Rolle der Vernunft in der Verkündigung Jesu 31

nunft ist etwas allgemein Vollziehbares inhärent; denn wenn auch ihr
Geltungsbereich auf die immanente Wirklichkeit begrenzt ist, verfügt sie doch im
Hinblick auf die Dinge in unserer Lebenswelt über Mittel und Wege des

Erkennens, nämlich Anschauung, Erkenntnis, Verstand, Urteilskraft, die Fähigkeit

des kausalen und analogen Denkens sowie Erfahrung — die dank der
anthropologischen Verfügbarkeit einen allgemein menschlichen Charakter
haben. Daher die Verknüpfung des Vernünftigen mit dem «gesunden
Menschenverstand», jener anthropologischen Vorgabe, bei der auch Jesus in
Statuierung der «goldenen Regel» (Mt 7,12) als Grundlage aller Sittlichkeit
anknüpft und an die er immer wieder appelliert.

A. Beispiele gelebter Vernunft

I. Kant bediente sich zur Klärung der letzten Fragen der Unterscheidung
zwischen der «theoretischen» und der «praktischen Vernunft». Aufgrund der
Einwände der «theoretischen Vernunft» kam er zum Schluss, dass sich Gottes
Existenz nicht beweisen lasse. Doch mit Blick auf die Unentbehrlichkeit der
«praktischen Vernunft» sei Gottes Dasein zu postulieren, soll der Mensch als

vernünftiges Wesen ein sittlich verantwortetes Leben führen. In Anlehnung
an diese Differenzierung ordnen auch wir den Stoff unserer Untersuchung im
Zeichen der formalen Unterscheidung zwischen gelebter, reflektierender und
reflektierter Vernunft.

1. Der Vorrang der Anthropologie

Vermutlich ist es kein Zufall, dass in der von Markus vorgelegten Stoffsammlung

das erste von Jesus vollbrachte Heilungswunder einem «von einem
unsauberen Geist besessenen Menschen» (anthropos enpneumati akatharto) zugute
kam (Mk 1,21—28). Wir können im vorliegenden Zusammenhang die
medizinhistorische Frage, wie die als okkultbehaftet wahrgenommene Krankheit
genau zu verstehen ist, auf sich beruhen lassen. Fest steht, dass der Kranke
im gelebten Alltag als ein Mensch in Erscheinung trat, der in Anbetracht seiner

mentalen und psychischen Defizite keine Kontrolle über seine Worte und
Handlungen hatte. Hinsichtlich dem Kernanliegen der Sendung Jesu hatte
dies wie in all den verwandten Fällen (vgl. 5,1—21; 9,14—30) zur Folge, dass

dem Leidenden die grundlegende Voraussetzung zum Empfang der von
Jesus verkündigten Heilsbotschaft, das Verstehen und das vernunftgemässe
Urteilen und Einordnen genommen war. Deshalb war es für Jesus
unumgänglich, in seinem Einsatz für das Heil der Menschen den Hebel bei der
Wiederherstellung ihrer geistigen Fähigkeiten, das heisst der Gabe des Verstandes
und der Vernunft anzusetzen.

Wie fundamental dieser Aspekt der Wirksamkeit Jesu gewichtet wird, wird



32 Thomas Domanyi

nicht nur an der immer wiederkehrenden Auflistung analoger Fälle (vgl. 1,34;
5,1—21; 9,14—29) deutlich, sondern vor allem an der unmittelbaren Verknüpfung

zwischen der wiedererlangten Vernunftfähigkeit und der religiösen
Ansprechbarkeit, wie es in der Heilungserfahrung des «Besessenen von Gadara»

zum Ausdruck kommt. Markus bezeichnet den Geheilten im Besitz seiner
zurückgewonnenen Geistigkeit als «vernünftig» (söfronounta) (5,15) und verweist
mit Nachdruck auf seine auf das Heil und das missionarische Engagement
gerichteten Reaktionen (5,18—20).

Die sich in diesem Einzelfall manifestierende Vernunft ist Grundvoraussetzung

und Kennzeichen der Gesamtwirksamkeit Jesu. Bevor er seinen
Zuhörern den Glauben an seine messianische Sendung zutraut, begegnet er
ihnen logischerweise auf der Ebene der Conditio humana, das heisst bei ihren
leiblichen und geistigen Bedürfnissen und Gebrechen, um sie zum einsichtigen

Empfang seiner Botschaft zu befähigen. Vordergründig sind seine
mannigfaltigen Heilungswunder von ganz unterschiedlicher Finalität bestimmt.
Der vom unsauberen Geist Besessene (1,23—28) erfährt seine Genesung, um
der anwesenden Menge die in Jesu Person hereinbrechende Gottesherrschaft
(1,14f.) vor Augen zu stellen. Die Schwiegermutter des Petrus kommt dank
seiner heilenden Berührung wieder zu ihren Kräften, so dass sie wieder fähig
wird, ihn und seine Jünger zu bewirten (1,29—31). Der von seinen Freunden
zu Jesus getragene Gelähmte (2,1—12) wird vor aller Augen physisch und
moralisch rehabilitiert, um den skeptischen Zuschauern Jesu messianische Hoheit

glaubhaft zu machen. Kurz: wo immer Jesus seine Zuhörer auf ihre
Situation vor Gott anspricht, geht er mit ihnen den Weg des Erkennens, des

Verstehens, des Urteilens und des Einordnens in den Gesamtzusammenhang
ihres Lebens, das heisst er beschreitet mit ihnen den anthropologischen Weg
der Vernunft. Daraus folgt: Weil der von Jesus verkündigte Glaube die Tätigkeit

der Vernunft immer schon voraussetzt, bleibt eine religiöse Praxis, die
sich der Vernunft verweigert, dem Wesen der jesuanischen Botschaft fremd.

2. Das Normative der Menschlichen Grundbedürfnisse

Die Berichte über das Ährenausraufen der Jünger am Sabbat (2,23—28) und
die Debatte um die korrekte Beachtung von Reinheitsvorschriften (7,1—23)

gelten in der neutestamentlichen Auslegungsgeschichte als Loci classici, wenn
es darum geht, Jesu Stellung zum mosaischen Gesetz und damit zum Judentum

auszuleuchten. Dies an dieser Stelle abermals vorzunehmen erübrigt
sich, zumal das bis in unsere Gegenwart hinlänglich und kompetent geschehen

ist.4 Dabei sind sich die Gelehrten darin einig, dass Jesus aufgrund seiner

4 Siehe R. Bultmann: Jesus, Hamburg/München 21965; G. Theissen, A. Merz: Der
historische Jesus, 3Göttingen 2001; D. Marguerat: Der Mann aus Nazareth, Zürich
2004; J. Ratzinger: Jesus von Nazareth, Freiburg 2007.



Die Rolle der Vernunft in der Verkündigung Jesu 33

religiösen Grundorientierung eindeutig im Judentum seiner Zeit zu verorten
ist, da sich der zwischen ihm und seinen Gegnern ausgetragene Konflikt nie
am Gesetz an sich, sondern an dessen gottgewollter Auslegung und Anwendung

entzündet. Sodann richtet sich unser Blick bei der vorliegenden
Problemstellung nicht auf den dogmatischen Ertrag, sondern auf dessen

kulturanthropologische Voraussetzungen, soll deutlich werden, mit welcher
verblüffenden Rationalität Jesus im Ringen um den authentischen Weg zu Gott
sich den Fragen seiner Dialogpartner stellt.

Den Kern der meisten um die Torah geführten Diskussionen bildet der
gottergebene Mensch im Spannungsfeld zwischen dem Anspruch seiner
Grundbedürfnisse und dem als göttliches Gebot oder als väterliche Satzung
an ihn herangetragenen Willen Gottes. Auffallend dabei ist, wie beharrlich
Jesus gegenüber seinen Gesprächspartnern auf den vernünftigen Einklang
zwischen der naturgegebenen Befindlichkeit des Menschen und dem von ihm
erwarteten Gesetzesgehorsam besteht. Das Streitgespräch um die Legalität des
Ährenausraufens am Sabbat ist nur ein Beispiel in einer Reihe von Vorfällen
(vgl. 2,18—3,6), in denen Jesus die notwendige Verträglichkeit zwischen
Mensch und Toraforderung ins Feld führt.

So beurteilt er die Opportunität kultisch-religiöser Übungen wie etwa die
des Fastens aus dem Blickwinkel des gesunden Menschenverstandes (2,18—

20). Fromme Praktiken dieser Art haben nur einen Sinn, wenn sie auch
Ausdruck der inneren Elaltung, bzw. der Grundstimmung sind. Das Fasten ist ein
äusseres Zeichen der Trauer; daher muss es auch hier verortet sein (V. 20). Ist
man fröhlich gestimmt, so ist das Fasten als Zeichen der Trauer psychologisch

unangemessen und deshalb widersinnig. Mithin erhält die fromme Tat
ihren Sinn und Wert von ihrer anthropologischen Angemessenheit. Wo es

aber auf adäquates Verhalten ankommt, da ist vernunftgemässes Urteilsvermögen

gefragt.
Um adäquates Verstehen und Zuordnen geht es auch in dem unmittelbar

nachfolgenden Jesusspruch (2,21 f.): Die mit der Ankunft Jesu angebrochene
messianische Freude und das neue Heilsverständnis passen genauso wenig zu
den herkömmlichen religiösen Lehrmeinungen wie neuer Wein in alte Schläuche

oder wie ein neuer Lappen auf ein altes Kleid.
In Kapitel 2,23—28 steht dem kasuistisch verwalteten Sabbatgebot das

Grundbedürfnis des Menschen, seinen Hunger zu stillen, gegenüber. Damit
befinden sich die Dialogpartner im Zirkel einer klassischen ethischen
Konfliktsituation, in der bestimmte «Güter» gegeneinander abzuwägen sind. Die
Forderung der Pharisäer, das Sabbatgebot selbst auf Kosten der
naturnotwendigen Sättigung des Leibes zu beobachten, beantwortet Jesus mit dem
Hinweis auf eine analoge Situation im Leben Davids, der zur Speisung seiner

Gefolgsleute auf die einzig den Priestern vorbehaltenen Schaubrote im Tempel

zurückgriff. Damit führt Jesus die Debatte an den Punkt, wo die erstrebte



34 Thomas Domanyi

Einsicht auf einen jähen Wertevergleich und eine Güterabwägung drängt.
Diese werden denn auch von Jesus selbst vorgenommen, und zwar so, dass

das Ubergewicht seiner Argumente allen Gesprächspartnern unzweideutig
vor Augen steht. Das existentielle Grundbedürfnis, den Hunger zu stillen, hat
im Konfliktfall Vorrang vor der rigorosen Einhaltung der Sabbatruhe, da

letztlich auch das Sabbatgebot auf das Wohl des Menschen abzielt. Wer demnach

den Menschen unter dem Vorwand der Kultverpflichtung den Leiden
des Hungerns ausliefert, verkennt den Sinn und den Geist der Gebote Gottes.

Und wenn Jesus endlich mitten in einer Versammlung am Sabbat
angesichts der erdrückenden Leiden eines Verkrüppelten die Frage stellt, ob es

denn nicht rechtens sei, am Sabbat Gutes zu tun und das Leben zu erhalten
oder etwa nicht (3,4), so ist die Antwort schon gegeben: Es ist die Antwort
der Humanität, die kraft der Vernunft und des Erbarmens gegen alle ideologische

Verblendung ihre Stimme erhebt.
Die ähnliche Konflikdage wie in Kapitel 2,23—28 herrscht auch in Kapitel

7,1—23 vor, wo den von den Schriftgelehrten hochgehaltenen Vorschriften
der Ältesten die durch das fünfte Gebot legitimierte Fürsorgepflicht für die
betagten Eltern gegenübersteht. Auch hier führt Jesus die Argumentation bis

zu dem Punkt, wo sich für jeden mit Verstand begabten Menschen (V. 18)
der Schluss aufdrängt: Auch solche mit Berufung auf die Väter vorgetragenen
religiösen Vorschriften verlieren ihre Glaubwürdigkeit und Verbindlichkeit,
wenn sie dahin führen, dass Menschen ihrer existentiell notwendigen Ansprüche

beraubt werden (7,9—13). Wo solches geschieht, wird nicht nur Gottes
Wille mit Füssen getreten, sondern da herrscht auch blanke menschliche
«Unvernunft» (afrosyne) (V. 22).

In all diesen Beispielen ist Jesu Rationalität mit Händen zu greifen. Dabei
ist er durchaus kein Rationalist; denn die von ihm bemühte Vernunft agiert
nicht gottvergessen, als exklusiver Massstab des sittlichen Handelns. An der
Spitze seiner Werteskala steht Gottes Wille, der dort zur Erfüllung kommt,
wo der Mensch weder selbstherrlich noch fremdbestimmt, vielmehr als

selbstverantwortliches Subjekt vor Gott seine sittlichen Entscheidungen
trifft.

3. Durchschaute Paradoxa

Schon Martin Luther liess sich bei seinen Übersetzungsarbeiten an der Bibel
von der Einsicht leiten, dass das Interesse der Menschen an diesem Buch
nicht bloss inhaltlicher, sondern auch literarästhetischer Art ist. Für diese
Erkenntnis bieten die Evangelisten selbst handfeste Anhaltspunkte; denn zur
Übermittlung ihrer Botschaft bedienen sie sich mancher Stilelemente der
antiken Schreib- und Redekunst, die dem Bedürfnis sprachgeübter Zuhörer
nach Gefälligkeit und Spannung der Rede wohlwollend entgegenkommen.



Die Rolle der Vernunft in der Verkündigung Jesu 35

Zur Illustration dieses Sachverhalts sei im Folgenden auf drei Beispiele
verwiesen, die vor allem unter dem Aspekt der Logik als differenzierenden Ver-
stehens unsere Aufmerksamkeit verdienen.

a) Der Zwiespalt des Glaubens — Mk 9,14—29

Dem ersten Beleg begegnen wir in der Erzählung über die Heilung des

epileptischen Knaben (9,14—29), wo es Jesus einmal mehr darum geht, einem
seiner Selbstkontrolle beraubten Menschen die geistigen Kräfte wiederzuerstatten.

Doch was überdies dem Vorfall Brisanz verleiht, ist der aus tiefster
Verzweiflung hervorbrechende Aufschrei des Vaters des Knaben: «Ich glaube;

hilf meinem Unglauben.» (9,24) Dieser Satz ist von einer eminenten
Dialektik, weil er in seiner paradoxen Wendung eine im Glaubensleben zwiespältige

Realität zum Ausdruck bringt, die ohne eine scharfe Reflexion weder
ausgesprochen noch geschrieben worden wäre.

Dies unterstreicht auch der von J. Gnilka verfasste Kommentar zur Stelle

mit seiner ganz auf die Cognitio gerichteten Terminologie:

«Er <erkannte>, dass sein eigener Glaube noch kein Glaube ist, und dass darum
sein Unglaube der Hilfe bedarf. Er hofft, dass Jesus ihm den eigentlichen Glauben
eröffnet; denn er <weiss> jetzt, dass die Begegnung mit Jesus die Freiheit dieses
Glaubens gewähren kann.»5

Und weiter:

«Markus hat nach alledem um den Zwiespalt im Menschen, der zwischen seinem
Glauben und seinem Unglauben besteht, <gewusst>. Jeder Glaubende ist ein Stück
weit Ungläubiger und sollte dies <erkennen>. Er sollte aber auch anerkennen, dass

im Ungläubigen verschütteter Glaube vorhanden ist.»6

Nur dank dem, dass Jesus bei seinen Zuhörern das Verständnis für paradoxales

Reden voraussetzen durfte, konnte die paradoxe Kreuzesbotschaft zum
einzigartigen Merkmal der christlichen Verkündigung erhoben werden (vgl.
10,35-45; Mt 5,3-12; I Kor 1,18-31).

b) Die Logik der proportionalen Differenz — Mk 12,41—44
Zu den nur selten erörterten Fragen der neutestamentlichen Forschung
gehört Jesu persönlicher Umgang mit Geld. Die wenigen Stellen in den
Evangelien, die auf dieses Feld etwas Licht werfen, lassen durchblicken, dass er
allgemein gegenüber Besitz und Reichtum derart kritisch eingestellt war (vgl.
10,21—28), dass er nicht einmal zur Deckung seiner persönlichen Bedürfnisse
Geld bei sich trug (vgl. 12,15£; Mt 17,25-27; Lk 8,1-3; Joh 12,4-6). Freilich

5
J. Gnilka: Das Evangelium nach Markus, 1. Teilband: Mk 1-8,26 (EKK II/1),
Neukirchen-Vluyn 1978, 58.

6 Gnilka: Markus I (Anm. 5), 49.



36 Thomas Domanyi

sollte aus dieser im Alltag gelebten Skepsis nicht der Schluss gezogen werden,
Jesus sei dem Geld weltfremd gegenüber gestanden. Hiergegen spricht neben
der von Matthäus überlieferten Zinsgroschenfrage der Bericht über <das Opfer

der armen Witwe> (Mk 12,41—44). Diese Begebenheit ist hier deshalb
erwähnenswert, weil sie in auffallender Weise die nüchterne mathematische Seite

der Denk- und Lehrweise Jesu offenbart.
Wollte man die schöne Tat der armen Witwe theologisch kommentieren,

so könnte man lapidar sagen: ein Beispiel völliger Hingabe. Die rabbinische
Erzählkunst verwendet zur Vermittlung der intendierten Botschaft eine
fromme Legende. Diese berichtet von einer armen Frau, die wegen der
Armseligkeit ihres Opfers — eine Hand voll Mehl — vom Priester verhöhnt wird.
Gott aber belehrt den Mann im Traum: «Verachte sie nicht; denn sie ist wie
eine, die sich selbst dargebracht hat.»7

Dem gegenüber beschränkt sich die Sentenz Jesu auf die sachliche Logik
der unterschiedlichen Besitzverhältnisse, die nun einmal eine Gabe an Gott —

proportional betrachtet — zum Opfer oder eben zum Trinkgeld machen.
Nach den Worten Jesu übertraf die Witwe mit ihrer kümmerlichen Gabe alle

Reichen, weil jene aus ihrem Uberfluss spendeten, diese aber aus Mangel gab.
Auf einen weiteren Kommentar verzichtet Jesus und überlässt es seinen

Jüngern, den Wirklichkeitsgehalt seiner Aussage reflektierend zu überprüfen.
Das Ergebnis solchen Nachdenkens könnte lauten: Der an Nennwert gleich
grosse Bruchteil einer grossen wie einer kleinen Summe unterliegt angesichts
der unterschiedlichen existenziellen Ausgangslage des jeweiligen Gebers
einer proporüonalen Ungleichheit. Wer von seinem Existenzminimum gibt,
leistet einen grösseren Beitrag (denn er verzichtet auf den täglichen Lebensbedarf)

als jemand, der prozentual die gleich hohe Gabe beisteuert, dabei
jedoch keinen existenziellen Verzicht in Kauf nehmen muss, weil seine existenziellen

Bedürfnisse ausreichend gedeckt sind. Das sagt eben der Verstand,
dem sich Jesus verpflichtet weiss.

c) Die Dialekük der Liebe — Mk 14,3—9

Zu einem ungleich grösseren argumentativen Einsatz sieht sich Jesus anlässlich

seiner Salbung durch Maria im Hause Simons herausgefordert (14,3—9).
Was ihm hier unerwartet entgegenschlägt, ist die nicht von der Hand zu
weisende Frage, wie viel eine von Geld abhängige Geste der Liebe kosten dürfe.
Was dieser Frage nebst dem wirtschaftlichen Aspekt eine moralische
Dringlichkeit verleiht, ist die Tatsache, dass der kostspieligen Symbolhandlung der
Liebe die Not von unzähligen Armen gegenübersteht, die von der Hand in
den Mund leben. Im Prinzip geht es um die zwischen Kosten und Nutzen zu
wahrende Verhältnismässigkeit der Handlung. Mit dieser kritisch reflektie-

7 Gnilka: Markus I (Anm. 5), 177.



Die Rolle der Vernunft in der Verkündigung Jesu 37

renden Haltung bewegen sich die Gesprächspartner in einem vernunftorientierten

Diskurs.
Was nun freilich bei dieser auf die Nützlichkeit gerichteten Betrachtungsweise

durchs Raster fällt, ist das breite Feld der zwischenmenschlichen
Beziehungen, die an Realität hinter den messbaren materiellen Werten keineswegs
zurückstehen, wenngleich ihre Motive und ihre Qualität vielfach im Subjektiven

und Irrationalen verhaftet bleiben. Es ist eine im schulischen und
erzieherischen Alltag immer wieder gemachte Erfahrung, dass man der Person des

Kandidaten kaum gerecht wird, wenn man bei seiner Beurteilung nur Zahlen
und Fakten zu Rate zieht. Die Kunst der Menschenführung erschöpft sich
nicht in der buchhalterischen Fähigkeit, zusammenzählen und gegeneinander
abwägen zu können. Die Komplexität des menschlichen Zusammenlebens
ruft die sehende Vernunft auf den Plan, die gleichsam von einer höheren
Warte den Menschen im Gesamtgeflecht seiner Existenz überblickt und seine

Fähigkeiten, Möglichkeiten, Beweggründe und Handlungen beurteilt.
Dies ist nun aber gerade der Standpunkt, den Jesus gegenüber der als

Verschwendung gescholtenen Liebestat der Maria einnimmt und ihr Gerechtigkeit

widerfahren lässt. Was er dabei zu ihren Gunsten ins Feld führt, entbehrt
keiner Logik:

1 «Lasst sie in Frieden.» (V. 6a) Das heisst: Fügt ihr kein Leid zu!
2 «Sie hat ein gutes Werk an mir getan.» (V. 6b) Das heisst: Beschränkt euren

Blick nicht auf das reine Faktum, sondern betrachtet die Tat im Rahmen
der Beziehungen, die zwischen Maria und mir bestehen.

3 «Arme habt ihr allezeit bei euch.» (V. 7a) Das heisst: Die Gelegenheit, an
den Armen Gutes zu tun, läuft euch nicht davon.

4 «Mich habt ihr nicht allezeit.» (V. 7b) Das heisst: In Anbetracht der nicht
wiederkehrenden Chance, mir ihre ungeteilte Liebe zu bekunden, hat ihre
Tat hier und jetzt Vorrang und Dringlichkeit.

5 «Sie hat getan, was sie konnte.» (V. 8a) Das heisst: Versetzt euch in ihre

Lage und beurteilt ihr Handeln vor dem Hintergrund ihrer Fähigkeiten
und Möglichkeiten.

6 «Sie ist zuvorgekommen, meinen Leib zu salben zu meinem Begräbnis.»
(V. 8b) Das heisst: Seid bei der Bewertung von Menschen und ihren Taten
vorausschauend und denkt an den «Mehrwert», den die Zukunft kraft der

Langzeitwirkung einer Handlung in sich birgt.

Es ist eine Tatsache, dass die Qualität der Beziehung zu einer Person das Urteil

über sie und ihr Handeln differenzierend mitbestimmt. Dies weckt in vielen

Fällen den Anschein der Parteilichkeit. Gerade deshalb ist mit zu bedenken,

dass die Beziehung zwangsläufig auch den Standpunkt verändert, was
aufgrund der besseren Informationslage zu einem umsichtigeren, dem
Gesamtzusammenhang angemesseneren Urteil verhelfen kann. Von dieser



38 Thomas Domanyi

Sachlage haben wir auch im erörterten Fall auszugehen. Jesus liebte Maria
(Joh 11,1—5). Deshalb war er in der Lage, ihre Tat jenseits der Verstandesgrenzen

kraft der Vernunft des Herzens von der Anklage der Verschwendung
freizusprechen. So kommt es, dass die Vernunft manche Taten billigt, die der
Verstand verurteilt — ein Dilemma, das nur die Liebe zu überschauen vermag.

B. Jesus im Wirkungsfeld reflektierender Vernunft

Der Mensch als vernunftbegabtes Wesen beschränkt sich nicht darauf,
Erkenntnis und Erfahrung zu erwerben und sich nutzbar zu machen, sondern
er ist auch bestrebt, die erworbenen geistigen Güter über die Grenzen der

engsten räumlichen und zeitlichen Lebensgemeinschaften wie Familie, Dorf,
Generation hinaus weiter zu geben. Dies ist die kommunikative Seite der
Vernunft, dank der sich der Mensch zum Kulturwesen erhebt. Er ist Empfänger,
Träger und Übermittler von geistigen Gütern; kurz: er besitzt und lebt Tradition.

Vieles von dem, was er weiss und kann, verdankt er seinem natürlichen
Nachahmungstrieb, der ihn von der frühesten Kindheit an motiviert, seine
Eltern und älteren Geschwister unreflektiert und ungezwungen nachzuahmen

und auf diese Weise in sein familiäres und gesellschaftliches Umfeld
hineinzuwachsen.

Der Eintritt des Kindes in das bewusste Lebensalter eröffnet die Möglichkeit,

seine geistige Entwicklung durch gezielte Erkenntnis- und Fähigkeitsför-
derung wie Unterricht und Lernen zu intensivieren und zu beschleunigen.
Auf diesen anthropologischen Vorgaben beruhen Jüngerschaft und Schule, in
denen die rationale Erfahrungs- und Wissensvermittlung in den sogenannten
Hochkulturen seit etwa der Mitte des ersten vorchristlichen Jahrtausends ihre
institutionelle und zunehmend professionelle Gestalt gefunden hat. Jüngerschaft

und Schule sind demnach der Ort, wo die menschliche Vernunft nicht
nur naturhaft zum Zuge kommt, sondern vom Menschen zur Generierung
neuer Erkenntnis auch willentlich in Dienst genommen wird.

1. Jesus — der Lehrer

Überfliegt man das Themenfeld der herkömmlichen christlichen Glaubenslehre,

so ist man erstaunt, wie unbefangen Jesus von seiner vielfältigen
theologischen Rolle her benannt und definiert wird. Er ist der im Alten Testament
angekündigte «Messias» (so schon bei Matthäus), der «Herr» (so schon bei
Lukas), der «menschgewordene Sohn Gottes» (so bei Johannes), der «Erlöser»
(so in den Briefen) etc. Allein, im Rahmen der gesellschaftlichen Verhältnisse
seiner Zeit erscheint Jesus zunächst und vor allem als «Lehrer», besonders in
dem von theologischer Systematik noch weitgehend unberührten Markus-
Evangelium, dessen im hellenistischen Umfeld lebenden Empfangern «Didas-



Die Rolle der Vernunft in der Verkündigung Jesu 39

kalos» wie kaum ein anderer geistiger Rollenträger entgegen gekommen sein
dürfte. Seine Jünger und anderweitigen Gesprächspartner nennen ihn «Rabbi»

— von Markus häufig mit «Didaskalos» wiedergegeben (9,5; 10,17.20.51;
11,21; 12,14.32). Aber auch er selbst bezeichnet sich so (14,14).

Diesem Titel zufolge gehörte Jesus dem jüdischen Schriftgelehrtenstand
an. Nimmt man diesen Sachverhalt ernst, dann wird man auch annehmen
dürfen, «dass er eine zunftgemässe Ausbildung erfahren und die vorgeschriebenen

Prüfungen absolviert hatte.»8 Aufgrund seiner Erscheinung als Schrift-
gelehrter wird er gleichsam als «Herr Doktor» angeredet. Und in der Tat tritt
er — sei es in den Synagogen, sei es in den Häusern, am Tempel oder unter
dem freien Himmel — gewohnheitsmässig als Lehrer auf (1,21; 2,1 ff.; 2,13;
4,1 f.; 6,6; 10,1; 11,27; 12,1.35.38; 13,1—5). Als solcher sammelt er einen Kreis
von Schülern um sich (1,16—20; 2,13f.; 13,13—19); diskutiert über Fragen des

Gesetzes mit Schriftgelehrten und wissbegierigen Leuten (10,17ff.; 12,28—

34). «Er disputiert in den gleichen Formen wie jüdische Rabbiner, bedient
sich der gleichen Argumentationsweise, der gleichen Formen der Rede; wie
jene prägt er Sprüche und lehrt in Gleichnissen.»9

Dem entspricht, dass auch seine Anhänger — nicht nur die Zwölf — «Schüler,

bzw. Jünger» (Mathetat) heissen. «Auch das ist ein technischer Ausdruck
und bezeichnet eben die Schüler eines Rabbi und nicht die Glieder einer
religiösen Gemeinschaft.»10

Angesichts dieser Fülle von Indizien wäre es daher unverständlich, wollte
man Jesus von seiner gesellschaftlichen Rolle und seinem professionellen
Auftreten her woanders sehen als auf dem Niveau der geistigen Elite der
jüdischen Kulturwelt seiner Zeit. Gewiss war er aufgrund seiner prophetischen
Erscheinung und seines messianischen Anspruchs ein Aussenseiter; von
seiner Herkunft her vielleicht ein Parvenu; dies ändert jedoch nichts an der
Tatsache, dass er seine Ziele und Ideale gerade nicht in Umgehung der Vernunft
seiner Zuhörer und Gesprächspartner verfolgte, sondern ihre intellektuell
redliche Zustimmung durch die Überzeugungskraft einsichtiger Argumente
zu erreichen suchte.

2. Werkzeuge der Didaktik Jesu

Jesu Botschaft wurde der Nachwelt nach einer relativ kurzen Phase mündlicher

Tradierung in schriftlicher Form überliefert. Der Stoff der Evangelien
entstammt der mündlich vermittelten Rede, die ursprünglich in der Situation
des Dialogs, des Gruppengesprächs, der Schriftauslegung in der Synagoge
oder bei sonstigen Anlässen vernommen wurde. So kommt es, dass auch die

8 Bultmann: Jesus (Anm. 4), 43.
9 Bultmann: Jesus (Anm. 4), 44.
10 Bultmann: Jesus (Anm. 4), 45.



40 Thomas Domanyi

geistigen Werkzeuge Jesu in der der damaligen Pädagogik zur Verfügung
stehenden Wortkultur verortet waren. Es sind die Stilmittel einer hellenisierten
rabbinischen Rhetorik, deren Gebrauch und Verständnis sowohl auf Seiten
des Redners als auch der Zuhörer eine geistige Vertrautheit voraussetzen, um
ihre pädagogische Absicht wie Einsicht, Zustimmung, Entscheidung und
Umsetzung zu erreichen. Die zur Veranschaulichung verwendeten Stilmittel
greifen nämlich nicht, wenn die angemessene Übertragung der Sprachbilder
auf den Wortsinn der Rede mangels Verstehens ausbleibt. Damit ist aber
auch gesagt, dass allein schon der Wortcharakter der Verkündigung Jesu den
Gebrauch des Verstandes voraussetzt.

Bei der von Jesus bevorzugten Kommunikationsweise hatte sich der
Intellekt in der zutreffenden Umsetzung von:

— Analogien (aus Ähnlichkeiten gezogene Folgerungen) (vgl. 2,23—27; 4,1 ff.;
12,1 ff.)

— Assoziationen (zwecks Stichwortanschluss gehandhabte flüchtige Wort-
und Gedankenverknüpfungen) (vgl. 4,21—25; 9,41—45; ll,24f.)

— Hyperbeln (absichtliche Übertreibungen) (vgl. 9,42—46; 11,21—27)
— Paradoxa (als Antithesen formulierte Widersprüche) (vgl. 8,35; 10,42—45)

zu bewähren.

Diese der Sprachlogik zuzuordnenden rhetorischen Stilmittel präsentieren
sich in ihrer literarischen Ausgestaltung als Parabeln (vgl. 4,2.33.34; 12,Iff.),
das heisst als Gleichnisbilder in ihren verschiedensten Variationen wie:

— Allegorien (4,3-20; 12,1-12)
— Metaphern (2,19-22; 4,26-29.30-32)
— Symbolen (9,36f.; 11,13-21; 12,10f.; 14,23-25).
— Typologien (1,13; 9,11—13).

Hinzukommen belehrende Sentenzen (2,28; 9,40—50; 10,15.25.27.31) sowie
ironische bzw. polemische Repliken (schlagfertige Antworten, vgl. 2,18—

22.27; 12,13-17.24.27.34-37).
Diese Liste von Sprachfiguren in der Verkündigung Jesu Hesse sich beüe-

big fortsetzen. Für unsere Belange ergeben sich aus der kurzen Bilanz
stilgebundener Rede zwei grundlegende Einsichten: Die so überHeferten Reden

Jesu dokumentieren eindrücldich die kommunikative und pädagogische
Kompetenz ihres Urhebers und attestieren ihm eine überragende Bildung.

Auch wenn davon auszugehen ist, dass Jesu Reden durch ihre redaktionelle

Bearbeitung eine Hterarische Verfeinerung und Bereicherung erfahren
haben, so ist nicht daran zu zweifeln, dass sie bereits in ihrer historisch-münd-
Hchen Form den Zuhörern und Dialogpartnern auf einem hohen intellektuellen

Niveau begegnet sind und sie zu einer ernsthaften geistigen
Auseinandersetzung herausgefordert haben.



Die Rolle der Vernunft in der Verkündigung Jesu 41

3. «Verstehen» und «nicht verstehen»

Neben den der Rolle Jesu nächststehenden Begriffen «Lehrer» und «lehren»
bedient sich Markus einer Anzahl von Ausdrücken, die aufgrund ihrer kognitiven

Ausrichtung mit «Didaskalos» und «didaskein.» aktiv oder passiv
korrespondieren. Erwähnt seien unter anderen:

— vernünftig (söfroun) (5,15)
— verständig (nounechös) (12,34)
— unverständig (asynetoi) (7,18)
— Unvernunft (afrosyne) (7,22)
— fragen, sich erkundigen (erotö — eperoto) (4,10; 9,11; 12,28)
— vernehmen mit dem Sinn erfassen (noein) und nicht erfassen (ou noein)

(7,18; 8,17.21)
— irren (planao) (12,24.27).

Ausser der Verwendung kognitiver Begriffe verweist Markus wiederholt auf
Situationen, in denen das «Verstehen» bzw. das «nicht Verstehen» den Bericht
dynamisieren; hängen doch im Kern Erfolg und Misserfolg der Heilsverkündigung

von der Frage ab, ob sie von den Angeredeten verstanden oder nicht
verstanden werden. Betrachtet man den von den Synoptikern gezeichneten
Leidensweg Jesu einschliesslich seiner Kreuzigung unter dem Gesichtspunkt
des <Scheiterns>, so ist es nicht erstaunlich, dass in diesem von Anbeginn
eskalierenden Prozess (vgl. 3,6) nebst der ideologischen Verblendung des Herzens

das nicht Verstehen und das Missverstehen eine entscheidende Rolle
spielen. Dieses Verdikt berührt Jesu entschiedene Gegner ebenso wie seine

Nachfolger und Mitläufer. Während die Jünger seiner Leidensverkündigung
völlig verständnislos gegenüberstehen (8,31—33; 9,30—32; 10,32—34.35—39;
14,26—31.32—42), verweigert sich die geistige Elite seinem Appell an die
Vernunft (3,1—6; 11,27—33; 12,1—2.18—27), die zuhörende Menge aber schwankt
zwischen zustimmender Bewunderung (2,12; 11,18; 12,37) und begriffsstutzigem

Missbehagen (4,10—13).
Hervorzuheben ist, dass sich Jesus der Gefahr, nicht verstanden oder

missverstanden zu werden, durchaus bewusst ist und diesem Umstand in der
einen oder anderen Weise auch Rechnung trägt, indem er sich des Verstehens
von Seiten seiner Dialogpartner vergewissert (8,14—21 par.; Mt 16,5—12) und
auf ihre Rückfragen eingeht (4,10.33f.). Er weiss aber auch, dass das richtige
Verstehen mitunter an bestimmte Voraussetzungen gebunden ist. Insofern
dürfen sich die Jünger bevorzugt wissen, dass sie dank ihrer unmittelbaren
Lebensgemeinschaft mit ihrem Meister seiner besonderen Unterweisung
teilhaftig werden, während der Menge der Zuhörer in Ermangelung einer
solchen Gelegenheit der Sinn manch seiner Reden verborgen bleibt. — «Euch
ist's gegeben, das Geheimnis des Reiches Gottes zu wissen; denen aber draus-
sen widerfährt es alles durch Gleichnisse.» (4,11)



42 Thomas Domanyi

Jesus, der Lehrer — dieses Porträt beruht auf vielen minudösen Beobachtungen,

die in der markinischen Überlieferung ein abgerundetes Bild ergeben.
Ein unübersehbares Kennzeichen der Lehrerrolle ist die Verpflichtung
gegenüber dem Vernunftgemässen. Setzt Matthäus mit Blick auf die
judenchristlichen Empfanger seines Evangeliums auf das sogenannte prophetische
Argument, um Jesus als den verheissenen Messias zu würdigen, so sieht Markus

für die hellenistischen Leser seines Evangeliums Jesus durch sein überragendes

pädagogisches Wirken als Gottgesandten legitimiert. Damit ist aber
auch gesagt, dass der Blick der Evangelisten auf ihre jeweiligen Adressaten bei
der Abfassung ihrer Werke eine konstitutive Rolle gespielt hat.

C. Die reflektierte Vernunft

In der bisherigen Betrachtung galt unsere Aufmerksamkeit zunächst dem von
Jesus miterfahrenen und mitgestalteten menschlichen Leben in seinen
naturgegebenen Grundbedingungen, dessen gottorientierte Bewältigung ohne
Rücksicht auf die Forderungen der Vernunft nicht zu schaffen ist. Sodann
richtete sich der Blick auf das pädagogische EngagementJesu, in dessen Vollzug

die Vernunft als unverzichtbares Werkzeug der Heilsverkündigung
vielfältig zum Einsatz gelangt. Der dritte Zugang zu unserem Gegenstand eröffnet

sich nun in Erörterung der Frage, inwieweit die Vernunft als Prüfstein
angemessenen Denkens, Sprechens und Handelns von Jesus explizit reflektiert
wird. Bemerkenswerterweise ist dies — wenngleich nur in narrativer Form —

tatsächlich gegeben (3,22—30). Dieser Fall verdient unsere Aufmerksamkeit.
Zuletzt bleibt zu klären, ob und in welcher Hinsicht Jesus die Vernunft an
ihre Grenzen verwiesen sah, soll deutlich werden, wo er das menschliche Urteil

angesichts miteinander konkurrierender sittlicher und weltanschaulicher
Autoritäten in das Normbewusstsein eingeordnet wissen wollte.

1. Die Einheit der Vernunft als Prüfstein der wahren Rede

Im Mittelpunkt der von allen Synoptikern festgehaltenen Begebenheit Mk
3,22—30 (par.) steht die Frage nach der Vollmacht, in deren Ausübung Jesus
seine aussergewöhnlichen Wohltaten vollbringt. Das theologische Gutachten
der Experten — Schriftgelehrte von Jerusalem — lautet: Er hat den Oberteufel,
mit dessen Hilfe er die Dämonen austreibt; hat er doch eine «neue Lehre»
(1,27). Das zieht die göttliche Legitimation seiner Sendung in Zweifel.

Jesus geht auf die Behauptung der Gegner ein, indem er, sich an den
gesunden Menschenverstand wendend, sie des logischen Irrtums überführt.
Mittels zweier Gleichnisse macht er deutlich: Wo nach dem Urteil des
Verstandes so viel Gutes geschieht, ist die Behauptung widersinnig, hier sei der
Teufel am Werk. Denn die Absicht des Bösen ist nur Leid und Zerstörung.



Die Rolle der Vernunft in der Verkündigung Jesu 43

Würde der Satan zur Erreichung seiner Ziele im Bund mit Jesus sich des Guten

bedienen, so könnte er sein ureigenes Vorhaben nie wahr machen. Ja, das

wäre das Ende des Bösen in der Welt; weiss doch jeder aus eigener Anschauung,

dass eine in sich gespaltene Herrschaft auf die Dauer keinen Bestand hat.

Folglich, wennJesus Kranke heilt und Dämonen austreibt, dann kann er sinn-
falligerweise kein Handlanger des Bösen sein. Einen andern Schluss lässt die

Logik nicht zu. Wenn demnach die Gegner zu einem andern Urteil kommen,
dann irren sie.

Das von Jesus ins Feld geführte Argument hat seinen logischen Ansatz in
dem schon von den alten Philosophen vorgetragenen Lehrsatz: «Eine Sache
kann nicht zugleich sein und nicht sein.» Sind die Taten Jesu gut — und das ist
offensichtlich der Fall — dann können sie nicht schlecht sein. Damit erhebt
Jesus die auf Widerspruchsfreiheit (Kohärenz) sich richtende Logik der
Vernunft zum Massstab der Richtigkeit der gegen ihn erhobenen Anklage. Er
betritt damit hellenistischen Boden, wo man dem Denken Grosses zutraut. Die
Logik beruht auf dem prinzipiellen Ausschluss des Widerspruchs in der
behaupteten Sache. Deshalb dient die Einheit der Logik als Prüfstein der Wahrheit.

Dass sich Jesus solch einer philosophischen Argumentationsweise
bedient, zeigt, dass er bei der Suche nach Wahrheit der Vernunft ein weit grösseres

Gewicht einräumte, als es gemeinhin angenommen wird.

2. Die theonome Vernunft

Mit der obigen Feststellung drängt sich freilich die Frage auf: Hat Jesus mit
dem Wahrheitsanspruch der Vernunft die im Glauben geltend gemachte
Autorität Gottes ausgeblendet? Hätte er das getan, so wäre er dem neuzeitlichen
Rationalismus um Jahrhunderte vorausgeeilt; hat doch dieser im Diskurs um
die Erkennbarkeit der Wirklichkeit die Ratio zum allein normativen Prinzip
erhoben und damit dem Menschen als vernunftbegabtem Wesen den Status
sittlicher und geistiger Autonomie zugesprochen. So gesehen war nicht nur
die kirchlich-mittelalterliche geistige Fremdbestimmung (Heteronomie) des

Menschen verabschiedet, sondern auch die seit der Reformation proklamierte
Selbstverantwortung des Individuums vor Gott (Theonomie) hinfallig
geworden.

Dass nun Jesus gerade nicht mit dem Rationalismus kokettierte, sollen
zwei Beobachtungen deutlich machen: Zum einen belegen die Evangelien mit
unzähligen Beispielen, wie im Leben Jesu der Glaube die Grenzen der
Vernunft und die Gesetze der immanenten Wirklichkeit überschreitet, ohne auf
den Rat des gesunden Menschenverstandes zu verzichten. So erweckt er die
verstorbene Tochter des Synagogenvorstehers Jairus wieder zum Leben
(5,35—42); doch danach befiehlt er auch ihren Eltern, «sie sollten ihr zu essen
geben». — «Gratia naturam non tollit.» Im vorliegenden Kontext heisst dies:
Die von Gott gewährte Gnade macht die dem Menschen von Natur inne-



44 Thomas Domanyi

wohnende Vernunft nicht überflüssig.
Zum andern fällt auf, wie entschieden Jesus gelegentlich die Schriftge-

mässheit der Argumente einfordert. Welche Autorität er den zehn Geboten
beimisst, ist in Verbindung mit der oben erörterten Stelle Mk 7,1—23 deutlich
geworden, wo er der kasuistischen Aushöhlung der Sorgepflicht für betagte
Eltern die unaufgebbare Geltung des fünften Gebotes entgegenstellt (V.9—

13)"
Um die Schriftgemässheit des Glaubens und Handelns geht es Jesus auch

im Streitgespräch um die Unauflöslichkeit der Ehe (10,2—12), in der Diskussion

mit den Sadduzäern über den Glauben an die Auferstehung der Toten
(12,17—27) sowie in dem anschliessenden kurzen Dialog, wo Jesus auf die

Frage eines Schriftgelehrten nach dem vornehmsten Gebot auf das in der To-
rah verankerte Doppelgebot der Liebe verweist (12,28—34). Die Missachtung
der gebotenen Analogie zwischen dem Glauben und der Schrift ist nach Jesus
ein schwerwiegender Irrtum (12,27), ja, Mangel an Glaube und Gotteserkenntnis

(12,24). Umgekehrt würdigt er den Respekt vor der Autorität der
Gebote nicht nur als korrekt, sondern auch als vernünftig und heilbringend
(12,34).

Sucht man Jesu Normbewusstsein vor dem Hintergrund seiner Anerkennung

des Vernunftgemässen bei gleichzeitigem Festhalten an der
Schriftgebundenheit des Glaubens und der Moral näher zu bestimmen, so kann man
mit R. Bultmann sagen:

«Die Autorität des Gesetzes hat Jesus vorausgesetzt, seine eigentümliche Stellung
zu ihm aber ist nur zu erfassen, wenn man fragt: wie hat er es verstanden? Denn
nicht die Übernahme einer autoritativen Grösse der Tradition ist für einen Lehrer
das Wesentliche, sondern die Art, wie er sie deutet. Und an diesem Punkte zeigt sich

der Unterschied Jesu von der jüdischen Gottesfrömmigkeit.
Die Vorschriften über Kultus und Ritus wurden in ihrem ursprünglichen Sinne

nicht mehr verstanden, aber alle alten Vorschriften wurden mitgeschleppt; sie waren

durch die Autorität der Schrift geheiligt, und sie galten als autoritativ, weil sie

von Gott geboten waren. Nicht mehr auf ihren Inhalt kam es an, sondern auf die

formale Autorität; nicht, was geboten war, bestimmte den Willen des Handelnden,
sondern dass dies und das geboten war.»11

Dieser Art Fremdbestimmung entriss Jesus die ihm begegnenden Menschen,
indem er sie, auf die Stimme der Vernunft verweisend, zum freien Gehorsam
in selbstverantworteter Sittlichkeit vor das Angesicht Gottes stellte.

11 Bultmann: Jesus (Anm. 4), 48,



Die Rolle der Vernunft in der Verkündigung Jesu 45

Ergebnisse

Die Betonung der Vernunft, des Vernünftigen und des Vernunftgemässen ist
im Evangelium des Markus nicht zu überhören. Jesus misst dem Vernünftigen

in vielfältigen Zusammenhängen eine überragende Bedeutung bei.
Die Vernunft und das Vernunftgemässe haben bei Markus eine assertorische

Funktion. Jesus appelliert mit seinem messianischen Anspruch nicht an
die Bereitschaft des Hörers zum blinden Glauben, sondern trägt angesichts
der Dringlichkeit seines Anspruchs dem Bedürfnis des Hörers nach Plausibi-
litätshinweisen voll Rechnung. Er stellt sich dem normativen Anspruch der
allgemeinen Erfahrung, dass das Vernünftige das Richtige ist. Daher setzt er
auf die Kraft der Vernunft, bzw. der Einsicht und erweist sich so auch für die
hellenistischen Leser seiner Botschaft als aufgeschlossenen und vollwertigen
Dialogpartner.

Die Evangelisten erwarten von den Lesern ihrer Bücher keinen uneinsichtigen,

phantastischen Glauben. Sie sind fortwährend bemüht, die Christus-
Botschaft mit den geistigen Werkzeugen ihrer Zuhörer zu untermauern. So

bedient sich Matthäus für die juden-christlichen Empfänger seines Evangeliums

des prophetischen Weissagungsbeweises. Was für Matthäus der messia-
nische Schriftbeweis ist, das ist für Markus die Überzeugungskraft und die

Kontrollgewalt der Vernunft.
Jesus hat keine Berührungsängste, um sich auf die kritische Denkweise

seiner Dialogpartner einzulassen. Er stellt sich der Prüfung des Intellekts,
indem er selbst sich der geistigen Werkzeuge seiner Zeit bedient. Damit gibt er
den Hörern seiner Botschaft ein wegweisendes Beispiel. Sie brauchen sich
nicht zu scheuen, mit dem nüchternen Anspruch des gesunden Menschenverstandes

an seine Lehre heranzutreten. Die so auf den Plan gerufene
Vernunft erweist sich nicht als zerstörerische Widersacherin des Glaubens,
sondern als seine konstruktiv-kritische Begleiterin, die den Glauben davor
bewahrt, in Schwärmerei oder Fanatismus abzugleiten. Ohne diese heilsame
Kontrolle der Vernunft verlöre die christliche Religion ihre Legitimation und
Glaubwürdigkeit.

Abstract

The one who today enters into a study of the relation of faith and reason enters a well-
trodden path in the history of theology. Nevertheless a brief discussion may be

relevant, especially when the perspective is not that of the history of philosophy or
systematic theology, but that of biblical theology with an anthropocentric focus. Such a

perspective is chosen in the present contribution by Thomas Domanyi, who in a paradigmatic

manner approaches the question of the preaching and ethics ofJesus in its Mar-
can tradition. The chosen modus inveniendi makes use of the formal categories of the



46 Thomas Domanyi

«gelebten», «reflektierenden» and «reflektierten» reason. The results of this approach
can be summarized as follows:

The emphasis on reason, the reasonable and rational in the gospel of Mark cannot
be ignored. Jesus ascribes in many places in the Marcan text a pre-eminent importance
to reason.

In Mark, reason and the reasonable have an assertive function. As regards the
messianic claim, Jesus does not appeal to the blind faith of his audience, but, in view of the

urgency of his claim, takes into account the need of his audience for indications of the

plausible. He accepts the normative claim of experience in general that the reasonable
is right. He accepts the power of reason and understanding and thus demonstrates to
the Hellenistic readers of his message that he is an open and trustworthy partner in
dialogue.

The writers of the Gospels do not expect of their hearers an unsophisticated, naïve
faith. They endeavour consistently to communicate the Christ-message by means of the
intellectual categories and concepts common to their audience. Matthew, for instance,
makes use of the promise-fulfilment schema to convince his Jewish-Christian audience.
Mark makes use of the convincing power of reason for the same purpose.

Jesus was not afraid of entering into a discussion on the basis of the critical premises

and categories of thinking of his partners in the dialogue. He accepts rationality in
principle as he makes use of the spiritual tools of his time. In this way he provides his
audience with an exemplary model. They need not hesitate to approach his teachings
on the basis of the premises of sound reason. The invitation to make use of reason proves

not to be a destructive opponent of faith, but rather a constructive-critical companion

which prevents faith from sliding into excessive enthusiasm and fanaticism. Without

this constructive control by reason, the Christian religion would lose its legitimacy
and credibility.

Thomas Domanyi, Vermes


	Die Rolle der Vernunft in der Verkündigung Jesu : eine anthropozentrische Annhäherung an das Markus-Evangelium

