Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 65 (2009)

Heft: [1]

Artikel: Die Rolle der Vernunft in der Verkiindigung Jesu : eine
anthropozentrische Annh&herung an das Markus-Evangelium

Autor: Domanyi, THomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877646

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Rolle der Vernunft in der Verkiindigung Jesu

Eine anthropozentrische Anniherung an das Markus-Evangelium

Einleitung

1. Die Entfaltung des Themas
Seit Anbeginn ihrer Geschichte ringt die christliche Theologie um die ange-

messene Verhiltnisbestimmung zwischen Vernunft und Offenbarung. Eine
lange Liste von adversativen Begriffspaaren dient der Dogmatik zur Kenn-
zeichnung des Unterschiedes zwischen den zwei Erkenntnisweisen der trans-
zendenten Wirklichkeit. Rangen die Kirchenviater um die Vertraglichkeit zwi-
schen Paulus und Plato, den Propheten und den Philosophen, der Ekklesia
und der Akademie, so suchten die Magister des Mittelalters den Ausgleich
zwischen der «Theologia Domina» und der «Philosophia Ancylla», zwischen
der «Sacra Doctrina» und der «Theologia naturalis» oder eben zwischen der
«Ratio» und der «Revelation. Die dabei zwischen dem Sakralen und dem Pro-
fanen empfundene Differenz wurde je nach Haupt oder Schule komplemen-
tar hierarchisch — meist zugunsten der Theologie (Anselm, Thomas), — selte-
ner paritatisch (Abalard) oder exklusiv, das heisst die Vernunft ausschliessend
(Bernhard von Clairvaux) gesehen. Dieser Weg der Gegeniiberstellung ende-
te zuletzt in einer radikalen Entflechtung der Kategorien, wobei die Offenba-
rung der Bibel zugeordnet, die Vernunft aber ginzlich ausserhalb der Schrift
verortet wurde.

Dass diese Entwicklung nicht unwidersprochen blieb, erklirt sich zum
Teil aus dem Sachverhalt, dass die Bibel selbst als literarisches Kunstwerk ei-
nen uniibersehbaren Ausdruck menschlicher Geistigkeit darstellt. Ohne Ver-
stand, Urteilskraft und Vernunft wire sie so nie geschrieben worden. Doch
diese dem Menschen ureigenen geistigen Fihigkeiten sind nicht nur Werk-
zeuge ihrer Entstehung, sondern auch Inhalte ihrer Verkiindigung. Nirgends
ist das so offenkundig wie in den Schriften des Neuen Testamentes (vgl. Rém
12,1.2; I Petr 3,7.15; 5,8), und da besonders in den synoptischen Berichten
tber die Lehren Jesu.

Wer sich mit der Verklindigung Jesu auseinandersetzt, begegnet aufs erste
seiner Ethik. Nicht, dass er ein System der sittlichen Unterweisung erstellt
hatte; wohl aber hat er bestimmte Grundsitze des Handelns wie die Nich-
sten- und Feindesliebe (Mt 5,43—48; Mk 12,28-34) zu sittlichen Leitwerten
erhoben und so seinen Zuhorern deutlich gemacht, dass der Weg zu Gott
nicht ohne ein angemessenes sittliches Verhalten gegentiber dem Nachsten
zu beschreiten ist. Ist nun aber in der Verkiindigung von sittlicher Unterwei-

ThZ 65 (2009) Sonderheft, S. 28-46



Die Rolle der Vernunft in der Verkiindigung Jesu 29

sung die Rede, so ist unumginglich die Vernunft auf den Plan gerufen; denn
der Zugang zum richtigen Verhalten gegentiber dem Mitmenschen setzt das
Urteil des Verstandes und der Vernunft voraus.

Mit Recht bemerkt L. Honnenfelder:

«Als Auslegung der christlichen Botschaft, die das Ziel hat, den Anspruch dieser
Botschaft an das menschliche Handeln unter den Bedingungen der jeweiligen Le-
benswelt zur Geltung zu bringen, ist theologische Ethik unabdingbar auf die
menschliche Vernunft verwiesen, sowohl auf deren Manifestation in den mannig-
fachen Formen des Ethos als auch auf deren Reflexion in Gestalt philosophischer
Ethik. Es ist die Botschaft selbst, die theologischer Ethik diese kritische Bezugnah-
me auf die Vernunft auferlegt und in ihren Grundlinien vorzeichnet.

Wie die biblischen Texte zeigen, kann der proklamierte Anspruch, soweit er
sich auf das sittliche Handeln des Menschen bezieht, seinem Ursprung, seinem
Adressaten, seinem Inhalt und seiner Intention nach gar nicht anders als vernunft-
gemif, kommunizierbar und universal sein. Wenn im biblischen Gott Wille und
Vernunft, Heiligkeit und Sittlichkeit als Einheit gedacht werden miissen und der
Gott der Offenbarung auch der Gott ist, der den Menschen als sein Ebenbild, naim-
lich als wahrheitsfahiges, frei handelndes und fir seine Taten verantwortliches, d.h.
als sittliches Subjekt, geschaffen hat, kann der Anspruch dieses Gottes an das sitt-
liche Handeln des Menschen der Vernunft nicht widerstreiten, sondern muf} von
ihr verstanden und als sittlich gut eingesehen werden kénnen. Da Gottes Wille, wie
Jesu Predigt besagt, in Erfillung seiner Schépfung die Vollendung des Menschen
zum Inhalt hat, fallen Gottes Anspruch und natiirliches Sittengesetz ithrem Ziel
nach zusammen. Gerade in der Identitit des von Gott erhobenen Anspruchs mit
dem fiir den Menschen hochsten Guten und in der Universalitit, in der sich dieser
Anspruch an alle Menschen richtet, bringt sich die Exklusivitit der Herrschaft Got-
tes zur Geltung. Ein Ethos, das sich nicht prinzipiell vor jedermann und gegentiber
allen anderen ethischen Konzepten als das umfassendere, allgemeiner Zustimmung
fahige Sollen ausweist, sondern nur statutarisch auferlegen lisst, widerspriche der
biblischen Botschaft und dem von iht verkiindigten Gott.»!

Sittliches Handeln ist eine vernunftgemaisse Tat. So kommt es, dass in der
Verkindigung Jesu die Stimme der Vernunft immer wieder zu horen ist. Dies
soll beispielhaft an der Erzidhlweise des Markus-Evangeliums vor Augen ge-
fuhrt werden.

2. Die Vernunft als anthropologische Vorgabe

Am 10. Dezember 1948 verabschiedete die UN-Vollversammlung in Paris
die «Allgemeine Erklirung der Menschenrechte». Artikel 1 dieses heute welt-
weit anerkannten und volkerverbindenden Vertragswerkes lautet: «Alle Men-
schen sind frei und gleich an Wirde geboren. Sie sind mit Vernunft und Ge-

! L. Honnenfelder: Die ethische Rationalitit der Neuzeit, in: Handbuch der christli-
chen Ethik, hgv. A. Hertz u.a., Freiburg 1993, I, 19f.



30 Thomas Domanyi

wissen begabt und sollen einander im Geist der Briiderlichkeit begegnen.»
Damit ist zu mindest theoretisch weltweit anerkannt, was in der abendlandi-
schen Philosophiegeschichte seit Aristoteles postuliert wird, nimlich dass die
Vernunft die unverzichtbare anthropologische Grundvoraussetzung fiir ver-
antwortliches menschliches Zusammenleben ist.

«Alle unsere Erkenntnisy, bemerkt I. Kant, «hebt von den Sinnen an, geht
von da zum Verstande und endigt bei der Vernunft, iiber welcher nichts Ho-
heres in uns angetroffen wird, den Stoff der Anschauung zu verarbeiten und
unter die hochste Einheit des Denkens zu bringen.»? Und er fihrt fort: «Der
eigentimliche Grundsatz der Vernunft ist: zu der bedingten Erkenntnis des
Verstandes das Unbedingte zu finden, womit die Einheit desselben vollendet
wird.»?

Der zwischen Vernunft und Verstand zu beachtende Unterschied und die
ersttebenswerte Einheit im Sinne der Kohidrenz gewinnen an Schirfe, wenn
wir uns ihre adjektivischen Derivate vergegenwirtigen. «Verstandlich» nen-
nen wir einen Sachverhalt oder eine Aussage, wenn wir die durch Wahrneh-
mung und Erkennen gewonnene Einsicht aufgrund ihrer Logik verstehen.
«Vernunftig — vernunftgemass» erscheint uns die durch Wahrnehmung und
Denken gewonnene Einsicht, wenn wir sie nicht nur verstehen, sondern im
Hinblick auf die Gesamtwirklichkeit auch fir vertraglich, zweckmissig, hilf-
reich und lebensférdernd — kurz: fir sinnvoll halten. So mag man etwa die
Konstruktion einer Atombombe hinsichtlich ihrer physikalischen und strate-
gischen Funktion zwar verstehen, ob sie aber auch verniinftig zu nennen ist,
bleibt in Anbetracht ihrer fiir die gesamte Menschheit unkalkulierbaren Risi-
ken zweifelhaft, womit auch die erstrebenswerte Einheit zwischen Versteh-
batkeit und Verniinftigkeit in diesem Fall verhindert wire. So richtet sich die
Titigkeit des Verstandes auf die Einsicht in die Kausalitit und Modalitit, die
Titigkeit der Vernunft auf die Einsicht in die Finalitit und Kohirenz der dis-
kutierten Denk- und Handlungsinhalte.

Zu diesen geh6rt nun auch eine im Kontext des Glaubens praktizierte Sitt-
lichkeit. Auch die aus dem Glauben geiibte Tat hat sich nach dem Priifstein
des Vernunftgemissen auszurichten (Rom 12,1.2), soll sie der Gefahr entge-
hen, in Schwirmerei oder in Fanatismus abzugleiten. Dieser priifende An-
spruch der Vernunft gegeniiber einer der Religion verpflichteten Sittlichkeit
ergibt sich aus dem Sachverhalt, dass die Vernunft als ein allgemeines Phino-
men menschlicher Geistigkeit tiber einen kollektiven Aktionsradius verfiigt.
Deshalb steht iht neben dem individuellen Utrteil auch das kollektive Ermes-
sen, der sogenannte «common sense» als Instrument der Qualititskontrolle
der menschlichen Handlung zur Verfligung. Mit andern Worten: Der Ver-

2 ] Pfeiffer (Hg): Kant-Brevier, Hamburg 3. Aufl. 0.J., 57, Nr. 130.
> Ebd, 58, Nr. 141.



Die Rolle der Vernunft in der Verkiindigung Jesu 31

nunft ist etwas allgemein Vollziehbares inhirent; denn wenn auch ihr Gel-
tungsbereich auf die immanente Wirklichkeit begrenzt ist, verfigt sie doch im
Hinblick auf die Dinge in unserer Lebenswelt tber Mittel und Wege des Et-
kennens, nimlich Anschauung, Erkenntnis, Verstand, Urteilskraft, die Fihig-
keit des kausalen und analogen Denkens sowie Erfahrung — die dank der an-
thropologischen Verfigbarkeit einen allgemein menschlichen Charakter ha-
ben. Daher die Verknilipfung des Vernlinftigen mit dem «gesunden Men-
schenverstand», jener anthropologischen Vorgabe, bei der auch Jesus in
Statuierung der «goldenen Regel» (Mt 7,12) als Grundlage aller Sittlichkeit an-
kniipft und an die er immer wieder appelliert.

A. Beispiele gelebter VVernunft

I. Kant bediente sich zur Klirung der letzten Fragen der Unterscheidung zwi-
schen der «theoretischen» und der «praktischen Vernunft. Aufgrund der
Einwinde der «theoretischen Vernunft» kam er zum Schluss, dass sich Gottes
Existenz nicht beweisen lasse. Doch mit Blick auf die Unentbehrlichkeit der
«praktischen Vernunft» sei Gottes Dasein zu postulieren, soll der Mensch als
verniinftiges Wesen ein sittlich verantwortetes Leben fihren. In Anlehnung
an diese Differenzierung ordnen auch wir den Stoff unserer Untersuchung im
Zeichen der formalen Unterscheidung zwischen gelebter, reflektierender und
reflektierter Vernunft.

1. Der Vorrang der Anthropologie

Vermutlich ist es kein Zufall, dass in der von Markus vorgelegten Stoffsamm-
lung das erste von Jesus vollbrachte Heilungswunder einem «von einem un-
sauberen Geist besessenen Menscheny (anthropos en pneumati akatharti) zugute
kam (Mk 1,21-28). Wir kénnen im vorliegenden Zusammenhang die medi-
zinhistorische Frage, wie die als okkultbehaftet wahrgenommene Krankheit
genau zu verstehen ist, auf sich beruhen lassen. Fest steht, dass der Kranke
im gelebten Alltag als ein Mensch in Erscheinung trat, der in Anbetracht sei-
ner mentalen und psychischen Defizite keine Kontrolle tiber seine Worte und
Handlungen hatte. Hinsichtlich dem Kernanliegen der Sendung Jesu hatte
dies wie in all den verwandten Fillen (vgl. 5,1-21; 9,14-30) zur Folge, dass
dem Leidenden die grundlegende Voraussetzung zum Empfang der von Je-
sus verkiindigten Heilsbotschaft, das Verstehen und das vernunftgemisse
Urteilen und Einordnen genommen war. Deshalb war es fur Jesus unum-
ganglich, in seinem Einsatz fiir das Heil der Menschen den Hebel bei der Wie-
derherstellung ihrer geistigen Fahigkeiten, das heisst der Gabe des Verstandes
und der Vernunft anzusetzen.

Wie fundamental dieser Aspekt der Wirksamkeit Jesu gewichtet wird, wird



i Thomas Domanyi

nicht nur an der immer wiederkehrenden Auflistung analoger Fille (vgl. 1,34;
5,1-21; 9,14-29) deutlich, sondern vor allem an der unmittelbaren Verkntp-
fung zwischen der wiedererlangten Vernunftfihigkeit und der religiésen An-
sprechbarkeit, wie es in der Heilungserfahrung des «Besessenen von Gadara»
zum Ausdruck kommt. Markus bezeichnet den Geheilten im Besitz seiner zu-
rickgewonnenen Geistigkeit als «verntnftig» (sdfronounta) (5,15) und verweist
mit Nachdruck auf seine auf das Heil und das missionarische Engagement ge-
richteten Reaktionen (5,18-20).

Die sich in diesem Einzelfall manifestierende Vernunft ist Grundvoraus-
setzung und Kennzeichen der Gesamtwirksamkeit Jesu. Bevor er seinen Zu-
hérern den Glauben an seine messianische Sendung zutraut, begegnet er ih-
nen logischerweise auf der Ebene der Conditio humana, das heisst bei ihren
leiblichen und geistigen Bediirfnissen und Gebrechen, um sie zum einsichti-
gen Empfang seiner Botschaft zu befihigen. Vordergriindig sind seine man-
nigfaltigen Heilungswunder von ganz unterschiedlicher Finalitit bestimmt.
Der vom unsauberen Geist Besessene (1,23-28) erfihrt seine Genesung, um
der anwesenden Menge die in Jesu Person hereinbrechende Gottesherrschaft
(1,14£) vor Augen zu stellen. Die Schwiegermutter des Petrus kommt dank
seiner heilenden Bertihrung wieder zu ihren Kriften, so dass sie wieder fahig
wird, ihn und seine Jinger zu bewirten (1,29-31). Der von seinen Freunden
zu Jesus getragene Gelihmte (2,1-12) wird vor aller Augen physisch und mo-
ralisch rehabilitiert, um den skeptischen Zuschauern Jesu messianische Ho-
heit glaubhaft zu machen. Kurz: wo immer Jesus seine Zuhorer auf ihre Si-
tuation vor Gott anspricht, geht er mit thnen den Weg des Erkennens, des
Verstehens, des Urteilens und des Einordnens in den Gesamtzusammenhang
ithres Lebens, das heisst er beschreitet mit thnen den anthropologischen Weg
der Vernunft. Daraus folgt: Weil der von Jesus verkiindigte Glaube die Titig-
keit der Vernunft immer schon voraussetzt, bleibt eine religiose Praxis, die
sich der Vernunft verweigert, dem Wesen der jesuanischen Botschaft fremd.

2. Das Normative det Menschlichen Grundbedurfnisse

Die Berichte iiber das Ahrenausraufen der Jiinger am Sabbat (2,23-28) und
die Debatte um die korrekte Beachtung von Reinheitsvorschriften (7,1-23)
gelten in der neutestamentlichen Auslegungsgeschichte als Loci classici, wenn
es darum geht, Jesu Stellung zum mosaischen Gesetz und damit zum Juden-
tum auszuleuchten. Dies an dieser Stelle abermals vorzunehmen eriibrigt
sich, zumal das bis in unsere Gegenwart hinlinglich und kompetent gesche-
hen ist.* Dabei sind sich die Gelehrten darin einig, dass Jesus aufgrund seiner

*  Siehe R. Bultmann: Jesus, Hamburg/Miinchen ?1965; G. Theissen, A. Merz: Der
historische Jesus, *Gottingen 2001; D. Marguerat: Der Mann aus Nazareth, Ziitich
2004; J. Ratzinger: Jesus von Nazareth, Freiburg 2007.



Die Rolle der Vernunft in der Verkiindigung Jesu 33

religiosen Grundorientierung eindeutig im Judentum seiner Zeit zu verorten
ist, da sich der zwischen ihm und seinen Gegnern ausgetragene Konflikt nie
am Gesetz an sich, sondern an dessen gottgewollter Auslegung und Anwen-
dung entziindet. Sodann richtet sich unser Blick bei der vorliegenden Pro-
blemstellung nicht auf den dogmatischen Ertrag, sondern auf dessen kultur-
anthropologische Voraussetzungen, soll deutlich werden, mit welcher ver-
bliiffenden Rationalitit Jesus im Ringen um den authentischen Weg zu Gott
sich den Fragen seiner Dialogpartner stellt.

Den Kern der meisten um die Torah gefiihrten Diskussionen bildet der
gottergebene Mensch im Spannungsfeld zwischen dem Anspruch seiner
Grundbediirfnisse und dem als gottliches Gebot oder als viterliche Satzung
an ihn herangetragenen Willen Gottes. Auffallend dabei ist, wie behartlich Je-
sus gegeniiber seinen Gesprichspartnern auf den verniinftigen Einklang zwi-
schen der naturgegebenen Befindlichkeit des Menschen und dem von thm er-
warteten Gesetzesgehorsam besteht. Das Streitgesprich um die Legalitit des
Ahrenausraufens am Sabbat ist nur ein Beispiel in einer Reihe von Vorfillen
(vgl. 2,18-3,6), in denen Jesus die notwendige Vertriglichkeit zwischen
Mensch und Toraforderung ins Feld fiihrt.

So beurteilt er die Opportunitit kultisch-religiéser Ubungen wie etwa die
des Fastens aus dem Blickwinkel des gesunden Menschenverstandes (2,18—
20). Fromme Praktiken dieser Art haben nur einen Sinn, wenn sie auch Aus-
druck der inneren Haltung, bzw. der Grundstimmung sind. Das Fasten ist ein
dusseres Zeichen der Trauer; daher muss es auch hier verortet sein (V. 20). Ist
man fréhlich gestimmt, so ist das Fasten als Zeichen der Trauer psycholo-
gisch unangemessen und deshalb widersinnig. Mithin erhilt die fromme Tat
ihren Sinn und Wert von ihrer anthropologischen Angemessenheit. Wo es
aber auf addquates Verhalten ankommt, da ist vernunftgemasses Urteilsver-
mogen gefragt.

Um adéquates Verstehen und Zuordnen geht es auch in dem unmittelbar
nachfolgenden Jesusspruch (2,21f.): Die mit der Ankunft Jesu angebrochene
messianische Freude und das neue Heilsverstindnis passen genauso wenig zu
den herkémmlichen religiosen Lehrmeinungen wie neuer Wein in alte Schliu-
che oder wie ein neuer Lappen auf ein altes Kleid.

In Kapitel 2,23-28 steht dem kasuistisch verwalteten Sabbatgebot das
Grundbedirfnis des Menschen, seinen Hunger zu stillen, gegeniiber. Damit
befinden sich die Dialogpartner im Zirkel einer klassischen ethischen Kon-
fliktsituation, in der bestimmte «Gutemn gegeneinander abzuwagen sind. Die
Forderung der Pharisder, das Sabbatgebot selbst auf Kosten der naturnot-
wendigen Sittigung des Leibes zu beobachten, beantwortet Jesus mit dem
Hinweis auf eine analoge Situation im Leben Davids, der zur Speisung seiner
Gefolgsleute auf die einzig den Priestern vorbehaltenen Schaubrote im Tem-
pel zurtickgriff. Damit fiihrt Jesus die Debatte an den Punkt, wo die etstrebte



34 Thomas Domanyi

Einsicht auf einen jihen Wertevergleich und eine Giiterabwigung dringt.
Diese werden denn auch von Jesus selbst vorgenommen, und zwar so, dass
das Ubergewicht seiner Argumente allen Gesprichspartnern unzweideutig
vor Augen steht. Das existentielle Grundbediirfnis, den Hunger zu stillen, hat
im Konfliktfall Vorrang vor der rigorosen Einhaltung der Sabbatruhe, da
letztlich auch das Sabbatgebot auf das Wohl des Menschen abzielt. Wer dem-
nach den Menschen unter dem Vorwand der Kultverpflichtung den Leiden
des Hungerns ausliefert, verkennt den Sinn und den Geist der Gebote Got-
tes.

Und wenn Jesus endlich mitten in einer Versammlung am Sabbat ange-
sichts der erdriickenden Leiden eines Verkriippelten die Frage stellt, ob es
denn nicht rechtens sei, am Sabbat Gutes zu tun und das Leben zu erhalten
oder etwa nicht (3,4), so ist die Antwort schon gegeben: Es ist die Antwort
der Humanitit, die kraft der Vernunft und des Erbarmens gegen alle ideolo-
gische Verblendung ihre Stimme erhebt.

Die dhnliche Konfliktlage wie in Kapitel 2,23—-28 herrscht auch in Kapitel
7,1-23 vor, wo den von den Schriftgelehrten hochgehaltenen Vorschriften
der Altesten die durch das fiinfte Gebot legitimierte Fiirsorgepflicht fiir die
betagten Eltern gegeniibersteht. Auch hier fuhrt Jesus die Argumentation bis
zu dem Punkt, wo sich fir jeden mit Verstand begabten Menschen (V. 18)
der Schluss aufdringt: Auch solche mit Berufung auf die Viter vorgetragenen
religiosen Vorschriften verlieren ihre Glaubwiirdigkeit und Verbindlichkeit,
wenn sie dahin fithren, dass Menschen ihrer existentiell notwendigen Anspri-
che beraubt werden (7,9—13). Wo solches geschieht, wird nicht nur Gottes
Wille mit Fussen getreten, sondern da herrscht auch blanke menschliche «Un-
vernunft» (afrosyne) (V. 22).

In all diesen Beispielen ist Jesu Rationalitit mit Hinden zu greifen. Dabei
ist er durchaus kein Rationalist; denn die von ihm bemuhte Vernunft agiert
nicht gottvergessen, als exklusiver Massstab des sittlichen Handelns. An der
Spitze seiner Werteskala steht Gottes Wille, der dort zur Erfillung kommt,
wo der Mensch weder selbstherrlich noch fremdbestimmt, vielmehr als
selbstverantwortliches Subjekt vor Gott seine sittlichen Entscheidungen
trifft.

3. Durchschaute Paradoxa

Schon Martin Luther liess sich bei seinen Ubersetzungsarbeiten an der Bibel
von der Einsicht leiten, dass das Interesse der Menschen an diesem Buch
nicht bloss inhaltlicher, sondern auch literarasthetischer Art ist. Fur diese Ex-
kenntnis bieten die Evangelisten selbst handfeste Anhaltspunkte; denn zur
Ubermittlung ihrer Botschaft bedienen sie sich mancher Stilelemente der an-
tiken Schreib- und Redekunst, die dem Bedurfnis sprachgetibter Zuhorer
nach Gefilligkeit und Spannung der Rede wohlwollend entgegenkommen.



Die Rolle der Vernunft in der Verkiindigung Jesu 35

Zur Illustration dieses Sachverhalts sei im Folgenden auf drei Beispiele ver-
wiesen, die vor allem unter dem Aspekt der Logik als differenzierenden Ver-
stehens unsere Aufmerksamkeit verdienen.

a) Der Zwiespalt des Glaubens — Mk 9,14-29
Dem ersten Beleg begegnen wir in der Erzahlung tGber die Heilung des epi-
leptischen Knaben (9,14-29), wo es Jesus einmal mehr darum geht, einem
seiner Selbstkontrolle beraubten Menschen die geistigen Krifte wiederzuer-
statten. Doch was tiberdies dem Vorfall Brisanz verleiht, ist der aus tiefster
Verzweiflung hervorbrechende Aufschrei des Vaters des Knaben: «Ich glau-
be; hilf meinem Unglauben.» (9,24) Dieser Satz ist von einer eminenten Dia-
lektik, weil er in seiner paradoxen Wendung eine im Glaubensleben zwiespil-
tige Realitdt zum Ausdruck bringt, die ohne eine scharfe Reflexion weder aus-
gesprochen noch geschrieben worden wire.

Dies unterstreicht auch der von J. Gnilka verfasste Kommentar zur Stelle
mit seiner ganz auf die Cognitio gerichteten Terminologie:

«Er erkannte, ... dass sein eigener Glaube noch kein Glaube ist, und dass darum
sein Unglaube der Hilfe bedarf. Er hofft, dass Jesus ihm den eigentlichen Glauben
eroffnet; denn er aweiss) jetzt, dass die Begegnung mit Jesus die Freiheit dieses
Glaubens gewahren kann.»’

Und weitet:

«Markus hat nach alledem um den Zwiespalt im Menschen, der zwischen seinem
Glauben und seinem Unglauben besteht, «gewusso. Jeder Glaubende ist ein Stiick
weit Unglaubiger und sollte dies «erkennem. Er sollte aber auch anerkennen, dass
im Unglaubigen verschiitteter Glaube vorhanden ist.»®

Nur dank dem, dass Jesus bei seinen Zuhorern das Verstandnis fiir parado-
xales Reden voraussetzen durfte, konnte die paradoxe Kreuzesbotschaft zum
einzigartigen Merkmal der christlichen Verkindigung erhoben werden (vgl.
10,35-45; Mt 5,3-12; I Kor 1,18-31).

b) Die Logik der proportionalen Differenz — Mk 12,4144

Zu den nur selten erorterten Fragen der neutestamentlichen Forschung ge-
hort Jesu personlicher Umgang mit Geld. Die wenigen Stellen in den Evan-
gelien, die auf dieses Feld etwas Licht werfen, lassen durchblicken, dass er all-
gemein gegenuber Besitz und Reichtum derart kritisch eingestellt war (vgl.

10,21-28), dass er nicht einmal zur Deckung seiner personlichen Bediirfnisse
Geld bei sich trug (vgl. 12,15f;; Mt 17,25-27; Lk 8,1-3; Joh 12,4-0). Freilich

> J. Gnilka: Das Evangelium nach Markus, 1. Teilband: Mk 1-8,26 (EKK II/1),
Neukirchen-Vluyn 1978, 58.
¢ Gnilka: Markus I (Anm. 5), 49.



36 Thomas Domanyi

sollte aus dieser im Alltag gelebten Skepsis nicht der Schluss gezogen werden,
Jesus sei dem Geld weltfremd gegentiiber gestanden. Hiergegen spricht neben
der von Matthaus tberlieferten Zinsgroschenfrage der Bericht tiber «das Op-
fer der armen Witwe» (Mk 12,41-44). Diese Begebenheit ist hier deshalb er-
wihnenswert, weil sie in auffallender Weise die niichterne mathematische Sei-
te der Denk- und Lehrweise Jesu offenbart.

Wollte man die schone Tat der armen Witwe theologisch kommentieren,
so konnte man lapidar sagen: ein Beispiel volliger Hingabe. Die rabbinische
Erzihlkunst verwendet zur Vermittlung der intendierten Botschaft eine
fromme Legende. Diese berichtet von einer armen Frau, die wegen der Arm-
seligkeit ithres Opfers — eine Hand voll Mehl — vom Priester verhéhnt wird.
Gott aber belehrt den Mann im Traum: «Verachte sie nicht; denn sie ist wie
eine, die sich selbst dargebracht hat»’

Dem gegentliber beschrinkt sich die Sentenz Jesu auf die sachliche Logik
der unterschiedlichen Besitzverhiltnisse, die nun einmal eine Gabe an Gott —
proportional betrachtet — zum Opfer oder eben zum Trinkgeld machen.
Nach den Worten Jesu Ubertraf die Witwe mit ihrer kiimmetlichen Gabe alle
Reichen, weil jene aus ihrem Uberfluss spendeten, diese aber aus Mangel gab.
Auf einen weiteren Kommentar verzichtet Jesus und uberlisst es seinen Jun-
gern, den Wirklichkeitsgehalt seiner Aussage reflektierend zu tberprifen.
Das Ergebnis solchen Nachdenkens konnte lauten: Der an Nennwert gleich
grosse Bruchteil einer grossen wie einer kleinen Summe untetliegt angesichts
der unterschiedlichen existenziellen Ausgangslage des jeweiligen Gebers ei-
ner proportionalen Ungleichheit. Wer von seinem Existenzminimum gibt,
leistet einen grosseren Beitrag (denn er verzichtet auf den tiglichen Lebens-
bedarf) als jemand, der prozentual die gleich hohe Gabe beisteuert, dabei je-
doch keinen existenziellen Verzicht in Kauf nehmen muss, weil seine existen-
ziellen Bedurfnisse ausreichend gedeckt sind. Das sagt eben der Verstand,
dem sich Jesus verpflichtet weiss.

c¢) Die Dialektik der Liebe — Mk 14,3-9

Zu einem ungleich grosseren argumentativen Einsatz sieht sich Jesus anldss-
lich seiner Salbung durch Maria im Hause Simons herausgefordert (14,3-9).
Was ihm hier unerwartet entgegenschligt, ist die nicht von der Hand zu wei-
sende Frage, wie viel eine von Geld abhingige Geste der Liebe kosten diirfe.
Was dieser Frage nebst dem wirtschaftlichen Aspekt eine moralische Dring-
lichkeit verleiht, ist die Tatsache, dass der kostspieligen Symbolhandlung der
Liebe die Not von unzihligen Armen gegeniibersteht, die von der Hand in
den Mund leben. Im Prinzip geht es um die zwischen Kosten und Nutzen zu
wahrende Verhiltnismissigkeit der Handlung. Mit dieser kritisch reflektie-

7 Gnilka: Markus I (Anm. 5), 177.



Die Rolle der Vernunft in der Verkiindigung Jesu 37

renden Haltung bewegen sich die Gesprichspartner in einem vernunftorien-
tierten Diskurs.

Was nun freilich bei dieser auf die Niutzlichkeit gerichteten Betrachtungs-
weise durchs Raster fillt, ist das breite Feld der zwischenmenschlichen Bezie-
hungen, die an Realitit hinter den messbaren materiellen Werten keineswegs
zurickstehen, wenngleich ihre Motive und ihre Qualitat vielfach im Subjekti-
ven und Irrationalen verhaftet bleiben. Es ist eine im schulischen und erzie-
hetischen Alltag immer wieder gemachte Erfahrung, dass man der Person des
Kandidaten kaum gerecht wird, wenn man bei seiner Beurteilung nur Zahlen
und Fakten zu Rate zieht. Die Kunst der Menschenfiihrung erschopft sich
nicht in der buchhalterischen Fihigkeit, zusammenzihlen und gegeneinander
abwigen zu konnen. Die Komplexitit des menschlichen Zusammenlebens
ruft die sehende Vernunft auf den Plan, die gleichsam von einer héheren
Warte den Menschen im Gesamtgeflecht seiner Existenz tiberblickt und seine
Fahigkeiten, Moglichkeiten, Beweggriinde und Handlungen beurteilt.

Dies ist nun aber gerade der Standpunkt, den Jesus gegeniiber der als Ver-
schwendung gescholtenen Liebestat der Maria einnimmt und ihr Gerechtig-
keit widerfahren lasst. Was er dabei zu ithren Gunsten ins Feld fuhrt, entbehrt
keiner Logik:

1 «Lasst sie in Frieden.» (V. 6a) Das heisst: Fugt ihr kein Leid zul!

2 «Sie hat ein gutes Werk an mir getan.» (V. 6b) Das heisst: Beschriankt euren
Blick nicht auf das reine Faktum, sondern betrachtet die Tat im Rahmen
der Beziehungen, die zwischen Maria und mir bestehen.

3 «Arme habt ihr allezeit bei euch.» (V. 7a) Das heisst: Die Gelegenheit, an
den Armen Gutes zu tun, lauft euch nicht davon.

4 «Mich habt ihr nicht allezeit» (V. 7b) Das heisst: In Anbetracht der nicht
wiederkehrenden Chance, mir ihre ungeteilte Liebe zu bekunden, hat ihre
Tat hier und jetzt Vorrang und Dringlichkeit.

5 «Sie hat getan, was sie konnte» (V. 8a) Das heisst: Versetzt euch in ihre
Lage und beurteilt ihr Handeln vor dem Hintergrund ihrer Fihigkeiten
und Moéglichkeiten.

6 «Sie ist zuvorgekommen, meinen Leib zu salben zu meinem Begribnis.»
(V. 8b) Das heisst: Seid bei der Bewertung von Menschen und ihren Taten
vorausschauend und denkt an den «Mehrwerty, den die Zukunft kraft der
Langzeitwirkung einer Handlung in sich birgt.

Es ist eine Tatsache, dass die Qualitit der Beziehung zu einer Person das Ur-
teil iber sie und ihr Handeln differenzierend mitbestimmt. Dies weckt in vie-
len Fillen den Anschein der Parteilichkeit. Gerade deshalb ist mit zu beden-
ken, dass die Beziehung zwangsliufig auch den Standpunkt verdndert, was
aufgrund der besseren Informationslage zu einem umsichtigeren, dem Ge-
samtzusammenhang angemesseneren Urteil verhelfen kann. Von dieser



38 Thomas Domanyi

Sachlage haben wir auch im erorterten Fall auszugehen. Jesus liebte Maria
(Joh 11,1-5). Deshalb war er in der Lage, ihre Tat jenseits der Verstandes-
grenzen kraft der Vernunft des Herzens von der Anklage der Verschwendung
freizusprechen. So kommt es, dass die Vernunft manche Taten billigt, die der
Verstand verurteilt — ein Dilemma, das nur die Liebe zu tiberschauen vermag.

B. Jesus im Wirkungsfeld reflektierender 1/ ernunft

Der Mensch als vernunftbegabtes Wesen beschrinkt sich nicht darauf, Er-
kenntnis und Erfahrung zu erwerben und sich nutzbar zu machen, sondern
er ist auch bestrebt, die erworbenen geistigen Giiter tiber die Grenzen der
engsten riumlichen und zeitlichen Lebensgemeinschaften wie Familie, Dorf,
Generation hinaus weiter zu geben. Dies ist die kommunikative Seite der Ver-
nunft, dank der sich der Mensch zum Kulturwesen erhebt. Er ist Empfinger,
Triger und Ubermittler von geistigen Giitern; kurz: er besitzt und lebt Tradi-
tion. Vieles von dem, was er weiss und kann, verdankt er seinem natiirlichen
Nachahmungstrieb, der ihn von der frithesten Kindheit an motiviert, seine
Eltern und ilteren Geschwister unreflektiert und ungezwungen nachzuah-
men und auf diese Weise in sein familidres und gesellschaftliches Umfeld hin-
einzuwachsen.

Der Eintritt des Kindes in das bewusste Lebensalter eroffnet die Moglich-
keit, seine geistige Entwicklung durch gezielte Erkenntnis- und Fahigkeitsfor-
derung wie Unterricht und Lernen zu intensivieren und zu beschleunigen.
Auf diesen anthropologischen Vorgaben beruhen Jingerschaft und Schule, in
denen die rationale Erfahrungs- und Wissensvermittlung in den sogenannten
Hochkulturen seit etwa der Mitte des ersten vorchristlichen Jahrtausends ihre
institutionelle und zunehmend professionelle Gestalt gefunden hat. Jinger-
schaft und Schule sind demnach der Ort, wo die menschliche Vernunft nicht
nur naturhaft zum Zuge kommt, sondern vom Menschen zur Generierung
neuer Erkenntnis auch willentlich in Dienst genommen wird.

1. Jesus — der Lehrer

Uberfliegt man das Themenfeld der herkémmlichen christlichen Glaubens-
lehre, so ist man erstaunt, wie unbefangen Jesus von seiner vielfaltigen theo-
logischen Rolle her benannt und definiert wird. Er ist der im Alten Testament
angekiindigte «Messias» (so schon bei Matthaus), der «kHerm» (so schon bei Lu-
kas), der «menschgewordene Sohn Gottes» (so bei Johannes), der «Etlosen
(so in den Briefen) etc. Allein, im Rahmen der gesellschaftlichen Verhiltnisse
seiner Zeit erscheint Jesus zunichst und vor allem als «Lehrer», besonders in
dem von theologischer Systematik noch weitgehend unbertihrten Markus-
Evangelium, dessen im hellenistischen Umfeld lebenden Empfingern «Didas-



Die Rolle det Vernunft in der Verkindigung Jesu 39

kalos» wie kaum ein anderer geistiger Rollentriger entgegen gekommen sein
dirfte. Seine Jinger und anderweitigen Gesprichspartner nennen ihn «Rab-
bi» — von Markus hiufig mit «Didaskalos» wiedergegeben (9,5; 10,17.20.51;
11,21; 12,14.32). Aber auch er selbst bezeichnet sich so (14,14).

Diesem Titel zufolge gehorte Jesus dem jiidischen Schriftgelehrtenstand
an. Nimmt man diesen Sachverhalt ernst, dann wird man auch annehmen
durfen, «dass er eine zunftgemisse Ausbildung erfahren und die vorgeschrie-
benen Priifungen absolviert hatte»® Aufgrund seiner Erscheinung als Schrift-
gelehrter wird er gleichsam als «Herr Doktor» angeredet. Und in der Tat tritt
er — sei es in den Synagogen, sei es in den Hiusern, am Tempel oder unter
dem freien Himmel — gewohnheitsmissig als Lehrer auf (1,21; 2,1ff.; 2,13;
4,1f,; 6,6, 10,1; 11,27; 12,1.35.38; 13,1-5). Als solcher sammelt er einen Kreis
von Schiilern um sich (1,16-20; 2,13f.; 13,13-19); diskutiert iber Fragen des
Gesetzes mit Schriftgelehrten und wissbegierigen Leuten (10,17ff.; 12,28—
34). «Er disputiert in den gleichen Formen wie jidische Rabbiner, bedient
sich der gleichen Argumentationsweise, der gleichen Formen der Rede; wie
jene prigt er Spriiche und lehrt in Gleichnissen.»’

Dem entspricht, dass auch seine Anhanger — nicht nur die Zwolf — «Schii-
let, bzw. Jungem (Mathétai) heissen. «Auch das ist ein technischer Ausdruck
und bezeichnet eben die Schiiler eines Rabbi und nicht die Glieder einer reli-
gidsen Gemeinschaft»!”

Angesichts dieser Fiille von Indizien wire es daher unverstindlich, wollte
man Jesus von seiner gesellschaftlichen Rolle und seinem professionellen
Auftreten her woanders sehen als auf dem Niveau der geistigen Elite der jii-
dischen Kulturwelt seiner Zeit. Gewiss war er aufgrund seiner prophetischen
Erscheinung und seines messianischen Anspruchs ein Aussenseiter; von sei-
ner Herkunft her vielleicht ein Parvenu; dies indert jedoch nichts an der Tat-
sache, dass er seine Ziele und Ideale gerade nicht in Umgehung der Vernunft
seiner Zuhorer und Gesprichspartner verfolgte, sondern ihre intellektuell
redliche Zustimmung durch die Uberzeugungskraft einsichtiger Argumente
zu erreichen suchte.

2. Werkzeuge der Didaktik Jesu

Jesu Botschaft wurde der Nachwelt nach einer relativ kurzen Phase mundli-
cher Tradierung in schriftlicher Form tberliefert. Der Stoff der Evangelien
entstammt der miindlich vermittelten Rede, die urspringlich in der Situation
des Dialogs, des Gruppengesprichs, der Schriftauslegung in der Synagoge

oder bei sonstigen Anldssen vernommen wurde. So kommt es, dass auch die

8  Bultmann: Jesus (Anm. 4), 43.
9 Bultmann: Jesus (Anm. 4), 44.
10 Bultmann: Jesus (Anm. 4), 45.



40 Thomas Domanyi

geistigen Werkzeuge Jesu in der der damaligen Padagogik zur Verfugung ste-
henden Wortkultur verortet waren. Es sind die Stilmittel einer hellenisierten
rabbinischen Rhetorik, deren Gebrauch und Verstandnis sowohl auf Seiten
des Redners als auch der Zuhorer eine geistige Vertrautheit voraussetzen, um
ihre pidagogische Absicht wie Einsicht, Zustimmung, Entscheidung und
Umsetzung zu erreichen. Die zur Veranschaulichung verwendeten Stilmittel
greifen nimlich nicht, wenn die angemessene Ubertragung der Sprachbilder
auf den Wortsinn der Rede mangels Verstehens ausbleibt. Damit ist aber
auch gesagt, dass allein schon der Wortcharakter der Verkiindigung Jesu den
Gebrauch des Verstandes voraussetzt.

Bei der von Jesus bevorzugten Kommunikationsweise hatte sich der In-
tellekt in der zutreffenden Umsetzung von:

— Analogien (aus Ahnlichkeiten gezogene Folgerungen) (vgl. 2,23-27; 4,1ff;
12,148

— Assoziationen (zwecks Stichwortanschluss gehandhabte fliichtige Wort-
und Gedankenverkniipfungen) (vgl. 4,21-25; 9,41-45; 11,24¢£.)

— Hyperbeln (absichtliche Ubertreibungen) (vgl. 9,42—46; 11,21-27)

— Paradoxa (als Antithesen formulierte Widerspriiche) (vgl. 8,35; 10,42—45)
zu bewahren.

Diese der Sprachlogik zuzuordnenden rhetorischen Stilmittel prisentieren
sich in ihrer literarischen Ausgestaltung als Parabeln (vgl. 4,2.33.34; 12,11f.),
das heisst als Gleichnisbilder in ihren verschiedensten Variationen wie:

— Allegorien (4,3-20; 12,1-12)

— Metaphern (2,19-22; 4,26-29.30-32)

— Symbolen (9,36f.; 11,13-21; 12,101.; 14,23-25).
— Typologien (1,13; 9,11-13).

Hinzukommen belehrende Sentenzen (2,28; 9,40-50; 10,15.25.27.31) sowie
ironische bzw. polemische Repliken (schlagfertige Antworten, vgl. 2,18—
22.27;12,13-17.24.27.34-37).

Diese Liste von Sprachfiguren in der Verkiindigung Jesu liesse sich belie-
big fortsetzen. Fur unsere Belange ergeben sich aus der kurzen Bilanz stilge-
bundener Rede zwei grundlegende Einsichten: Die so tiberlieferten Reden
Jesu dokumentieren eindriicklich die kommunikative und pidagogische
Kompetenz thres Urhebers und attestieren thm eine tiberragende Bildung.

Auch wenn davon auszugehen ist, dass Jesu Reden durch ihre redaktionel-
le Bearbeitung eine literarische Verfeinerung und Bereicherung erfahren ha-
ben, so ist nicht daran zu zweifeln, dass sie bereits in ihrer historisch-miind-
lichen Form den Zuhérern und Dialogpartnern auf einem hohen intellektu-
ellen Niveau begegnet sind und sie zu einer ernsthaften geistigen Auseinan-
dersetzung herausgefordert haben.



Die Rolle der Vernunft in der Verkiindigung Jesu 41

3. «Verstehen» und «nicht verstehen»

Neben den der Rolle Jesu nichststehenden Begriffen «Lehrer» und «ehreny
bedient sich Markus einer Anzahl von Ausdriicken, die aufgrund ihrer kogni-
tiven Ausrichtung mit «Didaskalos» und «didaskein» aktiv oder passiv korre-
spondieren. Erwihnt seien unter anderen:

— vernunftig (sofroun) (5,15)

— verstindig (nounechis) (12,34)

— unverstindig (asynetor) (7,18)

— unvernunft (afrosyné) (7,22)

— fragen, sich erkundigen (eroto — eperoto) (4,10; 9,11; 12,28)

— vernehmen = mit dem Sinn erfassen (noezz) und nicht erfassen (o# noein)
(7,18; 8,17.21)

— irren (planac) (12,24.27).

Ausser der Verwendung kognitiver Begriffe verweist Markus wiederholt auf
Situationen, in denen das «Verstehen» bzw. das «nicht Verstehen» den Bericht
dynamisieren; hingen doch im Kern Erfolg und Misserfolg der Heilsverkiin-
digung von der Frage ab, ob sie von den Angeredeten verstanden oder nicht
verstanden werden. Betrachtet man den von den Synoptikern gezeichneten
Leidensweg Jesu einschliesslich seiner Kreuzigung unter dem Gesichtspunkt
des Scheiterns), so ist es nicht erstaunlich, dass in diesem von Anbeginn es-
kalierenden Prozess (vgl. 3,6) nebst der ideologischen Verblendung des Het-
zens das nicht Verstehen und das Missverstehen eine entscheidende Rolle
spielen. Dieses Verdikt beriihrt Jesu entschiedene Gegner ebenso wie seine
Nachfolger und Mitldufer. Wihrend die Junger seiner Leidensverkiindigung
vollig verstindnislos gegentiberstehen (8,31-33; 9,30-32; 10,32-34.35-39;
14,26-31.32—-42), verweigert sich die geistige Elite seinem Appell an die Ver-
nunft (3,1-6; 11,27-33; 12,1-2.18-27), die zuhorende Menge aber schwankt
zwischen zustimmender Bewunderung (2,12; 11,18; 12,37) und begriffsstut-
zigem Missbehagen (4,10-13).

Hervorzuheben ist, dass sich Jesus der Gefahrt, nicht verstanden oder
missverstanden zu werden, durchaus bewusst ist und diesem Umstand in der
einen oder anderen Weise auch Rechnung trigt, indem er sich des Verstehens
von Seiten seiner Dialogpartner vergewissert (8,14—21 par.; Mt 16,5-12) und
auf ihre Riickfragen eingeht (4,10.33f.). Er weiss aber auch, dass das richtige
Verstehen mitunter an bestimmte Voraussetzungen gebunden ist. Insofern
diirfen sich die Jiinger bevorzugt wissen, dass sie dank ihrer unmittelbaren
Lebensgemeinschaft mit ihrem Meister seiner besonderen Unterweisung teil-
haftig werden, wihrend der Menge der Zuhorer in Ermangelung einer sol-
chen Gelegenheit der Sinn manch seiner Reden verborgen bleibt. — «<Euch
ist’s gegeben, das Geheimnis des Reiches Gottes zu wissen; denen aber draus-
sen widerfihrt es alles durch Gleichnisse» (4,11)



42 Thomas Domanyi

Jesus, der Lehrer — dieses Portrit beruht auf vielen minutiésen Beobach-
tungen, die in der markinischen Uberlieferung ein abgerundetes Bild ergeben.
Ein untibersehbares Kennzeichen der Lehrerrolle ist die Verpflichtung ge-
geniiber dem Vernunftgemissen. Setzt Matthidus mit Blick auf die juden-
christlichen Empfinger seines Evangeliums auf das sogenannte prophetische
Argument, um Jesus als den verheissenen Messias zu wiirdigen, so sieht Mar-
kus fiir die hellenistischen Leser seines Evangeliums Jesus durch sein iiberra-
gendes pidagogisches Wirken als Gottgesandten legitimiert. Damit ist aber
auch gesagt, dass der Blick der Evangelisten auf ihre jeweiligen Adressaten bei
der Abfassung ihrer Werke eine konstitutive Rolle gespielt hat.

C. Die reflektierte 1V ernunft

In der bisherigen Betrachtung galt unsere Aufmerksamkeit zunichst dem von
Jesus miterfahrenen und mitgestalteten menschlichen Leben in seinen natut-
gegebenen Grundbedingungen, dessen gottorientierte Bewiltigung ohne
Ricksicht auf die Forderungen der Vernunft nicht zu schaffen ist. Sodann
richtete sich der Blick auf das padagogische Engagement Jesu, in dessen Voll-
zug die Vernunft als unverzichtbares Werkzeug der Heilsverkiindigung viel-
faltig zum Einsatz gelangt. Der dritte Zugang zu unserem Gegenstand eroff-
net sich nun in Erérterung der Frage, inwieweit die Vernunft als Priifstein an-
gemessenen Denkens, Sprechens und Handelns von Jesus explizit reflektiert
wird. Bemerkenswerterweise ist dies — wenngleich nur in narrativer Form —
tatsichlich gegeben (3,22-30). Dieser Fall verdient unsere Aufmerksambkeit.
Zuletzt bleibt zu kliren, ob und in welcher Hinsicht Jesus die Vernunft an
ihre Grenzen verwiesen sah, soll deutlich werden, wo er das menschliche Ut-
teil angesichts miteinander konkurrierender sittlicher und weltanschaulicher
Autorititen in das Normbewusstsein eingeordnet wissen wollte.

1. Die Einheit der Vernunft als Priifstein der wahren Rede

Im Mittelpunkt der von allen Synoptikern festgehaltenen Begebenheit Mk
3,22-30 (par.) steht die Frage nach der Vollmacht, in deren Austibung Jesus
seine aussergewohnlichen Wohltaten vollbringt. Das theologische Gutachten
der Experten — Schriftgelehrte von Jetusalem — lautet: Er hat den Oberteufel,
mit dessen Hilfe er die Damonen austreibt; hat et doch eine «neue Lehre»
(1,27). Das zieht die gottliche Legitimation seiner Sendung in Zweifel.

Jesus geht auf die Behauptung der Gegner ein, indem et, sich an den ge-
sunden Menschenverstand wendend, sie des logischen Irrtums Gberfihrt.
Mittels zweier Gleichnisse macht er deutlich: Wo nach dem Urteil des Ver-
standes so viel Gutes geschieht, ist die Behauptung widersinnig, hier sei der
Teufel am Werk. Denn die Absicht des Bdsen ist nur Leid und Zerstérung.



Die Rolle der Vernunft in der Verkiindigung Jesu 43

Wiirde der Satan zur Erreichung seiner Ziele im Bund mit Jesus sich des Gu-
ten bedienen, so konnte er sein ureigenes Vorhaben nie wahr machen. Ja, das
wire das Ende des Bosen in der Welt; weiss doch jeder aus eigener Anschau-
ung, dass eine in sich gespaltene Herrschaft auf die Dauer keinen Bestand hat.
Folglich, wenn Jesus Kranke heilt und Diamonen austreibt, dann kann er sinn-
filligerweise kein Handlanger des Bosen sein. Einen andern Schluss lasst die
Logik nicht zu. Wenn demnach die Gegner zu einem andern Urteil kommen,
dann irren sie.

Das von Jesus ins Feld gefithrte Argument hat seinen logischen Ansatz in
dem schon von den alten Philosophen vorgetragenen Lehrsatz: «Eine Sache
kann nicht zugleich sein und nicht sein.» Sind die Taten Jesu gut — und das ist
offensichtlich der Fall — dann koénnen sie nicht schlecht sein. Damit erhebt
Jesus die auf Widerspruchsfreiheit (Kohirenz) sich richtende Logik der Ver-
nunft zum Massstab der Richtigkeit der gegen ihn erhobenen Anklage. Er be-
tritt damit hellenistischen Boden, wo man dem Denken Grosses zutraut. Die
Logik beruht auf dem prinzipiellen Ausschluss des Widerspruchs in der be-
haupteten Sache. Deshalb dient die Einheit der Logik als Priifstein der Wahr-
heit. Dass sich Jesus solch einer philosophischen Argumentationsweise be-
dient, zeigt, dass er bei der Suche nach Wahrheit der Vernunft ein weit gros-
seres Gewicht einrdumte, als es gemeinhin angenommen wird.

2. Die theonome Vernunft

Mit der obigen Feststellung drangt sich freilich die Frage auf: Hat Jesus mit
dem Wahrheitsanspruch der Vernunft die im Glauben geltend gemachte Au-
toritat Gottes ausgeblendet? Hitte er das getan, so wite er dem neuzeitlichen
Rationalismus um Jahrhunderte vorausgeeilt; hat doch dieser im Diskurs um
die Erkennbarkeit der Wirklichkeit die Ratio zum allein normativen Prinzip
erhoben und damit dem Menschen als vernunftbegabtem Wesen den Status
sittlicher und geistiger Autonomie zugesprochen. So gesehen war nicht nur
die kirchlich-mittelalterliche geistige Fremdbestimmung (Heteronomie) des
Menschen verabschiedet, sondern auch die seit der Reformation proklamierte
Selbstverantwortung des Individuums vor Gott (Theonomie) hinfillig ge-
worden.

Dass nun Jesus gerade nicht mit dem Rationalismus kokettierte, sollen
zwei Beobachtungen deutlich machen: Zum einen belegen die Evangelien mit
unzihligen Beispielen, wie im Leben Jesu der Glaube die Grenzen der Ver-
nunft und die Gesetze der immanenten Wirklichkeit iberschreitet, ohne auf
den Rat des gesunden Menschenverstandes zu verzichten. So erweckt er die
verstorbene Tochter des Synagogenvorstehers Jairus wieder zum Leben
(5,35-42); doch danach befiehlt er auch ithren Eltern, «sie sollten ihr zu essen
geben». — «Gratia naturam non tollit» Im vorliegenden Kontext heisst dies:
Die von Gott gewihrte Gnade macht die dem Menschen von Natur inne-



44 Thomas Domanyi

wohnende Vernunft nicht iberflissig.

Zum andern fallt auf, wie entschieden Jesus gelegentlich die Schriftge-
missheit der Argumente einfordert. Welche Autoritit er den zehn Geboten
beimisst, ist in Verbindung mit der oben erdrterten Stelle Mk 7,1-23 deutlich
geworden, wo er der kasuistischen Aushohlung der Sorgepflicht fiir betagte
Eltern die unaufgebbare Geltung des funften Gebotes entgegenstellt (V.9—
13).

Um die Schriftgemissheit des Glaubens und Handelns geht es Jesus auch
im Streitgesprich um die Unaufldslichkeit der Ehe (10,2-12), in der Diskus-
sion mit den Sadduziern Gber den Glauben an die Auferstehung der Toten
(12,17-27) sowie in dem anschliessenden kurzen Dialog, wo Jesus auf die
Frage eines Schriftgelehrten nach dem vornehmsten Gebot auf das in der To-
rah verankerte Doppelgebot der Liebe verweist (12,28-34). Die Missachtung
der gebotenen Analogie zwischen dem Glauben und der Schrift ist nach Jesus
ein schwerwiegender Irrtum (12,27), ja, Mangel an Glaube und Gotteser-
kenntnis (12,24). Umgekehrt wiirdigt er den Respekt vor der Autoritit der
Gebote nicht nur als korrekt, sondern auch als verniinftig und heilbringend
(12,34).

Sucht man Jesu Normbewusstsein vor dem Hintergrund seiner Anerken-
nung des Vernunftgemissen bei gleichzeitigem Festhalten an der Schriftge-
bundenheit des Glaubens und der Motral nihet zu bestimmen, so kann man
mit R. Bultmann sagen:

«Die Autoritit des Gesetzes hat Jesus vorausgesetzt, seine eigentiimliche Stellung
zu ithm aber ist nur zu etfassen, wenn man fragt: wie hat er es verstanden? Denn
nicht die Ubernahme einer autoritativen Grosse der Tradition ist fir einen Lehrer
das Wesentliche, sondern die Art, wie er sie deutet. Und an diesem Punkte zeigt sich
der Unterschied Jesu von der jidischen Gottesfrommigkeit.

Die Vorschriften tiber Kultus und Ritus wurden in ihrem urspringlichen Sinne
nicht mehr verstanden, abert alle alten Vorschriften wurden mitgeschleppt; sie wa-
ten durch die Autoritit der Schrift geheiligt, und sie galten als autoritativ, weil sie
von Gott geboten waren. Nicht mehr auf ihren Inhalt kam es an, sondern auf die
formale Autoritit; nicht, was geboten war, bestimmte den Willen des Handelnden,
sondern dass dies und das geboten wat.»!!

Dieser Art Fremdbestimmung entriss Jesus die ihm begegnenden Menschen,
indem er sie, auf die Stimme der Vernunft verweisend, zum freien Gehorsam
in selbstverantworteter Sittlichkeit vor das Angesicht Gottes stellte.

1 Bultmann: Jesus (Anm. 4), 48.



Die Rolle der Vernunft in der Verkiindigung Jesu 45

Ergebnisse

Die Betonung der Vernunft, des Verntinftigen und des Vernunftgemassen ist
im Evangelium des Markus nicht zu tiberhéren. Jesus misst dem Verniinfti-
gen in vielfaltigen Zusammenhingen eine iiberragende Bedeutung bei.

Die Vernunft und das Vernunftgemisse haben bei Markus eine assertori-
sche Funktion. Jesus appelliert mit seinem messianischen Anspruch nicht an
die Bereitschaft des Horers zum blinden Glauben, sondern trigt angesichts
der Dringlichkeit seines Anspruchs dem Bediirfnis des Hoérers nach Plausibi-
litaitshinweisen voll Rechnung. Er stellt sich dem normativen Anspruch der
allgemeinen Erfahrung, dass das Verniinftige das Richtige ist. Daher setzt er
auf die Kraft der Vernunft, bzw. der Einsicht und erweist sich so auch fiir die
hellenistischen Leser seiner Botschaft als aufgeschlossenen und vollwertigen
Dialogpartner.

Die Evangelisten erwarten von den Lesern ihrer Biicher keinen uneinsich-
tigen, phantastischen Glauben. Sie sind fortwihrend bemiiht, die Christus-
Botschaft mit den geistigen Werkzeugen ihrer Zuhdrer zu untermauern. So
bedient sich Matthius fir die juden-christlichen Empfinger seines Evangeli-
ums des prophetischen Weissagungsbeweises. Was fiir Matthius der messia-
nische Schriftbeweis ist, das ist fiir Markus die Uberzeugungskraft und die
Kontrollgewalt der Vernunft.

Jesus hat keine Berithrungsiangste, um sich auf die kritische Denkweise
seiner Dialogpartner einzulassen. Er stellt sich der Priifung des Intellekts, in-
dem er selbst sich der geistigen Werkzeuge seiner Zeit bedient. Damit gibt er
den Horern seiner Botschaft ein wegweisendes Beispiel. Sie brauchen sich
nicht zu scheuen, mit dem niichternen Anspruch des gesunden Menschen-
verstandes an seine Lehre heranzutreten. Die so auf den Plan gerufene Ver-
nunft erweist sich nicht als zerstorerische Widersacherin des Glaubens, son-
dern als seine konstruktiv-kritische Begleiterin, die den Glauben davor be-
wahrt, in Schwirmerei oder Fanatismus abzugleiten. Ohne diese heilsame
Kontrolle der Vernunft verlore die christliche Religion ihre Legitimation und
Glaubwirdigkeit.

Abstract

The one who today enters into a study of the relation of faith and reason enters a well-
trodden path in the history of theology. Nevertheless a brief discussion may be rele-
vant, especially when the perspective is not that of the history of philosophy or syste-
matic theology, but that of biblical theology with an anthropocentric focus. Such a per-
spective is chosen in the present contribution by Thomas Domanyi, who in a paradig-
matic manner approaches the question of the preaching and ethics of Jesus in its Mar-
can tradition. The chosen modus inveniendi makes use of the formal categories of the



46 Thomas Domanyi

«gelebteny, «reflektierenden» and «reflektierten» reason. The results of this approach
can be summarized as follows:

The emphasis on reason, the reasonable and rational in the gospel of Mark cannot
be ignored. Jesus ascribes in many places in the Marcan text a pre-eminent importance
to reason.

In Mark, reason and the reasonable have an assertive function. As regards the mes-
sianic claim, Jesus does not appeal to the blind faith of his audience, but, in view of the
urgency of his claim, takes into account the need of his audience for indications of the
plausible. He accepts the normative claim of experience in general that the reasonable
is right. He accepts the power of reason and understanding and thus demonstrates to
the Hellenistic readers of his message that he is an open and trustworthy partner in dia-
logue.

The writers of the Gospels do not expect of their hearers an unsophisticated, naive
faith. They endeavour consistently to communicate the Christ-message by means of the
intellectual categories and concepts common to their audience. Matthew, for instance,
makes use of the promise-fulfilment schema to convince his Jewish-Christian audience.
Mark makes use of the convincing power of reason for the same purpose.

Jesus was not afraid of entering into a discussion on the basis of the critical premi-
ses and categories of thinking of his partners in the dialogue. He accepts rationality in
principle as he makes use of the spiritual tools of his time. In this way he provides his
audience with an exemplary model. They need not hesitate to approach his teachings
on the basis of the premises of sound reason. The invitation to make use of reason pro-
ves not to be a destructive opponent of faith, but rather a constructive-critical compa-
nion which prevents faith from sliding into excessive enthusiasm and fanaticism. With-
out this constructive control by reason, the Christian religion would lose its legitimacy
and credibility.

Thomas Domanyi, Vermes



	Die Rolle der Vernunft in der Verkündigung Jesu : eine anthropozentrische Annhäherung an das Markus-Evangelium

