
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: [1]

Artikel: Der Jesajapsalm : Jes 12, 1-6

Autor: Seybold, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Jesajapsalm (Jes 12,1—6)

Vor fast genau 60 Jahren schrieb Martin Schmidt, damals Pfarrer in Kilchberg
(Baselland), in der «Vorbemerkung» zu seiner theologischen Dissertation im
Fach Altes Testament mit Datum des 1. Aprils 1948:

«Die Anregung zu vorliegender Arbeit gaben mir: 1. ein Seminar bei Herrn Professor

W. Eichrodt im Wintersemester 1939/40 über Hesekiel, zu dem ich eine
Seminararbeit über <Die Bedeutung des Tempels bei Hesekiel) einreichte - 2. die Preisfrage

der Basler Theologischen Fakultät für das Jahr 1941: <Der salomonische Tempel,

seine Schicksale und seine Bedeutung im Wandel der Geschichte). Daß die
damals begonnenen Untersuchungen zum Thema <Prophet und Tempel) schließlich
in der gegenwärtigen Form einer Dissertation der Theologischen Fakultät der
Universität Basel vorgelegt werden konnten, wäre ohne die stetige Förderung und
Beaufsichtigung der Arbeit durch Herrn Professor Eichrodt unmöglich gewesen. Die
endgültige Fassung der Dissertation hat aus einer Menge seiner Bemerkungen und
Hinweise sowie aus solchen von Herrn Professor W. Baumgartner Nutzen ziehen

können, weshalb ich den beiden Herren zu großem Dank verpflichtet bin. Herr
Professor Eichrodt hat die Arbeit als Referent und Herr Professor Baumgartner als

Korreferent begutachtet.
Die Hauptarbeit an meiner Dissertation habe ich in den Jahren 1944 und 1945,

während meiner Tätigkeit an der Evangelischen Lehranstalt Schiers geleistet ...»

Es handelt sich also um eine Arbeit, die während des Zweiten Weltkriegs in
den Jahren 1939 bis 1945 entstanden ist und den bezeichnenden Untertitel
trägt: «Eine Studie %um Problem der Gottesnähe im Alten Testament»} Faktisch geht
es in der Untersuchung, die ihren bleibenden Platz in der alttestamentlichen
Wissenschaft behalten wird, um die Deutung der Gottesnähe durch die
klassischen Propheten im Blick auf den Jerusalemer Tempel. Als Ergebnis der
sublimen und tiefsinnigen Erörterungen liest man im Kapitel: «Zusammenfassung

und Schluss» bezüglich des Propheten Jesaja:

«In den Ereignissen seiner Zeit, die auf eine Katastrophe der menschlich-politischen

Pläne Judas hindrängen, schaut Jesaja das Wesen der Gottesnähe dann, daßjah-
ve, der kreatürlichen Welt unendlich überlegen, in dieser Welt seinen Plan durchsetzt,

demzufolge in verborgener Gerichtsnähe waltet, wo die Menschen ihn nicht
erkennen, in der Endzeit, am Ziel seines Planes aller Welt offenbar sein wird, in der

Verborgenheit aber (insofern diese nicht das letzte Ziel ist) sich schon durch Werkzeuge

und Zeichen seines Planes dem Glauben offenbart. Entsprechend diesen drei
Formen der Gottesnähe (verborgener, zeichenhaft sich offenbarender und endzeitlich

offenbarer) ist der Tempel nach dem, was er dem gegenwärtigen Israel bedeutet,

Ort verborgener Gottesnähe, für die endzeitliche Zukunft Ort offenbarer
Gottesnähe, für den Propheten aber in der Gegenwart Ort der Offenbarungsnähe,
Zeichen, daß Jahve an dem Verborgenen hervortritt, daß er allein das Dunkel seine

1 Evangelischer Verlag AG, Zollikon-Zürich 1948, 276 Seiten, 642 Anmerkungen.

ThZ 65 (2009) Sonderheft, S. 7-17



8 Klaus Seybold

Verborgenheit erhellen kann und daß er nach seinem Willen hervortreten will. So

ist der Tempel (bzw. der Tempelberg) Orientierungspunkt des Glaubens, der sich

aus der Welt der verborgenen Gottesnähe dem weltüberwindenden Offenbarungsplan

entgegenstreckt, Signal für das Wesen eines neuen Israel, das durch den Glauben

aus der Verborgenheit zur endzeitlichen völligen Gotteserkenntnis
heranwächst.» (214)

Es ist besonders reizvoll, den Jesajapsalm Jes 12 im Spannungsfeld dieser
drei, von Martin Schmidt bestimmten Formen der Gottesnähe zu sehen. —

Ich widme die kleine exegetische Studie dem langjährigen Kollegen und
lieben Freund mit allen guten Wünschen zu seinem 90. Geburtstag.

I

Auslegungen des Jesajapsalms gibt es viele, unter ihnen wegen ihrer Ausführlichkeit

besonders herausragend die von Hans-Peter Mathys2, der ich im
Einzelnen bei etwas anderer Gewichtung weithin beipflichten kann, und die
linguistische Analyse von Archibald L.H.M. van Wieringen3. Ungelöst ist —

soweit ich sehe — die Frage der Herkunft des Textes. Zwei Modelle werden
kontrovers diskutiert. Das erste, etwas ältere Modell, erkennt in Jes 12 einen von
anderswoher stammenden, zunächst selbständigen Psalm, den ein Buchredaktor

in das entstehende Jesajabuch an exponierter Stelle eingearbeitet hat.4

Das zweite Erklärungsmodell geht davon aus, dass das Kapitel im Blick auf
das Jesajabuch eigens für den Ort in Jes 12 von einem Bearbeiter verfasst
wurde, der die jesajanische Botschaft in poetischen Worten verdichten wollte.
Exponent des ersten Modells ist in neuerer Zeit u.a. Frank Crüsemann5,
Vertreter des zweiten Modells z.B. Georg Fohrer6, Odil Hannes Steck7, Willem
S. Prinsloo8, Hans-Peter Mathys9 u.a. Eine Entscheidung in dieser Frage su-

2 Mathys: Dichter und Beter, 181-200.
3 Van Wieringen: Isaiah 12,1—6.
4 Für die ältere Auslegung möge ein Zitat von Schmidt: Die großen Propheten, 129,

stehen: «Der Mann, dem wir die Erhaltung dieser wertvollen Sammlung (seil. Jes

2—12) verdanken, ist schließlich auch noch im Besitz eines religiösen Gemeinde-Liedes

(12,1) gewesen. Das hat er zu seinen Jesaia-Worten auf ein freigebliebenes
Pergamentstückchen hinten hinzugeschrieben. Auf diese Weise ist ein nicht von Jesaia
stammendes Lied, das seiner Art nach unter die Psalmen gehört, unter die Worte
des Propheten geraten.»

5 Crüsemann: Studien zur Formgeschichte von Hymnus und Danklied, 55f.227f.
6 Fohrer: Jesaja I (^1966), 172-175: Zwei Lieder, wahrscheinlich vom «letzten Bear¬

beiter» der Sammlung hinzugefügt, ein Danklied (V. 1-3), aus Ex 15,2, und ein

Hymnus (V. 4-6), aus Ps 105,1 geschöpft.
7 Steck: Die Prophetenbücher, 40f.



Der Jesajapsalm (Jes 12,1-6) 9

chen wir auf dem Wege einer literarischen und poetologischen Analyse des

Textes und beginnen damit, den Ort des Textes zu bestimmen.
Jes 12 — daran ist kein Zweifel — bildet den Abschluss des ersten Jesajabu-

ches, das man von den Überschriften in 1,2; 2,1 und 13,1 her als eigenständige
literarische Grösse erkennen kann. In allen drei Überschriften wird Jesaja ben
Arnos mit vollem Namen als Autor des folgenden Buches eingeführt. Für
unseren Zusammenhang spielt es keine Rolle, wo man das zweite Buch enden
lässt, mit Jes 23 oder 27 oder 39. Die Zäsur am Ende des ersten Buches nach

Kap. 12 ist deutlich und gibt dem Kapitel seinen besonderen Rang.
Der Anschluss an das Vorige wird in Jes 12 dadurch erreicht, dass mit dem

formelhaften Hinweis auf «jenen Tag» (Sinn DVD) damit auf den letzten mit
derselben Formel eingeleiteten Text in 11,11—16 zurückverwiesen wird und
auf diese Weise in das mit dieser Formel gestaltete Fächerwerk der jesajani-
schen Textsammlung eingefügt wird. Da die vorhergehenden Texte ebenfalls
poetisch geformte Einheiten bilden — so der berühmte Text vom messiani-
schen Tierfrieden (11,1—9), der Spruch von der Wurzel Isais als Banner für
die Völker (11,10) und dann die Weissagung von der Sammlung und Heimkehr

Israels aus Ost und West, ein Exodus aus dem Zweistromland wie einst
aus dem Lande Ägypten (11,11—16). Diese Weissagung ist als dreistrophiges
Gedicht gestaltet, das mit der Zeile:

«Und eine Strasse wird sein für den Rest meines Volkes,
der von Assur übrig gelassen wurde»

und dem wohl prosaischen Zusatz:

«Wie es für Israel gewesen war an dem Tag (DVD), als es aus dem Land Ägypten
heraufzog.» (11,16)

Auf diesen «Tag» des Exodus aus Ägypten bezieht sich der unmittelbar in
12,1 einsetzende Text: «Und du wirst anjenem Tage sprechen» offensichtlich nicht.
Denn dies ist ein Tag der Vergangenheit. Vielmehr ist es der in 11,1 Off.

angekündigte zukünftige «Tag, da der Herr zum zweiten Mal seine Hand erheben
wird», der kommende Exodus aus Assur, an dem das gesprochen werden soll,
was Kap. 12,1 ff. wiedergibt. Es handelt sich also literarisch — schon das

kopulative «Und» zeigt es an — um einen Anhang an das Gedicht vom zweiten
Exodus, der näherhin ausführt, wie jener zukünftige Heilstag gefeiert werden
und was dabei zur Sprache kommen soll.

Versteht man unter dem «Du» dieser Anschlussformel zunächst ganz
Israel, wie es in 11,16 genannt ist, wird man dadurch überrascht, dass in 12,4
eine zweite Anschlussformel ganz ähnlicher Gestalt folgt. Nur dass nunmehr
merkwürdigerweise eine Mehrzahl von Feiernden angesprochen wird: «Und

8 Prinsloo: Isaiah 12, 25ff.
9 Mathys: Dichter und Beter, 181 ff.



10 Klaus Seybold

ihr werdet anjenem Tage sprechen». Mag man die pluralische Fassung als kontextbedingt

ansehen, wo ja in der Tat in V. 3 ein Wechsel vom Singular zum Plural

erfolgt ist, ist es dennoch auffallig, dass überhaupt ein zweites Scharnier

nötig ist, um Kap. 12 an Kap. 11 festzumachen. Man wird ohne Frage daraus
schliessen können, dass die beiden Bindeglieder in V. 1 und V. 4 von einer
redigierenden Fland stammen, die bemüht war, Jes 12 eng an den gegebenen
Text anzubinden.

Das spricht dafür, dass der neue Text von Jes 12 zunächst ohne die
prosaisch gehaltenen Scharnierformeln für sich zu lesen und zu verstehen ist.

1 Und du wirst an jenem Tage sprechen:
Ich danke dir, JHWH,
(denn) du hattest mirgegiimt;
dein Zorn wandte sich und du tröstest mich.

2 (Sieh,) Gott ist mein Heil! Ich vertraue undfürchte mich nicht.

(Denn) meine Stärke und mein ITed istJH ßHWH), und er ward mir gum Heil.
3 Und ihr werdet Wasser mit Freuden schöpfen aus den Quellen des Heils.

4 Und ihr werdet an jenem Tage sprechen:
Danket JHWH,
ruft an seinen Namen,

tut kund unter den Völkern seine Taten,

verkündet, dass sein Name erhaben ist!
5 Singt JHWH,

denn er hat G rosses getan!
Bekannt sei (di)es auf dergangen Welt.

6 Jauchge undjuble, du Bewohnerin Zions,
denn gross ist in deiner Mitte — der Heilige Israels!10

II

Das doppelte Scharnier in V. 1 und V. 4 täuscht darüber hinweg, dass der
Text eigentlich eine dreifache Struktur hat.11 Zwei äussere Teile in V. 1—2 und
V. 5—6 umfassen einen mittleren Teil. Dabei ergibt sich, dass die äusseren Teile

eine parallel angelegte rhythmische Struktur haben. Legt man die akzentuierende

Metrik zugrunde, zeigen sie eine charakteristische Stufung der Zeilen.
Sie beginnen jeweils mit einem Verbalausdruck, auf den ein «JHWF1» als An-

10 Der Text ist an einigen Stellen uneinheitlich überliefert, kann aber mit Hilfe der
relativ guten Bezeugung durch die Qumranhandschriften lQJesa (V- 1—6); lQJesb
(V- 3—6); 4QJesa (V. 4—6); 4QJesb (V- 2); 4QJesc (V- L korrigiert und gestützt werden

(vgl. Abegg u.a.: Dead Sea Scrolls Bible). LXX weicht in V. 1 und 2 leicht vom
MT ab (V- F «und hattest Erbarmen mit mir»; V. 2: JH fehlt).

11 Vgl. die Diskussion bei Watson: Classical Hebrew Poetry, 163; Prinsloo: Isaiah 12,

passim; Höffken: Jesaja, 126£; van Wieringen: Isaiah 12,1-6, passim u.a.



Der Jesajapsalm (Jes 12,1-6) 11

rede oder Adresse folgt (2 Akzente); es folgt eine Kurzzeile, jeweils mit 2

Akzenten (ohne das prosaische ,D), dann eine Zeile mit 3 Hebungen (in V. 5

leicht überdehnt), darauf eine Zeile mit 4 Hebungen (in V. 2a überdehnt)12,
schliesslich eine Zeile mit 5 Hebungen (in V. 2b ausgeweitet).13 Die Zeilenfolge

ergibt die folgenden Werte: 2-2-3 — 4—5. Die beiden Teile haben
eine Stufenstruktur.

In der Übersetzung:

I
Ich danke dir, JHWH.

Du hattest mir gezürnt.
Dein Zorn wandte sich und du tröstest mich.

Gott ist mein Heil! Ich vertraue undfürchte mich nicht.

Meine Stärke und ?nein Died istJH, und er ward mir C(um Heil.

III
SingtJHWH!

Er hat Grosses getan!
Bekannt sei es aufderganzen Welt.

Jauchte undjuhle, du Bewohnerin Zions!
Gross ist in deiner Mitte — der Heilige Israels!

Solche Textstrukturen sind aus der Poesie der Psalmen und der Prophétie
bekannt. Ps 13; 52; 57,8-12; 70, dann Jes 2,2-4; 32,15-20; 30,27-33 u.a.m. Der
Sinn ist von Fall zu Fall verschieden.

Ein Problem bleibt nun der mittlere Teil V. 3—4. Nach der metrischen
Analyse ergibt sich die Zeilenfolge: 5 — 2 — 2 — 3 — 4.14 Diese Folge legt nahe,
dass die Fünferzeile umgestellt worden ist. Da der Übergang von V. 2 zu V. 3

ohnehin wegen des Numeruswechsels hart ist und der Sinnablauf gestört, ist
eine Umstellung nicht unwahrscheinlich, zumal ja auch dieser mittlere Teil
wohl mit einem Imperativ samt Adresse begonnen haben wird.15 Dann aber
wäre auch im mittleren Teil eine gestufte Struktur erkennbar:

II
DanketJHWH,

ruft an seinen Namen,

12 Ein Wort ist in V. 2a überzählig, n;n «siehe» oder hs «Gott».
13 In V. 2b ist das rezitative '3 (ein Zitat im Zitat) und eines der beiden Nomina

JHWH oder JH überzählig.
14 Diese Zeile besteht aus 4 Hebungen, ist aber entgegen der üblichen Konstruktion

unsymmetrisch (1+3) angelegt ("O erhält hier offenbar einen Akzent).
15 Über die Gründe der Umstellung s.u.



12 Klaus Seybold

tut kund den Völkern seine Taten,

verkündet, dass sein Name erhaben ist!
Und schöpft Wasser mit Freuden aus den Quellen des Heils.

Der Sinn dieser gestuften Struktur ist nicht ganz leicht zu bestimmen. Mit
Sicherheit geht es um eine Steigerung, wahrscheinlich in den einzelnen Stufenteilen

und auch in der Abfolge der Teile. Wegen des analogen Baus der drei
Teile kann von Strophen gesprochen werden. Erst eine Analyse der Strophen
wird das Sinngefälle bzw. die Sinnstufen deutlich machen.

III

Man darf nun nicht übersehen, dass Jes 12,1—6 alle Kennzeichen eines
individuellen Danklieds in der Gunkelschen Prägung des Begriffs an sich trägt.16
Am Beginn steht eine Gebetsanrede mit dem charakteristischen Verbum HT
hi. «loben, bekennen, danken». Es handelt sich also um eine min, ein Dankgebet

für eine erfahrene Wohltat, das im Rahmen eines Dank(opfer)rituals am
Tempel dargebracht wird. Es folgt, wie häufig in diesem Zusammenhang, ein
zitierendes oder erklärendes '3, das den Grund der Danksagung angibt. Die
Strophe bietet danach charakteristisch erzählende Elemente im Perfekt, iteratives

Imperfekt und Imperfekt mit wa-consecutivum, deutlicher noch in der
griechischen Ubersetzung. Es ist nach V. 1 f. die Rede von einer persönlich
empfangenen HUltlT «Rettung, Hilfe, Heil» in einer Situation, die von Gottes Zorn
und Trostlosigkeit geprägt war. Es fehlt auch nicht das Bekenntnis. Der
«Gott des Heils», dem er vertraute, erwies dem Beter «Heil». Er fand sogar zu
einer Bekenntnisformel, die er den Mitfeiernden mitteilen wollte (V. 2).
Ungewöhnlich ist nur, dass der Psalmist statt der üblichen Belehrung der
Mitfeiernden, auch die (grosse) Gemeinde im Ganzen (V. 3f.) und sogar die
«Bewohner von Zion», d.i. die Stadt Jerusalem eigens mahnend anzusprechen
wagt.

Doch am Anfang bleibt die erste Strophe (V. lf.) ganz im Rahmen eines
Danklieds. Wohl gibt die Stufung der Strophe eine besondere Prägung. Man
könnte meinen, der Beter wolle damit die unfassbare Grösse des erfahrenen
Heils andeuten. Der Begriff «Heil» hat seiner Semantik nach auch etwas ins
Unbegrenzte Ausgreifendes. Doch ist das nicht das einzige Merkmal, das den
Psalmisten als einen Dichter ausweist. Die alliterativen Wortanfänge zusam-

16 Gunkel: Einleitung, § 7: Die Danklieder des Einzelnen, 265—292. Gunkel, Begrich
zählen Jes 12 zu den mit dem «Danklied Israels» (V. 3—6) kombinierten Dankliedern,

ebd., 314—323. Vgl. auch Crüsemann: Studien zur Formgeschichte: Obergattung:

imperativer Hymnus, 55£, Untergattung: Danklied eines Einzelnen, 227f.



Der Jesajapsalm (Jes 12,1—6) 13

men mit den auffallend häufigen Vokalen a und i ergeben (vgl. vor allem V.
2b) so etwas wie einen Grundklang oder Akkord, der vermutlich dem
unausgesprochenen Ich entnommen ist. Dazu kommt, dass der Passus in V. 2:

inss xbl nïïDX «ich vertraue und fürchte mich nicht» ein kunstvolles Wort-
und Klangspiel bietet, das die Konsonanten kunstvoll variiert, wohl zum
Zeichen dafür, wie wenig es bedarf, um von der Angst zum Vertrauen zu gelangen

— und umgekehrt.
Anders ist der Lautklang in der ^weiten Strophe (V. 4.3). Hier dominieren

die dunklen u und o-Laute, erstere meist als Pluralendung an den Imperativen
(viermal), letztere als Suffix der dritten Person. Dreimal beginnen die Zeilen
mit einem Hifil-A. Dazu kommt auffallend häufiges Zusammentreffen
gleicher Konsonanten (m/m s/s 1/1u.a.), das man als Pluralsignal deuten könnte.
Jedenfalls ist in dieser Strophe eine Pluralität angesprochen, die auf solche
Weise an ihre gottesdientlichen Pflichten gemahnt und zu kultischen
Handlungen aufgefordert wird. Das Beispiel vom rituellen Wasserschöpfen,
Wasseropfern oder Wasserausteilen will wahrscheinlich an einen Jerusalemer
Lokalritus erinnern, der vom Laubhüttenfest bezeugt ist.17 Entsprechend zur
ersten Strophe ist das Leitwort der «Name» JHWH, dessen Erhabenheit
wiederum unbegrenzt aufsteigt und dessen Erklingen im Ausrufen immer lauter
wird.

Die dritte Strophe beschäftigt sich mit der «Bewohnerin Zions», der Stadt
Jerusalem. Ihr Grundklang besteht darum in dem dominierenden x-Laut
(neunmal MT), verbunden mit dem hellen i der Endung der 2. Person femi-
ninum.18 Auf diese Weise wird nun der ursprüngliche Jesajapsalm zu einem
Zionpsalm. Wird doch die Stadt aufgerufen, die Präsenz des «Heiligen Israels»

inmitten der Stadt auf dem Zion weltweit bekannt zu machen. Dazu
bedarf es einer noch grösseren Lautstärke der Proklamation, wofür die Verben
brTC «wiehern, jauchzen, schreien» und ]3~l «laut, gellend rufen, jubeln» stehen.
Es geht um Gesang und Musik. Die Grösse des «Heiligen Israels» könnte An-
lass gewesen sein, den gesungenen Text sozusagen nach oben zu öffnen.

Als Ergebnis stellen wir fest, dass

(1) die drei Teile oder Strophen von Jes 12 je eine andere Adressierung haben,
so dass, neben dem Du der Gottheit in der ersten und der Gemeinde der
Todafestfeier in der zweiten, in der dritten Strophe die real präsente Stadt

17 Vgl- Jeremias: Golgotha, 82f. Geschildert wird das Zeremoniell z.B. in Mischna
Sukka V,l—4. Das heilige Wasser wurde aus der Gihon-Quelle geschöpft. «Wer die
Freude an der Stätte des Schöpfens nicht gesehen, hat seiner Lebtag keine Freude

gesehen.» (V,l).
18 Es ist nicht ganz unwahrscheinlich, dass der Imperativ in V. 5 wie die Imperative in

V. 6 ursprünglich singularisch formuliert war: "Hat «sing und spiele» (1 und waren
leicht verwechselbar).



14 Klaus Seybold

Jerusalem und ihre Einwohner angesprochen werden. Das entspricht der

Perspektive und dem Horizont einer persönlichen Danksagung, die ja
nach der Tradition der Dank- und Lobpreispsalmen neben der Anrede an
die Gottheit verschiedene Anredeformen kennt;

(2) Jes 12 in seiner Urform einen singular geprägten und kunstvoll gestalteten
Dankpsalm darstellt, der für eine reale oder fiktive, lokal gebundene To-
dafeier verfasst wurde. Er gehört wohl in den Umkreis der biblischen
Dankpsalmen, die am Zionheiligtum entstanden sind: wie z.B. Ps 13; 30;
41 u.a. Durch seine Verwendung im Jesajabuch gerät er in die Gruppe der
speziell in Jes 1—12 überlieferten Ziontexte, wie z.B. Jes 2,2—4; 4,3—6;

10,20—23; 10,24—26, dann auch 31,19—26; 32,17—24, die je an ihrer Stelle
im Buch durch den Kontext eine sekundäre Bedeutung gewinnen. Auch
Jes 12,1—6 bekommt an seinem Ort einen neuen Sinn.

IV

Das Erste, das auffallt, ist die Position des Zionpsalms am Ende der ersten
Buchrolle Jes 1—12. Damit erhält der Text den Charakter einer Unterschrift,
vielleicht auch eines Kolophons.19 Insofern ist es deutlich, dass mit dem in V.
1 angeredeten Du und den in V. 4 angeredeten Ihr nicht mehr der dankende
Sänger und die mit ihm feiernde Zion-Gemeinde, sondern entweder ein mit
der Buchentstehung gleichzeitiger Leser bzw. Lesergruppe oder aber eine mit
der Erfüllung der in Kap. 11 angekündigten Ereignisse zeitgenössische oder
eben eschatologische Gemeinschaft gemeint ist. Da das Ich und die Ihr
gesondert aufgeführt werden, müssen sie wohl unterschieden werden.
Wahrscheinlich aber ist das Ich jetzt kollektiv für diese Gemeinde gebraucht, die

pluralisch aus Einzelnen besteht, denen die Imperative gelten. In jedem Fall
gilt, dass Jes 12 nunmehr zukunftgerichtet ist, teil hat an der eschatologischen
Perspektive, die das erste Jesajabuch kennzeichnet und gleich der Einleitung
in 2,2—4 für «das Ende der Tage» gilt. Es ist die Zeit der Heilsvollendung, in
der gleichwohl gilt, dass die Gemeinde und/oder der/die Einzelne rückblik-
kend auf die Vergangenheit ein Bekenntnis zu dem «Gott des Heils»
sprechen, kultische Feiern (wie Wasserschöpfen) veranstalten und dann vor allem
sich um die «Völkermission» kümmern sollen. Am Ende aber, und Jes 12 geht
davon aus, wird es Jerusalem und den Zion, in welcher Form auch immer
(2,2; 12,6), weiterhin geben durch das zentrale und weltweit wichtige Faktum,
dass der «Heilige Israels» in ihrer Mitte präsent ist.20 Auf diese Weise erklären

19 Vgl. Steck: Prophetenbücher, 40£; 80 u.a.
20 Davon sprechen auch die im weiteren Sinne prophetischen Ziontexte, aus denen

etwa Zef 3,11-13; 3,14—15; 3,16-18 besonders zu erwähnen sind.



Der Jesajapsalm (Jes 12,1-6) 15

sich die beiden Randtexte des ersten Jesajabuches 2,2—4 und 12,1—6 gegenseitig-

Indes hat es mit dem Schlusspsalm in Jes 12 noch eine besondere
Bewandtnis. Es ist sicher kein Zufall, dass in den wenigen Versen, dazu noch in
V. 2—3 gedrängt, das Leit- und Zielwort des Textes nli^jeschura «Hilfe,
Rettung, Heil» wiederholt und auf diese Weise noch besonders betont wird.
Denn mit diesem Begriff klingt natürlich der Name des Propheten 1ÎTUV}"1 Je-

scha-Jahu an, der übersetzt «Geholfen-hat-Jahu» (oder «Gotthilf») heisst. Damit
steht der Name virtuell auch in der Unterschrift auf der letzten Kolumne,
bzw. auf dem letzten Blatt des Buches.21

Zwei Folgerungen sind denkbar: Einmal, dass der Prophetenname und
sein Klang einen Bearbeiter dazu verführten, die letzte, die fünfhebige Zeile
der Mittelstrophe, die ja den Zentralbegriff im Ausdrucks «die Quellen des

Heils» enthält, gegen den Sinnablauf zu den andern Akkordklängen mit dem

Jesajanamen in V. 3 zu stellen und damit nach vorne zu rücken.
Und zum andern, dass auf dieser Ebene mit der metaphorischen Verwendung

des Ausdrucks «die Quellen des Heils» möglicherweise auch die
Quellenschrift, eben das Buch «Jesaja», d.h. Jes 1—12 selbst gemeint oder mitgemeint

sein könnte. Das wäre eine beachtliche theologische Übertragung eines

Topos, dessen realer Hintergrund wohl in Vergessenheit geraten war, und ein
Hinweis auf eine neue Einschätzung der Offenbarung, dass nunmehr ohne

Tempel und Wasserkult inskünftig das Lesen prophetischer Schriften der

Vermittlung des Heils dienen wird.
Der Dankpsalm vom Zion trägt jedenfalls an seinem Ort nicht unwesentlich

dazu bei, dass sowohl das erste Jesajabuch (Kap. 1—12) wie das Grossbuch

Jesaja (Kap. 1—66) insgesamt von dem Leitthema «Zion» geprägt sind.

Am Ende nochmals ein Zitat aus der Arbeit von Martin Schmidt:

«Wo es um wahre Gottesnähe, Gottesgeschichte, aktuelle Entscheidung, um Gottes

Volk, Gottes Plan, Gottes Herrschaft, nicht um Mythos und Kosmologie geht,
da steht das Zeichen des Tempels aufgerichtet. Die gesamte Botschaft der Propheten

führt uns nicht zu einer abschließenden Betrachtung über das Verhältnis von
Gott und Welt, Gott und Mensch, sondern endet mit einer Frage, die aktuell bleiben
muß: Wird dort, wo Gott das Ziel, die Vollendung seines Planes als (Wohnen inmitten

Israels) (und damit (inmitten der Völker)) offenbart, auch Israel von innen heraus

erneuert? Macht es dieses Geschenk zu seiner Aufgabe?» (218)

21 Vgl. besonders Mathys: Dichter und Beter, 188ff.



16 Klaus Seybold

Uteratur in Auswahl

Neuere Jesaja-Kommentare

Fohrer G.: ZBK, Zürich 1960 (21966).

Wildberger H.: BK, Neukirchen-Vluyn 1972, 1978, 1982.

Kaiser O.: ATD, Göttingen 51981.

Kilian R.: NEB, Würzburg 1986.

Höffken P.: NSKAT, Stuttgart 1993.

Beuken W.A.M.: HThK, Freiburg i.Br. 2003.

Monographien und Artikel

Abegg M., Flint P., Ulrich E.: The Dead Sea Scrolls Bible, Edinburgh 1999.

Crüsemann F.: Studien zur Formgeschichte von Hymnus und Danklied in Israel
(WMANT 32), Neukirchen-Vluyn 1969.

Gunkel H.: Einleitung in die Psalmen. Die Gattungen der religiösen Lyrik Israels, Göt¬

tingen 1933 (21966).

Jeremias J.: Golgotha (Angelos-Beiheft 1), Leipzig 1926, 82f.

Lux R.: «Musik» eine Gottesmetapher? Anmerkungen zu Ex 15,2; Jes 12,2; Ps 118,14,
FJ.MB 17 (1999) 34-44.

Mathys H.-P.: Dichter und Beter. Theologen aus spätalttestamentlicher Zeit (OBO
132), Fribourg/Göttingen 1994.

Prinsloo W.S.: Isaiah 12: One, Two or Three Songs, in: K.-D. Schunck, M. Augustin
(Hg.): Goldene Äpfel in silbernen Schalen. Collected Communications to the
Xlllth Congress of IOSOT, Leuven 1989 (BEAT 20), Frankfurt a.M. 1992, 25-33.

Schmidt H.: Die großen Propheten übersetzt und erklärt (SAT II 2), Göttingen 1915.

Seybold K., Neidhart W.: Vierter Sonntag nach Ostern (Kantate), Jes 12,1-6, in: P.

Krusche, D. Rössler, R. Roessler (Hg.): Predigtstudien Bd. V 2. Zur Perikopenreihe
V, Stuttgart/Berlin 1983, 52-57.

Steck O.H.: Die Prophetenbücher und ihr theologischen Zeugnis. Wege der Nachfrage
und Fährten zur Antwort, Tübingen 1996

Van Wieringen A.L.H.M.: Isaiah 12,1-6. A Domain and Communication Analysis, in:
J. van Ruiten, M. Vervenne (Hg.): Studies in the Book of Isaiah, FS W.A.M. Beuken

(BEThL 132), Leuven 1997, 149-172.

Watson W.G.E.: Classical Hebrew Poetry. A Guide to its Techniques (JSOT.S 26),
Sheffield 1984, 21986



Der Jesajapsalm (Jes 12,1—6) 17

Abstract

In his doctoral thesis «Prophet und Tempel», which came into being during the Second
World War, M.A. Schmidt studied the problem of the praesentia Dei in the Old Testament.

He discussed the critical position of the prophets against the temple of Jerusalem
and found a new definition of the prophetical understanding first of all in the book of
Isaiah. An echo of this conception will be read in the «Psalm of Isaiah» (Is 12), the
object of this study. This text is often interpreted to be a completion formulated by the
redactor of the book. But the structure of this text is poetic, not written in prose,
presenting a threefold gradation, ascending and expanding successively in parallel verses
(v. 1—2; v. 3—4; v. 5—6). And there are other features of poetry. It may be assumed that
an old thanksgiving song was used by the redactor to give an eschatological scope to
the first book of Isaiah (ch. 2-12): In the future there will be a pilgrimage of the nations
to Mount Zion (2,2-4) where God's presence is celebrated (12,1—6). The text is a creation

out of the term of salvation (yeschuah, three times) as is the name of the prophet
(Yescha-Yahu). Reconciliation will grow where the presence of God occurs (2,4; 12,5).

Klaus Seybold, Binningen


	Der Jesajapsalm : Jes 12, 1-6

