Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 65 (2009)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Lothar Ruppert: Genesis. Ein kritischer und theologischer Kommentar 4. Teilband: Gen
37,1 — 50,26 (fzb 118), Echter: Wiirzburg 2008. 576 S., EUR 48.—, ISBN 978-3429-
03010-0.

Mit dem vorgelegten Teilband ist der vierbidndige Genesiskommentar des zuletzt an
der Theologischen Fakultit der Universitit Wiirzburg lehrenden rémisch-katholischen
Altmeisters der Pentateuchforschung abgeschlossen, den dieser selbst als sein «Lebens-
werk» bezeichnet. Speziell mit der Auslegung der Josephsgeschichte kniipft R. an seine
1965 erschienene Dissertation «Die Josephserzihlung der Genesis. Ein Beitrag zur
Theologie der Pentateuchquellen» an und fihrt die dort und in seiner Kommentierung
der Genesis in der Reihe der «Geistlichen Schriftlesung» angestellten Beobachtungen
fort. Wie in seinen fritheren Werken fiihlt sich R. einer diachronen Zugangsweise ver-
pflichtet, deren Leistungsfihigkeit er im Blick auf ein historisches ##d theologisches
Verstehen des biblischen Textes zu Recht betont. Literar- und redaktionskritisch ba-
siert R.s Auslegung grundsitzlich auf der Neueren Urkundenhypothese, wenngleich er
den Anteil der unter Hiskia von Juda (725-697 v.Chr.) angesetzten «jehowistischen»
Redaktion schr viel héher veranschlagt als manch anderer Vertreter der Quellenhypo-
these, und zusitzlich mit einer Bearbeitung aus der Zeit Joschijas von Juda (639—609
v.Cht.), einer «joschijanischen Redaktion», rechnet. Mitunter fihrt R. einzelne Textzu-
sitze auf nicht nidher bestimmte exilische und nachexilische Redaktionen zurtick.
Dem Kommentar sind eine Finleitung zur Josephsgeschichte im Horizont neuer
Wege der Pentateuchkritik und eine umfangreiche, thematisch gegliederte Bibliogra-
phie vorangestellt (17-53 bzw. 55-82). In der Einleitung diskutiert R. die neuere For-
schungsgeschichte zu Gen 37-50, bestimmt die Josephsgeschichte in ihrer Endgestalt
als ein heilsgeschichtliches Zeugnis mit weisheitlichen Elementen, begriindet seine li-
terarkritischen Entscheidungen, informiert iiber die Beziige von Gen 37-50 zu Agyp-
ten, stellt die Riickfrage nach der Historizitit der geschilderten Ereignisse um Joseph
und seine Briider und beschreibt das theologische Profil der «jahwistischen», «elohisti-
schen», «jehowistischen», «joschijanischen», «priesterschriftlichen» und kanonischen
Josephsgeschichte. Diese sei bereits in ihrer frithesten literarischen Gestalt beim «Jah-
wisteny, den R. — gegen neuere literatur- und kulturgeschichtliche Erkenntnisse — in die
Zeit eines «Salomonischen Grossreichs» verlegt — ein integraler Bestandteil der Heils-
geschichte Israels gewesen. Dabei geht R. sogar noch einen Schritt weiter und vermutet
auf der Basis stammesgeschichtlicher Uberlegungen, dass der Kern der Josephsge-
schichte, als deren Kristallisationspunkt er eine manassitische Tradition vom Josephs-
grab in Sichem bestimmt, bereits eine traditionsgeschichtliche Verbindung mit der Ja-
kobs- und der Exodusgeschichte besitze — denn: «Ohne den Fisodus Israels nach
Agypten (Josefsgeschichte) miisste ein Exodus (vgl. Ex 1-15) ein Ritsel bleiben» (44).
Die Kommentierung selbst (83—547) ist nach Perikopen gegliedert und bietet je-
weils einfiihrend 1.) eine Bibliographie, 2.) eine Ubersetzung, in der die herausgearbei-
teten literarischen Schichten typographisch unterschieden sind, 3.) knappe textkritische
Anmerkungen, 4.) eine Beschreibung des Aufbaus der Perikope, verbunden mit einer
literar- und redaktionskritischen Analyse. Es folgen die abschnittsweise Auslegung mit

ThZ 4/65 (2009) S. 366-380



Rezensionen 367

jeweiliger Benennung des ermittelten literarischen Stratums und Uberlegungen zur
Theologie und Hinweise zur Wirkungsgeschichte. Diese wird anhand ausgewihlter
Beispiele von innerbiblischen Rezeptionen (einschliesslich der Deuterokanonen) iiber
das ausserkanonische judische Schrifttum (Jubilienbuch, Testament der Zwolf Patriar-
chen, Philo, Josephus, Targumim und Midraschim, Talmud) bis hin zu den Kirchenvi-
tern und zum Koran skizziert.

In die Auslegung sind insgesamt zehn thematische Exkurse eingelegt: so zur
Schwagerehe (Leviraf), zam Motiv der verleumderischen Ehebrecherin, zur agyptischen
Hungersnotstele, zur alttestamentlichen Vorstellung eines «Rests Israels», zum Land
Goschen, zu Gen 47,1326 vor dem Hintergrund dgyptischer Rechts- und Wirtschafts-
vorstellungen, zu den Stimmen Ephraim und Manasse als «Haus Josephs», das R. als
alte Bezeichnung eines sakralen Stimmeverbandes deutet, zur Uberlieferungsgeschich-
te von Gen 49, das R. in seinem Kern als eine alte israelitische Sammlung von kurzen
charakterisierenden Stammesspriichen bezeichnet, zu Schilo in Gen 49,10 als Metapher
fur Zion sowie zum Stamm Machir.

Der Kommentar schliesst mit einer Darstellung 1.) der Theologie der Josephsge-
schichte als solcher; sie lasse sich auf die finf Punkte «Exilsgeschichte», «Joseph als
Sohn Jakobs», «Joseph als Lebenserhalter der Jakobsfamilie», «Joseph als Lebenserhal-
ter der Agypter» und «Zeugnis gottlicher Fiigung und Fithrung» fokussieren, 2.) der
Theologie der Josephsgeschichte im Kontext der Genesis und des tibrigen Pentateuchs
sowie mit einer Zusammenfassung der Wirkungsgeschichte (549-576).

Der besondere Wert des vorgelegten Werks besteht in der Verbindung methodisch
klarer literarischer Analysen mit theologisch gehaltvollen Austihrungen und der steten
Berticksichtigung der spitantiken und mittelalterlichen Wirkungsgeschichte. Auch
wenn man R. in literarkritischen Entscheidungen nicht folgt oder sein Festhalten an ei-
nem frithen «Jahwisten» und an einem gleichsam frih (in die Zeit um 740 v.Chr.) da-
tierten «Elohisten» mit guten literatur- und theologiegeschichtlichen Griinden fiir einen
Irrweg halten mag, so liegt mit diesem Kommentar doch ein sehr beachtliches Refe-
renzwerk zur Genesis vor. In formaler Hinsicht hitte man dem Buch daher ein besse-
res Lektorat gewtinscht, mit dessen Hilfe die hohe Anzahl von Druckfehlern, der Aus-
fall ganzer Textzeilen, Inkongruenzen bei der literarkritischen Zuweisung in der Ubet-
setzung und in der Analyse sowie eine gewisse Redundanz wohl hitten vermieden wer-
den koénnen. Da dem Werk keine Synopse der literarkritischen Zuweisungen R.s
beigefiigt ist, sei hier eine Ubersicht gegeben:

«Jahwist»: 37,3a.4.12-18.23a.ba.25.262*.b.27a.28a.b.31.32a0*3.b.33aa.b; 41,45;
42.5.6a0; 43,1-2.3%.4-7. 11.15%.16.17a.24-25.26a.ba.27-28.31b3.32a.ba3.33a0.34;
44.1a.2a0.b.3-7.11-13.1420*.b.15.16*; 45,1.4-5. 9acc. bee. 10*.1120.b.1220.b.28;
46,1a20..28b-31*.32*.33-34a.ba; 47,1*%.52.6b.12.272.29-31; 49,33a3(?); 50,1-3a.7a.
10aa*.b.14.22.

«Elohist»: 37,5a.6-8a.11a.19.20.21-22.24.28a.29-30.33a3.34-36; 40,2.3a0..3*.4-5a.6-14.
16-23;41,1-19a. 21b-28.32-33.34b.37-40.43a.45b.47.49a0*.50a.51-54.56a.ba; 42,1 a.
ba.2aB.ba.3-4a.6aB-7.9ba.10a.13a0*-20a03*.24bB-34ba.36-37; 45,2-3.8a.ba.13.15-
18.25-26aa.b.27aa.b; 46,5a; 48,1-22.8%.9a.b*.10b.11*.12.15a%*. 20aBy.b; 50,15-20ba.

«Jehowist»: 37,3b.5b.23bB.26a.27b.32a0*; 38,1-26; 39,1-23; 40,1.3ap*.b.5b.15; 41,19b.
21a*.29-31.34a.35-36.41-42.43b-452.46b.48.49a0*.b.50b.55.56b3; 42,1bf.2a0.bg.
4b.8.9bB.10b-12.13a0*.18aB.20af* b.21-24ba. 32ax.33ba.34b3.35.38; 43,3*.8*%.9-
10.12-13.15%.17b.18-23.26bB.29-30.31a.ba.32by.33a3.b.34%; 44,1b(?). 2a5(?).8-10.



368 Rezensionen

14a0*.16*.17-34; 45,5b-7.8bp.9a8.11aB.12aB.14.21b-24.26a8; 46,1a0.282.31*.32*.
34bB; 47,1%.2-4. 13-26; 48,2b.9b*.13-14.17-19.20aa*; 49,1a.2.3-7a.8-102.28a.ba1;
50,3b-6.7b.10aa*[3.11.20bB-21.23.25-26.

«Joschijanische Redaktion»: 38,27-30; 43,14; 46,1b-4; 48,152*.b.16.21-22; 49,25-20;
50,24.

«Priesterschrifos: 37,1-2; 41,46a; 46,6-7; 47,5b(1.XX).6a.7.11.28; 48,3-6; 49,28bwa2.b.29-
32.33aa.b; 50,12-13.

«Priesterschriftliches Supplement»: 45,19-21a.27a8; 46,5b.8-27; 47,8-10.27b.

«exilische Redaktion»: 49,1b.7b(?).10b-12.18(?).

«nachexilische Redaktion»: 37,9-10.11b; 38,27-30(?); 42,9a; 49,18(?).

«Pentateuchredaktion»: 37 8b; 41,40b; 43,8; 44,1b(?).2a3(?); 48,7.

«nichtquellenhafte Vorlage» von Gen 49: 49,3%(7).13-17.19-24.27.

Markus Witte, Berlin

Shimon Bar-Efrat: Das Erste Buch Samuel. Ein narratologisch-philologischer Kommen-
tar, aus dem Neuhebriischen Gbersetzt von Johannes Klein (BWANT 176), Stutt-
gart 2007. 379 S., EUR 44.—, ISBN 978-3-17-019965-1.

Shimon Bar-Efrat: Das Zweite Buch Samuel. Ein narratologisch-philologischer Kommen-
tar, aus dem Neuhebriischen iibersetzt von Johannes Klein (BWANT 181), Stutt-
gart 2009. 264 S., EUR 44.—, ISBN 978-3-17-020522-2.

Im Vorwort vollfiihrt der Autor den Spagat zwischen orthodox-jiidischer und moder-
ner Exegese; im Literaturverzeichnis werden alte (Wellhausen, Gressmann) und neue
Untersuchungen (Cross, Barthélemy) zitiert, im Text jidische Exegeten wie Raschi, di
Trani, der Klassiker Abrabanel und auch Kimchi.

Die Auslegung von I Sam 1-2 hebt mit einer interessanten Textgliederung an. Die
Einsicht, dass die Ladeerzihlungen Kap. 4-6 durch Kap. 7 als Teil einer dtr Ge-
schichtsreflexion an die Konigsforderung Kap. 8 gebunden sind, hitte die Interpreta-
tion der Baale in 7,3f. vereinfacht. Dass die Erzahlungen von Sauls Eselinnen Kap. 9
folgt, ist nur dann «iberraschend», wenn die Komposition divergierender Quellentexte
und Erzihlungen zu einer Anthologie des Konigtums nicht erkannt wird. Warum an-
lisslich der Kénigswahl eine Verfassung verkindet wird, versteht nur, wer I Sam
10,17-27 als vom Deuteronomium her gedachtes Resiimee versteht, das auf Kap. 12
zustrebt. Zu einer «erneuten Salbungy (Kap. 16) kommt es, weil die David-Salomozeit
als letzter Richterzyklus erscheint, der mit der Reichsteilung endet. Ob in Kap. 17 «Da-
vid und Goliath far Mirchen kennzeichnend» dargestellt werden oder ob sich umge-
kehrt unsere Mirchen an biblischen Erzihlungen orientieren, muss ebenso offen blei-
ben wie deren Zusammenhang mit den Epen Homers. Die Dramatik der Beziehung zu
Jonathan Kap. 19 wird ebenso erfasst wie die schwierige Liebe zu Michal. Viele Kapi-
teliberschriften wie «Edelmuty, «tiichtige Frau», «Informationsdienst», «Massakem,
«Miliz» vermitteln europiische bzw. modern-israelische Konzepte. Die Sage von der
Hexe von Endor Kap. 28 kannte auf einer vordeuteronomistischen Erzihlstufe noch
keine Hemmungen vor Totenbefragungen, weshalb Saul weder «ironisch redet» noch
sein Gottesschreck «Ausdruck eines depressivem psychischen Zustandes» ist, sondern
bloss den Theophaniereflex (vgl. Jes 6,5) auf jener Stufe widerspiegelt und erst im Licht
von Dt 18,9-11, das Hexerei und Mantik verbietet, zum schlechten Gewissen aller Be-
teiligten angesichts der Gebotsiibertretung fiihrt.



Rezensionen 369

Band IT des Werkes ist kiirzer. Die Liebe zu Jonathan wird darin kommentatlos er-
zahlt, Zur Erklirung des Millo hitte die archidologische Forschung beigetragen, deren
Nichtbeachtung mit dem zur Zeit in Istael tobenden Gelehrtenstreit (Stichwort: Fin-
kelsteins Spitdatierungen) zu entschuldigen ist. Hingegen begeistern detaillierte Text-
erklirungen bis in Einzelbuchstaben hinein, so die, es gebe kein hebriisches «Ja» oder
der Exkurs tber die Liebe. Der Masoretentext wird konsequent und zum Teil wider
besseres Wissen dem Qumranbefund vorgezogen (vgl. J. Hutzli: Die Erzihlung von
Hanna und Samuel [AThANT 89, Ziirich 2007). Die Titelsetzung, z.B. «Haus gegen-
tber Haus» fiir Kap. 7, tbersieht die deuteronomistische Heilsgeschichte. Es herrscht
eine rein anthropologische Interpretation vor. Bisweilen kontextualisiett ein nicht na-
her vorgestellter Erzihler die Geschichten buchtbergreifend, was Bar-Efrat als versier-
ten Linguisten ausweist. IT Sam 22 bedient sich des 18. Psalms da, wo der Text verdor-
ben scheint. Allerdings bleiben Davids letzte Worte ohne den Kontext von 11QPs a
XXVI-XXVII schwer verstandlich. Solche methodische Schwichen sind verantwort-
lich fir fatale Fehlurteile, etwa, das Zihlen von Menschen sei schadlich.

Sprachlich, textkritisch und motivgeschichtlich lisst das Kommentarwerk kaum
Wiinsche offen. Fiir ein Filmdrehbuch ist es ebenso hilfreich wie flir eine Jugendgrup-
peniibung oder ein Anspiel. Mit den oben erwihnten Einschrinkungen kann es guten
Gewissens Studienanfingern zur Erarbeitung von Proseminararbeiten empfohlen wer-

den.
Matthias Briitseh, Zirich

Gerald O’Collins SJ: Salvation for Al. God’s Other Peoples, Oxford: Oxford University
Press 2008. 279 S. (geb.), £ 58.—, ISBN 978-0-19-923890-3.

Der Emeritus der Gregoriana (Rom) und seitherige Research Professor in London legt
in einem Durchgang durch das Alte und Neue Testament seine universalistische Sicht
der christlichen Heilsbotschaft dar. Er will damit fiir den immer wichtiger werdenden
interreligiosen Dialog eine Grundlage férdern, die er in der bisherigen Diskussion zu
wenig berticksichtigt findet. Dabei geht er hauptsichlich der kanonischen Reihenfolge
der biblischen Biicher entlang — wohl wissend, dass dies nicht ihrer zu vermutenden
zeitlichen Abfassung entspricht.

In der Urgeschichte fallt es relativ leicht, die universalistische Dimension von Segen
und Bund zu zeigen. Im Einzelnen wirkt stark die Auslegung Gerhard von Rads nach,
obwohl der Name nirgends vorkommt; neuere und abweichende Positionen werden
6fters in Fussnoten kurz erwihnt. Zuweilen begegnen auch romisch-autoritative Tone:
die Volker must (1) rely on God for everything, and hope for a redemption to come. In Gen 12-24
betont O’Collins einetseits die positive Darstellung von Gestalten wie Melchisedek und
Abimelek, andererseits sieht er Abraham und Sara mit ihren Nachkommen als von
Gott auserwihlt, um ithm zu dienen, indem sie andere Volker zu Gott fithren.

Schwieriger fiir den Autor ist das Buch Exodus. Nach einer beildufigen Bemerkung,
dass die dgyptische Unterdriickung zu einer verschlechterten Bezichung zwischen Gott
und Volk fiihrte, eilt die Darstellung sogleich zum Dekalog. Jahwes Anspruch, als allei-
niger Gott verehrt zu werden, wird als Verbot der verlockenden Idole und als Ausdruck
der Identitit einer partikularen Gruppe verstanden. Aus Dt 32,8f. und 4,19 schliesst
O’Collins, dass dieses Buch die Religionen der Vélker als Gottes Gabe und Zeichen



370 Rezensionen

seiner Liebe zu allen Vélkern sehe. Eine Diskussion anderer Dt-Stellen fehlt. In dieser
eklektischen Weise wird das ganze Alte Testament (samt den deuterokanonischen
Schriften und provisional conclusions) auf rund 80 Seiten abgeschritten.

Doppelt so umfangreich ist der Gang durchs Neue Testament. Jesu Worte, eigent-
lich zu einem judischen Publikum gesprochen, werden als an alle Menschen intendiert
verstanden. Das fihrt etwa fir Mt 25 zur Konsequenz, dass Gott alle Vélker entspre-
chend ihrem Verhalten gegeniiber dem Schwachen — was von deren Religionen eben-
falls gefordert werde — im Endgericht gleich wie uns Christen beurteilt. Die Abend-
mahlsworte «vergossen fiir die Vielen» werden — in der Linie von Jesu Mahlgemein-
schaften mit den Ausgestossenen — als fiir alle Volker giiltig verstanden, was wohl be-
reits von Jesus so intendiert gewesen sei. Auch das (hier breit dargelegte)
heilsuniversalistische Auferstehungsverstandnis bei Paulus und weitern neutestament-
lichen Zeugen wird besser erklirbar, wenn eine solche Sicht bereits von Jesus — z.B. in
seinen Leidensankindigungen — angelegt war.

Die (kiirzere) Darstellung der Logos-Christologie erscheint eingebettet in die bei-
den Axiome: «Extra Christum nec salus nec revelation und «there is no way to be outside Christ
and no gone beyond hinm. O’Collins will weibliche und miitterliche Ziige in Christus auf
dessen nihrende und friedensstiftende, die mannlichen hingegen auf kimpferische und
Idol-zerstorende Funktionen aufteilen.

Das vorliegende Buch reisst viele Fragen nur an (z.B. die gesamtbiblische Bedeu-
tung Ismaels, 205f.) und beschrinkt sich, vor allem fiir das Alte Testament, allzu oft auf
umstindliches Restiimieren der Bibeltexte (geschieht das im Hinblick auf nichtchristli-
che Leser?). Wo der Autor dariiber hinaus fiithrt, fillt er zuweilen etwas zu schnell pro-
blematische Werturteile (die von Gott gebilligten Religionen sind znferior fo the religion of
Israel). Das Verhiltnis zwischen den universalistischen und den anderslautenden bibli-
schen Aussagen wird nicht gentigend aufgearbeitet. Auf das Risiko hin, dass der Rezen-
sent das Buch unzutreffend gelesen hat, wagt er das Urteil, dass die Darstellung weder
systematischen noch exegetischen Massstaben gentigt, ja dass ein ernsthaft nachden-
kender (christlicher oder nichtchristlicher) Leser hier kaum befriedigende Antworten
auf seine Fragen finden wird. Angesichts der gewichtigen Fragestellung ist dies hochst

beklagenswert.
Edgar Kellenberger, Oberwil

Susanne Plietzsch (Hg.): Literatur im Dialog. Die Faszination von Talmud und Midrasch,
Theologischer Verlag: Ziirich 2007. 173 S., CHF 32.—, EUR 22.—, ISBN 978-3-290-
17432-3.

Was macht Talmud und Midrasch zu einer so besonderen und einzigartigen Literatur?
Finf Judaisten und Judaistinnen mit ganz unterschiedlichen Fragestellungen beschif-
tigen sich in diesem Sammelband mit rabbinischen Texten: Dagmar Borner-Klein, Tal
Ilan, Lennatt Lehnhaus, Susanne Plietzsch und Giinter Stemberger. Die rabbinischen
Texte, die exemplarisch bearbeitet wurden, stammen aus Mischna, Tosefta und Tal-
mud, Midraschim und dem Alphabet des Ben Sira.

Die gesammelten Beitriige stellen sich der Problematik, dass rabbinische Literatur
Insider Literatur ist. Die Beteiligung am Diskurs ist fiir Aussenstehende nahezu un-
moglich. Das heisst, rabbinische Literatur setzt Zugehdrigkeit voraus und stellt sie her.



Rezensionen 371

Die Beitrige versuchen nun keineswegs, die «verwickelten» rabbinischen Texte aus ih-
ren Beziigen und Diskursen heraus zu l6sen, um sie zuginglicher zu machen, sondern
sie zeigen, wie sie «gewickelt sind. Die Lektiiren, die hier gezeigt werden, verwickeln
die Leserin und den Leser in ein Gesprach mit damaligen Lesenden.

Die Beitrige wurden mit einer Einleitung von Susanne Plietzsch versehen. Sie
macht darauf aufmerksam, dass die hermetische Abgeschlossenheit der rabbinischen
Texte gegeniiber anderen zeitgendssischen Diskursen auch politisch gelesen werden
kann und attestiert den rabbinischen Autoren, dass sie Marginalisierungsdiskurse er-
folgreich unterliefen. Innerhalb der sich konsolidierenden rabbinischen Bewegung ge-
lang es — trotz des sich in seiner Entwicklung dominant verhaltenden Christentums —,
einen eigenstindigen Referenzrahmen, unabhingige Argumentationsstrukturen und
Denklinien zu entwerfen und zu behaupten.

Dennoch haben Christentum und Judentum sich auch beeinflusst und Parallel-
strukturen entwickelt. Dies betrifft zum Beispiel das Unsichtbarmachen von Frauen als
religiose und politische Entscheidungstrigerinnen. Im Judentum wurden die mannli-
chen Rabbinen, die miteinander diskutieren, Halacha und Midrasch zusammentragen,
zum pragenden Idealbild — wie auf christlicher Seite die méinnlichen Junger, Apostel
und Bischofe.

Nach den Frauen zu fragen, danach, wie sie die rabbinischen Texte gelesen haben
oder wie sie es heute tun, heisst daher die Frage nach der mannlichen Normativitit zu
stellen. Historisch kann gezeigt werden, dass es Entscheidungstrigerinnen im Juden-
tum und Christentum gab, dass die Realitit anders aussah als das Idealbild, das die Tex-
te bezeugen. So machte Tal Ilan in threm kirzlich erschienenen Buch «Silencing the
Queen» deutlich, wie die Partizipation von Frauen in Politik, Kultur und Religion in
langen Tradierungsprozessen unsichtbar gemacht wurde. Zur Zeit arbeitet Tal Ilan mit
einer Forschungsgruppe an einem Kommentar zur Ordnung Mo‘ed («Festzeiten») des
Babylonischen Talmuds. Aus dieser Forschungsarbeit stammt denn auch ihr Beitrag, in
dem sie zeigt, wie z.B. im Traktat Ta’anit von Regen und Erde gesprochen wird und
welche Sexualmetaphorik dahintersteht. Dieses Wahrnehmen der Gender Beziige kann
helfen, bisher unklare Textstellen besser zu verstehen — und deckt auf, welches mytho-
logische Wissen unter der Textoberfliche prisent ist.

Dem Alphabet des Ben Sira sind gleich zwei Beitrige gewidmet, die zeigen, wie im
Alphabet des Ben Sira ein von der klassischen rabbinischen Hermeneutik ganz ver-
schiedener Umgang mit heiligen Texten vorgefiihrt wird. Der Judaistin Dagmar Bor-
ner-Klein verdanken wir tibrigens die erste hebriisch-deutsche Ausgabe dieses Textes
von Ben Sira. Er ist ungefihr im 10. Jhr. entstanden und wurde wegen seiner derben
Geschichten von Lilit und Adam heftig kritisiert und doch auch gerne gelesen.

Der Beitrag von Susanne Plietzsch beschiftigt sich mit der Argumentationsgestalt
der Midraschim. Verschiedene Midraschim werden vorgestellt, wobei sich die Autorin
auf die Frage konzentriert, was die Verfasser dieser Texte eigentlich genau machen —
und warum sie das tun, was sie tun. Dabei konzentriert sie sich besonders auf die Ver-
kniipfung eines Schriftverses mit einer Deutung. Wie kommt die Verkntpfung zustan-
de und welche Moglichkeiten eréffnet sie? So zeigt sie z.B., wie manchmal isolierte
Worte in einem Schriftvers Dreh- und Angelpunkt einer Lektiire werden, wobei fast
von einer Willkiir des midraschischen Auslegens gesprochen werden kann — denn wa-
rum gerade ein bestimmtes Wort zum Drehpunkt wurde, ist von seinem Literarsinn her



372 Rezensionen

nicht evident. Doch die Lesenden verfolgen die rabbinischen Verkniipfungen mit Hilfe
ihrer Kenntnis des Konsonantenextes — und werden auf diese Weise von den Lehrern
an der Hand genommen, so dass sie sich in das Gespriach mit der rabbinischen Ausle-
gung einzulassen beginnen.

Hier entwickelt Susanne Plietzsch ein faszinierendes Gesprich zwischen kritischer
Leserin, der Evidenz des Textes und der midraschischen Auslegung, das auch mich als
Leserin mit Schmunzeln einbezogen hat und mich weiterhin neugierig auf ihre weiteren
Midrasch-Forschungen blicken lasst.

Zu einer midraschischen Auslegung besonders, die surreal erscheint, konstatiert sie:
«Die Auslegenden zeigen hier einerseits, dass ihnen auch in ausweglosen Situationen
noch etwas einfillt — oder mehr noch: Sie zeigen, dass sie nicht anders denken wollen,
als dass sie die Ausweglosigkeit als Anzeichen fiir eine unmittelbar prisente Losung in-
terpretieren. Ausserdem zeigen sie, indem die Differenz der Auslegung zum Vers hier
durch nichts abgemildert wird, dass ithnen die Absurditit und der bittere Sarkasmus die-
ser Bibelinterpretation bis zum Aussersten bewusst sind.» (65)

Textbezug und Ungesichertheit der Auslegung verweisen immer wieder aufeinan-
der, involvieren die Lesenden in die Interpretation und tragen ganz wesentlich zur Fas-
zination midraschischer Auslegung bei.

Luzgia Sutter Rebmann, Basel

Hetbert Vorgrimler: Geschichte des Paradieses und des Himmels. Mit einem Exkurs Gber die
Utopie, Wilhelm Fink: Munchen 2008. 327 S., EUR 39.90, ISBN 978-3-7705-4163-
8.

Mit dem votliegenden Band bringt Vorgrimler in seinem 80. Lebensjahr den Nachfol-
ger zu seinem Band tber die Geschichte der Holle (1993), wobei er das Fegefeuer an-
gesichts des ausfiihrlichen Werkes von Le Goff (franz. 1981) nicht behandelt (11). Es
handelt sich genau gesehen um eine Geschichte der Himmelsvorstellungen (11) in der
Tradition der abrahamischen> Religionen, denn Vorgrimler berticksichtigt neben dem
Christentum auch das Judentum und den Islam (nur zum Thema «Paradies», 27-37).
Methodisch ist das Vorgehen gleich wie im Band Gber die Hélle: eine reprisentative
Textauswahl mit begleitenden Kommentaren bzw. Einfithrungen zu den verschiede-
nen Epochen und Autoren. Es ist damit ein Werk der religionsgeschichtlich ausgerich-
teten Theologie. Begrifflich und in seiner Prisentation der Texte trennt Vorgrimler Pa-
radies und Himmel voneinander, wobei er aber anerkennt, dass geistesgeschichtlich
beide Grossen spatestens seit dem Neuen Testament als Synonyme verwendet werden
(vgl. z.B.: Lk 23,43; 11 Kor 12,3; Apk 2,7).

Nach einem Vorwort, in dem auch die methodischen Uberlegungen knapp darge-
legt werden (11f.), besteht der Band aus einem ersten Teil zur Geschichte des Paradie-
ses (13-66), einem Exkurs tber Utopie (66—73), einem zweiten Teil zur Geschichte des
Himmels (75-319), sowie aus Sach- und Namensregistern und Abkutrzungs- und Lite-
raturverzeichnissen (320-327). Dem dreiseitigen Literaturverzeichnis ist schon zu ent-
nehmen, dass Vorgrimler seiner Absicht, vor allem reprisentative Quellentexte zu pri-
sentieren, treu bleibt (obwohl es Liicken im Verzeichnis gibt, z.B. ]. Ratzinger: Eschato-
logie — Tod und ewiges Leben, Regensburg 1977, von Vorgrimler zitiert auf S. 267-270,
ebenso fehlen auch andere Quellentexte). Anders als in seinem Band zur Hélle verzich-



Rezensionen 373

tet Vorgrimler diesmal auf die Kunstgeschichte und deren Auswertung und beschrinkt
sich auf Texte aus der Bibel, aus der Theologie (iberwiegend), der kirchenamtlichen
Tradition sowie aus der Literatur, der Dichtung und aus volkstimlichen Traditionen.
Leider bleibt dabei die Liturgie, die als Ganze stark eschatologisch geprigt ist und wohl
mindestens soviel wie die theologische Tradition zur Vermittlung von Paradies- und
Himmelsvorstellungen beigetragen hat, weitgehend ausser Betracht. Da das Buch auf
ein westeuropdisches Publikum ausgerichtet ist, bleibt auch ausserwestliche christliche
Tradition meistens unbeachtet, bzw. sie wird nur beschrinkt berticksichtigt (die Ortho-
doxie kommt marginal vor, die nicht-griechische Tradition wird nur bis Johannes von
Damaskus beachtet, 155).

Der breite Uberblick, den Vorgrimler bietet, ist eindriicklich und sehr informativ;
der Band bietet einen Schatz an Quellentexten, die eine Anregung und Herausfor-
derung fur das eigene historische Studium und die systematische Reflexion bieten. Vor-
grimler selber bleibt — leider — manchmal bei der Prisentation der Texte, d.h. beim His-
torischen stehen, wobel die theologische Auswertung sich weitgehend auf den Exkurs
zur Utopie und eine theologische Schlussbetrachtung beschrinkt (315-319), die auf
essayistische und fragende Weise manche Fragen noch einmal aufnimmt, dann aber
apophatisch-mystisch endet.

Wer kultur- und religionsgeschichtlich interessiert ist, wird diesen Band mit Ge-
winn lesen. Er konnte auch Grundlage sein fiir einen Kurs tGber Paradies- und Him-
melsvorstellungen, allerdings musste dann die Auseinandersetzung mit den Inhalten
der von Vorgrimler ausgewihlten und prisentierten Texte vertieft erfolgen.

Peter-Ben Swmit, Bern

Werner Schussler (Hg): Wie lisst sich iiber Gott sprechen?. Von der negativen Theologie
Plotins bis zum religiésen Sprachspiel Wittgensteins, WBG: Darmstadt 2008.
338 S., EUR 49.90, ISBN 978-3-534-19616-6.

Der Herausgeber ist Ordinarius fiir Philosophie an der Theologischen Fakultit Trier;
die von ihm initiierte Aufsatzsammlung gilt der abendldndischen Reflexion der Tran-
szendenz von der Antike bis heute. Den Anfang macht der Neoplatoniker Plo#in, des-
sen negative Theologie Klaus Kremer vorstellt. Plotin geht von einer zwingenden Unbe-
greiflichkeit des Absoluten aus und weist alle affirmativen Aussagen iiber Gott zuriick.
Michael Fiedrowic’ Beitrag zeigt, wie es bei den Kirchenvitern — unter dem Druck heid-
nischer Polemik — zu einer Aufnahme des Gedankens kam. Thomas von Aquin gerit
durch aristotelische Einfliisse positionell in die Nihe einer #heologia negativa (Aufsatz von
Norbert Ernst). Klans Kremer widmet sich sodann noch der Frage nach der Gotteser-
kenntnis bei Cusanus.

Die Beschiftigung mit transzendentalen Gottesvorstellungen erfolgt im grésseren
Stil erst wieder bei den deutschen Idealisten. Der Essai von Christtan Dang mindet in
Schlezermachers Autfassung von der religiosen Rede als einer spezifischen «Selbstdentung
des endlichen Subjekts in seiner Lebenswelty (94), d.h. in der Unterscheidung der eigenen
Endlichkeit angesichts der Totalitit. Transzendenz diene dazu, dem irdischen Dasein
Bedeutsamkeit zu verleihen. Besonders spannend und erhellend liest sich Markus Perre-
nonds Aufsatz iber Rudolf Ottos Werk «Das Heiligen. Der breite und nachhaltige Erfolg
dieses Buchs, so Perrenond, dirfte wesentlich in dessen Aufbau, vor allem aber auch in



374 Rezensionen

der von Ot verwendeten Sprache begriindet liegen. Das Buch sei konzeptionell darauf
angelegt, eine numinose Stimmungslage zu erzeugen und die Leser dadurch an das Un-
aussprechliche heranzufthren.

Der reformatorischen Neubesinnung durch die dialektische Theologie gelten die
Beitrige von Dirk-Martin Grube, Evdmann Sturm und Andreas Rosster, die den Ansdtzen
von Barth, Bultmann und Bonhoeffer nachgehen. Barths Konzeption der analogia fidei ist fur
diese theologische Richtung prigend geworden: Die Transzendenz Gottes wird hier
zwar klar ausgesagt, zugleich jedoch der Spekulation entzogen: Nicht was Menschen
von Gott erkennen, ist entscheidend, sondern dass sie von Gott existentiell erkannt
sind. Im weiteren zeigt Réssler, dass Bonboeffers unausgefiihrtes Projekt eines (christli-
chen) nicht-religisen Redens von Gott seinen Reiz bis heute nicht verloren hat. Wohl
bewegt sich Tilkichs Programm einer «Deliteralisierungy religioser Sprache (Aufsatz von
Werner Schiissler) in die Richtung, in die Bonhoeffer weist. Doch hat Tillich seine existentiale
Lebensdeutung konsequent vom Christentum losgelost und damit dem Boden der
Theologie entzogen.

Einen gedanklichen Neubruch bringen Buber und Metz, wie die beiden Aufsitze von
Martin Leiner und Tiemo Rainer Peters zeigen: Mit ihrer Rede von der «Gottesfinsternisy,
resp. der «Gotteskrise» riicken sie den Beziehungsaspekt in der Gotteserkenntnis ins
Blickfeld. Selbst in einer wohlgesinnten Analyse religiéser Systeme wird der Gottesbe-
griff objektiviert, Die Transzendenz Gottes ldsst sich nicht gedanklich-begrifflich um-
schreiben, sondern offenbart sich als begegnendes Geschehen.

Die drei darauf folgenden Texte von Rudolf VVoderbolzer, Werner Schiissler und Peter
Welsen widmen sich — auf je unterschiedliche Weise — symbolischen Zugingen zur Got-
tesfrage, fur welche im Buch die Namen Henri de Lubac, Karl Jaspers und Paul Ricaur ste-
hen. In ihnen beginnt sich ein Transzendenzverstindnis abzuzeichnen, das in den as-
soziativen Hintergriinden und Untergriinden des Begtifflichen wurzelt.

Folgerichtig widmen sich die beiden nichsten Beitrige von Peter Welsen und Saskia
Wende/ den weiter gehenden (post)strukturalistischen Entwiirfen von Lévinas und Der-
rida: Der Sinntiberschuss, die Vielstimmigkeit, die Unschirfe aller sprachlichen Formu-
lierungen sind es hier, die eine Ahnung um das «mehm von Bedeutungen und dadurch
auch die originire Erfahrung von Transzendenz bilden. Damit jedoch ist der Transzen-
denzbegriff funktional geworden.

Den Abschluss der Sammlung bilden Andreas Koritenskys Aufsatz Gber Wittgensteins
Sprachspieltheorie (warum taucht sie im Buch erst hier auf?) und Kar/-Heing Pohls Dar-
legung laozistischer und buddhistischer Transzendenzverstindnisse (warum taucht sie
im Buch iberhaupt auf?).

Die gut aufeinander abgestimmten Aufsitze machen eine gedankliche Entwicklung
nachvollziehbat, in der sich die Interpretation von Transzendenz allmihlich verschiebt
und schliesslich umkehrt. Diese Entwicklung verlauft von der Ansicht, Transzendenz
ergebe sich aus Gottes Sein, hin zur Auffassung, der Gottesbegriff resultiere letztlich
aus der fundamentalen Erfahrung sprachlicher Unzulinglichkeit. In seiner (post)mo-
dernen Zuspitzung steht Gott nicht mehr am Anfang aller Transzendenzerfahrungen,
sondern markiert chiffrehaft deren Ende. Gott ist nicht mehr Quelle der Transzen-
denz, sondern lediglich eine sprachliche Ausdrucksform begrifflicher Differenzerfah-
rungen. Wie aber miisste eine christliche Theologie beschaffen sein, die mit solchen
Umkehrungen adaquat umzugehen weiss?



Rezensionen 375

Es ist zu hoffen, dass Schisslers Buchschluss nicht suggerieren soll, heutiges Fragen
nach der Transzendenz sei vornehmlich an ferndstliche Religionen zu delegieren.
Alex Kurg, Rohrbach

Harriet A. Harris: Fundamentalism and Evangelicals, Oxford University Press: Oxford
1998, Paperback 2008. 384 S. (pb.), £ 26.—, ISBN 978-0-19-953253-7.

1977 veroftentlichte James Barr sein Buch «Fundamentalismy», das als eines der Stan-
dardwerke iiber christlichen Fundamentalismus in die theologische Literatur eingegan-
gen ist. Barr analysiert in ihm die Logik fundamentalistischer Argumentation, die er hi-
storisch auf den amerikanischen Erweckungsglauben und den Evangelikalismus des 19.
Jahthunderts zuriickfithrt. Im Bestreben, die hohe Wertschitzung der Bibel gegen den
theologischen Liberalismus zu verteidigen, erhoben amerikanische Evangelikale deren
Unfehlbarkeit zum Dogma.

Harriet A. Harris geht in ihrer — 1998 erstmals erschienenen — Publikation den hi-
storischen, soziologischen und theologischen Zusammenhingen von Evangelikalis-
mus und Fundamentalismus nach. Dabei setzt sie sich intensiv mit Barr auseinander,
aus dessen Schatten sie dabei nicht wirklich zu treten vermag. Zunichst stellt sie fest,
dass fundamentalistische Auffassungen der Bibel sich tatsdchlich aus dem ilteren
Evangelikalismus heraus entwickelt haben und sich sowohl in Amerika als auch (in ab-
gemilderter Form) in England bis heute mehrheitlich mit diesem verbinden. Dass es
nicht zwingend so sein muss, zeigen etwa der Methodismus oder neuere evangelikal-
charismatische Bewegungen in Afrika und Lateinamerika, die ein offeneres Schriftver-
standnis haben. Die gedanklichen Wurzeln des Fundamentalismus ortet Harvis daher
weniger in einem theologischen Konservativismus (Barr), als in philosophischen Denk-
voraussetzungen — konkret im schottischen Common sense-Realismus, der die angloame-
rikanische Erweckungsbewegung wesentlich gepragt hat. Dieser geht davon aus, dass
alle Menschen grundsitzlich eine einheitliche Realititsauffassung teilen. Die Aufkla-
tung jedoch habe Gott aus dem natiirlichen Bewusstsein entfernt und das menschliche
Subjekt an dessen Stelle gesetzt. Darin liege ihre Fehlleistung, die modernes Denken
zur Ideologie werden lasse.

Fundamentalismus versuche, so Harris, gegen die daraus resultierende Demontage
biblischet Autotitit anzukimpfen. Er wolle auf empirisch-rationalistische Weise den
grundsitzlichen Irrtum der Moderne aufdecken und riickgingig machen. Dies erklire
auch, warum Fundamentalisten sich selektiv durchaus wissenschaftlicher Erkenntnisse
bedienen (soweit diese ihre Auffassungen stitzen), wahrend sie andere rundweg ableh-
nen: Thr Ziel ist gar nicht die echte Auseinandersetzung mit modernem Denken, son-
dern dessen Demontage. Die Beschiftigung mit anderen theologischen Auffassungen
erfolgt interessegeleitet und dient apologetischen Zwecken. Dabet sei nicht verschwie-
gen, dass fundamentalistische Standpunkte im Laufe der Zeit erhebliche Zugestindnis-
se beziiglich ihrer Lehtre von der Irrtumslosigkeit der Bibel machen mussten, die wie-
detum zu mannigfaltigen Spaltungen und Sondergruppierungen Anlass gegeben haben.
Charakteristisch fiir sie alle sei jedoch bis heute eine Fokussierung auf die faktische
Richtigkeit von biblischen Aussagen, was eine kreative exegetische Auseinanderset-
zung mit diesem Buch verunmogliche oder zumindest erschwere.



376 Rezensionen

Diese Problematik wird mittlerweile auch von fundamentalistischer Seite erkannt.
Sie ist jedoch nicht leicht zu iberwinden, da die biblische Irrtumslosigkeit unter ihren
Vertretern lingst zu einer Art status confessionts geworden ist. Der Ruf nach Entkramp-
fung ertont zwar hier und da («monumental waste of timels, 314 cit. Dave Tomiinson),
hat sich bislang aber nicht durchgesetzt.

Harvis schreitet fort zu einer Darstellung neo-calvinistischer Denkansitze, die sich
— in Abgrenzung vom fundamentalistischen Hardliner Benjamin B. Warfield — mit Na-
men wie Abrabam Kuyper, Cornelius van Til, Herman Dooyeweerd und Francis Schaeffer ver-
binden. Diese Denker riumen mehr oder weniger explizit die systematischen Denkvor-
aussetzungen ein, die ihrer Auffassung vom biblischen Zeugnis zu Grunde liegen (pre-
suppositionalism). Damit tiberwinden sie zwar den ihrer Theologie inharenten Funda-
mentalismus nicht, sie erkliren diesen jedoch mit einer bestimmten Art des Denkens:
Der von Gott erleuchtete Verstand liest Texte anders als der natitlich-siindhafte. Da-
bei erkennen sie die Zirkulatitit ihrer Logik wohl, rechtfertigen sie jedoch — im Unter-
schied zu anderen Fundamentalisten — gewissermassen theologisch («The difference bet-
ween them is that presuppositionalists are unashamedly circular in their reasoning» 257).

Die Autorin vermag hierin nur eine weitere Legitimationsstrategie zu sehen und
weist die entsprechenden Ansitze als fideistisch zurtick — ein Urteil, das in einer analy-
tischen Untersuchung nachvollziehbar und verstindlich ist. Nach der Lektiire stellt
sich dennoch die Frage, ob Fundamentalisten — in ihrer Frontstellung gegen den west-
lich-theologischen Common sense — nicht etwas entdeckt haben, von dem auch andere
theologische Richtungen lernen kénnten: die Parteilichkeit der eigenen Theo-Logik.

Alexc Knrg, Rohrbach

Klaus P. Fischer: Schicksal in Theologie und Philosophie, WBG: Darmstadt 2008. 360 S.,
EUR 29.90, ISBN 978-3-534-21958-2.

1. In unserer Welt erfahren Menschen Leid und Schmerz — dieses Faktum braucht nicht
bewiesen zu werden. Was im Blick auf diese Erfahrungen so empérend ist, «st nicht
das Leiden an sich, sondern das Sinnlose des Leidens» (Nietzsche). Es ist die Erkli-
rungsnot, die Menschen angesichts kleiner oder grosser Katastrophen stets von Neuem
uberfillt. Es ist das Bedurfnis, die kleinen und grossen Widerwirtigkeiten des Lebens
verstehen zu wollen. Ist Leiden einfach als Schicksal hinzunehmen?

Zur Debatte steht nicht nur, wie man dem Leiden und seinen Ursachen widerste-
hen, sondern auch, wie man sie deuten kann und soll. Wenn Nietzsche die Christen
spottisch von seinem Urtteil iiber die Sinnlosigkeit des Leidens ausnimmt, weil sie einen
Gott erfunden hitten, der sie das Leiden als berechtigte Strafe verstehen und deshalb
ertragen lisst, so scheint er sie damit von der Notwendigkeit, eine Theodizee zu ent-
wickeln, entbunden zu haben. Und dieser Findruck, dass das Teiden fur den christli-
chen Glauben letztlich gar kein Problem darstelle, verstirkt sich noch, wenn vom Zen-
trum des christlichen Glaubensbekenntnisses aus gesagt wird, Gottes gute Schépfung
und seine allumfassende Giite miussten nicht verteidigt oder argumentativ gerechtfer-
tigt werden, denn in und durch Jesus Christus habe sich Gott selbst schon gerechtfer-
tigt. (G. Ebeling) Doch geniigt dieser Hinweis? Kann sich, wer leidet, mit dem Hinweis
auf die Geschichtlichkeit des Heils und die damit vollzogene Aufhebung aller Span-
nung zwischen Schépfung und Erlésung zufrieden geben? Und wird sich, wer die Ohn-



Rezensionen 377

macht gegentiber B6sem erfihrt, auf die zukiinftige endgiltige Etl6sung vertrosten las-
sen?

Alle diese Fragen, die schon in der Philosophie- und Theologiegeschichte des
Abendlandes gestellt und erdrtert worden sind, nimmt Fischer in seiner umfassenden
Studie auf, um das «Menschheits-Thema Schicksal geziemend» (9) erértern zu konnen.
Die Aufarbeitung geschichtlicher Positionen — vom Gilgamesch-Epos bis zur Theo-
dramatik von Hans Urs von Balthasar — wird mit dem Hinweis auf den hermeneuti-
schen Zirkel fur notwendig erachtet. «Insofern ist also jede Zunahme von Verstindnis
im Bedenken von Welt und Leben, gerade auch in Begegnung mit den gedeuteten Er-
fahrungen der Vorfahren, ein Widerfahrnis, ein notwendiges Schicksal. Es legt sich daher
nahe, in unser Nachdenken iiber das Schicksal Erfahrungen und Zeugnisse der Frithe-
ren einzubezichen. Mit deren Hilfe vermag einer, indem er schirfer die Welt versteht,
die ithm sprachlich-traditional-interpretativ begegnet, sich klarer zu sich selbst und zur
Welt verhalten, wenn diese ihm schicksalbaft widerfihre» (15f.) Den solchermassen her-
meneutisch begriindeten Durchgang durch die Geschichte der Theodizeethematik ver-
steht der Autor also nicht als Fillmaterial, sondern als Hilfe dafiir, den in den letzten
drei Kapiteln vorgelegten Versuch einer biblisch fundierten «Losung» der Theodi-
zeethematik besser zu verstehen. «Alte und junge Zeugnisse werden darauf gepriift,
was sie zur Frage nach dem Schicksal beitragen» (9) Als Ziel seiner Studie gibt Fischer
deshalb folgerichtig an, «den biblischen Grund des Glaubens an Gott herauszuarbei-
ten, sodass er als Chance fiir die Begegnung mit dem Schicksal begreifbar witd; in Ver-
trauen, Gelassenheit und Freiheit des Geistes.» (10) Konsequent endet die Untersu-
chung deshalb auch mit einer unangreifbaren Glaubensaussage in der Kraft des Heili-
gen Geistes: «Gegenwehr, Widerstand gegen Unheils-Michte und -Krifte ist der erste,
aber nicht der letzte Schritt. Nicht auf deren Vernichtung zielt Gottes Liebe zum Le-
ben, sondern auf ihre Gewinnung zum Zugute-werden, damit auch sie Chancen konkre-
ter JHWH-Erfahrung wirden (Gen 1,10£f,; 50,20)». (342)

2. Der Aufbau der Arbeit entspricht der gewihlten inhaltlichen und methodischen
Zielsetzung. In den Kapiteln I-VII werden die in der Geschichte vertretenen Positio-
nen mehr oder weniger kritisch vom Standpunkt eines (gliubigen) Theologen darge-
stellt; in den Kapiteln VIII-X kommt die biblisch-theologische Antwott des Autors zur
Sprache, der um die Begrenzung auch theologischer Erkenntnisse weiss. «Dass der
Schluss keine abschlieBende Aussage zu Gott meinen kann, belegt der ebenfalls von
heilsgeschichtlich erfassten Situationen ausgehende Vorblick, die eschatologische
Glaubens-Prognose: Gott als Herr, Garant» (340) Damit das hochgesteckte Programm
und die Fiille der angesprochenen Positionen auch nur ansatzweise und in Auswahl vor
Augen stehen, seien die Uberschriften zu den einzelnen Kapiteln und zwei (von dutch-
schnittlich acht) in ihnen behandelten Themen vorgestellt:

Kap. I: Schicksal als Tragodie, 18—46: darunter z.B.: «Gilgamesch, wohin liufst du?
(Tod als Verhiangnis), 18-22; Kann man Goéttern trauen? (Hiob, Aischylos, Sopho-
kles, Prometheus), 26-32; «Gott ist schuldlos) (Theodizee und Tyche), 37-40.

Kap. II: Aufklirung tiber Schicksal aus Glaubens-Perspektive, 47-71: darunter z.B.:
Zwischen Welt-Verachtung und Hirten-Sorge (Augustinus), 50-55; Schicksal und
gottliche Weltordnung (Thomas von Aquin), 59—61; Die beste oder die bestmogli-
che aller Welten? (Leid und Theodizee bei Leibniz), 67-71.

Kap. IIT: Der Mensch: «nur ein Schilfrohr, doch ein Schilfrohr, das denko, 72120, dat-



378 Rezensionen

unter z.B.: Warum misslingen Versuche, Gott zu rechtfertigen? (Kant und die
Theodizee-Kritik), 77-82; Zeuge gegen den Totalitarismus (Kierkegaard), 84-87.

Kap. IV: Wissenschaft als Schicksals-Therapie?, darunter z.B.: Wissenschaftliches
Weltbild und kindliche Frage nach Sinn (Wittgenstein — Freud), 129-135; Sisyphus-
Schicksal: ewig rollender Fels (Camus, Sartre), 139—142.

Kap.V: Ein (Hintergrundrauschemn von Sinn im Weltall, 149-156, darunter z.B.: Homo
Faber und das Unberechenbare (Max Frisch, C.G. Jung, Thornton Wilder), 149—
154; «<Aus einer kosmischen Dunkelwolke schimmert ein einziger Sterny ((Winter in
Wiemw), 154-157.

Kap.VI: Schicksal und Leid im Widerstreit rezenter Glaubens-Theotien, 157-291, dar-
unter z.B.: Uber-sich-verfiigen-lassen im Glauben (Rahner), 161-166; Leid: Preis
der Freiheit? (Greshake, Pannenberg), 176-180.,

Kap. VII: Das Schicksal der Vélker — von Gott geschickt? 201-218; darunter z.B.: Ist
die Geschichte vorherbestimmt? (Karl Poppers Kritik), 201-203; Das Modell vom
Gottesstaat (Augustinus), 207—209.

Kap. VIII: Vom Schicksal des Schicksals in der modernen Welt, 218-249, darunter
z.B.: Zukunft — das neue Gesicht des Schicksals (Bloch, Guardini, Anders, Dupuy),
232-237; Kopernikanische Wende» im KZ (Frankl), 238-241.

Kap. IX: Schicksal und Glaube, 250-282, darunter z.B. JHWH als Erfahrung des guten
Schicksals (Rettung am Schilfmeer), 250-252; Alles wirkliche Leben ist Figung,
262-265.

Kap. X: Gott als Schicksals-Macht in der Bibel, Die Berufung der Geschopfe (die Bot-
schaft der Genesis), 283-288, darunter z.B.: Jesus als Herr der Schicksals-Machte
(Stillung des See-Sturms), 305-309; Warum nusste der Messias leideny? 327-331.

Ein Ressimee (335—-343) schliesst die Darstellung und Bewertung der vorgestellten Phi-
losophen und Theologen ab.

Das Ergebnis der Untersuchung zum Theodizee-Problem «unter dem Aspekt Lezd
(Ubel) als Schicksal-Erfabrung> (9) — gewonnen aus der systematischen Zusammenschau
von biblischen Voten — heisst: «Jesu Lebens-Leistung und Schicksal (Kreuz, Auferwe-
ckung, pneumatische Prisenz) bezeugen den Gott, auf den er sich beruft, als das gute,
Leben und Menschen wohltuend zugewandte Geschick, das von Anfang an dem grau-
sam-gleichgiiltig-tédlichen Schicksal (Ananke) widersteht, ihm Gottes Welt entgegen-
setzt...» (342).

3. Man muss, will man dem Autor dieser umfassenden Studie gegeniiber Fairness
walten lassen, seine Untersuchung unter zwei Aspekten beurteilen: zum einen mit dem
Blick auf die durchaus kritische Aufarbeitung der Positionen zu dem «Menschheits-
Thema Schicksal»; zum andern im Hinblick auf seinen Versuch, Gottes Giite gegen alle
negativen Schicksals-Erfahrungen vom Standpunkt eines «pneumatisch Begabten»
(342) stark zu machen. Dass der eine mit dem andern wenig zu tun hat, versucht der
Autor methodisch mit dem schon genannten hermeneutischen Grundsatz dm Frem-
den das Eigene erkennen> zu rechtfertigen. Was dabei herauskommt, ist m.E. eine auf-
wendige und dennoch kaum plausible Apologetik des biblischen Glaubens: die Fille
der philo-sophischen, psychologischen und literarischen Positionen werden — im Gei-
ste des Glaubens — wohl tibetboten, aber auf Kosten der oft allzu plakativen Referate
zu den «Erfahrungen und (dem) Nachdenken der Alten» (14). Dennoch: Dem Autor



Rezensionen 379

ist eine kenntnisreiche — teilweise enzyklopidische — Studie zur Geschichte der Theo-
dizeeproblematik und eine iberzeugende Verteidigung der Giite Gottes gelungen.
Werner Brandle, Reichenau

Peter Kaiser: Religion in der Psychiatrie. Eine (un)bewusste Verdringung?, V&R unipress:
Géttingen 2007. 677 S., EUR 76.—, ISBN 978-3-89971-408-1.

«Religion und Psychiatrie» prisentiert sich als die erste umfassende Darstellung zum
Thema im deutschsprachigen Raum, die dieses Verhiltnis aus psychiatrisch-religions-
wissenschaftlicher Sicht in seinen verschiedenen Dimensionen niher zu bestimmen be-
absichtigt.

Zentral ist dabei zunidchst die Aufarbeitung der Geschichte der sich lange Zeit als
problematisch erweisenden Beziige zwischen Religion und Psychiatrie sowie den dar-
aus resultierenden psychiatrischen Klassifikationen. Mit der Fokussierung auf die Be-
deutung von Religion fiir die Psychiater im Rahmen ihrer Titigkeit versucht Kaiser
dann in einem nichsten Schritt, der Frage nach dem Einfluss von Religion auf die ge-
genwirtige alltdgliche psychiatrische Praxis nachzugehen. Er zeigt, wie die jeweilige in-
dividuelle soziokulturelle Prigung nachweisbar nicht nur auf die therapeutische Bezie-
hung, sondern auch auf die Diagnose Einfluss hat. Deshalb ist unverstindlich, dass
dem Thema «Religion» — so das Ergebnis seines nichsten Arbeitsschrittes — in der
psychiatrischen Aus- und Weiterbildung bislang keine tatsichliche Bedeutung beige-
messen wurde.

Der zweite Teil befasst sich vor allem mit psychiatrisch relevanten Phinomenen im
Bereich der Religion. An ein einleitendes Kapitel zu Moéglichkeit und Methoden der
wissenschaftlichen Erforschung von Religion schliesst sich zunichst der Versuch einer
Verhiltnisbestimmung von Religion und (psychischer) Gesundheit an. Dem folgt die
Auseinandersetzung mit dem Verhiltnis von Religion und pathologischen Erscheinun-
gen zunichst auf individueller, dann auf kollektiver Ebene: Wie Religion zu Depressi-
on, Schizophrenie oder dhnlichen psychischen Erkrankungen in Bezug gesetzt werden
kann, ist Thema des ersten Abschnittes, die Frage nach einer méglichen Verursachung
psychischer Stérungen durch die Glaubenspraxis bestimmiter religioser Gruppen sowie
deren Attraktivitit fiir psychisch auffillige Menschen Thema des zweiten.

Mit seinem Pliddoyer fiir die Integration des Religiosen in die Diagnostik und The-
rapie von psychischen Stérungen im letzten Kapitel bezieht sich Kaiser schliesslich
nochmals auf die vorgingig bereits gemachte Beobachtung einer bislang vor allem im
deutschsprachigen Raum fehlenden Wahrnehmung des Faktors «Religion» im Rahmen
psychiatrischer Praxis. Weil «der positive Einfluss einer positiven (!) Religiositit respek-
tive Spiritualitit auf das psychische Wohlbefinden wissenschaftlich als gut belegt gel-
ter» (626) darf, sieht Kaiser in der Religion eine «mogliche Ressource (...) innerhalb
der patientenspezifischen Coping-Moglichkeiten.» (626) Die nicht zuletzt historisch
durch den immer wieder drohenden Vorwurf der Unwissenschaftlichkeit begriindete
Animositit der Psychiatrie gegeniiber der Religion soll also einer Wirdigung des ge-
sundheitsférdernden Faktors Religion im Rahmen psychiatrischer Arbeit Platz ma-
chen.

Peter Kaiser hat mit «Religion in der Psychiatrie» eine ambitionierte Studie vorge-
legt, die sowohl fiir ihre Pionierhaftigkeit als auch fiir ihren umfassenden Anspruch, der



380 Rezensionen

in der Prisentation einer Fulle von Informationen zu Autoren, Studien, Theorien und
Geschichte seinen Ausdruck findet, grossen Respekt verdient. Auch sind die praxis-
orientierten Vorschlige zur Integration des Religitsen in die Diagnostik und Therapie
sicherlich hilfreich und richtungsweisend fiir jene, die diesen Weg zu gehen beabsich-
tigen.

Im Anspruch, sich dem Thema méglichst umfassend zu nihern, scheint jedoch
umgekehrt auch genau die Krux zu liegen: Aus dezidiert religionswissenschaftlicher
Perspektive betrachtet fehlt der Studie vor allem eine theoretisch-methodische Mitte,
die um die Vielfalt an Informationen die so wichtige Klammer hatte setzen konnen:
Denn auch wenn in den ersten beiden Kapiteln noch auf religions- und kulturwissen-
schaftliche Diskussionen zuriickgegriffen wird, befasst sich Kaiser mit der Problematik
einer Vermittelbarkeit psychiatrischer und religionswissenschaftlicher Zuginge zum
Thema dann nicht mehr witklich weiter. Irritierend ist dies vor allem, weil er die Reli-
gionswissenschaft gleich zu Beginn ganz explizit als «Basis und Uberbau fiir einen Dis-
kurs tiber die Funktion und Rolle von Religion und Religiositit im Bereich der Medi-
ziny (18) herausstellt, damit jedoch offensichtlich nicht mehr als ihre Enthaltsamkeit
gegenitiber religiosen Wahrheitsanspriichen zu meinen scheint — etwas, das er selbst bei
der Verwendung von wertenden Begriffen wie dem der «positiven Religiositit» gar
nicht konsequent durchhilt.

Am deutlichsten tritt diese Unschirfe in Kaisers Umgang mit dem Religionsbegriff
zutage: Denn obwohl er die Notwendigkeit einer differenzierten Auseinandersetzung
damit richtig erkannt und ihr deswegen das erste Kapitel gewidmet hat, werden die Le-
ser am Ende doch nur mit einer Fiille von Begritfen (Religion — Religiositit — Spiritua-
litit), quantitativen Studien und Theorien verschiedenster Provenienz allein gelassen,
aus denen Kaiser weder eine Symbiose noch einen eigenen Zugang erarbeitet. Dies dn-
dert sich auch in der Einleitung zum zweiten Teil nur geringfiigig — denn bezeichnen-
derweise sieht er dort die Definition und Frage nach der grundsitzlichen Messbarkeit
von Religiositit nur als «zweitrangigy (368) an. Dies ist jedoch fiir jedes Fragen nach
dem Zusammenhang von Religion und psychischer Gesundheit bzw. Krankheit die
conditio sine qua non; zumal ohne einen fundierten Religionsbegriff keine qualitative,
geschweige denn quantitative Studie zu dieser Frage wirklich tragfihige Aussagen lie-
fern kann.

Diese inhaltlichen Mingel gehen einher mit einigen formalen: So irritiert nicht nur
die Uberschreitung des tolerablen Ausmasses an Rechtschreibfehlern, sondern auch
das hinsichtlich der Formatietung und Nummerierung recht uniibersichtliche Uber-
schriftensystem. Zudem spiegelt sich die im Kapitel «Aufbau der Arbeit» angekiindigte
Zweiteilung der Studie nicht in einer entsprechenden Uberschriftenwahl wider, sodass
die Struktur auch insgesamt nicht auf den ersten Blick durchschaubar wird — etwas, das
gerade bei einem mehr als 650 Seiten umfassenden Werk durchaus hilfreich wire, das
auf dem Klappentext seine «praxisnahe» Anwendbarkeit verspricht.

Stephanie Gripentrog, Basel



	Rezensionen

