
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Lothar Ruppert: Genesis. Ein kritischer und theologischer Kommentar 4. Teilband: Gen
37,1 - 50,26 (fzb 118), Echter: Würzburg 2008. 576 S, EUR 48.-, ISBN 978-3429-
03010-0.

Mit dem vorgelegten Teilband ist der vierbändige Genesiskommentar des zuletzt an
der Theologischen Fakultät der Universität Würzburg lehrenden römisch-katholischen
Altmeisters der Pentateuchforschung abgeschlossen, den dieser selbst als sein «Lebenswerk»

bezeichnet. Speziell mit der Auslegung der Josephsgeschichte knüpft R. an seine
1965 erschienene Dissertation «Die Josephserzählung der Genesis. Ein Beitrag zur
Theologie der Pentateuchquellen» an und führt die dort und in seiner Kommentierung
der Genesis in der Reihe der «Geistlichen Schriftlesung» angestellten Beobachtungen
fort. Wie in seinen früheren Werken fühlt sich R. einer diachronen Zugangsweise
verpflichtet, deren Leistungsfähigkeit er im Blick auf ein historisches und theologisches
Verstehen des biblischen Textes zu Recht betont. Literar- und redaktionskritisch
basiert R.s Auslegung grundsätzlich auf der Neueren Urkundenhypothese, wenngleich er
den Anteil der unter Hiskia von Juda (725—697 v.Chr.) angesetzten «jehowistischen»
Redaktion sehr viel höher veranschlagt als manch anderer Vertreter der Quellenhypothese,

und zusätzlich mit einer Bearbeitung aus der Zeit Joschijas von Juda (639—609

v.Chr.), einer «joschijanischen Redaktion», rechnet. Mitunter führt R. einzelne Textzusätze

auf nicht näher bestimmte exilische und nachexilische Redaktionen zurück.
Dem Kommentar sind eine Einleitung zur Josephsgeschichte im Horizont neuer

Wege der Pentateuchkritik und eine umfangreiche, thematisch gegliederte Bibliographie

vorangestellt (17-53 bzw. 55-82). In der Einleitung diskutiert R. die neuere
Forschungsgeschichte zu Gen 37—50, bestimmt die Josephsgeschichte in ihrer Endgestalt
als ein heilsgeschichtliches Zeugnis mit weisheitlichen Elementen, begründet seine li-
terarkritischen Entscheidungen, informiert über die Bezüge von Gen 37—50 zu Ägypten,

stellt die Rückfrage nach der Historizität der geschilderten Ereignisse um Joseph
und seine Brüder und beschreibt das theologische Profil der «jahwistischen», «elohisti-
schen», «jehowistischen», «joschijanischen», «priesterschriftlichen» und kanonischen
Josephsgeschichte. Diese sei bereits in ihrer frühesten literarischen Gestalt beim «Jah-

wisten», den R. - gegen neuere literatur- und kulturgeschichtliche Erkenntnisse - in die
Zeit eines «Salomonischen Grossreichs» verlegt - ein integraler Bestandteil der
Heilsgeschichte Israels gewesen. Dabei geht R. sogar noch einen Schritt weiter und vermutet
auf der Basis stammesgeschichtlicher Überlegungen, dass der Kern der Josephsgeschichte,

als deren Kristallisationspunkt er eine manassitische Tradition vom Josephs-
grab in Sichern bestimmt, bereits eine traditionsgeschichtliche Verbindung mit der
Jakobs- und der Exodusgeschichte besitze - denn: «Ohne den Eisodus Israels nach
Ägypten (Josefsgeschichte) müsste ein Exodus (vgl. Ex 1—15) ein Rätsel bleiben» (44).

Die Kommentierung selbst (83—547) ist nach Perikopen gegliedert und bietet
jeweils einführend 1.) eine Bibliographie, 2.) eine Übersetzung, in der die herausgearbeiteten

literarischen Schichten typographisch unterschieden sind, 3.) knappe textkritische
Anmerkungen, 4.) eine Beschreibung des Aufbaus der Perikope, verbunden mit einer
literar- und redaktionskritischen Analyse. Es folgen die abschnittsweise Auslegung mit

ThZ 4/65 (2009) S. 366-380



Rezensionen 367

jeweiliger Benennung des ermittelten literarischen Stratums und Überlegungen zur
Theologie und Hinweise zur Wirkungsgeschichte. Diese wird anhand ausgewählter
Beispiele von innerbiblischen Rezeptionen (einschliesslich der Deuterokanonen) über
das ausserkanonische jüdische Schrifttum Qubiläenbuch, Testament der Zwölf Patriarchen,

Philo, Josephus, Targumim und Midraschim, Talmud) bis hin zu den Kirchenvätern

und zum Koran skizziert.
In die Auslegung sind insgesamt zehn thematische Exkurse eingelegt: so zur

Schwagerehe (Levirat), zum Motiv der verleumderischen Ehebrecherin, zur ägyptischen
Hungersnotstele, zur alttestamentlichen Vorstellung eines «Rests Israels», zum Land
Goschen, zu Gen 47,13—26 vor dem Hintergrund ägyptischer Rechts- und
Wirtschaftsvorstellungen, zu den Stämmen Ephraim und Manasse als «Haus Josephs», das R. als

alte Bezeichnung eines sakralen Stämmeverbandes deutet, zur Überlieferungsgeschichte
von Gen 49, das R. in seinem Kern als eine alte israelitische Sammlung von kurzen

charakterisierenden Stammessprüchen bezeichnet, zu Schilo in Gen 49,10 als Metapher
für Zion sowie zum Stamm Machir.

Der Kommentar schliesst mit einer Darstellung 1.) der Theologie der Josephsgeschichte

als solcher; sie lasse sich auf die fünf Punkte «Exilsgeschichte», «Joseph als

Sohn Jakobs», «Joseph als Lebenserhalter der Jakobsfamilie», «Joseph als Lebenserhalter

der Ägypten) und «Zeugnis götdicher Fügung und Führung» fokussieren, 2.) der

Theologie der Josephsgeschichte im Kontext der Genesis und des übrigen Pentateuchs
sowie mit einer Zusammenfassung der Wirkungsgeschichte (549-576).

Der besondere Wert des vorgelegten Werks besteht in der Verbindung methodisch
klarer literarischer Analysen mit theologisch gehaltvollen Ausführungen und der steten
Berücksichtigung der spätantiken und mittelalterlichen Wirkungsgeschichte. Auch
wenn man R. in literarkritischen Entscheidungen nicht folgt oder sein Festhalten an
einem frühen «Jahwisten» und an einem gleichsam früh (in die Zeit um 740 v.Chr.)
datierten «Elohisten» mit guten literatur- und theologiegeschichtlichen Gründen für einen

Irrweg halten mag, so liegt mit diesem Kommentar doch ein sehr beachtliches
Referenzwerk zur Genesis vor. In formaler Hinsicht hätte man dem Buch daher ein besseres

Lektorat gewünscht, mit dessen Hilfe die hohe Anzahl von Druckfehlern, der Ausfall

ganzer Textzeilen, Inkongruenzen bei der literarkritischen Zuweisung in der

Übersetzung und in der Analyse sowie eine gewisse Redundanz wohl hätten vermieden werden

können. Da dem Werk keine Synopse der literarkritischen Zuweisungen R.s

beigefügt ist, sei hier eine Übersicht gegeben:

«Jahwist»: 37,3a.4.12-18.23a.boc.25.26a*.b.27a.28aß.b.31.32aa*ß.b.33aoc.b; 41,45;
42,5.6aa; 43,1-2.3*4-7. 11.15*.16.17a.24-25.26a.boc.27-28.31bß.32a.baß.33aa.34;
44,1 a.2aa.b.3-7.11-I3.14aa*.b.l5.16*; 45,1.4-5. 9acc. ba.lO*.llaoc.b.l2aa.b.28;
46,lacc.28b-31*.32*.33-34a.boc; 47,l*.5a.6b.l2.27a.29-31; 49,33aß(?); 50,l-3a.7a.
10aoc*.b.14.22.

«Elohist»; 37,5a.6-8a.lla.l9.20.21-22.24.28acc.29-30.33aß.34-36; 40,2.3aoc.ß*.4-5a.6-14.
16-23; 41,1 -19a. 21 b-28.32-33.34b.37-40.43a.45b.47.49aoc*.50a.51 -54.56a.boc; 42,1a.
ba.2aß.boc.3-4a.6aß-7.9boc.lOa.l3aoc*-20aaß*.24bß-34bcc.36-37; 45,2-3.8a.bcc.l3.15-
18.25-26acc.b.27aoc.b; 46,5a; 48,l-2a.8*.9a.b*.10b.ll*.12.15a*. 20aßy.b; 50,15-20boc.

«Jehowisto: 37,3b.5b.23bß.26a.27b.32aoc*; 38,1-26; 39,1-23; 40,1.3aß*.b.5b.l5; 41,19b.
21 a*.29-31.34a.35-36.41 -42.43b-45a.46b.48.49acc*.b.50b.55.56bß; 42,1 bß.2aa.bß.
4b.8.9bß.lOb-12.13aoc*.18aß.20aß*.b.21-24boc. 32acc.33boc.34bß.35.38; 43,3*.8*.9-
10.12-13.15*.17b.l8-23.26bß.29-30.31a.boc.32bY.33aß.b.34*; 44,lb(?). 2aß(?).8-10.



368 Rezensionen

14aoc*. 16*. 17-34; 45,5b-7.8bß.9aß.llaß.l2aß.l4.21b-24.26aß; 46,laß.28a.31*.32*.
34bß; 47,1 *.2-4. 13-26; 48,2b.9b*.13-14.17-19.20aoc*; 49,la.2.3-7a.8-10a.28a.botl;
50,3b-6.7b.l0aa*ß.l 1,20bß-21.23.25-26.

«Joschijanische Redaktion»: 38,27-30; 43,14; 46,lb-4; 48,15a*.b.16.21-22; 49,25-26;
50,24.

«Priesterschrift»: 37,1-2; 41,46a; 46,6-7; 47,5b(LXX).6a.7.11.28; 48,3-6; 49,28boc2.b.29-
32.33aa.b; 50,12-13.

«Priesterschriftliches Supplement»: 45,19-21a.27aß; 46,5b.8-27; 47,8-10.27b.
«exilische Redaktion»: 49,lb.7b(?).10b-12.18(P).
«nachexilische Redaktion»; 37,9-10.1 lb; 38,27-30(P); 42,9a; 49,18(P).
«Pentateuchredaktion»: 37,8b; 41,46b; 43,8; 44,lb(?).2aß(P); 48,7.
«nichtquellenhafte Vorlage» von Gen 49: 49,3*(P). 13-17.19-24.27.

Markus Witte, Berlin

Shimon Bar-Efrat: Das Erste Buch Samuel. Ein narratologisch-philologischer Kommentar,

aus dem Neuhebräischen übersetzt von Johannes Klein (BWANT 176), Stuttgart

2007. 379 S, EUR 44.-, ISBN 978-3-17-019965-1.

Shimon Bar-Efrat: Das Zweite Buch Samuel. Ein narratologisch-philologischer Kommentar,

aus dem Neuhebräischen übersetzt von Johannes Klein (BWANT 181), Stuttgart

2009. 264 S., EUR 44.-, ISBN 978-3-17-020522-2.

Im Vorwort vollführt der Autor den Spagat zwischen orthodox-jüdischer und moderner

Exegese; im Literaturverzeichnis werden alte (Wellhausen, Gressmann) und neue
Untersuchungen (Cross, Barthélémy) zitiert, im Text jüdische Exegeten wie Raschi, di
Trani, der Klassiker Abrabanel und auch Kimchi.

Die Auslegung von I Sam 1—2 hebt mit einer interessanten Textgliederung an. Die
Einsicht, dass die Ladeerzählungen Kap. 4—6 durch Kap. 7 als Teil einer dtr
Geschichtsreflexion an die Königsforderung Kap. 8 gebunden sind, hätte die Interpretation

der Baale in 7,3f. vereinfacht. Dass die Erzählungen von Sauls Eselinnen Kap. 9

folgt, ist nur dann «überraschend», wenn die Komposition divergierender Quellentexte
und Erzählungen zu einer Anthologie des Königtums nicht erkannt wird. Warum
anlässlich der Königswahl eine Verfassung verkündet wird, versteht nur, wer I Sam

10,17-27 als vom Deuteronomium her gedachtes Resümee versteht, das auf Kap. 12

zustrebt. Zu einer «erneuten Salbung» (Kap. 16) kommt es, weil die David-Salomozeit
als letzter Richterzyklus erscheint, der mit der Reichsteilung endet. Ob in Kap. 17 «David

und Goliath für Märchen kennzeichnend» dargestellt werden oder ob sich umgekehrt

unsere Märchen an biblischen Erzählungen orientieren, muss ebenso offen bleiben

wie deren Zusammenhang mit den Epen Homers. Die Dramatik der Beziehung zu
Jonathan Kap. 19 wird ebenso erfasst wie die schwierige Liebe zu Michal. Viele
Kapitelüberschriften wie «Edelmut», «tüchtige Frau», «Informationsdienst», «Massakeo>,
«Miliz» vermitteln europäische bzw. modern-israelische Konzepte. Die Sage von der
Hexe von Endor Kap. 28 kannte auf einer vordeuteronomistischen Erzählstufe noch
keine Hemmungen vor Totenbefragungen, weshalb Saul weder «ironisch redet» noch
sein Gottesschreck «Ausdruck eines depressivem psychischen Zustandes» ist, sondern
bloss den Theophaniereflex (vgl. Jes 6,5) auf jener Stufe widerspiegelt und erst im Licht
von Dt 18,9—11, das Hexerei und Mantik verbietet, zum schlechten Gewissen aller
Beteiligten angesichts der Gebotsübertretung führt.



Rezensionen 369

Band II des Werkes ist kürzer. Die Liebe zu Jonathan wird darin kommentarlos
erzählt. Zur Erklärung des Millo hätte die archäologische Forschung beigetragen, deren
Nichtbeachtung mit dem zur Zeit in Israel tobenden Gelehrtenstreit (Stichwort: Fin-
kelsteins Spätdatierungen) zu entschuldigen ist. Hingegen begeistern detaillierte
Texterklärungen bis in Einzelbuchstaben hinein, so die, es gebe kein hebräisches «ja» oder
der Exkurs über die Liebe. Der Masoretentext wird konsequent und zum Teil wider
besseres Wissen dem Qumranbefund vorgezogen (vgl. J. Hutzli: Die Erzählung von
Hanna und Samuel [AThANT 89], Zürich 2007). Die Titelsetzung, z.B. «Haus gegenüber

Haus» für Kap. 7, übersieht die deuteronomistische Heilsgeschichte. Es herrscht
eine rein anthropologische Interpretation vor. Bisweilen kontextualisiert ein nicht
näher vorgestellter Erzähler die Geschichten buchübergreifend, was Bar-Efrat als versierten

Linguisten ausweist. II Sam 22 bedient sich des 18. Psalms da, wo der Text verdorben

scheint. Allerdings bleiben Davids letzte Worte ohne den Kontext von llQPs a

XXVI-XXVII schwer verständlich. Solche methodische Schwächen sind verantwortlich
für fatale Fehlurteile, etwa, das Zählen von Menschen sei schädlich.

Sprachlich, textkritisch und motivgeschichtlich lässt das Kommentarwerk kaum
Wünsche offen. Für ein Filmdrehbuch ist es ebenso hilfreich wie für eine Jugendgruppenübung

oder ein Anspiel. Mit den oben erwähnten Einschränkungen kann es guten
Gewissens Studienanfängern zur Erarbeitung von Proseminararbeiten empfohlen werden.

Matthias Grätsch, Zürich

Gerald O'Collins SJ: SalvationforAll. God's Other Peoples, Oxford: Oxford University
Press 2008. 279 S. (geb.), £ 58.-, ISBN 978-0-19-923890-3.

Der Emeritus der Gregoriana (Rom) und seitherige Research Professor in London legt
in einem Durchgang durch das Alte und Neue Testament seine universalistische Sicht
der christlichen Heilsbotschaft dar. Er will damit für den immer wichtiger werdenden
interreligiösen Dialog eine Grundlage fördern, die er in der bisherigen Diskussion zu
wenig berücksichtigt findet. Dabei geht er hauptsächlich der kanonischen Reihenfolge
der biblischen Bücher endang — wohl wissend, dass dies nicht ihrer zu vermutenden
zeitlichen Abfassung entspricht.

In der Urgeschichte fällt es relativ leicht, die universalistische Dimension von Segen
und Bund zu zeigen. Im Einzelnen wirkt stark die Auslegung Gerhard von Rads nach,
obwohl der Name nirgends vorkommt; neuere und abweichende Positionen werden
öfters in Fussnoten kurz erwähnt. Zuweilen begegnen auch römisch-autoritative Töne:
die Völker must rely on Godfor everything and hopefor a redemption to come. In Gen 12—24

betont O'Collins einerseits die positive Darstellung von Gestalten wie Melchisedek und
Abimelek, andererseits sieht er Abraham und Sara mit ihren Nachkommen als von
Gott auserwählt, um ihm zu dienen, indem sie andere Völker zu Gott führen.

Schwieriger für den Autor ist das Buch Exodus. Nach einer beiläufigen Bemerkung,
dass die ägyptische Unterdrückung zu einer verschlechterten Beziehung zwischen Gott
und Volk führte, eilt die Darstellung sogleich zum Dekalog. Jahwes Anspruch, als

alleiniger Gott verehrt zu werden, wird als Verbot der verlockenden Idole und als Ausdruck
der Identität einer partikularen Gruppe verstanden. Aus Dt 32,8f. und 4,19 schliesst
O'Collins, dass dieses Buch die Religionen der Völker als Gottes Gabe und Zeichen



370 Rezensionen

seiner Liebe zu allen Völkern sehe. Eine Diskussion anderer Dt-Stellen fehlt. In dieser
eklektischen Weise wird das ganze Alte Testament (samt den deuterokanonischen
Schriften und provisional conclusions) auf rund 80 Seiten abgeschritten.

Doppelt so umfangreich ist der Gang durchs Neue Testament. Jesu Worte, eigentlich

zu einem jüdischen Publikum gesprochen, werden als an alle Menschen intendiert
verstanden. Das führt etwa für Mt 25 zur Konsequenz, dass Gott alle Völker entsprechend

ihrem Verhalten gegenüber dem Schwachen — was von deren Religionen ebenfalls

gefordert werde — im Endgericht gleich wie uns Christen beurteilt. Die
Abendmahlsworte «vergossen für die Vielen» werden — in der Linie von Jesu Mahlgemeinschaften

mit den Ausgestossenen - als für alle Völker gültig verstanden, was wohl
bereits von Jesus so intendiert gewesen sei. Auch das (hier breit dargelegte)
heilsuniversalistische Auferstehungsverständnis bei Paulus und weitern neutestament-
lichen Zeugen wird besser erklärbar, wenn eine solche Sicht bereits von Jesus - z.B. in
seinen Leidensankündigungen — angelegt war.

Die (kürzere) Darstellung der Logos-Christologie erscheint eingebettet in die
beiden Axiome: «Extra Christum nec salus nec revelatio» und «there is no way to be outside Christ
and no gone beyond him». O'Collins will weibliche und mütterliche Züge in Christus auf
dessen nährende und friedensstiftende, die männlichen hingegen auf kämpferische und
Idol-zerstörende Funktionen aufteilen.

Das vorliegende Buch reisst viele Fragen nur an (z.B. die gesamtbiblische Bedeutung

Ismaels, 205f.) und beschränkt sich, vor allem für das Alte Testament, allzu oft auf
umständliches Resümieren der Bibeltexte (geschieht das im Hinblick auf nichtchristliche

Leser?). Wo der Autor darüber hinaus führt, fallt er zuweilen etwas zu schnell
problematische Werturteile (die von Gott gebilligten Religionen sind inferior to the religion of
Israel). Das Verhältnis zwischen den universalistischen und den anderslautenden
biblischen Aussagen wird nicht genügend aufgearbeitet. Auf das Risiko hin, dass der Rezensent

das Buch unzutreffend gelesen hat, wagt er das Urteil, dass die Darstellung weder
systematischen noch exegetischen Massstäben genügt, ja dass ein ernsthaft nachdenkender

(christlicher oder nichtchristlicher) Leser hier kaum befriedigende Antworten
auf seine Fragen finden wird. Angesichts der gewichtigen Fragestellung ist dies höchst
beklagenswert.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Susanne Plietzsch (Hg.): Uteraturim Dialog. Die Faszination von Talmud und Midrasch,
Theologischer Verlag: Zürich 2007. 173 S, CHF 32.-, EUR 22.-, ISBN 978-3-290-
17432-3.

Was macht Talmud und Midrasch zu einer so besonderen und einzigartigen Literatur?
Fünf Judaisten und Judaistinnen mit ganz unterschiedlichen Fragestellungen beschäftigen

sich in diesem Sammelband mit rabbinischen Texten: Dagmar Börner-Klein, Tal
Ilan, Lennart Lehnhaus, Susanne Plietzsch und Günter Stemberger. Die rabbinischen
Texte, die exemplarisch bearbeitet wurden, stammen aus Mischna, Tosefta und
Talmud, Midraschim und dem Alphabet des Ben Sira.

Die gesammelten Beiträge stellen sich der Problematik, dass rabbinische Literatur
Insider Literatur ist. Die Beteiligung am Diskurs ist für Aussenstehende nahezu
unmöglich. Das heisst, rabbinische Literatur setzt Zugehörigkeit voraus und stellt sie her.



Rezensionen 371

Die Beiträge versuchen nun keineswegs, die «verwickelten» rabbinischen Texte aus
ihren Bezügen und Diskursen heraus zu lösen, um sie zugänglicher zu machen, sondern
sie zeigen, wie sie «gewickelt» sind. Die Lektüren, die hier gezeigt werden, verwickeln
die Leserin und den Leser in ein Gespräch mit damaligen Lesenden.

Die Beiträge wurden mit einer Einleitung von Susanne Plietzsch versehen. Sie

macht darauf aufmerksam, dass die hermetische Abgeschlossenheit der rabbinischen
Texte gegenüber anderen zeitgenössischen Diskursen auch politisch gelesen werden
kann und attestiert den rabbinischen Autoren, dass sie Marginalisierungsdiskurse
erfolgreich unterliefen. Innerhalb der sich konsolidierenden rabbinischen Bewegung
gelang es - trotz des sich in seiner Entwicklung dominant verhaltenden Christentums -,
einen eigenständigen Referenzrahmen, unabhängige Argumentationsstrukturen und
Denklinien zu entwerfen und zu behaupten.

Dennoch haben Christentum und Judentum sich auch beeinflusst und
Parallelstrukturen entwickelt. Dies betrifft zum Beispiel das Unsichtbarmachen von Frauen als

religiöse und politische Entscheidungsträgerinnen. Im Judentum wurden die männlichen

Rabbinen, die miteinander diskutieren, Halacha und Midrasch zusammentragen,
zum prägenden Idealbild — wie auf christlicher Seite die männlichen Jünger, Apostel
und Bischöfe.

Nach den Frauen zu fragen, danach, wie sie die rabbinischen Texte gelesen haben
oder wie sie es heute tun, heisst daher die Frage nach der männlichen Normativität zu
stellen. Historisch kann gezeigt werden, dass es Entscheidungsträgerinnen im Judentum

und Christentum gab, dass die Realität anders aussah als das Idealbild, das die Texte

bezeugen. So machte Tal Ilan in ihrem kürzlich erschienenen Buch «Silencing the

Queen» deutlich, wie die Partizipation von Frauen in Politik, Kultur und Religion in
langen Tradierungsprozessen unsichtbar gemacht wurde. Zur Zeit arbeitet Tal Ilan mit
einer Forschungsgruppe an einem Kommentar zur Ordnung Mo'ed («Festzeiten») des

Babylonischen Talmuds. Aus dieser Forschungsarbeit stammt denn auch ihr Beitrag, in
dem sie zeigt, wie z.B. im Traktat Ta'anit von Regen und Erde gesprochen wird und
welche Sexualmetaphorik dahintersteht. Dieses Wahrnehmen der Gender Bezüge kann
helfen, bisher unklare Textstellen besser zu verstehen — und deckt auf, welches
mythologische Wissen unter der Textoberfläche präsent ist.

Dem Alphabet des Ben Sira sind gleich zwei Beiträge gewidmet, die zeigen, wie im
Alphabet des Ben Sira ein von der klassischen rabbinischen Hermeneutik ganz
verschiedener Umgang mit heiligen Texten vorgeführt wird. Der Judaistin Dagmar
Börner-Klein verdanken wir übrigens die erste hebräisch-deutsche Ausgabe dieses Textes

von Ben Sira. Er ist ungefähr im 10. Jhr. entstanden und wurde wegen seiner derben
Geschichten von Lilit und Adam heftig kritisiert und doch auch gerne gelesen.

Der Beitrag von Susanne Plietzsch beschäftigt sich mit der Argumentationsgestalt
der Midraschim. Verschiedene Midraschim werden vorgestellt, wobei sich die Autorin
auf die Frage konzentriert, was die Verfasser dieser Texte eigentlich genau machen —

und warum sie das tun, was sie tun. Dabei konzentriert sie sich besonders auf die
Verknüpfung eines Schriftverses mit einer Deutung. Wie kommt die Verknüpfung zustande

und welche Möglichkeiten eröffnet sie? So zeigt sie z.B., wie manchmal isolierte
Worte in einem Schriftvers Dreh- und Angelpunkt einer Lektüre werden, wobei fast

von einer Willkür des midraschischen Auslegens gesprochen werden kann — denn
warum gerade ein bestimmtes Wort zum Drehpunkt wurde, ist von seinem Literarsinn her



372 Re2ensionen

nicht evident. Doch die Lesenden verfolgen die rabbinischen Verknüpfungen mit Hilfe
ihrer Kenntnis des Konsonantenextes — und werden auf diese Weise von den Lehrern
an der Hand genommen, so dass sie sich in das Gespräch mit der rabbinischen Auslegung

einzulassen beginnen.
Hier entwickelt Susanne Plietzsch ein faszinierendes Gespräch zwischen kritischer

Leserin, der Evidenz des Textes und der midraschischen Auslegung, das auch mich als

Leserin mit Schmunzeln einbezogen hat und mich weiterhin neugierig auf ihre weiteren
Midrasch-Forschungen blicken lässt.

Zu einer midraschischen Auslegung besonders, die surreal erscheint, konstatiert sie:

«Die Auslegenden zeigen hier einerseits, dass ihnen auch in ausweglosen Situationen
noch etwas einfällt - oder mehr noch: Sie zeigen, dass sie nicht anders denken wollen,
als dass sie die Ausweglosigkeit als Anzeichen für eine unmittelbar präsente Lösung
interpretieren. Ausserdem zeigen sie, indem die Differenz der Auslegung zum Vers hier
durch nichts abgemildert wird, dass ihnen die Absurdität und der bittere Sarkasmus dieser

Bibelinterpretation bis zum Äussersten bewusst sind.» (65)

Textbezug und Ungesichertheit der Auslegung verweisen immer wieder aufeinander,

involvieren die Lesenden in die Interpretation und tragen ganz wesentlich zur
Faszination midraschischer Auslegung bei.

Lu^ia Sutter Rehmann, Basel

Herbert Vorgrimler: Geschichte des Paradieses und des Himmels. Mit einem Exkurs über die

Utopie, Wilhelm Fink: München 2008. 327 S, EUR 39.90, ISBN 978-3-7705-4163-
8.

Mit dem vorliegenden Band bringt Vorgrimler in seinem 80. Lebensjahr den Nachfolger

zu seinem Band über die Geschichte der Hölle (1993), wobei er das Fegefeuer
angesichts des ausführlichen Werkes von Le Goff (franz. 1981) nicht behandelt (11). Es
handelt sich genau gesehen um eine Geschichte der Himmelsvorstellungen (11) in der
Tradition der <abrahamischen> Religionen, denn Vorgrimler berücksichtigt neben dem
Christentum auch das Judentum und den Islam (nur zum Thema «Paradies», 27—37).
Methodisch ist das Vorgehen gleich wie im Band über die Hölle: eine repräsentative
Textauswahl mit begleitenden Kommentaren bzw. Einführungen zu den verschiedenen

Epochen und Autoren. Es ist damit ein Werk der religionsgeschichtlich ausgerichteten

Theologie. Begrifflich und in seiner Präsentation der Texte trennt Vorgrimler
Paradies und Flimmel voneinander, wobei er aber anerkennt, dass geistesgeschichtlich
beide Grössen spätestens seit dem Neuen Testament als Synonyme verwendet werden
(vgl. z.B.: Lk 23,43; II Kor 12,3; Apk 2,7).

Nach einem Vorwort, in dem auch die methodischen Überlegungen knapp dargelegt

werden (11 f.), besteht der Band aus einem ersten Teil zur Geschichte des Paradieses

(13—66), einem Exkurs über Utopie (66—73), einem zweiten Teil zur Geschichte des

Himmels (75—319), sowie aus Sach- und Namensregistern und Abkürzungs- und
Literaturverzeichnissen (320-327). Dem dreiseitigen Literaturverzeichnis ist schon zu
entnehmen, dass Vorgrimler seiner Absicht, vor allem repräsentative Quellentexte zu
präsentieren, treu bleibt (obwohl es Lücken im Verzeichnis gibt, z.B. J. Ratzinger: Eschatologie

- Tod und ewiges Eeben, Regensburg 1977, von Vorgrimler zitiert auf S. 267-270,
ebenso fehlen auch andere Quellentexte). Anders als in seinem Band zur Hölle verzieh-



Rezensionen 373

tet Vorgrimler diesmal auf die Kunstgeschichte und deren Auswertung und beschränkt
sich auf Texte aus der Bibel, aus der Theologie (überwiegend), der kirchenamtlichen
Tradition sowie aus der Literatur, der Dichtung und aus volkstümlichen Traditionen.
Leider bleibt dabei die Liturgie, die als Ganze stark eschatologisch geprägt ist und wohl
mindestens soviel wie die theologische Tradition zur Vermittlung von Paradies- und
Himmelsvorstellungen beigetragen hat, weitgehend ausser Betracht. Da das Buch auf
ein westeuropäisches Publikum ausgerichtet ist, bleibt auch ausserwestliche christliche
Tradition meistens unbeachtet, bzw. sie wird nur beschränkt berücksichtigt (die Orthodoxie

kommt marginal vor, die nicht-griechische Tradition wird nur bis Johannes von
Damaskus beachtet, 155).

Der breite Uberblick, den Vorgrimler bietet, ist eindrücklich und sehr informativ;
der Band bietet einen Schatz an Quellentexten, die eine Anregung und Herausforderung

für das eigene historische Studium und die systematische Reflexion bieten.
Vorgrimler selber bleibt — leider — manchmal bei der Präsentation der Texte, d.h. beim
Historischen stehen, wobei die theologische Auswertung sich weitgehend auf den Exkurs
zur Utopie und eine theologische Schlussbetrachtung beschränkt (315-319), die auf
essayistische und fragende Weise manche Fragen noch einmal aufnimmt, dann aber

apophatisch-mystisch endet.
Wer kultur- und religionsgeschichtlich interessiert ist, wird diesen Band mit

Gewinn lesen. Er könnte auch Grundlage sein für einen Kurs über Paradies- und
Himmelsvorstellungen, allerdings müsste dann die Auseinandersetzung mit den Inhalten
der von Vorgrimler ausgewählten und präsentierten Texte vertieft erfolgen.

Peter-Ben Smit, Bern

Werner Schüssler (Hg): Wie lässt sich über Gott sprechen?. Von der negativen Theologie
Plotins bis zum religiösen Sprachspiel Wittgensteins, WBG: Darmstadt 2008.
338 S., EUR 49.90, ISBN 978-3-534-19616-6.

Der Herausgeber ist Ordinarius für Philosophie an der Theologischen Fakultät Trier;
die von ihm initiierte Aufsatzsammlung gilt der abendländischen Reflexion der
Transzendenz von der Antike bis heute. Den Anfang macht der Neoplatoniker Biotin, dessen

negative Theologie Klaus Kremer vorstellt. Plotin geht von einer zwingenden
Unbegreiflichkeit des Absoluten aus und weist alle affirmativen Aussagen über Gott zurück.
MichaelFiedrowicf Beitrag zeigt, wie es bei den Kirchenvätern — unter dem Druck
heidnischer Polemik — zu einer Aufnahme des Gedankens kam. Thomas von Mquin gerät
durch aristotelische Einflüsse positionell in die Nähe einer theologia negativa (Aufsatz von
Norbert Ernst). Klaus Kremer widmet sich sodann noch der Frage nach der Gotteserkenntnis

bei Cusanus.

Die Beschäftigung mit transzendentalen Gottesvorstellungen erfolgt im grösseren
Stil erst wieder bei den deutschen Idealisten. Der Essai von Christian Dan% mündet in
Schleiermachers Auffassung von der religiösen Rede als einer spezifischen «Selbstdeutung
des endlichen Subjekts in seiner Eebenswelt.» (94), d.h. in der Unterscheidung der eigenen
Endlichkeit angesichts der Totalität. Transzendenz diene dazu, dem irdischen Dasein
Bedeutsamkeit zu verleihen. Besonders spannend und erhellend üest sich Markus Perre-

nouds Aufsatz über Rudolf Ottos Werk «Das Heilige». Der breite und nachhaltige Erfolg
dieses Buchs, so Perrenoud, dürfte wesentlich in dessen Aufbau, vor allem aber auch in



374 Rezensionen

der von Otto verwendeten Sprache begründet liegen. Das Buch sei konzeptionell darauf
angelegt, eine numinose Stimmungslage zu erzeugen und die Leser dadurch an das

Unaussprechliche heranzuführen.
Der reformatorischen Neubesinnung durch die dialektische Theologie gelten die

Beiträge von Dirk-Martin Grube, Erdmann Sturm und Andreas Rössler., die den Ansätzen
von dearth, Bultmann und Bonhoeffer nachgehen. Barths Konzeption der analogiaßidei ist für
diese theologische Richtung prägend geworden: Die Transzendenz Gottes wird hier
zwar klar ausgesagt, zugleich jedoch der Spekulation entzogen: Nicht was Menschen
von Gott erkennen, ist entscheidend, sondern dass sie von Gott existentiell erkannt
sind. Im weiteren zeigt Rössler, dass Bonhoeffers unausgeführtes Projekt eines (christlichen)

nicht-religiösen Redens von Gott seinen Reiz bis heute nicht verloren hat. Wohl
bewegt sich Tillichs Programm einer «Deüteralisierung» religiöser Sprache (Aufsatz von
Werner Schüssler) in die Richtung, in die Bonhoefferweist. Doch hat Tillich seine existentiale
Lebensdeutung konsequent vom Christentum losgelöst und damit dem Boden der

Theologie entzogen.
Einen gedanklichen Neubruch bringen Buberund Metsg wie die beiden Aufsätze von

Martin Deiner und Tiemo Rainer Veters zeigen: Mit ihrer Rede von der «Gottesfinstemis»,
resp. der «Gotteskrise» rücken sie den Beziehungsaspekt in der Gotteserkenntnis ins
Blickfeld. Selbst in einer wohlgesinnten Analyse religiöser Systeme wird der Gottesbegriff

objektiviert. Die Transzendenz Gottes lässt sich nicht gedanklich-begrifflich
umschreiben, sondern offenbart sich als begegnendes Geschehen.

Die drei darauf folgenden Texte von Rjtdolf Voderholger, Werner Schüssler und Veter

Welsen widmen sich — auf je unterschiedliche Weise — symbolischen Zugängen zur
Gottesfrage, für welche im Buch die Namen Henri de Eubac, KarlJaspers und Vaul Rticaur
stehen. In ihnen beginnt sich ein Transzendenzverständnis abzuzeichnen, das in den
assoziativen Hintergründen und Untergründen des Begrifflichen wurzelt.

Folgerichtig widmen sich die beiden nächsten Beiträge von Veter Welsen und Saskia
Wendeiden weiter gehenden (post)strukturalistischen Entwürfen von Le'vinas und Der-
rida: Der Sinnüberschuss, die Vielstimmigkeit, die Unschärfe aller sprachlichen
Formulierungen sind es hier, die eine Ahnung um das «mehr» von Bedeutungen und dadurch
auch die originäre Erfahrung von Transzendenz bilden. Damit jedoch ist der
Transzendenzbegriff funktional geworden.

Den Abschluss der Sammlung bilden Andreas Koritenskys Aufsatz über Wittgensteins

Sprachspieltheorie (warum taucht sie im Buch erst hier auf?) und Karl-HeingVohls
Darlegung laozistischer und buddhistischer Transzendenzverständnisse (warum taucht sie

im Buch überhaupt auf?).
Die gut aufeinander abgestimmten Aufsätze machen eine gedankliche Entwicklung

nachvollziehbar, in der sich die Interpretation von Transzendenz allmählich verschiebt
und schliesslich umkehrt. Diese Entwicklung verläuft von der Ansicht, Transzendenz
ergebe sich aus Gottes Sein, hin zur Auffassung, der Gottesbegriff resultiere letztlich
aus der fundamentalen Erfahrung sprachlicher Unzulänglichkeit. In seiner (post)mo-
dernen Zuspitzung steht Gott nicht mehr am Anfang aller Transzendenzerfahrungen,
sondern markiert chiffrehaft deren Ende. Gott ist nicht mehr Quelle der Transzendenz,

sondern lediglich eine sprachliche Ausdrucksform begrifflicher Differenzerfahrungen.

Wie aber müsste eine christliche Theologie beschaffen sein, die mit solchen

Umkehrungen adäquat umzugehen weiss?



Rezensionen 375

Es ist zu hoffen, dass Schüsslers Buchschluss nicht suggerieren soll, heutiges Fragen
nach der Transzendenz sei vornehmlich an fernöstliche Religionen zu delegieren.

Alex Kurs^ Rohrbach

Harriet A. Harris: Fundamentalism and Evangelicals, Oxford University Press: Oxford
1998, Paperback 2008. 384 S. (pb.), £ 26.-, ISBN 978-0-19-953253-7.

1977 veröffentlichte James Barr sein Buch «Fundamentalism», das als eines der
Standardwerke über christlichen Fundamentalismus in die theologische Literatur eingegangen

ist. Barr analysiert in ihm die Logik fundamentalistischer Argumentation, die er
historisch auf den amerikanischen Erweckungsglauben und den Evangelikaiismus des 19.

Jahrhunderts zurückführt. Im Bestreben, die hohe Wertschätzung der Bibel gegen den

theologischen Liberalismus zu verteidigen, erhoben amerikanische Evangelikaie deren
Unfehlbarkeit zum Dogma.

Harriet A. Harris geht in ihrer - 1998 erstmals erschienenen - Publikation den
historischen, soziologischen und theologischen Zusammenhängen von Evangelikalis-
mus und Fundamentalismus nach. Dabei setzt sie sich intensiv mit Barr auseinander,
aus dessen Schatten sie dabei nicht wirklich zu treten vermag. Zunächst stellt sie fest,
dass fundamentalistische Auffassungen der Bibel sich tatsächlich aus dem älteren

Evangelikaiismus heraus entwickelt haben und sich sowohl in Amerika als auch (in
abgemilderter Form) in England bis heute mehrheitlich mit diesem verbinden. Dass es

nicht zwingend so sein muss, zeigen etwa der Methodismus oder neuere evangelikal-
charismatische Bewegungen in Afrika und Lateinamerika, die ein offeneres Schriftverständnis

haben. Die gedanklichen Wurzeln des Fundamentalismus ortet Harris daher

weniger in einem theologischen Konservativismus (Barr), als in philosophischen
Denkvoraussetzungen — konkret im schottischen Common sense-Realismus, der die angloame-
rikanische Erweckungsbewegung wesentlich geprägt hat. Dieser geht davon aus, dass

alle Menschen grundsätzlich eine einheitliche Realitätsauffassung teilen. Die Aufklärung

jedoch habe Gott aus dem natürlichen Bewusstsein entfernt und das menschliche
Subjekt an dessen Stelle gesetzt. Darin liege ihre Fehlleistung, die modernes Denken
zur Ideologie werden lasse.

Fundamentalismus versuche, so Harris, gegen die daraus resultierende Demontage
biblischer Autorität anzukämpfen. Er wolle auf empirisch-rationalistische Weise den

grundsätzlichen Irrtum der Moderne aufdecken und rückgängig machen. Dies erkläre
auch, warum Fundamentalisten sich selektiv durchaus wissenschaftlicher Erkenntnisse
bedienen (soweit diese ihre Auffassungen stützen), während sie andere rundweg ablehnen:

Ihr Ziel ist gar nicht die echte Auseinandersetzung mit modernem Denken,
sondern dessen Demontage. Die Beschäftigung mit anderen theologischen Auffassungen
erfolgt interessegeleitet und dient apologetischen Zwecken. Dabei sei nicht verschwiegen,

dass fundamentalistische Standpunkte im Laufe der Zeit erhebliche Zugeständnisse

bezüglich ihrer Lehre von der Irrtumslosigkeit der Bibel machen mussten, die
wiederum zu mannigfaltigen Spaltungen und Sondergruppierungen Anlass gegeben haben.
Charakteristisch für sie alle sei jedoch bis heute eine Fokussierung auf die faktische

Richtigkeit von biblischen Aussagen, was eine kreative exegetische Auseinandersetzung

mit diesem Buch verunmögliche oder zumindest erschwere.



376 Rezensionen

Diese Problematik wird mitderweile auch von fundamentalistischer Seite erkannt.
Sie ist jedoch nicht leicht zu überwinden, da die biblische Irrtumslosigkeit unter ihren
Vertretern längst zu einer Art status confessionis geworden ist. Der Ruf nach Entkrampfung

ertönt zwar hier und da («monumental waste of time!», 314 cit. Dave Tomlinson),
hat sich bislang aber nicht durchgesetzt.

Harris schreitet fort zu einer Darstellung neo-calvinistischer Denkansätze, die sich

— in Abgrenzung vom fundamentalistischen Hardliner Benjamin B. Warfield — mit
Namen wie Abraham Kuyper, Cornelius van Til, Herman Dooyeweerd und Francis Schaeffer
verbinden. Diese Denker räumen mehr oder weniger explizit die systematischen
Denkvoraussetzungen ein, die ihrer Auffassung vom biblischen Zeugnis zu Grunde liegen (pre-

suppositionalism). Damit überwinden sie zwar den ihrer Theologie inhärenten
Fundamentalismus nicht, sie erklären diesen jedoch mit einer bestimmten Art des Denkens:
Der von Gott erleuchtete Verstand liest Texte anders als der natürlich-sündhafte. Dabei

erkennen sie die Zirkularität ihrer Logik wohl, rechtfertigen sie jedoch — im Unterschied

zu anderen Fundamentalisten — gewissermassen theologisch («The difference

between them is thatpresuppositionalists are unashamedly circular in their reasoning.» 257).
Die Autorin vermag hierin nur eine weitere Legitimationsstrategie zu sehen und

weist die entsprechenden Ansätze als fideistisch zurück — ein Urteil, das in einer
analytischen Untersuchung nachvollziehbar und verständlich ist. Nach der Lektüre stellt
sich dennoch die Frage, ob Fundamentalisten — in ihrer Frontstellung gegen den
westlich-theologischen Common sense — nicht etwas entdeckt haben, von dem auch andere

theologische Richtungen lernen könnten: die Parteilichkeit der eigenen Theo-Logik.
Alex Kurg, Rohrbach

Klaus P. Fischer: Schicksal in Theologie und Philosophie, WBG: Darmstadt 2008. 360 S.,

EUR 29.90, ISBN 978-3-534-21958-2.

1. In unserer Welt erfahren Menschen Leid und Schmerz — dieses Faktum braucht nicht
bewiesen zu werden. Was im Blick auf diese Erfahrungen so empörend ist, «ist nicht
das Leiden an sich, sondern das Sinnlose des Leidens» (Nietzsche). Es ist die

Erklärungsnot, die Menschen angesichts kleiner oder grosser Katastrophen stets von Neuem
überfällt. Es ist das Bedürfnis, die kleinen und grossen Widerwärtigkeiten des Lebens
verstehen zu wollen. Ist Leiden einfach als Schicksal hinzunehmen?

Zur Debatte steht nicht nur, wie man dem Leiden und seinen Ursachen widerstehen,

sondern auch, wie man sie deuten kann und soll. Wenn Nietzsche die Christen
spöttisch von seinem Urteil über die Sinnlosigkeit des Leidens ausnimmt, weil sie einen
Gott erfunden hätten, der sie das Leiden als berechtigte Strafe verstehen und deshalb

ertragen lässt, so scheint er sie damit von der Notwendigkeit, eine Theodizee zu
entwickeln, entbunden zu haben. Und dieser Eindruck, dass das Leiden für den christlichen

Glauben letztlich gar kein Problem darstelle, verstärkt sich noch, wenn vom
Zentrum des christlichen Glaubensbekenntnisses aus gesagt wird, Gottes gute Schöpfung
und seine allumfassende Güte müssten nicht verteidigt oder argumentativ gerechtfertigt

werden, denn in und durch Jesus Christus habe sich Gott selbst schon gerechtfertigt.

(G. Ebeling) Doch genügt dieser Hinweis? Kann sich, wer leidet, mit dem Hinweis
auf die Geschichtlichkeit des Heils und die damit vollzogene Aufhebung aller Spannung

zwischen Schöpfung und Erlösung zufrieden geben? Und wird sich, wer die Ohn-



Rezensionen 377

macht gegenüber Bösem erfährt, auf die zukünftige endgültige Erlösung vertrösten
lassen?

Alle diese Fragen, die schon in der Philosophie- und Theologiegeschichte des
Abendlandes gestellt und erörtert worden sind, nimmt Fischer in seiner umfassenden
Studie auf, um das «Menschheits-Thema Schicksal geziemend» (9) erörtern zu können.
Die Aufarbeitung geschichtlicher Positionen — vom Gilgamesch-Epos bis zur
Theodramatik von Hans Urs von Balthasar — wird mit dem Hinweis auf den hermeneuti-
schen Zirkel für notwendig erachtet. «Insofern ist also jede Zunahme von Verständnis
im Bedenken von Welt und Leben, gerade auch in Begegnung mit den gedeuteten
Erfahrungen der Vorfahren, ein Widerfahrnis, ein notwendiges Schicksal. Es legt sich daher
nahe, in unser Nachdenken über das Schicksal Erfahrungen und Zeugnisse der Früheren

einzubeziehen. Mit deren Hilfe vermag einer, indem er schärfer die Welt versteht,
die ihm sprachlich-traditional-interpretativ begegnet, sich klarer zu sich selbst und zur
Welt verhalten, wenn diese ihm schicksalhaft widerfahrt.» (15f.) Den solchermassen her-
meneutisch begründeten Durchgang durch die Geschichte der Theodizeethematik
versteht der Autor also nicht als Füllmaterial, sondern als Hilfe dafür, den in den letzten
drei Kapiteln vorgelegten Versuch einer biblisch fundierten «Lösung» der
Theodizeethematik besser zu verstehen. «Alte und junge Zeugnisse werden darauf geprüft,
was sie zur Frage nach dem Schicksal beitragen.» (9) Als Ziel seiner Studie gibt Fischer
deshalb folgerichtig an, «den biblischen Grund des Glaubens an Gott herauszuarbeiten,

sodass er als Chance für die Begegnung mit dem Schicksal begreifbar wird; in
Vertrauen, Gelassenheit und Freiheit des Geistes.» (10) Konsequent endet die Untersuchung

deshalb auch mit einer unangreifbaren Glaubensaussage in der Kraft des Heiligen

Geistes: «Gegenwehr, Widerstand gegen Unheils-Mächte und -Kräfte ist der erste,
aber nicht der letzte Schritt. Nicht auf deren Vernichtung zielt Gottes Liebe zum
Leben, sondern auf ihre Gewinnung zum Zugute-wetàen, damit auch sie Chancen konkreter

/HITTJ-Erfahrung würden (Gen 1,1 Off.; 50,20)». (342)
2. Der Aufbau der Arbeit entspricht der gewählten inhaltlichen und methodischen

Zielsetzung. In den Kapiteln I-VII werden die in der Geschichte vertretenen Positionen

mehr oder weniger kritisch vom Standpunkt eines (gläubigen) Theologen dargestellt;

in den Kapiteln VIII—X kommt die biblisch-theologische Antwort des Autors zur
Sprache, der um die Begrenzung auch theologischer Erkenntnisse weiss. «Dass der
Schluss keine abschließende Aussage zu Gott meinen kann, belegt der ebenfalls von
heilsgeschichtlich erfassten Situationen ausgehende Vorblick, die eschatologische
Glaubens-Prognose: Gott als Herr, Garant.» (340) Damit das hochgesteckte Programm
und die Fülle der angesprochenen Positionen auch nur ansatzweise und in Auswahl vor
Augen stehen, seien die Uberschriften zu den einzelnen Kapiteln und zwei (von
durchschnittlich acht) in ihnen behandelten Themen vorgestellt:

Kap. I: Schicksal als Tragödie, 18—46: darunter z.B.: <Gilgamesch, wohin läufst du?>

(Tod als Verhängnis), 18-22; Kann man Göttern trauen? (Hiob, Aischylos, Sophokles,

Prometheus), 26—32; <Gott ist schuldlos) (Theodizee und Tyche), 37—40.

Kap. II: Aufklärung über Schicksal aus Glaubens-Perspektive, 47-71: darunter z.B.:
Zwischen Welt-Verachtung und Hirten-Sorge (Augustinus), 50—55; Schicksal und
göttliche Weltordnung (Thomas von Aquin), 59-61; Die beste oder die bestmögliche

aller Welten? (Leid und Theodizee bei Leibniz), 67—71.

Kap. III: Der Mensch: <nur ein Schilfrohr, doch ein Schilfrohr, das denkt), 72-120, dar-



378 Rezensionen

unter z.B.: Warum misslingen Versuche, Gott zu rechtfertigen? (Kant und die

Theodizee-Kritik), 77—82; Zeuge gegen den Totalitarismus (Kierkegaard), 84—87.

Kap. IV: Wissenschaft als Schicksals-Therapie?, darunter z.B.: Wissenschaftliches
Weltbild und kindliche Frage nach Sinn (Wittgenstein - Freud), 129-135; Sisyphus-
Schicksal: ewig rollender Fels (Camus, Sartre), 139-142.

Kap.V: Ein <Hintergrundrauschen> von Sinn im Weltall, 149—156, darunter z.B.: Homo
Faber und das Unberechenbare (Max Frisch, C.G. Jung, Thornton Wilder), 149—

154; <Aus einer kosmischen Dunkelwolke schimmert ein einziger Stern> (<Winter in
Wien>), 154-157.

Kap.VI: Schicksal und Leid im Widerstreit rezenter Glaubens-Theorien, 157—291, dar¬

unter z.B.: Über-sich-verfügen-lassen im Glauben (Rahner), 161-166; Leid: Preis
der Freiheit? (Greshake, Pannenberg), 176—180.,

Kap. VII: Das Schicksal der Völker — von Gott geschickt? 201—218; darunter z.B.: Ist
die Geschichte vorherbestimmt? (Karl Poppers Kritik), 201—203; Das Modell vom
Gottesstaat (Augustinus), 207—209.

Kap. VIII: Vom Schicksal des Schicksals in der modernen Welt, 218-249, darunter
z.B.: Zukunft — das neue Gesicht des Schicksals (Bloch, Guardini, Anders, Dupuy),
232-237; <Kopernikanische Wende> im KZ (Frankl), 238-241.

Kap. IX: Schicksal und Glaube, 250—282, darunter z.B. |HWH als Erfahrung des guten
Schicksals (Rettung am Schilfmeer), 250-252; Alles wirkliche Leben ist Fügung,
262-265.

Kap. X: Gott als Schicksals-Macht in der Bibel, Die Berufung der Geschöpfe (die Bot¬
schaft der Genesis), 283—288, darunter z.B.: Jesus als Herr der Schicksals-Mächte

(Stillung des See-Sturms), 305—309; Warum <musste der Messias leiden)? 327—331.

Ein Resümee (335—343) schliesst die Darstellung und Bewertung der vorgestellten Phi¬

losophen und Theologen ab.

Das Ergebnis der Untersuchung zum Theodizee-Problem «unter dem Aspekt Leid
(Übel) als Schicksal-Erfahrung> (9) - gewonnen aus der systematischen Zusammenschau

von biblischen Voten - heisst: «Jesu Lebens-Leistung und Schicksal (Kreuz, Auferwe-
ckung, pneumatische Präsenz) bezeugen den Gott, auf den er sich beruft, als das gute,
Leben und Menschen wohltuend zugewandte Geschick, das von Anfang an dem
grausam-gleichgültig-tödlichen Schicksal (Anänke) widersteht, ihm Gottes Welt entgegensetzt.

..» (342).
3. Man muss, will man dem Autor dieser umfassenden Studie gegenüber Fairness

walten lassen, seine Untersuchung unter zwei Aspekten beurteilen: zum einen mit dem
Blick auf die durchaus kritische Aufarbeitung der Positionen zu dem «Menschheits-
Thema Schicksal»; zum andern im Hinblick auf seinen Versuch, Gottes Güte gegen alle

negativen Schicksals-Erfahrungen vom Standpunkt eines «pneumatisch Begabten»
(342) stark zu machen. Dass der eine mit dem andern wenig zu tun hat, versucht der
Autor methodisch mit dem schon genannten hermeneutischen Grundsatz <im Fremden

das Eigene erkennen) zu rechtfertigen. Was dabei herauskommt, ist m.E. eine

aufwendige und dennoch kaum plausible Apologetik des biblischen Glaubens: die Fülle
der philo-sophischen, psychologischen und literarischen Positionen werden — im Geiste

des Glaubens — wohl überboten, aber auf Kosten der oft allzu plakativen Referate

zu den «Erfahrungen und (dem) Nachdenken der Alten» (14). Dennoch: Dem Autor



Rezensionen 379

ist eine kenntnisreiche — teilweise enzyklopädische — Studie zur Geschichte der Theo-
dizeeproblematik und eine überzeugende Verteidigung der Güte Gottes gelungen.

Werner Brändle, Reichenau

Peter Kaiser: Religion in der Psychiatrie. Eine (un)bewusste Verdrängung?, V&R unipress:
Göttingen 2007. 677 S, EUR 76.-, ISBN 978-3-89971-408-1.

«Religion und Psychiatrie» präsentiert sich als die erste umfassende Darstellung zum
Thema im deutschsprachigen Raum, die dieses Verhältnis aus psychiatrisch-religionswissenschaftlicher

Sicht in seinen verschiedenen Dimensionen näher zu bestimmen
beabsichtigt.

Zentral ist dabei zunächst die Aufarbeitung der Geschichte der sich lange Zeit als

problematisch erweisenden Bezüge zwischen Religion und Psychiatrie sowie den daraus

resultierenden psychiatrischen Klassifikationen. Mit der Fokussierung auf die
Bedeutung von Religion für die Psychiater im Rahmen ihrer Tätigkeit versucht Kaiser
dann in einem nächsten Schritt, der Frage nach dem Einfluss von Religion auf die
gegenwärtige alltägliche psychiatrische Praxis nachzugehen. Er zeigt, wie die jeweilige
individuelle soziokulturelle Prägung nachweisbar nicht nur auf die therapeutische Beziehung,

sondern auch auf die Diagnose Einfluss hat. Deshalb ist unverständlich, dass

dem Thema «Religion» - so das Ergebnis seines nächsten Arbeitsschrittes - in der

psychiatrischen Aus- und Weiterbildung bislang keine tatsächliche Bedeutung
beigemessen wurde.

Der zweite Teil befasst sich vor allem mit psychiatrisch relevanten Phänomenen im
Bereich der Religion. An ein einleitendes Kapitel zu Möglichkeit und Methoden der
wissenschaftlichen Erforschung von Religion schliesst sich zunächst der Versuch einer
Verhältnisbestimmung von Religion und (psychischer) Gesundheit an. Dem folgt die

Auseinandersetzung mit dem Verhältnis von Religion und pathologischen Erscheinungen

zunächst auf individueller, dann auf kollektiver Ebene: Wie Religion zu Depression,

Schizophrenie oder ähnlichen psychischen Erkrankungen in Bezug gesetzt werden
kann, ist Thema des ersten Abschnittes, die Frage nach einer möglichen Verursachung
psychischer Störungen durch die Glaubenspraxis bestimmter religiöser Gruppen sowie
deren Attraktivität für psychisch auffällige Menschen Thema des zweiten.

Mit seinem Plädoyer für die Integration des Religiösen in die Diagnostik und
Therapie von psychischen Störungen im letzten Kapitel bezieht sich Kaiser schliesslich
nochmals auf die vorgängig bereits gemachte Beobachtung einer bislang vor allem im
deutschsprachigen Raum fehlenden Wahrnehmung des Faktors «Religion» im Rahmen

psychiatrischer Praxis. Weil «der positive Einfluss einer positiven Religiosität respektive

Spiritualität auf das psychische Wohlbefinden wissenschaftlich als gut belegt
gelten» (626) darf, sieht Kaiser in der Religion eine «mögliche Ressource innerhalb
der patientenspezifischen Coping-Möglichkeiten.» (626) Die nicht zuletzt historisch
durch den immer wieder drohenden Vorwurf der Unwissenschaftlichkeit begründete
Animosität der Psychiatrie gegenüber der Religion soll also einer Würdigung des
gesundheitsfördernden Faktors Religion im Rahmen psychiatrischer Arbeit Platz
machen.

Peter Kaiser hat mit «Religion in der Psychiatrie» eine ambitionierte Studie vorgelegt,

die sowohl für ihre Pionierhaftigkeit als auch für ihren umfassenden Anspruch, der



380 Rezensionen

in der Präsentation einer Fülle von Informationen zu Autoren, Studien, Theorien und
Geschichte seinen Ausdruck findet, grossen Respekt verdient. Auch sind die
praxisorientierten Vorschläge zur Integration des Religiösen in die Diagnostik und Therapie
sicherlich hilfreich und richtungsweisend für jene, die diesen Weg zu gehen beabsichtigen.

Im Anspruch, sich dem Thema möglichst umfassend zu nähern, scheint jedoch
umgekehrt auch genau die Krux zu hegen: Aus dezidiert religionswissenschaftlicher
Perspektive betrachtet fehlt der Studie vor allem eine theoretisch-methodische Mitte,
die um die Vielfalt an Informationen die so wichtige Klammer hätte setzen können:
Denn auch wenn in den ersten beiden Kapiteln noch auf religions- und kulturwissenschaftliche

Diskussionen zurückgegriffen wird, befasst sich Kaiser mit der Problematik
einer Vermittelbarkeit psychiatrischer und religionswissenschaftlicher Zugänge zum
Thema dann nicht mehr wirklich weiter. Irritierend ist dies vor allem, weil er die
Religionswissenschaft gleich zu Beginn ganz explizit als «Basis und Überbau für einen Diskurs

über die Funktion und Rolle von Religion und Religiosität im Bereich der Medizin»

(18) herausstellt, damit jedoch offensichtlich nicht mehr als ihre Enthaltsamkeit
gegenüber religiösen Wahrheitsansprüchen zu meinen scheint — etwas, das er selbst bei
der Verwendung von wertenden Begriffen wie dem der «positiven Religiosität» gar
nicht konsequent durchhält.

Am deutlichsten tritt diese Unschärfe in Kaisers Umgang mit dem Religionsbegriff
zutage: Denn obwohl er die Notwendigkeit einer differenzierten Auseinandersetzung
damit richtig erkannt und ihr deswegen das erste Kapitel gewidmet hat, werden die Leser

am Ende doch nur mit einer Fülle von Begriffen (Religion — Religiosität — Spiritualität),

quantitativen Studien und Theorien verschiedenster Provenienz allein gelassen,
aus denen Kaiser weder eine Symbiose noch einen eigenen Zugang erarbeitet. Dies
ändert sich auch in der Einleitung zum zweiten Teil nur geringfügig — denn bezeichnenderweise

sieht er dort die Definition und Frage nach der grundsätzlichen Messbarkeit

von Religiosität nur als «zweitrangig» (368) an. Dies ist jedoch für jedes Fragen nach
dem Zusammenhang von Religion und psychischer Gesundheit bzw. Krankheit die
conditio sine qua non; zumal ohne einen fundierten Religionsbegriff keine qualitative,
geschweige denn quantitative Studie zu dieser Frage wirklich tragfähige Aussagen
liefern kann.

Diese inhaltlichen Mängel gehen einher mit einigen formalen: So irritiert nicht nur
die Überschreitung des tolerablen Ausmasses an Rechtschreibfehlern, sondern auch
das hinsichtlich der Formatierung und Nummerierung recht unübersichtliche
Überschriftensystem. Zudem spiegelt sich die im Kapitel «Aufbau der Arbeit» angekündigte
Zweiteilung der Studie nicht in einer entsprechenden Überschriftenwahl wider, sodass
die Struktur auch insgesamt nicht auf den ersten Blick durchschaubar wird — etwas, das

gerade bei einem mehr als 650 Seiten umfassenden Werk durchaus hilfreich wäre, das

auf dem Klappentext seine «praxisnahe» Anwendbarkeit verspricht.
Stephanie Gripentrog, Basel


	Rezensionen

