Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 4

Artikel: "Gelt ist auff erden der irdisch got" : Uberlegungen zu einer
Religionsbkonomie des Geldes

Autor: Seele, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877643

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Gelt ist auft erden der irdisch got»

Uberlegungen zu einer Religions6konomie des Geldes*

Einlettung

«Gelt ist anff erden der irdisch got» — dies stellte in der Mitte des 16. Jahrhunderts
der Nurnberger Meistersinger, Reformator und Schuhmachermeister Hans
Sachs fest. Es war eine Zeit, die durch Umwilzungen, insbesondere durch die
zunehmende Bedeutung der Stidte in jener Epoche des «Frithkapitalismus»
gepriagt war und in der das Zentrum der Macht von der Landwirtschaft in die
Stidte und zu den zu Reichtum gelangten Biirgern und Hindlern abwanderte,
eine Zeit zudem, in der die Bauern als Folge der «Preisrevolution» verarmten.
«Hans Sachs sieht sich schon 1524 in der Schrift (Ein Dialogus den Geiz be-
treffend> veranlasst, die ausbeuterischen Finanz- und Unternehmensprakti-
ken seiner reichen Glaubensgenossen anzuprangern»!.

Das Motiv hinter der radikal immanenten Position Hans Sachsens, das
Geld als irdischen Gott zu bezeichnen, die Kritik an einem tadelnswerten,
okonomischen Funktionalismus, der offenbar in Konkurrenz zu etablierten
Religionen steht, ist denkbar alt, vielerorts und zu verschiedenen Zeiten in
vielen Religionen anzutreffen.

Den funktionalen Zusammenhang zwischen Glauben und Geld, zwischen
Wirtschaft und Religion oder zwischen Vertrauen und Verlust aufzuzeigen,
ist das Anliegen dieses Artikels. Es gibt kaum eine andere Errungenschaft, die
so verschieden beurteilt wird wie das Geld: Von den einen wird es als eine der
genialsten Erfindungen, als wichtigstes Werkzeug des Kulturfortschritts ge-
priesen, von den anderen als «Fluch der Menschheit, als Verkorperung aller
bosen und selbstischen Triebe, als der Urheber unzahliger Verbrechen, von
Jammer und Unbheil aller Art, verdammo.?

Zur zweiten, kritischen Ansicht ist auch der Ausspruch Hans Sachsens zu
zahlen, der Gber die Form der Kritik hinaus das Geld als «irdischen Gott be-
zeichnet — dies als Warnung und vielleicht als Ruf zur Umkehr. Was ist Gber-

* Antrittsvorlesung, gehalten am 21. April 2009 vor der Theologischen Fakultit der
Universitit Basel, Zentrum fiir Religion, Wirtschaft, Politik.

B. Hamm: Den Himmel kaufen. Heilskommerzielle Perspektiven des 14. bis 16.
Jahrhunderts, in: Gott und Geld (JBTh 21), Neukirchen-Vluyn 2007, 239-277
(271). Auch Martin Luther folgt dieser Diktion seines Bruders im Geiste, wenn er
das Geld als den «allergewohnlichsten Abgott auf Erden» bezeichnet.

2 E. Eppich: Geld - eine sozialpsychologische Studie, Miinchen 1923, 133.

ThZ 4/65 (2009) S. 346365



«Gelt ist auff erden der irdisch got» 347

haupt Geld, wofur kann man es gebrauchen, woraus ist es gemacht und wo-
hin verschwindet es? Paul Auster sagt iiber das Geld, dass es niemals nur Geld
sel. Es sei immer auch etwas anderes, und es gehe immer um mehr als um
Geld, und Geld habe immer das letzte Wort.”> Fur Shakespeare war Geld das
«stiarkste Giftr, fur George Bernard Shaw «das Allerwichtigste auf der Welt,
fur Robert Musil «das MaB3 aller Dinge», fiir den Literaturwissenschaftler Jo-
chen Horisch ein «nicht negierbares Leitmedium»*. Die Reihe literarischer
Zuweisungen, Versinnbildlichungen und Verklirungen liesse sich uiber Seiten
fortfiihren. Doch was lisst sich von der hier angekiindigten «Religionsékono-
mie des Geldes» beisteuern, was nicht schon von Wirtschaftswissenschaft,
Soziologie, Religionswissenschaft oder Theologie gesagt worden ist? Der Ar-
tikel geht dieser Frage zunichst mit einer Reihe von Beispielen nach, in denen
Religion und Geld zusammen wirken. Schliesslich werden einzelwissen-
schaftliche Positionen zum Geld dargestellt und in einem weiteren Schritt auf
ihre Inkommensurabilitit hin kritisiert. Diese Kritik fithrt zu den Uberlegun-
gen einer Religionsékonomie des Geldes, die die Glaubbafiigkeit von Wih-
rungssystemen und das Glauben an Geld als zentralen Topos beschreibt.

1. Beispiele, in denen Religion und Geld zusammen wirken

Der kritische Ton der Religion zum Geld und dessen Macht ist nur eine Po-
sition von vielen. Es handelt sich dabei allerdings um die Position, die uns im
christlichen Europa geprigt hat und offenbar weiter prigt. Ein Blick auf an-
dere Religionen zeigt ein weniger kritisch-angespanntes Verhiltnis zum Geld.
Im inklusivistischen Hinduismus zeichnen eine Reihe von Gottern fiir Reich-
tum und Wohlstand verantwortlich, und Geld ist das legitime Mittel zum
Zweck. Zu denken ist hier an die Gottin Iakshmi, die fur die erhaltende Kraft
Shakti steht und die ebenso wie der Elefantengott Ganesha bei Geschiftsgriin-
dungen und -6ffnungen am Morgen angerufen wird. Beispielsweise wurde,
bedingt durch die Verwerfungen auf dem sogenannten Neuen Markt, ver-
starkt seit dem Jahr 2000 bis in die Gegenwart, an Samstagen in Nordindien
dem Saturn — Shani — geopfert. Kleine Shani-Statuen wurden und werden an
Strassenkreuzungen aufgestellt — fiir den kurzen Opferdienst etwa wihrend
der Rotphase einer Ampel. Dahinter steht die religios bedingte Angst vor Sha-
nidasha, nachteiligen Effekten, die durch ein Opfer gemildert werden konnen.
Insbesondere Geschiftsleute, Hindler und Kaufleute fihlen sich davon an-

> Nach Ch. Deutschmann: Die Verheiung des absoluten Reichtums. Zur religiosen
Natur des Kapitalismus, Frankfurt 2.M./New York 22001, 7.

* ] Horisch: Bezahlen, glauben, lesen. Wie funktionieren Leitmedien?, Forschung &
Lehre (Nowv. 2008) 757-759 (757).



348 Peter Seele

gesprochen, und die Samstagszeitungen sind angereichert mit Horoskopen
und Prognosen ubet Shanidasha® Nicht zuletzt ist es in unseren Breiten in be-
ster calvinistischer Tradition ublich, den Gelderwerb als erlosungsethische,
«innerweltliche Askese» zu verstehen. Dieser Gedanke hat Max Weber zu der
berihmten Arbeit mit dem Titel «Die Protestantische Ethik und der Geist
des Kapitalismus» veranlasst. In jiingerer Zeit spricht der indische Anthropo-
loge Harish Naraindas vom «Global Protestantism without Protestantismy»;
den «Kapitalismus als Religion» zu bezeichnen ist dieser Tage im Ruckgriff
auf Walter Benjamins gleichnamiges Fragment erneut in der Diskussion.®

Religion kann auch dazu motivieren und antreiben, Geld zu erwerben.
Geld wird somit in den positiv-affirmativen Kontext von Religion gestellt.
Das fuhrt zur Frage: Was liegt im Thema Geld verborgen, dass es immer wie-
det und an unterschiedlichen Orten der Welt mit Religion in Verbindung ge-
bracht wird? Bei Voltaire etwa finden wir ein Zeugnis iiber die einheitsstiften-
de Funktion des Geldes, die tiber die religiosen Grenzen hinweg eine Univer-
salitit begriindet, mit einem gemeinsamen Vertrauensraum oder eben einem
gemeinsamen Glauben. Voltaire exklamiert:

«Kommen Sie in die Borse von London, einen Ort, der angesehener ist als die mei-
sten Konigshofe. Sie finden da Abgeordnete aller Nationen zum Nutzen der
Menschheit versammelt. Dort verhandeln Jude, Moslem und Christ miteinander,
als hitten sie die gleiche Religion, und sie nennen nur den einen Ungldubigen, der
bankrott macht. Dort vetlisst sich ein Calvinist auf einen Wiedertdufer, und der
Anglikaner nimmt den Schuldschein des Quikers entgegen».’

Vielleicht ist es diese einvernehmliche Einheit der in gemeinsamer Transakti-
on Begriffenen, die von den Religionen als Konkurrenz angesehen wird, die
sie zu ersetzen droht. Schauen wir also deshalb einige Positionen an, wie das
Geld durch Religion oder Religionen kritisiert wird und dadurch nichts ande-
res erreicht wird, als das Geld als Konkurrenzveranstaltung zur Religion zu
bestitigen, wohl aber ohne moralisch-normative Komponente.

5 Das Streben nach Reichtum und der unbefangene Umgang mit Geld sind auch im

semi-religiosen Konfuzianismus angelegt. Sinnspriiche dazu wie etwa folgender
sind zahlreich: «Wenn man auf erstrebenswerte Art zu Reichtum gelangen kann, so
werde ich es tun — auch dann, wenn es sich nur um niedrige Titigkeiten handelt.»

¢ D. Baecker, Kapitalismus als Religion, Berlin 2002.

7 Voltaire, zit. nach E Seghers: Geld — der allergewShnlichste Abgott auf Erden
(Martin Luther). Die Zivilreligion des Alltags im Kapitalismus, in: C. Deutsch-
mann: Die gesellschaftliche Macht des Geldes, LEVIATHAN 21 (2002) 130 — 151
(130).



«Gelt ist autf erden der irdisch got» 349

Mammon und goldenes Kalb

Ist es die gemeinsame Teilhabe am Geldspiel, die einheitsstiftend wirkt und
eine Gemeinschaft, eine Gemeinde begriindet, so ist die Autoritit religiéser
Kongregationen angegriffen. Die Geschichte vom Goldenen Kalb bringt die
Konkurrenzsituation seht anschaulich auf den Punkt. Von einem Gotzen ist
die Rede. Doch die plakative Situation des Entweder-Oder ist in der aufrei-
benden Wanderungssituation zu sehen, in der sich das Volk Israel befindet.
Ergiebiger ist vielleicht die Frage nach dem Mammon, jenem Wort, dessen
Etymologie nicht gesichert ist. Wir kennen die abschitzige Erginzung durch
das Adjektiv «schnéde» zum schnéden Mammon, und die damit einherge-
hende ethisierende Interpretation, dass man dem Geld im Guten wie im
Schlechten vertraut, liegt nahe. Gleichwohl: Die Funktion des Vertrauens
bleibt unberihrt.

«Im Babylonischen finden sich Hinweise auf einen Mythos, nach dem Gold der
Dreck der Hélle des Gottes der Unterwelt sei. Geld ist dann nichts anderes als der
Kot der Unterwelt. Diese Herleitung gibt die Ablehnung des Geldsystems klar wie-
der. Mammon wird im Neuen Testament durchgingig negativ konnotiert und als
ungerechte Macht bezeichnet, unter dessen Regiment permanent Unrecht ge-
schieht (vgl. Lk 18,8 ff.)»®

Kein anderes Buch der Bibel betrachtet das Gottesverhiltnis des Menschen
so stark unter dem Aspekt der Gewinnerwartung wie das Buch Kohelet.” Der
Princetoner Alttestamentler Choon Leong Seow vertritt in seinem Kommen-
tar die These, dass Kohelet in die persische Zeit gehort, in die 2. Hilfte des
5. und in die 1. Halfte des 4. Jahrhunderts.!? Die Petser, so Seow, fithrten die
Demokratisierung des Geldes durch die Einfuhrung des Munzstandards ein;
sie machten das Tauschmedium Geld jedem zuganglich.!! Im Zuge dieser
kulturellen Innovation nimmt Kohelet wahr, dass die Mechanismen des
Geld- und Besitzerwerbs sich verselbstindigen und zu einem suchthaften
Akkumulationsstreben werden kénnen. Mammon stellt in der Rede eine fast
personale Instanz dar und wird damit selbst vergottlicht oder ddmonisiert.'?

Auch heute wird diese Gottidhnlichkeit begrifflich zum Ausdruck ge-
bracht: Der «god-term» des Wirtschaftssystems sei das Geld, meint etwa Ken-
neth Burke. Diese religiése Ideologisierung des Geldes ist von Falk Wagner
in seinem Buch «Geld oder Gott?» drastisch erweitert worden, indem er den
«Pantheismus des Geldes» ausruft und die theologisch durchaus problemati-

8  Seghers: Geld (Anm. 7), 133.

?  H. Spieckermann, M. Welker: Der Wert Gottes und der Wett des Besitzes fiir den
Menschen nach Kohelet, in: Gott und Geld (Anm. 1), 97-109 (97).

10" Spieckermann, Welker: Wert Gottes (Anm. 9), 103.

1T Spieckermann, Welker: Wert Gottes (Anm. 9), 103.

12 Spieckermann, Welker: Wert Gottes (Anm. 9), 105.



350 Peter Seele

sche Wendung Rudolf Bultmanns, Gott sei «die Alles bestimmende Wirklich-
keity, auf das Geld tbertrigt.!’ Das Konkurrenzverhiltnis von Religion oder
Gott zu Geld oder Gold tritt in dieser Hoheit der Bestimmung auf, und die
Frage, wer die Wirklichkeit bestimmt, wird in diesem Konkurrenzverhiltnis
im Sinne eines theologischen Entweder-Oder zugespitzt.

Was des Kaisers ist

Folgt man diesen Ausfihrungen, gibt es also richtige und falsche Gitier. Die be-
sondere Dialektik dieser Wertung verweist auf den urékonomischen Grund
der Religion, den Wettbewerb um Autmerksamkeit und Anhinger. «Nie-
mand kann zwei Herren dienen |[...] Ihr kénnt nicht Gott dienen und dem
Mammon» heisst es in Mt 6,24, und das bedeutet nichts anderes als die Aner-
kennung des zweiten Herrn, eben des Geldes. In die gleiche Richtung geht
die Frage der Pharisder an Jesus, ob es rechtens sei, Steuern zu zahlen? Dieser
antwortete darauf:

«Zeigt mir die Steuermiinze! Und sie reichten ihm einen Silbergroschen. Und er
sprach zu ithnen: Wessen Bild und Aufschrift ist das? Sie sprachen zu ithm: Des Kai-
sers. Da sprach er zu ithnen: So gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was
Gottes ist» (Mt 22,19-22)

Aufgelost werden kann die Konkurrenzsituation in diesem Dialog nicht —
eine scharfe Trennlinie hingegen soll die Hoheitsgebiete sepatieren; die Ei-
gentumsrechte werden somit in getrennte Bereiche einer frithen Zwei-Wel-
ten-Lehre ausdifferenziert.

So unverbunden wie dieser Dialog die beiden Spharen darstellen mochte,
ist ihre Beziehung allerdings nicht. Auch heute iiberschneiden sich die Berei-
che von Geld und Religion in auffallender Weise: Die vatikanischen Euro-
Miinzen sind gefragte Sammlerstiicke und werden deutlich iiber dem Nomi-
nalwert gehandelt. Die Minzprigung ist gleich nach dem Drucken von Bi-
beln und Heiligenbildchen der drittwichtigste Industriezweig des Kirchen-
staats. Mit dem eintriglichen Geschift aber kénnte bald Schluss sein, denn
nach einem EU-Beschluss darf die Gemeinschaftswihrung nur noch zum
Nennwert in Umlauf gebracht werden. Kritisiert wurde ein papstlicher Miinz-
satz aus dem Jahr 2005: Fur die gut zwei Wochen zwischen dem Tod Johan-
nes Pauls II. und der Wahl Benedikts XVI., der sogenannten Sedisvakanz,
gab der Vatikan damals einen neuen Euro-Satz heraus. Nun prigt der Kir-
chenstaat seit Jahrhunderten Sedisvakanzmiinzen. Aber die Herausgabe
gleich eines ganzen Satzes veranlasste die EU zu einer Richtlinie, wonach das
vortibergehende Fehlen eines Staatsoberhaupts nicht das Recht verleihe,
neue Euro-Editionen in Umlauf zu bringen. Nach Auskunft von Fachleuten,

13 M. Wolter: Vorwort, in: Gott und Geld (Anm. 1), v—xil.



«Gelt ist auff erden der irdisch got» 351

so die Financial Times,!* gibt die Kurie einen Acht-Minzen-Satz 4 3,88 Euro
fur rund 30 Euro an Hindler ab, die diese fur bis zu 1000 Euro weiterverkau-
fen. «So gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist.»
Wenn die Eigentumsrechte doch nur so einfach durchzusetzen wiren in einer
Kirche, die weltlich agiert mit einem Geld, das religios im Sinne eines konkur-
renzierenden Gottes betrachtet wird.

Dem Geld vertraven: In God we trust

Wechseln wir die Perspektive. Lag in den bisherigen Beispielen der Fokus
darauf, wie Religion auf Geld reagiert, wie Religionen im Geld eine Konkur-
renzveranstaltung wahrnehmen, die sie in richtig und falsch zu unterteilen su-
chen, so soll jetzt das Geld selbst als Subjekt in den Blick kommen, dem reli-
gibse Zuge zugeschrieben werden. Geld kann als religioses Gut, als Glau-
bensprodukt angesehen werden, da es anderenfalls ohne Goldstandard und
als Giralgeld keinerlei physische Qualitit aufweist wie in vergangenen Zeiten,
als Geld und Materialwert eine Einheit bildeten oder das Geld durch Goldre-
serven gedeckt war.

Das moderne Geld etwa ist auf die Herausbildung von Aufwertung ange-
wiesen, die tber die materiale Basis hinausgeht. Im Marketing nennt man dies
«Brandingy, «sozusagen die neueste kultische Form, durch die man Vertrauen
erwirbt, denn kultische oder religiose Handlungen sind immer vertrauensbil-
dende MaBnahmen.»'

Das beruhmte «In God we trust» des U.S. Dollars reduziert sich somit auf
einen Werbeslogan, dass dieses Geld als Geld anzunehmen sei. Das einheits-
stiftende Motiv, von dem Voltaire schreibt, wird hier durch den Bezug der 1.
Person Plural ausgedriickt: We #rust. Wer nutzt, der vertraut — ob er will oder
nicht.

Doch kann man uberhaupt Geld nicht nutzen? Dieses Jahr ist die Kredit-
karte von Wissenschaftlern der British Science Assocation in die Liste der Top-
Ten von Etfindungen gewihlt worden, die unseren modernen Alltag am
starksten geprigt haben. Der Nutzen der Kreditkarte beim Reisen oder Ein-
kaufen sei nicht mehr wegzudenken, auch wenn dadurch schon einige Leute
in den Ruin getrieben worden seien, begriindete die Jury ihren Entscheid.

Den Kredit als Glauben, als Credo zu sehen, geht vielleicht zu weit. Aber
die Verschiebung von Glauben zu Vertrauen ist eine Neuerung, die als «ver-
trauensbildende Massnahme in das gottliche Kapital» verstanden werden
kann: «Dzesern Dollarschein, dem kannst du vertranen. Das 1st Branding, das ist eine
kultische Handlung.»'¢

4" Financial Times Deutschland vom 14.3.2009.
15 P. Weibel: Interview, in: M. Jongen: Der géttliche Kapitalismus, Munchen 2007, 31.
16 Weibel: Interview (Anm. 15), 31.



352 Peter Seele

Vom Glauben zum Vertrauen und schliesslich zum Versprechen geht der
Schritt im Falle der englischen Wihrung. Auf den Pfundscheinen steht ganz
im Sinne eines aus heutiger Sicht altmodischen Geldverstindnisses: I promise
to pay the Bearer on Demand the sum of One Pound. Unterschrieben ist diese Aus-
sage vom Chief Cashier der Bank of England. Diese Ausserung lidt zum Nach-
denken ein: Wenn die Banknote dem Charakter nach ein Schuldschein tiber
ein Pfund ist, was bekime ich denn im Gegenzug von der Bank of England,
wenn ich die Note vorlegte? Ein Pfund? Ist das dann eine Wihrungs- oder
eine Gewichteinheit? Dazu muss man wissen, dass das englische Pfund Stet-
ling im Mittelalter noch eine reine Buchwahrung fir kaufménnische Transak-
tionen war. Eine entsprechende Miunze (aus Sterling Silber) gab es vor 1350
nicht, geschweige denn Papiergeld.!” Die Schweizer Nationalbank hingegen
gibt als Autoritit auf den Noten des Frankens an: «Banknoten sind strafrecht-
lich geschiitz», und auf dem Euro stehen nur noch die vier Zeichen «©
EZB»: Copyright: Europiische Zentralbank.

$: Gottliche Legitimation, Ausgabe durch Nationalbank
£: Deckung durch Metall, garantiert von der Nationalbank
SFr: Strafrechtlicher Schutz durch Nationalbank

€: Urheberrechte durch Zentralbank

Abb. 1: Beispielhafte Legitimationsstufen aktueller Wihrungen zwischen ausser-
weltlicher Autoritit und rechtsstaatlichem Kopierschutz

Die Frage, ob die Legitimation und Aufladung des Wahrungssystems nun re-
ligiés oder juristisch vorgenommen wird, mag eine dsthetische scheinen. Ihre
Brisanz erhalt diese Legitimation allerdings, wenn Schindluder mit dem Geld
getrieben wird. Man denke etwa an die Filscherwerkstatt im Konzentrations-
lager Sachsenhausen; von ihr aus versuchte man die Wirtschaft der Alliierten
durch Falschgeld zu infiltrieren. Welche Rechte, welche Strafe ist dann legal
und vor welcher Instanz?

Die weiterfiihrenden Fragen an das Geld lauten also: Reicht das Vertrauen
in das Geld als Wihrung aus, damit es als Geld funktioniert? Wenn einer nicht
mehr an sein Geld glaubt, was fiir einen Unterschied macht dies aus? Und
was, wenn es mehrere sind, die nicht an Einlagen glauben, sondern nur an Ba-
res? Und schliesslich: Wie wahr ist dieses Bare wirklich?

7 W. Ernst: Geld. Ein Uberblick aus historischer Sicht, in: Gott und Geld (Anm. 1),
3-23 (17).



«Gelt ist auff erden der irdisch got» 853

Zwischenfazit

Ich fasse die hier genannten Beispiele und Fragen systematisch unter folgen-
den Punkten zusammen:

— Die Teilnahme am Geldspiel stiftet Einheit und Gemeinschaft.
— Diese Einheit kann, solange das Geldspiel fiir die Teilnehmer profitabel
ist, zu Substitutionseffekten gegeniiber etablierten Religionen fithren.
— Religionen reagieren auf diese Substitution unterschiedlich:
i.  Negativ durch Kritik und Ablehnung (Goldenes Kalb)
ii. Integrativ etwa durch calvinistische Ethik oder Etlosungsethik
durch Gelderwerb
iii. Positiv-affirmativ durch eigene Gottheiten der Fruchtbarkeit oder
Kaufmannschaft (Shani-Dana, Konfuzianismus).

— Funktional ist das Geld selber auf Glauben an das Geld angewiesen.!®

Diese allgemeinen Beispiele sind in einem nichsten Schritt in Hinsicht darauf
zu prazisieren, was Geld in den Wissensbestinden der Einzeldisziplinen dar-
stellt.

2. Was ist Geld? Ausgewdblte Positionen ans Okonomie, Soziologie
und den Kulturwissenschaften

Da Geld eine vom Menschen gemachte Erfindung ist, die sich aus dem Op-
fergut entwickelt hat, muss sie sich so bewihrt haben, dass sie sich Gber die
Jahrhunderte weiterentwickelte und mehr Macht bekam. Seine Standardfunk-
tionen, die jeder Wirtschaftsstudent im ersten Semester kennen lernt, zeigen
die Vorteile einer Welt mit Geld gegeniiber einer Welt ohne Geld: Money
mafees the world go round, ob man dies nun begriisst oder nicht, ob man witgehen
mochte oder nicht.

Okonomie: Drei Funktionen von Geld

Geld hat drei Funktionen: Es ist Tauschmedium, Bewertungseinheit und
Wertautbewahrungsmittel. Diese Funktionen lassen sich nicht voneinander
separieren, und vielleicht ist es gerade ihre Mischung, die das Besondere und
die Komplexitit des Geldes ausmacht.

1. Geld ist ein neutrales Tauschmedium. Es etlaubt es — anders als beim Gu-

1% Glauben, der in der Theotie der Religionsdkonomie als religioses Gut verstanden
werden kann. Zur Theorie religiéser Guter: C. Azzi, R. Ehrenberg: Household
allocation of time and church attendance, Journal of Political Economy 83 (1975)
27-56.



354 Peter Seele

ter- oder Materialtausch —, Giiter, die nicht gegeneinander getauscht wiir-
den, in einem arbeitsteiligen Prozess ineinander zu konvertieren. Eine fast
universelle Passung — neudeutsch watching — zwischen Kaufern und Ver-
kiufern entsteht. Uber das Medium Geld sind alle Menschen durch die
prinzipielle Transaktionsbefiahigung miteinander verbunden, was sie auch
kulturell, sprachlich oder religits voneinander trennen mag.

2. Als Bewertungseinheit ermoglicht das Geld die fiir jeden einzelnen individuell
einschatzbare Bemessung von Wert und Werten. Muss ich erst Brot in
Eier umrechnen, um zu wissen, was ein Stiick Kiése kostet, ermoglicht mir
das Geld den Vergleich zwischen allen dreien — und vielen anderen Gu-
tern und Dienstleistungen — direkt. Dies reduziert die Informationsbe-
schaffungskosten und spart Zeit und Wege. Auch lassen sich mit Geld die
sprichwértlichen Apfel und Birnen miteinander vergleichen und im Medi-
um Geld operationalisieren, etwa durch Addition oder Subtraktion.

3. Die Wertaufbewabrungsfunktion schliesslich ermoglicht die Lagerung von
Kaufkraft aus der Vergangenheit (etwa durch Sparen) oder in die Zukunft
(etwa durch Kredit). Eine besonders fruchtbare Ernte kann Gber den Fi-
genbedarf hinaus getauscht werden. Der Ernteertrag ldsst sich also Gber
die Zeit hinweg aufbewahren. Umgekehrt lasst sich bei einer Durreperi-
ode etwa Wasser auf Kredit kaufen, der mit den zukunftigen Ertragen zu-
ruckgezahlt wird, die es anderenfalls nicht gegeben hitte. Verginglichkeit
kann somit tiber die Zeit hinweg tiberwunden werden durch die Eigen-
tumsrechte an den im Geld gespeicherten Werten.

Mittels dieser drei Funktionen verteilt das Geld die knappen Ressourcen von
Haushalten und Volkswirtschaften effizient, was seinen anhaltenden Erfolg
und die Unersetzbarkeit, aber auch die Abhingigkeit von thm erklart.

Um diese Funktionen ubernehmen zu konnen, muss das Geld einige Fi-
genschaften aufweisen, die sich aus dem historischen Erbe des geprigten
Goldes ergeben. Diese Eigenschaften haben die Biirde der Materialitat mitt-
lerweile ebenso vetloren wie andererseits die physische Sicherheit, welche die
Materialitat gewahrleistet. Zu diesen Eigenschaften zihlen

1. Homogenitit und damit Vergleichbarkeit

2. Teilbarkeit und damit Rechenbarkeit

3. Haltharkeit und damit Wertauftbewahrung

4. Knappheit und damit Nachfrage- und Angebotskontrolle

Die verschiedenen Geldformen, die sich im Lauf der Zeit entwickelt haben,
zeichnen sich durch diese Funktionen und Eigenschaften aus. Besonders hin-
zuweisen ist vielleicht darauf, dass sich historisch altes Geld nicht zwangsldu-
fig als veraltete Geldform darstellen lisst. Zu den verschiedenen Geldformen
zahlen:



«Gelt ist auff erden der irdisch gov» 355

. Warengeld (Muscheln, Salz, Metalle)

. Vollwertige Miinzgen (die Kurantmunze ist durch den Warenwert des Metalls

gedeckt)

Kreditoeld (der Wert als Zahlungsmittel ist hoher als der stoffliche Wert)

4. Scheidemiinzen (Der Munzwert ist nicht durch den Warenwert des Metalls
gedeckt)

5. Noten (Forderungen gegeniiber der Notenbank)

6. Buchgeld, anch Giralgeld (Forderungen an Geschiftsbanken, die zugleich
wichtigstes Zahlungsmittel in modernen Volkswirtschaften sind)

7. Staatspapiergeld: uneinlosliche Forderungen an den Emittenten

N —

&9

Die modernen substanzlosen Formen des Geldes sind durch Vertrige struk-
turiert, die Rechtsbeziehungen zwischen den Individuen in Geldeinheiten
festsetzen, die durch Zahlung von Geldsummen beglichen werden konnen.
Die Funktion dieser Vertrige, wie die des Geldes selber, hingt dabei aber
«nicht vom realen Inhalt, sondern von der Reputation seines Ausstellers
ab»!?.

Das Giralgeld ist so gesehen das «bessere Geld», weil es die Funktion des
Geldes «rein verwirklichts, so schreibt der Zurcher Historiker Wolfgang
Ernst.?’ Seine Funktionalitit bezieht das Giralgeld aus der «Geldforderung
gegen eine Bank aufgrund einer Kontobezichung». Die Reputation des Ver-
tragspartners ist also die entscheidende Grosse, denn vom Giralgeld geht die
gleiche volkswirtschaftliche (Nachfrage-)Wirkung aus wie vom (staatlichen)
Bargeld.?! Heute ist es so, dass die Giralgeldmenge ein Vielfaches der Bat-
geldmenge und diese ein Vielfaches der Gold- und/oder Rohstoffdeckung
betrigt. Dieses Giralgeld als «immaterielles Geld», das ein reines Forderungs-
recht darstellt, grindet auf der bisher mit ihm gemachten positiven Erfahrung
und vor allem auf der Annahme, dass die Forderungen griltzg sind, Geltung ha-
ben, kurz gesagt: Geld sind.

Die Entstehung des Geldes als Symbolisierung von Opfergut

Betrachtet man Geld von der Sache her funktional wie in der Wirtschaftswis-
senschaft, ist die Rede von einem «rdischen Gott» wenig nachvollziehbar, da
die Funktionalitit und der Eigenschaftskatalog keinerlei Riickbindung an kul-
turelle oder religiose Belange ermdglichen oder erlauben. Und doch benétigt
es etwas, was als implizite Vorraussetzung in den rationalen Kriterien ange-

9 H.-P. Spahn: Die Ordnung der Gesellschaft als Zahlungswirtschaft, in: C.
Deutschmann (Hg): Die gesellschaftliche Macht des Geldes, LEVIATHAN 21
(2002) 47-73 (57).

2 Vel. Ernst: Geld (Anm. 17), 19.

2l Ernst: Geld (Anm. 17), 19.



356 Peter Seele

legt ist und dessen Selbstverstandlichkeit spatestens bei dessen Fehlen die
Sachlichkeit der Rationalitiat aufhebt: Vertrauen.

Je weiter wir uns in der Entwicklung vom Warengeld hin zum Giralgeld
bewegen, desto grosser muss das Vertrauen in die Deckung und Gultigkeit
des Geldes und hier der Wahrung sein. Was die Entstehung des Geldes be-
trifft, besteht neben der funktionalen Tauschmitteltheorie die Opfergiiter-
theorie, wonach es ohne den sakralen Charakter der Opfergiter im antiken
Griechenland nicht dazu gekommen wire.

«Zum einen zeigte sich eine Tendenz zur Symbolisierung der Opfergaben,
indem das Opfer sukzessive durch stellvertretend fiir es hingegebene Gegen-
stinde ersetzt wurde. Im Zusammenhang damit entwickelte sich der geregelte
und durch eine eigens berufene Priesterschaft verwaltete Opferbetrieb».*

«An die Stelle des fritheren ganzheitlichen» Opfers konnten stellvertretend ausge-
wihlte Opfergiiter, an deren Stelle schliefSlich Symbole dieser Opfergiiter, etwa Me-
tallstiicke mit dem Bild des Rindes, treten. Dieser Proze3 der Symbolisierung der
Opfergiiter ging [...] einher mit einer Verinderung der Gottesvorstellung selbst
[...]. Damit vetlor auch der Kult seinen friheren instrumentellen Charakter und
wurde zum Ort der Inszenierung eines nicht mehr primir materiell abgeltbaren,
sondern moralisch eingefirbten Schuldverhiltnisses der Menschen zu den Géttern.,
[...]: Zum anderen beglinstigte die Symbolisierung der Opfergaben detren Profani-
sierung. Die durch das Siegel des Tempels beglaubigten Opfergiiter wanderten
nach und nach in den profanen Austausch ein und gewannen dort die Funktion ei-
nes allgemeinen Tausch- und Zahlungsmittels [...]. Die Tempel versahen das thnen
zuflieBende Edelmetall mit einem Siegel oder Stempel, der es zum Eigentum der
Gotter machte, lagerten es jedoch keineswegs nur, sondern verwerteten es wirt-
schaftlich weiter. So wurden sie zu <ersten Bank-Instituterv. Zusammen mit der
Entmaterialisierung der Gottesvorstellung fithrte dies dazu, dass Gottesdienst und
profane Geldwirtschaft auseinander traten».?

Der Soziologe Christoph Deutschmann spricht hier von der Rivalitit der bei-
den Sphiren:

«Eine teils offene (man denke nur an die Vertreibung der Geldwechsler aus dem
Tempel durch Jesus [Mk 11,15-19]), teils latente Rivalitit beider, die sich vor allem
in der religiosen Kritik am Mammon» zeigt, blieb freilich erhalten und deutete auf
die urspriingliche Nihe der beiden Sphiren hin.»?*

Je erfolgreicher das Geld seine profanen Funktionen entwickelt, desto stiarker
befestigt es auch seine Macht tiber die diesseitige Welt.?®

22 Deutschmann: VerheiBung (Anm. 3), 81.
2 Deutschmann: VerheiBung (Anm. 3), 82.
2 Deutschmann: VerheiBung (Anm. 3), 82.
2 Deutschmann: VerheiBung (Anm. 3), 82.



«Gelt ist auff erden der irdisch got» 357

Georg Simmel: Qualitit und Quantitit und das absolute Mittel

Die soziale, auf Reputation und Beziechungen griindende Komponente des
Geldes und seiner Funktionen ist schon mehrfach angeklungen, und gegen-
wirtig behandeln am meisten Beitrige aus sozialwissenschaftlicher Perspek-
tive diese Thematik. Ein Meilenstein der Soziologie ist dabei Georg Simmels
«Philosophie des Geldes». In diesem Werk entwickelt er die Vorstellung vom
Geld als «absolutem Mittel»: «Die innere Polaritit im Wesen des Geldes: das
absolute Mitte/ zu sein und eben dadurch psychologisch fiir die meisten Men-
schen zum absoluten Zwecke zu werden».?® Die funktionale Beziehung besteht
dabei in der Wechselwirkung «zwischen der Qualitit des Geldes und seiner
Verwendung».*’

Simmel nimmt hier eine Zuschreibung von Qualitat und Geld vor. Doch
kann Geld tberhaupt eine Qualitit haben? Es ist eine der Paradoxien des
Geldes, dass es als @bsolutes Mittel das «wesen- und willenlose Werkzeug al-
ler menschlichen Begehrungen»®® ist und somit keine Qualitit an sich haben
kann. Georg Simmel reduziert diese Paradoxie auf die Formel, dass die Qua-
litit des Geldes ausschliesslich in seiner Quantitit besteht.?” Einfach ausge-
driickt steigt die Qualitit des Geldes, je mehr man davon hat, so die Simmel-
sche Auflésung dieser Paradoxie.

Im Alltag sind wir es jedoch gewohnt, dem Geld wertende Eigenschaften
zuzuschreiben und es durch Vergleiche zu erkliren. «Frisches Kapitaly, «weis-
ses» oder «schwarzes Geldy, «iupid money» oder Geld, an dem «Blut klebt,
sind Erfindungen, die iiber die blosse Sachlichkeit einer Zahl hinwegtiuschen
und dem Geld einen Geist oder einen Charakter einzuhauchen bemiiht sind.
Diese Zuschreibungen sind aber nur die eine Seite dieses Charakters. Eine an-
dere ist es, das Geld in gutes und schlechtes zu unterteilen, wobei man letz-
terem ersteres tunlichst nicht hinterherwerfen mége. Fir die Frage nach dem
Glauben an das Geld ist folgender Kausalzusammenhang wichtig: «Gutes
Geld wird als solches benutzt, schlechtes Geld zwingt den Verkehr zuriick
auf die Beachtung des Metallwertes und damit auf eine gleichsam pri-mone-
tire Tauschwirtschaft.*

Wenn also gutes Geld Geld ist, an das alle Geldnutzer glauben, mit dem sie
rechnen und dem sie ihre Zukunft anvertrauen, dann ist etwa Geld, das kein
gutes mehr ist, dasjenige Geld, dem blind geglaubt werden muss, da seine
6konomische Tauschmittelfunktion nicht mehr den zeitiberdauernden Er-
wartungen an das Geld entspricht.

26 G. Simmel: Philosophie des Geldes, Frankfurt a.M. 1989, 298.
27 Ernst: Geld (Anm. 17), 14.

2 Eppich: Geld (Anm. 2), 134.

2 Vgl. Simmel: Philosophie (Anm. 26), 340.

3% Ernst: Geld (Anm. 17), 14.



358 Peter Seele

Besteht die Qualitit des Geldes streng genommen in seiner Quantitit und
ist das «absolute Mittel» fur die Menschen mitunter der «absolute Zweck», so
tut sich nach Georg Simmel das Geld «eben gar zu leicht als Endzweck auf,
es schliesst bei gar zu vielen die teleologischen Reihen endgtiltig ab und leistet
ihnen ein Mass von einheitlichem Zusammenschluss der Interessen, von ab-
strakter Hohe, von Souverinitit uber den Einzelheiten des Lebens, das thnen
das Bedirfnis abschwicht, die Steigerung eben dieser Genugtuungen in der
religiésen Instanz zu suchen.»’!

Der oben beschriebene Konkurrenzdruck zwischen Geld als radikal im-
manenter Religion und Religion im traditionalen, ausserweltlichen Sinne ge-
lingt also bei funktionierendem Geld, von dem Georg Simmel ausgeht. Den
Ubertrag zur Religion in einem rhetorisch vielleicht etwas iberhéhten Pathos
begriindet Simmel folgendermassen:

«Denn nicht nur, dass die ganze Aufregung und Anspannung im Kampfe um das
Geld die Bedingung fiir die selige Ruhe im Besitz des Erkimpften bildet; sondern
jene Meeresstille der Seele, die die religitsen Giiter gewihren, jenes Gefiihl, im Ein-
heitspunkte des Daseins zu stehen, erreicht doch seinen héchsten Bewusstseins-
wert erst als Preis des Suchens und Ringens nach Gott.»*

So erheben also auch Georg Simmel wie Hans Sachs schliesslich eine kriti-
sche Stimme zur Rivalitit zwischen Geld und Religion, die in bester europi-
ischer theologischer Tradition steht. Zur Herleitung und Erklidrung sind diese
kritische Note und diese kulturell verhaftete Position moglicherweise sinn-
voll. Um aber ecine Religionsékonomie des Geldes zu entwickeln, ist eine
ethisch-normative Positionierung denkbar ungeeignet. Der funktionale Zu-
sammenhang vielmehr ist es, den eine Religionskonomie des Geldes aufzu-
zeigen bemiht ist. Wenden wir uns der letzten Position und damit der Frage
zu, was passiert, wenn das Geld scheitert.

Geld, Geld und Geld, das keins mehr ist??

«Jeder muss sich jetzt witklich entscheiden. Ist Geld nun Geld, oder ist Geld nicht
Geld. Jeder, der es verdient und es jeden Tag zum Leben ausgibt, weiss, dass Geld
Geld ist, jeder, der dariiber abstimmt, wieviel Steuern eingetrieben werden sollen,
weiss, dass Geld nicht Geld ist. Das ist es, was alle verriickt macht.»*

Dies schrieb die Autorin und Vetlegerin Gertrude Stein in einer berithmt ge-
wotdenen Essayreihe in der Saturday Evening Post — im Jahr 1936.
Die Rede vom Geld als Geld oder Nicht-Geld mag in ihrer paradoxen

3 Simmel: Philosophie (Anm. 26), 307.

32 Simmel: Philosophie (Anm. 26), 306.

3 China Kupferstandard.

3 G. Stein: Geld, Geld, Mehr iiber Geld, Noch mehr iiber Geld, Alles tiber Geld,
Ein letztes tiber Geld, Berlin 2004, 5 (Kommasetzung korrigiert).



«Gelt ist auff erden der irdisch got 359

Rhetorik ansprechend und intellektuell anregend sein. Was bisher jedoch nur
in Bezug auf die Funktion der Notenbanken und der Geldscheine angespro-
chen wurde, ist hier in aller Klarheit zu benennen. Geld an sich gibt es nicht.
Es gibt Wihrungen. Dies mag haarspalterisch erscheinen, doch geht man von
der grundlegenden Tatsache aus, dass das Geld von der «Reputation seines
Ausstellers»® abhingt, so ist der Fall des Reputationsvetlustes méglich und
historisch verifizierbar. In diesem Falle hilft die technische Funktion des Gel-
des als Tauschmittel, Zahlungsmittel und Wertaufbewahrungsmittel nicht
weiter, denn Werte und Vertrauen selber stehen im Reputationsverlust zur
Disposition. Die von John Maynard Keynes beschriebene Bedeutung des
Geldes als «Verbindungsglied zwischen der Gegenwart und der Zukunft*®
vetliert ihre Geltung, wenn die Verbindung auf Treu und Glauben beruht und
die Zuverlissigkeit der Zukunft von nichts weniger als ithrer durch das Geld
hergestellten Verbindung in die Gegenwart abhingt.

Die Geschichte der Wihrungen ist massgeblich die Geschichte des histo-
rischen Verfalls des Goldstandards, der dem Papiergeld zum Durchbruch
verhilft, und der Platzierung der Druckmaschine auf der Bithne der Weltge-
schichte, ohne die es nicht zu den beiden Wihrungskrisen des vergangenen
Jahrhunderts hitte kommen koénnen.’” In ihrem Buch «Lehrmeister Wih-
rungskrise» untersuchen die beiden Soziologen Heisterhagen und Hoffmann
die Auswirkungen der beiden Wihrungskrisen des vergangenen Jahrhunderts
auf die Gesellschaft. Uber das Geld als krisenanfillige Wihrung stellen sie da-
bei fest:

«Geld wird vielmehr von einem ganzen Kosmos sozialer und psychischer Bedeu-
tungen inklusive entsprechender Handlungsroutinen iiberwolbt, welche eine in sich
polyvalente Geldkultur bilden. [...] Die Erfahrung der Geldentwertung war daher
oft zugleich ein Erlebnis von Selbstentwertung, die mit tiefen Einbriichen in das
Vertrauen zum Staat und den monetiren Institutionen einhergehen musste.®

Das Vertrauen dirfte also schon — nehmen wir das plastische Beispiel
Deutschland — etschiittert gewesen sein, als die sogenannte «Entgoldung der
Wihrung» im 1. Weltkrieg einsetzte und durch moralische Appelle und einen
starken sozialen Druck patriotischer Couleur der Aufruf «Gold fiir Eisen» er-
folgte, zum «freiwillige[n] Goldopfer des Volkes angesichts einer Welt von
Feinden»®. Als zusitzlichen Anreiz fiir den Tausch der 20 Mark Goldmiinze
in einen 20 Mark Papierschein gab es einige Tage Sonderurlaub.

3 Spahn: Ordnung (Anm. 19), 57.

3% Nach Spahn: Ordnung (Anm. 19), 59.

37 'T. Heisterhagen, R. Hoffmann: Lehrmeister Wihrungskrise. Drei Familien-Gene-
rationen zwischen Gold, Mark und Euro, Wiesbaden 2003, 33.

38 Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 31.

3 Heistethagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 131.



360 Peter Seele

Ahnliches zum Thema Wihrungstransformation ist aus dem 2. Weltkrieg
bekannt: «Die geriuschlose Rustungs- und Kriegsfinanzierung der National-
sozialisten beginnt einen gewaltigen Geldiiberhang aufzubauen — eine ver-
deckte oder zuriickgestaute Inflation»,*° die die Schulden von unter 20 Milli-
arden Reichsmark auf iiber 380 Milliarden bei Kriegsende anschwellen liess.
«Das Geld konnte seine Funktionen nur noch mangelhaft bis gar nicht erfiil-
len. AuBBerer Ausdruck hiervon war zunichst ein ausgesprochenes Wihrungs-
chaos: Rentenmark, Reichsmark, Geldzeichen der Alliierten, Notgeld usw.
waren im Umlauf»*!

Die oben benannten drei Funktionen und die Eigenschaften des Geldes
sind also nicht alleiniges Produkt ihres rationalen Nutzens. Vielmehr geht es
um die «subjektive Annahme, dass die Zahlungsfahigkeit und -bereitschaft
der Schuldner fortbestehen»*?. Der Objektivitit des Geldes als absolutem
Mittel steht in modernen Wihrungssystemen das Vertrauen entgegen, dass
die Nutzer und Teilnehmer dieser trefflich als «Geldkultur» bezeichneten
Funktionalitit an deren Glaubhaftigkeit glauben — oder sich zumindest so
verhalten, als glaubten sie daran.

Aus der soziologischen Geldforschung stammt der esoterisch anmutende
Begriff des «psychosozialen Kitt[s]», welcher die scheinbar rein «6konomi-
schen Kategorien der Menge und Umlaufgeschwindigkeit des Geldes unmit-
telbar mitbestimm*’, Anhand der historischen Wihrungskrisen ldsst sich
zeigen, dass Quantitit wieder in Qualitit umschlagen kann, «Menge in Tem-
po, Tempo in Menge, beides in Instabilitit des Geldes»*.

Das Vertrauen in die Wihrung ist dabei jener «psychosoziale Kitt, ohne
den Kredit, Wertaufbewahrung, Generationenvertrag etc. nicht funktionie-
ren konnen»®, Fehlt dieser Kitt, wird «gutes Geld» zu «schlechtem Geldy,
dem die Eigenschaft anhaftet, dem Geldverkehr «die Beachtung des Metall-
wertes und damit eine gleichsam pri-monetire Tauschwirtschaft»*® aufzu-
zwingen. Das Goldvreneli, der Kriigerrand oder der Golddollar sind ein
gleichsam nostalgischer Anachronismus, dessen Relaunch auf der Bithne der
Geldkultur jedoch nicht ausgeschlossen werden kann.*’

40 Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 206.

' Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 206.

42 Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 44.

#  Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 44.

#  Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 44.

% Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 44.

% Ernst: Geld (Anm. 17), 14.

4 Die 1934 in Basel gegriindete WIR-Bank bietet mit ihrem «umlaufgesicherten
Freigeld» eine weitere Alternative zum anfalligen Monopolrentensystem durch
verzinsbaren Geldbesitz, indem es dem Kapital, das ruht, einen Negativzins auf-
biirdet.



«Gelt ist auff erden der irdisch got» 361

3. Eingelwissenschaften in der 1 erlegenbeit

Bis hier konnten wir von der Wirtschaftswissenschaft, der Soziologie, der Ge-
schichtswissenschaft, der Theologie oder der Ethik erfahren, was das Geld
sei, oder was es als wissenschaftliches Thema verkompliziert. Zusammenge-
nommen ergeben die einzelwissenschaftlichen Ausfithrungen kein stimmiges
Bild. Die Funktionalitat der Geldfunktionen gilt nur zu Zeiten guten Geldes,
die Behauptung des «lLeitmediums» und universellen Kommunikationssy-
stems ubersiecht die Effizienzsteigerungsfunktion sowie die Arbeitsteilung
und den Fortschritt durch das Geld, und die zumeist kritisch anmutenden
Kommentierungen der normativ arbeitenden Wissenschaften Ethik oder
Theologie sind als Impulse unverzichtbar, aber nicht wertfrei im klassisch
Weberschen Sinne. Die gegenseitigen Beschimpfungen der Disziplinen sind
vielfiltig und vielleicht nur Ausdruck einer im Paradigma vorherrschenden
Lehrmeinung, deren Vernetzungspotential zu anderen Disziplinen begrenzt
ist. Zu horen ist etwa: «Ich glaube nicht, dass jemand, der nur Okonom ist
und soziale wie politische Gedanken ausklammert, irgendeine Bedeutung fir
die reale Welt hat».*® Und von 6konomischer Seite heisst es: «Kulturschaffen-
de, Soziologen und Philosophen und, wie immer in solchen Situationen, na-
tiirlich auch Theologen, dringen die grauen Miuse der Okonomen an den
Rand».#

Eine Religionsokonomie, wie sie hier vorgeschlagen wird, hat sich kom-
patibel zu den vermeintlich inkompatiblen Wissenschaften zu verhalten. Die
Trennung von Okonomie und Ethik geht theoriegeschichtlich auf John Lo-
cke zuriick. Dieser bricht mit der Praktischen Philosophie, der die Moralphi-
losophen Adam Smith oder Locke selber noch zuzurechnen sind, und ordnet
den Zusammenhang von Politik, Ethik und Okonomik — das iiberkommene
aristotelische Schema — auf neue Weise.” Die naturrechtliche Begrindung ei-
ner monetiren Okonomie wird von Locke in den drei «Geldessays» vorgetra-
gen, und vielleicht ldsst sich das Vertrauen als sozialwissenschaftlich und 6ko-
nomisch wie religionswissenschaftlich und theologisch bedeutsame Katego-
rie als Angelpunkt einer Religions6konomie anfiihren. Denn der «Zustand
des Vertrauens ist eine Kategorie, die die Okonomie mit gesamtgesellschaft-
lichen Prozessen verbindet?®!.

#  H. Kurnitzky: Der heilige Markt. Kulturhistorische Anmerkungen, Frankfurt a.M.
1994, 7.

4 S, Borner, in: Weltwoche 16/2009.

> B.P. Priddat: Das Geld und die Vernunft — Die vollstindige ErschlieBung der Erde
durch vernunftgemiBen Gebrauch des Geldes. Uber John Lockes Versuch einer
naturrechtlich begriindeten Okonomie, Frankfurt 2.M.1988, 9.

>l Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 44.



362 Peter Seele

4. Geld — ein religionsikonomischer 1 ersuch

Die Religionsékonomie ist ein Drittes zwischen Religion und Wirtschaft. Das
Kompositum Religions6konomie nimmt einen Platz zwischen Religion und
Wirtschaft ein. Der grammatikalischen Komposition nach tritt sie als Spielart
der Okonomie auf — gleichzeitig ist sie eine anerkannte Subdisziplin der Reli-
gionswissenschaft.>?

Dass das Geld die beiden Disziplinen und Themen Religion und Wirt-
schaft betrifft, ist durch das bisher Angefiihrte deutlich geworden. Wie lasst
sich nun im Sinne einer eigenstandigen Religionsokonomie das Ratsel Geld
beschreiben, untersuchen oder dutchleuchten, ohne dass man auf Gesell-
schaft, Kommunikation oder System als Referenzbegriffe zurtickgreift, wie
sie die Soziologie zur Verfugung stellt? Indem die Religionsékonomie an den
wirtschaftswissenschaftlichen Setzungen wie dem methodologischen Indivi-
dualismus oder dem Eigennutzaxiom festhalt. Was bedeutet dies bezogen auf
das Geld?

Auf die effizienzsteigernde Position des Geldes fiir Transaktionen durch
seine drei Funktionen und fiint Eigenschaften ist hingewiesen worden. Diese
Kriterien verdeutlichen die vorteilige Stellung einer Welt mit Geld gegentiber
einer Welt ohne Geld: Wir nutzen Geld, wenn es einen Vorteil verspricht.
Dies tun wir in unseren Wihrungssystemen. Wir sind in diesem Fall dem me-
thodologischen Individualismus zufolge viele Einzelne — viele Einzelne, die
eine Gemeinschaft begriinden, die eine Wihrung teilen, in der gehandelt und
verhandelt wird, in der das je individuelle Gleichgewicht von Angebot und
Nachfrage die Preisbildung ermittelt und im Sinne Hayeks® in der «sponta-
nen Ordnungy sowie dem «Entdeckungsverfahren» des Wettbewerbs eine ef-
fiziente Ressourcen- und Mittelallokation gewihrleisten soll. Die begriffliche
Unterstellung und vielleicht die pragmatische Engfiihrung der Okonomie ist
es, Geld nur als Geld zu verstehen, wenn es «gutes Geld» ist, wenn das Geld
als Geld funktioniert.>*

Wenn das Geld aber nicht mehr gut funktioniert, wie es in Wihrungskri-
sen der Fall ist, wenn es also anfillig wird und die Reputation des Ausstellers
sinkt, sinkt auch die Anzahl seiner Nutzer; diese weichen auf andere Wah-

2 Vgl. B. Gladigow: Religionsokonomie — Eine Einfiihrung in eine Subdisziplin der

Religionswissenschaft, in: H.G. Kippenberg, B. Luchesi: Lokale Religionsge-
schichte, Marburg 1995, 253-258.

F.A. Hayek: Wettbewerb als Entdeckungsverfahren, in: ders.: Freiburger Studien.
Gesammelte Aufsitze, Tubingen 1968, 249-265.

So gesehen ist Ubrigens auch Schwarzgeld «gutes» Geld, sprich funktionierendes
Geld fur seine individuellen Nutzer, auch wenn normativ-moralische Griinde
gegen seine Nutzung sprechen konnen.

53

54



«Gelt ist auff erden der irdisch got» 363

rungssysteme oder, im Falle der Wertaufbewahrung, andere Investitionsmog-
lichkeiten oder Werte aus, um die Geldfunktionen zu realisietren.

Geld muss glaubhaft sein. Das Versprechen — besonders im Falle des Gi-
ral- und Buchgeldes — bedarf der glaubwiirdigen Deckung und Erfillung.
Primonetire Tauschékonomien, zu denen streng genommen auch Kurant-
miunzen zdhlen, sind die Alternative. Eklatante Wohlfahrtsverluste sind die
Konsequenz, wenn Geld nicht mehr glaubhaft ist und die nominale, durch
das Giraldgeld aufgeblihte Geldmenge sinkt.

Ob die Glaubhaftigkeit einer Wahrung gegeben ist, muss nicht unbedingt
verifizierbar sein. Der riskante, spekulative Glaube ist die Wette. George So-
ros verdiente 1992 mehr als eine Milliarde Dollar in einer zehn Milliarden
Dollar-Wette gegen das Britische Pfund.

Erich Eppich spricht in seinem Buch «Geld» von 1923 bei dhnlichen Pha-
nomenen von der «Theotie der Massensuggestion des Geldes».

Im Riickgriff auf die Massensuggestion des Geldes ist das Geld also —
6konomisch formuliert — «keine allgegenwirtige dimonische, launenhafte
Macht, sondern schlicht das wesen- und willenlose Werkzeug aller menschli-
chen Begehrungen»’t. Damit entzieht es sich der Moglichkeit, beobachtet
werden zu kénnen und — noch gravierender — menschlicher Einschitzbarkeit.
Denn das Geld wird «etztlich durch nichts anderes gedeckt als durch das
«Vertrauen der Wirtschaftssubjekte»’’.

Dieses ist, so der Okonom Williamson, im engen Sinne nur dann Vertrau-
en, wenn es blindes Vertrauen ist.’® Berechnendes Vertranen ist demzufolge kein
eigentliches Vertrauen. Blindes 1ertranen hingegen reiht sich — ob mit oder
ohne Naht — ein zum Begriff des Glaubens.

«Als Voraussetzung fiir das Funktionieren des Geldes gilt vielmehr Vertrauen»
Vertrauen der Wirtschaftssubjekte in die Politik der Zentralbank sowie in die Ak-
zeptanz des Geldes durch die anderen Akteure. Geld stellt eine Kette von Verwei-
sungen dar. Seine letzte Deckung ist, wie beim religiésen Glauben, unsichtbat. Sie
liegt im Vertrauen> der Wirtschaftssubjekte — Vertrauen nicht auf jemand oder et-
was Bestimmtes, sondern darauf, dass auch die anderen Akteure vertrauen».’®

5 Eppich: Geld (Anm. 2), 39.

¢ Eppich: Geld (Anm. 2), 134.

7 C. Deutschmann: Kapitalismus, Religion und Unternehmertum. Eine unortho-
doxe Sicht, in: ders.: Die gesellschaftliche Macht des Geldes, LEVIATHAN (2002)
85-109 (104).

8 O. Williamson: Calculativeness, Trust, and Economic Organization, in : Journal of
Law & Economics XXXVI (1993) 453—486. Dazu: P. Seele: Institutional Faith als
sozialwissenschaftlich-kulturalistische Erweiterung 6konomischer Theorie, in: M.
Lee-Peuker, E. Scholtes, O. Schumann (Hg.): Kultur — Okonomie — Ethik, Mering
2007, 222-242.

% Deutschmann: Kapitalismus (Anm. 57), 88.



364 Peter Seele

Vielleicht ist der Begriff der selbsterfiillenden Prophezeiung treffender als die
Rede vom «irdischen Gott, denn ob die Prophezeiung eintritt oder nicht,
muss offen bleiben.

Der Volkswirt Heinz Peter Spahn bringt die beiden Welten der Religion
und der Okonomie zueinander, wenn er als Kernthese der modernen neo-
klassischen Theorie das Diktum anfihrt, die Institution Geld kénne als Er-
satz fiir Vertrauen angesehen werden. Diese These muss von religionsdkono-
mischen Uberlegungen her wie folgt ergiinzt werden: wenn das Geld als Geld
[funkiioniert.

Wenn wir dem Geld vertrauen, kann es als Etsatz fir Vertrauen in die Et-
tullung zukinftiger Forderungen und Leistungen angesehen werden. Schwin-
det dieses Vertrauen in das Geld, 16st sich auch das Vertrauen in die durch
das Geld gebundenen Forderungen und Leistungen in Vergangenheit und
Zukunft,

In der heutigen Entstofflichung des Geldes werden beim Bezahlen «weder
Bar- noch Buchgeld bewegt, sondern die Werteinheiten werden direkt von
Speicher zu Speicher tibertragen»®. Das Vertrauen dhnlich dem Glauben ist
dabei das Unbestimmbare, denn wenn es bestimmbar wire, liesse es sich be-
rechnen und berechnend einsetzen. Nicht umsonst sprechen wir in der ent-
stofflichten Geldkultur des Giralgeldes von Wette, Casino oder von ihren Prot-
agonisten als Regenmachern. So wird der Charakter des Geheimnisses, des zu-
fall- oder schicksalhaft Unbestimmten bestitigt. So erfillt das Geld jene
Funktion, die Luhmann «eigentlich der Religion zugedacht hatte: Nimlich
das Unbestimmbare bestimmbar zu machen»®!.

Doch wo die Soziologie in der Schénheit der Paradoxie dsthetisierend und
konkret poetisch wird, ist der funktionale Riickhalt der Geldfunktionen im
6konomischen Denken zu sehen. Nutzt dem einzelnen die Bestimmbarkeit
des Unbestimmten des Geldes (konkret: die auf Vertrauen basierende Verhal-
tenssicherheit und Komplexititsreduktion durch das Geld zum Erreichen
personlicher Ziele etwa), so nutzt er das Geld.

Nutzt es ihm nicht, gibt mancher das Geld zuriick, also die Forderung an
die Bank nach Geld, manchmal in Warteschlangen, dann besonders eilig.
Dann hilft auch nicht mehr das Dollar-Mantra «Inz God we trust», sondern viel-
leicht nur noch «I# God we believe», womit Hans Sachens Ausruf «Ge/t ist auff
erden der irdisch got» zwar widetlegt wire, aber niemandem — in Geldsachen —
geholfen.

00 Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 385
1 Deutschmann: Kapitalismus (Anm. 57), 93.



«Gelt ist auff erden der irdisch goo 365

Abstract

Der Artikel behandelt das Wettbewerbsverhiltnis von Religion und Geld sowie die re-
ligiose Komponente von Wihrungssystemen. Eine Reihe von Beispielen eroffnet den
Themenkreis wie etwa die Mammon-Diskussionen im Alten und Neuen Testament,
der Shani-Kult Sudasiens oder die religiose Aufladung des U.S. Dollars. Daran an-
schliessend werden aus verschiedenen Disziplinen Positionen zum Geld vorgestellt.
Dazu zihlen die historische Herleitung des Geldes als Symbolisierung von Opfergi-
tern, die wirtschaftswissenschaftliche Funktionalbeschreibung als Tausch-, Bewer-
tungs- und Wertaufbewahrungsmittel sowie die soziologische Perspektive im Gefolge
Georg Simmels. Die Einzelpositionen werden in einer religionsékonomischen Inter-
pretation zu einem theoretischen Versuch zusammengefithrt. Zentral ist demnach die
Glanbhaftigkeit des (modernen Giral-) Geldes, so es nicht durch einen Goldstandard ge-
sichert ist. Wenn wir dem Geld vertrauen, kann es als Ersatz fur Vertrauen in die Er-
fillung zuktnftiger Forderungen und Leistungen angesehen werden. Schwindet dieses
teils blinde Vertrauen in das Geld, 16st sich auch das Vertrauen in die durch das Geld
gebundenen Forderungen und Leistungen auf.

The paper examines the competitive relationship of religion and money as well as the
religious elements of monetary systems. A number of examples such as the discussion
about mammon in the Old and New Testament or the Shani-cult in South Asia or the
religious charging of the U.S. Dollar opens the discussion. In addition different positi-
ons from different scholatly fields are presented such as the histotical derivation of mo-
ney out of sacrifice, the economic-functionalist understanding of money or the socio-
logical position of Georg Simmel. The different single-perspectives are summarized in
an economics of religion approach that claims the credibility of (modern) money, if it
is not asset-backed. If we do trust money, it can be seen as substitute for the trust in
future factorings and payments. If this partly blind trust in money disappears, the trust
in future factoring and payments will dissolve as well.

DPeter Seele, Basel



	"Gelt ist auff erden der irdisch got" : Überlegungen zu einer Religionsökonomie des Geldes

