
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 4

Artikel: "Gelt ist auff erden der irdisch got" : Überlegungen zu einer
Religionsökonomie des Geldes

Autor: Seele, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877643

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Gelt ist auff erden der irdisch got»

Überlegungen zu einer Religionsökonomie des Geldes*

«Gelt ist aufferden der irdisch got» — dies stellte in der Mitte des 16. Jahrhunderts
der Nürnberger Meistersinger, Reformator und Schuhmachermeister Hans
Sachs fest. Es war eine Zeit, die durch Umwälzungen, insbesondere durch die
zunehmende Bedeutung der Städte in jener Epoche des «Frühkapitalismus»
geprägt war und in der das Zentrum der Macht von der Landwirtschaft in die
Städte und zu den zu Reichtum gelangten Bürgern und Händlern abwanderte,
eine Zeit zudem, in der die Bauern als Folge der «Preisrevolution» verarmten.
«Hans Sachs sieht sich schon 1524 in der Schrift <Ein Dialogus den Geiz
betreffend) veranlasst, die ausbeuterischen Finanz- und Unternehmenspraktiken

seiner reichen Glaubensgenossen anzuprangern»1.
Das Motiv hinter der radikal immanenten Position Hans Sachsens, das

Geld als irdischen Gott zu bezeichnen, die Kritik an einem tadelnswerten,
ökonomischen Funktionalismus, der offenbar in Konkurrenz zu etablierten
Religionen steht, ist denkbar alt, vielerorts und zu verschiedenen Zeiten in
vielen Religionen anzutreffen.

Den funktionalen Zusammenhang zwischen Glauben und Geld, zwischen
Wirtschaft und Religion oder zwischen Vertrauen und Verlust aufzuzeigen,
ist das Anliegen dieses Artikels. Es gibt kaum eine andere Errungenschaft, die
so verschieden beurteilt wird wie das Geld: Von den einen wird es als eine der
genialsten Erfindungen, als wichtigstes Werkzeug des Kulturfortschritts
gepriesen, von den anderen als «Fluch der Menschheit, als Verkörperung aller
bösen und selbstischen Triebe, als der Urheber unzähliger Verbrechen, von
Jammer und Unheil aller Art, verdammt».2

Zur zweiten, kritischen Ansicht ist auch der Ausspruch Hans Sachsens zu
zählen, der über die Form der Kritik hinaus das Geld als «irdischen Gott»
bezeichnet — dies als Warnung und vielleicht als Ruf zur Umkehr. Was ist über-

* Antrittsvorlesung, gehalten am 21. April 2009 vor der Theologischen Fakultät der
Universität Basel, Zentrum für Religion, Wirtschaft, Politik.

1 B. Hamm: Den Himmel kaufen. Heilskommerzielle Perspektiven des 14. bis 16.

Jahrhunderts, in: Gott und Geld QBTh 21), Neukirchen-Vluyn 2007, 239—277

(271). Auch Martin Luther folgt dieser Diktion seines Bruders im Geiste, wenn er
das Geld als den «allergewöhnlichsten Abgott auf Erden» bezeichnet.

2 E. Eppich: Geld — eine sozialpsychologische Studie, München 1923, 133.

ThZ 4/65 (2009) S. 346-365



«Gelt ist auff erden der irdisch got» 347

haupt Geld, wofür kann man es gebrauchen, woraus ist es gemacht und wohin

verschwindet es? Paul Auster sagt über das Geld, dass es niemals nur Geld
sei. Es sei immer auch etwas anderes, und es gehe immer um mehr als um
Geld, und Geld habe immer das letzte Wort.3 Für Shakespeare war Geld das

«stärkste Gift», für George Bernard Shaw «das Allerwichtigste auf der Welt»,
für Robert Musil «das Maß aller Dinge», für den Literaturwissenschaftler
Jochen Hörisch ein «nicht negierbares Leitmedium»4. Die Reihe literarischer
Zuweisungen, Versinnbildlichungen und Verklärungen liesse sich über Seiten
fortführen. Doch was lässt sich von der hier angekündigten «Religionsökonomie

des Geldes» beisteuern, was nicht schon von Wirtschaftswissenschaft,
Soziologie, Religionswissenschaft oder Theologie gesagt worden ist? Der
Artikel geht dieser Frage zunächst mit einer Reihe von Beispielen nach, in denen
Religion und Geld zusammen wirken. Schliesslich werden einzelwissenschaftliche

Positionen zum Geld dargestellt und in einem weiteren Schritt auf
ihre Inkommensurabilität hin kritisiert. Diese Kritik führt zu den Überlegungen

einer Religionsökonomie des Geldes, die die Glaubhaftigkeit von
Währungssystemen und das Glauben an Geld als zentralen Topos beschreibt.

1. Beispiele, in denen Kßligion und Geld zusammen wirken

Der kritische Ton der Religion zum Geld und dessen Macht ist nur eine
Position von vielen. Es handelt sich dabei allerdings um die Position, die uns im
christlichen Europa geprägt hat und offenbar weiter prägt. Ein Blick auf
andere Religionen zeigt ein weniger kritisch-angespanntes Verhältnis zum Geld.
Im inklusivistischen Hinduismus zeichnen eine Reihe von Göttern für Reichtum

und Wohlstand verantwortlich, und Geld ist das legitime Mittel zum
Zweck. Zu denken ist hier an die Göttin Gakshmi, die für die erhaltende Kraft
Shakti steht und die ebenso wie der Elefantengott Ganesha bei Geschäftsgründungen

und -Öffnungen am Morgen angerufen wird. Beispielsweise wurde,
bedingt durch die Verwerfungen auf dem sogenannten Neuen Markt,
verstärkt seit dem Jahr 2000 bis in die Gegenwart, an Samstagen in Nordindien
dem Saturn — Shani — geopfert. Kleine Shani-Statuen wurden und werden an
Strassenkreuzungen aufgestellt — für den kurzen Opferdienst etwa während
der Rotphase einer Ampel. Dahinter steht die religiös bedingte Angst vor Sha-

nidasha, nachteiligen Effekten, die durch ein Opfer gemildert werden können.
Insbesondere Geschäftsleute, Händler und Kaufleute fühlen sich davon an-

3 Nach Ch. Deutschmann: Die Verheißung des absoluten Reichtums. Zur religiösen
Natur des Kapitalismus, Frankfurt a.M./New York 22001, 7.

4 J. Hörisch: Bezahlen, glauben, lesen. Wie funktionieren Leitmedien?, Forschung &
Lehre (Nov. 2008) 757-759 (757).



348 Peter Seele

gesprochen, und die Samstagszeitungen sind angereichert mit Horoskopen
und Prognosen über Shanidasha? Nicht zuletzt ist es in unseren Breiten in
bester calvinistischer Tradition üblich, den Gelderwerb als erlösungsethische,
«innerweltliche Askese» zu verstehen. Dieser Gedanke hat Max Weber zu der
berühmten Arbeit mit dem Titel «Die Protestantische Ethik und der Geist
des Kapitalismus» veranlasst. In jüngerer Zeit spricht der indische Anthropologe

Harish Naraindas vom «Global Protestantism without Protestantism»;
den «Kapitalismus als Religion» zu bezeichnen ist dieser Tage im Rückgriff
auf Walter Benjamins gleichnamiges Fragment erneut in der Diskussion.6

Religion kann auch dazu motivieren und antreiben, Geld zu erwerben.
Geld wird somit in den positiv-affirmativen Kontext von Religion gestellt.
Das führt zur Frage: Was liegt im Thema Geld verborgen, dass es immer wieder

und an unterschiedlichen Orten der Welt mit Religion in Verbindung
gebracht wird? Bei Voltaire etwa finden wir ein Zeugnis über die einheitsstiften-
de Funktion des Geldes, die über die religiösen Grenzen hinweg eine Universalität

begründet, mit einem gemeinsamen Vertrauensraum oder eben einem

gemeinsamen Glauben. Voltaire exklamiert:

«Kommen Sie in die Börse von London, einen Ort, der angesehener ist als die meisten

Königshöfe. Sie finden da Abgeordnete aller Nationen zum Nutzen der
Menschheit versammelt. Dort verhandeln Jude, Moslem und Christ miteinander,
als hätten sie die gleiche Religion, und sie nennen nur den einen Ungläubigen, der
bankrott macht. Dort verlässt sich ein Calvinist auf einen Wiedertäufer, und der

Anglikaner nimmt den Schuldschein des Quäkers entgegen».7

Vielleicht ist es diese einvernehmliche Einheit der in gemeinsamer Transaktion

Begriffenen, die von den Religionen als Konkurrenz angesehen wird, die
sie zu ersetzen droht. Schauen wir also deshalb einige Positionen an, wie das

Geld durch Religion oder Religionen kritisiert wird und dadurch nichts anderes

erreicht wird, als das Geld als Konkurrenzveranstaltung zur Religion zu
bestätigen, wohl aber ohne moralisch-normative Komponente.

5 Das Streben nach Reichtum und der unbefangene Umgang mit Geld sind auch im
semi-religiösen Konfuzianismus angelegt. Sinnsprüche dazu wie etwa folgender
sind zahlreich: «Wenn man auf erstrebenswerte Art zu Reichtum gelangen kann, so
werde ich es tun — auch dann, wenn es sich nur um niedrige Tätigkeiten handelt.»

6 D. Baecker, Kapitalismus als Religion, Berlin 2002.
7 Voltaire, zit. nach F. Seghers: Geld - der allergewöhnlichste Abgott auf Erden

(Martin Luther). Die Zivilreligion des Alltags im Kapitalismus, in: C. Deutschmann:

Die gesellschaftliche Macht des Geldes, LEVIATHAN 21 (2002) 130 — 151

(130).



«Gelt ist auff erden der irdisch got» 349

Mammon und goldenes Kalb

Ist es die gemeinsame Teilhabe am Geldspiel, die einheitsstiftend wirkt und
eine Gemeinschaft, eine Gemeinde begründet, so ist die Autorität religiöser
Kongregationen angegriffen. Die Geschichte vom Goldenen Kalb bringt die
Konkurrenzsituation sehr anschaulich auf den Punkt. Von einem Götzen ist
die Rede. Doch die plakative Situation des Entweder-Oder ist in der
aufreibenden Wanderungssituation zu sehen, in der sich das Volk Israel befindet.
Ergiebiger ist vielleicht die Frage nach dem Mammon, jenem Wort, dessen

Etymologie nicht gesichert ist. Wir kennen die abschätzige Ergänzung durch
das Adjektiv «schnöde» zum schnöden Mammon, und die damit einhergehende

ethisierende Interpretation, dass man dem Geld im Guten wie im
Schlechten vertraut, liegt nahe. Gleichwohl: Die Funktion des Vertrauens
bleibt unberührt.

«Im Babylonischen finden sich Hinweise auf einen Mythos, nach dem Gold der
Dreck der Hölle des Gottes der Unterwelt sei. Geld ist dann nichts anderes als der
Kot der Unterwelt. Diese Herleitung gibt die Ablehnung des Geldsystems klar wieder.

Mammon wird im Neuen Testament durchgängig negativ konnotiert und als

ungerechte Macht bezeichnet, unter dessen Regiment permanent Unrecht
geschieht (vgl. Lk 18,8 ff.).»8

Kein anderes Buch der Bibel betrachtet das Gottesverhältnis des Menschen
so stark unter dem Aspekt der Gewinnerwartung wie das Buch Kohelet.9 Der
Princetoner Alttestamentler Choon Leong Seow vertritt in seinem Kommentar

die These, dass Kohelet in die persische Zeit gehört, in die 2. Flälfte des
5. und in die 1. Flälfte des 4. Jahrhunderts.10 Die Perser, so Seow, führten die

Demokratisierung des Geldes durch die Einführung des Münzstandards ein;
sie machten das Tauschmedium Geld jedem zugänglich.11 Im Zuge dieser
kulturellen Innovation nimmt Kohelet wahr, dass die Mechanismen des

Geld- und Besitzerwerbs sich verselbständigen und zu einem suchthaften
Akkumulationsstreben werden können. Mammon stellt in der Rede eine fast
personale Instanz dar und wird damit selbst vergöttlicht oder dämonisiert.12

Auch heute wird diese Gottähnlichkeit begrifflich zum Ausdruck
gebracht: Der «god-term» des Wirtschaftssystems sei das Geld, meint etwa Kenneth

Burke. Diese religiöse Ideologisierung des Geldes ist von Falk Wagner
in seinem Buch «Geld oder Gott?» drastisch erweitert worden, indem er den
«Pantheismus des Geldes» ausruft und die theologisch durchaus problemati-

8 Seghers: Geld (Anm. 7), 133.
9 H. Spieckermann, M. Welker: Der Wert Gottes und der Wert des Besitzes für den

Menschen nach Kohelet, in: Gott und Geld (Anm. 1), 97-109 (97).
10 Spieckermann, Welker: Wert Gottes (Anm. 9), 103.
11 Spieckermann, Welker: Wert Gottes (Anm. 9), 103.
12 Spieckermann, Welker: Wert Gottes (Anm. 9), 105.



350 Peter Seele

sehe Wendung Rudolf Bultmanns, Gott sei «die Alles bestimmende Wirklichkeit»,

auf das Geld überträgt.13 Das Konkurrenzverhältnis von Religion oder
Gott zu Geld oder Gold tritt in dieser Hoheit der Bestimmung auf, und die

Frage, wer die Wirklichkeit bestimmt, wird in diesem Konkurrenzverhältnis
im Sinne eines theologischen Entweder-Oder zugespitzt.

Was des Kaisers ist

Folgt man diesen Ausführungen, gibt es also richtige und falsche Götter. Die
besondere Dialektik dieser Wertung verweist auf den urökonomischen Grund
der Religion, den Wettbewerb um Aufmerksamkeit und Anhänger.
«Niemand kann zwei Herren dienen [...] Ihr könnt nicht Gott dienen und dem
Mammon» heisst es in Mt 6,24, und das bedeutet nichts anderes als die
Anerkennung des zweiten Herrn, eben des Geldes. In die gleiche Richtung geht
die Frage der Pharisäer an Jesus, ob es rechtens sei, Steuern zu zahlen? Dieser
antwortete darauf:

«Zeigt mir die Steuermünze! Und sie reichten ihm einen Silbergroschen. Und er

sprach zu ihnen: Wessen Bild und Aufschrift ist das? Sie sprachen zu ihm: Des
Kaisers. Da sprach er zu ihnen: So gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was
Gottes ist.» (Mt 22,19-22)

Aufgelöst werden kann die Konkurrenzsituation in diesem Dialog nicht —

eine scharfe Trennlinie hingegen soll die Hoheitsgebiete separieren; die

Eigentumsrechte werden somit in getrennte Bereiche einer frühen Zwei-Wel-
ten-Lehre ausdifferenziert.

So unverbunden wie dieser Dialog die beiden Sphären darstellen möchte,
ist ihre Beziehung allerdings nicht. Auch heute überschneiden sich die Bereiche

von Geld und Religion in auffallender Weise: Die vatikanischen Euro-
Münzen sind gefragte Sammlerstücke und werden deutlich über dem
Nominalwert gehandelt. Die Münzprägung ist gleich nach dem Drucken von
Bibeln und Heiligenbildchen der drittwichtigste Industriezweig des Kirchenstaats.

Mit dem einträglichen Geschäft aber könnte bald Schluss sein, denn
nach einem EU-Beschluss darf die Gemeinschaftswährung nur noch zum
Nennwert in Umlauf gebracht werden. Kritisiert wurde ein päpstlicher Münzsatz

aus dem Jahr 2005: Für die gut zwei Wochen zwischen dem Tod Johannes

Pauls II. und der Wahl Benedikts XVI., der sogenannten Sedisvakanz,
gab der Vatikan damals einen neuen Euro-Satz heraus. Nun prägt der
Kirchenstaat seit Jahrhunderten Sedisvakanzmünzen. Aber die Herausgabe
gleich eines ganzen Satzes veranlasste die EU zu einer Richtlinie, wonach das

vorübergehende Fehlen eines Staatsoberhaupts nicht das Recht verleihe,
neue Euro-Editionen in Umlauf zu bringen. Nach Auskunft von Fachleuten,

13 M. Wolter: Vorwort, in: Gott und Geld (Anm. 1), v-xii.



«Gelt ist auff erden der irdisch got» 351

so die Financial Times,14 gibt die Kurie einen Acht-Münzen-Satz à 3,88 Euro
für rund 30 Euro an Händler ab, die diese für bis zu 1000 Euro weiterverkaufen.

«So gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist.»

Wenn die Eigentumsrechte doch nur so einfach durchzusetzen wären in einer
Kirche, die weltlich agiert mit einem Geld, das religiös im Sinne eines
konkurrenzierenden Gottes betrachtet wird.

Dem Geld vertrauen: In God we trust

Wechseln wir die Perspektive. Lag in den bisherigen Beispielen der Fokus
darauf, wie Religion auf Geld reagiert, wie Religionen im Geld eine
Konkurrenzveranstaltung wahrnehmen, die sie in richtig und falsch zu unterteilen
suchen, so soll jetzt das Geld selbst als Subjekt in den Blick kommen, dem
religiöse Züge zugeschrieben werden. Geld kann als religiöses Gut, als

Glaubensprodukt angesehen werden, da es anderenfalls ohne Goldstandard und
als Giralgeld keinerlei physische Qualität aufweist wie in vergangenen Zeiten,
als Geld und Materialwert eine Einheit bildeten oder das Geld durch Goldreserven

gedeckt war.
Das moderne Geld etwa ist auf die Herausbildung von Aufwertung

angewiesen, die über die materiale Basis hinausgeht. Im Marketing nennt man dies

«Branding», «sozusagen die neueste kultische Form, durch die man Vertrauen
erwirbt, denn kultische oder religiöse Handlungen sind immer vertrauensbildende

Maßnahmen.»15
Das berühmte «In God we trust» des U.S. Dollars reduziert sich somit auf

einen Werbeslogan, dass dieses Geld als Geld anzunehmen sei. Das einheits-
stiftende Motiv, von dem Voltaire schreibt, wird hier durch den Bezug der 1.

Person Plural ausgedrückt: We trust. Wer nutzt, der vertraut — ob er will oder
nicht.

Doch kann man überhaupt Geld nicht nutzen? Dieses Jahr ist die Kreditkarte

von Wissenschaftlern der British Science Assocation in die Liste der Top-
Ten von Erfindungen gewählt worden, die unseren modernen Alltag am
stärksten geprägt haben. Der Nutzen der Kreditkarte beim Reisen oder
Einkaufen sei nicht mehr wegzudenken, auch wenn dadurch schon einige Leute
in den Ruin getrieben worden seien, begründete die Jury ihren Entscheid.

Den Kredit als Glauben, als Credo zu sehen, geht vielleicht zu weit. Aber
die Verschiebung von Glauben zu Vertrauen ist eine Neuerung, die als

«vertrauensbildende Massnahme in das göttliche Kapital» verstanden werden
kann: «Diesem Dollarschein, dem kannst du vertrauen. Das ist Branding, das ist eine
kultische Handlung.»16

14 Financial Times Deutschland vom 14.3.2009.
15 P. Weibel: Interview, in: M. Jongen: Der göttliche Kapitalismus, München 2007, 31.
16 Weibel: Interview (Anm. 15), 31.



352 Peter Seele

Vom Glauben zum Vertrauen und schliesslich zum Versprechen geht der
Schritt im Falle der englischen Währung. Auf den Pfundscheinen steht ganz
im Sinne eines aus heutiger Sicht altmodischen Geldverständnisses: Ipromise
to pay the Bearer on Demand the sum of One Pound. Unterschrieben ist diese Aussage

vom Chief Cashier der Bank ofEngland. Diese Äusserung lädt zum
Nachdenken ein: Wenn die Banknote dem Charakter nach ein Schuldschein über
ein Pfund ist, was bekäme ich denn im Gegenzug von der Bank of England,
wenn ich die Note vorlegte? Ein Pfund? Ist das dann eine Währungs- oder
eine Gewichteinheit? Dazu muss man wissen, dass das englische Pfund Sterling

im Mittelalter noch eine reine Buchwährung für kaufmännische Transaktionen

war. Eine entsprechende Münze (aus Sterling Silber) gab es vor 1350

nicht, geschweige denn Papiergeld.17 Die Schweizer Nationalbank hingegen
gibt als Autorität auf den Noten des Frankens an: «Banknoten sind strafrechtlich

geschützt», und auf dem Euro stehen nur noch die vier Zeichen «©
EZB»: Copyright: Europäische Zentralbank.

$: Göttliche Legitimation, Ausgabe durch Nationalbank

£: Deckung durch Metall, garantiert von der Nationalbank
i

SFr: Strafrechtlicher Schutz durch Nationalbank

: Urheberrechte durch Zentralbank

Abb. 1: Beispielhafte Legitimationsstufen aktueller Währungen zwischen ausser-
weltlicher Autorität und rechtsstaatlichem Kopierschutz

Die Frage, ob die Legitimation und Aufladung des Währungssystems nun
religiös oder juristisch vorgenommen wird, mag eine ästhetische scheinen. Ihre
Brisanz erhält diese Legitimation allerdings, wenn Schindluder mit dem Geld
getrieben wird. Man denke etwa an die Fälscherwerkstatt im Konzentrationslager

Sachsenhausen; von ihr aus versuchte man die Wirtschaft der Alliierten
durch Falschgeld zu infiltrieren. Welche Rechte, welche Strafe ist dann legal
und vor welcher Instanz?

Die weiterführenden Fragen an das Geld lauten also: Reicht das Vertrauen
in das Geld als Währung aus, damit es als Geld funktioniert? Wenn einer nicht
mehr an sein Geld glaubt, was für einen Unterschied macht dies aus? Und
was, wenn es mehrere sind, die nicht an Einlagen glauben, sondern nur an
Bares? Und schliesslich: Wie wahr ist dieses Bare wirklich?

17 W Ernst: Geld. Ein Überblick aus historischer Sicht, in: Gott und Geld (Anm. 1),

3-23 (17).



«Gelt ist auff erden der irdisch got» 353

Zwischenfazit

Ich fasse die hier genannten Beispiele und Fragen systematisch unter folgenden

Punkten zusammen:

- Die Teilnahme am Geldspiel stiftet Einheit und Gemeinschaft.

- Diese Einheit kann, solange das Geldspiel für die Teilnehmer profitabel
ist, zu Substitutionseffekten gegenüber etablierten Religionen führen.

- Religionen reagieren auf diese Substitution unterschiedlich:
i. Negativ durch Kritik und Ablehnung (Goldenes Kalb)
ii. Integrativ etwa durch calvinistische Ethik oder Erlösungsethik

durch Gelderwerb
iii. Positiv-affirmativ durch eigene Gottheiten der Fruchtbarkeit oder

Kaufmannschaft (Shani-Dana, Konfuzianismus).

- Funktional ist das Geld selber auf Glauben an das Geld angewiesen.18

Diese allgemeinen Beispiele sind in einem nächsten Schritt in Hinsicht darauf
zu präzisieren, was Geld in den Wissensbeständen der Einzeldisziplinen
darstellt.

2. Was ist Geld? Ausgewählte Positionen aus Ökonomie, Soziologie
und den Kulturwissenschaften

Da Geld eine vom Menschen gemachte Erfindung ist, die sich aus dem
Opfergut entwickelt hat, muss sie sich so bewährt haben, dass sie sich über die

Jahrhunderte weiterentwickelte und mehr Macht bekam. Seine Standardfunk-
tionen, die jeder Wirtschaftsstudent im ersten Semester kennen lernt, zeigen
die Vorteile einer Welt mit Geld gegenüber einer Welt ohne Geld: Money
makes the worldgo round, ob man dies nun begrüsst oder nicht, ob man mitgehen

möchte oder nicht.

Ökonomie: Drei Funktionen von Geld

Geld hat drei Funktionen: Es ist Tauschmedium, Bewertungseinheit und
Wertaufbewahrungsmittel. Diese Funktionen lassen sich nicht voneinander
separieren, und vielleicht ist es gerade ihre Mischung, die das Besondere und
die Komplexität des Geldes ausmacht.

1. Geld ist ein neutrales Tauschmedium. Es erlaubt es — anders als beim Gü-

18 Glauben, der in der Theorie der Religionsökonomie als religiöses Gut verstanden
werden kann. Zur Theorie religiöser Güter: C. Azzi, R. Ehrenberg: Household
allocation of time and church attendance, Journal of Political Economy 83 (1975)
27-56.



354 Peter Seele

ter- oder Materialtausch —, Güter, die nicht gegeneinander getauscht würden,

in einem arbeitsteiligen Prozess ineinander zu konvertieren. Eine fast
universelle Passung — neudeutsch matching — zwischen Käufern und
Verkäufern entsteht. Über das Medium Geld sind alle Menschen durch die

prinzipielle Transaktionsbefähigung miteinander verbunden, was sie auch
kulturell, sprachlich oder religiös voneinander trennen mag.

2. Als Bewertungseinheit ermöglicht das Geld die für jeden einzelnen individuell
einschätzbare Bemessung von Wert und Werten. Muss ich erst Brot in
Eier umrechnen, um zu wissen, was ein Stück Käse kostet, ermöglicht mir
das Geld den Vergleich zwischen allen dreien — und vielen anderen
Gütern und Diensdeistungen — direkt. Dies reduziert die
Informationsbeschaffungskosten und spart Zeit und Wege. Auch lassen sich mit Geld die

sprichwörtlichen Äpfel und Birnen miteinander vergleichen und im Medium

Geld operationalisieren, etwa durch Addition oder Subtraktion.
3. Die Wertaufbewahrungsfunktion schliesslich ermöglicht die Lagerung von

Kaufkraft aus der Vergangenheit (etwa durch Sparen) oder in die Zukunft
(etwa durch Kredit). Eine besonders fruchtbare Ernte kann über den
Eigenbedarf hinaus getauscht werden. Der Ernteertrag lässt sich also über
die Zeit hinweg aufbewahren. Umgekehrt lässt sich bei einer Dürreperiode

etwa Wasser auf Kredit kaufen, der mit den zukünftigen Erträgen
zurückgezahlt wird, die es anderenfalls nicht gegeben hätte. Vergänglichkeit
kann somit über die Zeit hinweg überwunden werden durch die
Eigentumsrechte an den im Geld gespeicherten Werten.

Mittels dieser drei Funktionen verteilt das Geld die knappen Ressourcen von
Haushalten und Volkswirtschaften effizient, was seinen anhaltenden Erfolg
und die Unersetzbarkeit, aber auch die Abhängigkeit von ihm erklärt.

Um diese Funktionen übernehmen zu können, muss das Geld einige
Eigenschaften aufweisen, die sich aus dem historischen Erbe des geprägten
Goldes ergeben. Diese Eigenschaften haben die Bürde der Materialität
mittlerweile ebenso verloren wie andererseits die physische Sicherheit, welche die
Materialität gewährleistet. Zu diesen Eigenschaften zählen

1. Homogenität und damit Vergleichbarkeit
2. Teilbarkeit und damit Rechenbarkeit
3. Haltbarkeit und damit Wertaufbewahrung
4. Knappheit und damit Nachfrage- und Angebotskontrolle

Die verschiedenen Geldformen, die sich im Lauf der Zeit entwickelt haben,
zeichnen sich durch diese Funktionen und Eigenschaften aus. Besonders
hinzuweisen ist vielleicht darauf, dass sich historisch altes Geld nicht zwangsläufig

als veraltete Geldform darstellen lässt. Zu den verschiedenen Geldformen
zählen:



«Gelt ist auff erden der irdisch got» 355

1. Warengeld (Muscheln, Salz, Metalle)
2. Vollwertige Miingen (die Kurantmünze ist durch den Warenwert des Metalls

gedeckt)
3. Kreditgeld (der Wert als Zahlungsmittel ist höher als der stoffliche Wert)
4. Scheidemünzen (Der Münzwert ist nicht durch den Warenwert des Metalls

gedeckt)
5. Noten (Forderungen gegenüber der Notenbank)
6. Buchgeld, auch Giralgeld (Forderungen an Geschäftsbanken, die zugleich

wichtigstes Zahlungsmittel in modernen Volkswirtschaften sind)
7. Staatspapiergeld-, uneinlösliche Forderungen an den Emittenten

Die modernen substanzlosen Formen des Geldes sind durch Verträge
strukturiert, die Rechtsbeziehungen zwischen den Individuen in Geldeinheiten
festsetzen, die durch Zahlung von Geldsummen beglichen werden können.
Die Funktion dieser Verträge, wie die des Geldes selber, hängt dabei aber
«nicht vom realen Inhalt, sondern von der Reputation seines Ausstellers
ab»19.

Das Giralgeld ist so gesehen das «bessere Geld», weil es die Funktion des

Geldes «rein verwirklicht», so schreibt der Zürcher Historiker Wolfgang
Ernst.20 Seine Funktionalität bezieht das Giralgeld aus der «Geldforderung
gegen eine Bank aufgrund einer Kontobeziehung». Die Reputation des

Vertragspartners ist also die entscheidende Grösse, denn vom Giralgeld geht die

gleiche volkswirtschaftliche (Nachfrage-)Wirkung aus wie vom (staatlichen)
Bargeld.21 Heute ist es so, dass die Giralgeldmenge ein Vielfaches der
Bargeldmenge und diese ein Vielfaches der Gold- und/oder Rohstoffdeckung
beträgt. Dieses Giralgeld als «immaterielles Geld», das ein reines Forderungsrecht

darstellt, gründet auf der bisher mit ihm gemachten positiven Erfahrung
und vor allem auf der Annahme, dass die Forderungen gültig sind, Geltung
haben, kurz gesagt: Geld sind.

Die Entstehung des Geldes als Symbolisierung von Opfergut

Betrachtet man Geld von der Sache her funktional wie in der Wirtschaftswissenschaft,

ist die Rede von einem «irdischen Gott» wenig nachvollziehbar, da
die Funktionalität und der Eigenschaftskatalog keinerlei Rückbindung an
kulturelle oder religiöse Belange ermöglichen oder erlauben. Und doch benötigt
es etwas, was als implizite Vorraussetzung in den rationalen Kriterien ange-

19 H.-P. Spahn: Die Ordnung der Gesellschaft als Zahlungswirtschaft, in: C.

Deutschmann (Hg.): Die gesellschaftliche Macht des Geldes, LEVIATHAN 21

(2002) 47-73 (57).
20 Vgl. Ernst: Geld (Anm. 17), 19.
21 Ernst: Geld (Anm. 17), 19.



356 Peter Seele

legt ist und dessen Selbstverständlichkeit spätestens bei dessen Fehlen die
Sachlichkeit der Rationalität aufhebt: Vertrauen.

Je weiter wir uns in der Entwicklung vom Warengeld hin zum Giralgeld
bewegen, desto grösser muss das Vertrauen in die Deckung und Gültigkeit
des Geldes und hier der Währung sein. Was die Entstehung des Geldes
betrifft, besteht neben der funktionalen Tauschmitteltheorie die Opfergüter-
theorie, wonach es ohne den sakralen Charakter der Opfergüter im antiken
Griechenland nicht dazu gekommen wäre.

«Zum einen zeigte sich eine Tendenz zur Symbolisierung der Opfergaben,
indem das Opfer sukzessive durch stellvertretend für es hingegebene Gegenstände

ersetzt wurde. Im Zusammenhang damit entwickelte sich der geregelte
und durch eine eigens berufene Priesterschaft verwaltete Opferbetrieb»r2

«An die Stelle des früheren <ganzheitlichen> Opfers konnten stellvertretend
ausgewählte Opfergüter, an deren Stelle schließlich Symbole dieser Opfergüter, etwa
Metallstücke mit dem Bild des Rindes, treten. Dieser Prozeß der Symbolisierung der

Opfergüter ging [...] einher mit einer (Veränderung der Gottesvorstellung> selbst

[...]. Damit verlor auch der Kult seinen früheren instrumentellen Charakter und
wurde zum Ort der Inszenierung eines nicht mehr primär materiell abgeltbaren,
sondern moralisch eingefärbten Schuldverhältnisses der Menschen zu den Göttern.
[...]. Zum anderen begünstigte die Symbolisierung der Opfergaben deren Profani-
sierung. Die durch das Siegel des Tempels beglaubigten Opfergüter wanderten
nach und nach in den profanen Austausch ein und gewannen dort die Funktion
eines allgemeinen Tausch- und Zahlungsmittels [...]. Die Tempel versahen das ihnen
zufließende Edelmetall mit einem Siegel oder Stempel, der es zum Eigentum der
Götter machte, lagerten es jedoch keineswegs nur, sondern verwerteten es
wirtschaftlich weiter. So wurden sie zu <ersten Bank-Instituten>. Zusammen mit der

Entmaterialisierung der Gottesvorstellung führte dies dazu, dass Gottesdienst und
profane Geldwirtschaft auseinander traten».23

Der Soziologe Christoph Deutschmann spricht hier von der Rivalität der beiden

Sphären:

«Eine teils offene (man denke nur an die Vertreibung der Geldwechsler aus dem

Tempel durch Jesus [Mk 11,15-19]), teils latente Rivalität beider, die sich vor allem
in der religiösen Kritik am (Mammon) zeigt, blieb freilich erhalten und deutete auf
die ursprüngliche Nähe der beiden Sphären hin.»24

Je erfolgreicher das Geld seine profanen Funktionen entwickelt, desto stärker
befestigt es auch seine Macht über die diesseitige Welt.25

22 Deutschmann: Verheißung (Anm. 3), 81.
23 Deutschmann: Verheißung (Anm. 3), 82.
24 Deutschmann: Verheißung (Anm. 3), 82.
25 Deutschmann: Verheißung (Anm. 3), 82.



«Gelt ist auff erden der irdisch got» 357

Georg Simmel: Qualität und Quantität und das absolute Mittel

Die soziale, auf Reputation und Beziehungen gründende Komponente des

Geldes und seiner Funktionen ist schon mehrfach angeklungen, und gegenwärtig

behandeln am meisten Beiträge aus sozialwissenschaftlicher Perspektive

diese Thematik. Ein Meilenstein der Soziologie ist dabei Georg Simmeis

«Philosophie des Geldes». In diesem Werk entwickelt er die Vorstellung vom
Geld als «absolutem Mittel»: «Die innere Polarität im Wesen des Geldes: das

absolute Mittel zu sein und eben dadurch psychologisch für die meisten
Menschen zum absoluten Zwecke zu werden».26 Die funktionale Beziehung besteht
dabei in der Wechselwirkung «zwischen der Qualität des Geldes und seiner
Verwendung».27

Simmel nimmt hier eine Zuschreibung von Qualität und Geld vor. Doch
kann Geld überhaupt eine Qualität haben? Es ist eine der Paradoxien des

Geldes, dass es als <absolutes Mittel) das «wesen- und willenlose Werkzeug
aller menschlichen Begehrungen»28 ist und somit keine Qualität an sich haben
kann. Georg Simmel reduziert diese Paradoxie auf die Formel, dass die Qualität

des Geldes ausschliesslich in seiner Quantität besteht.29 Einfach
ausgedrückt steigt die Qualität des Geldes, je mehr man davon hat, so die Simmel-
sche Auflösung dieser Paradoxie.

Im Alltag sind wir es jedoch gewohnt, dem Geld wertende Eigenschaften
zuzuschreiben und es durch Vergleiche zu erklären. «Frisches Kapital», «weisses»

oder «schwarzes Geld», «stupid money» oder Geld, an dem «Blut klebt»,
sind Erfindungen, die über die blosse Sachlichkeit einer Zahl hinwegtäuschen
und dem Geld einen Geist oder einen Charakter einzuhauchen bemüht sind.
Diese Zuschreibungen sind aber nur die eine Seite dieses Charakters. Eine
andere ist es, das Geld in gutes und schlechtes zu unterteilen, wobei man
letzterem ersteres tunlichst nicht hinterherwerfen möge. Für die Frage nach dem
Glauben an das Geld ist folgender Kausalzusammenhang wichtig: «Gutes
Geld wird als solches benutzt, schlechtes Geld zwingt den Verkehr zurück
auf die Beachtung des Metallwertes und damit auf eine gleichsam prä-mone-
täre Tauschwirtschaft».30

Wenn also gutes Geld Geld ist, an das alle Geldnutzer glauben, mit dem sie

rechnen und dem sie ihre Zukunft anvertrauen, dann ist etwa Geld, das kein

gutes mehr ist, dasjenige Geld, dem blind geglaubt werden muss, da seine
ökonomische Tauschmittelfunktion nicht mehr den zeitüberdauernden
Erwartungen an das Geld entspricht.

26 G. Simmel: Philosophie des Geldes, Frankfurt a.M. 1989, 298.
27 Ernst: Geld (Anm. 17), 14.
28 Eppich: Geld (Anm. 2), 134.
29 Vgl. Simmel: Philosophie (Anm. 26), 340.
30 Ernst: Geld (Anm. 17), 14.



358 Peter Seele

Besteht die Qualität des Geldes streng genommen in seiner Quantität und
ist das «absolute Mittel» für die Menschen mitunter der «absolute Zweck», so

tut sich nach Georg Simmel das Geld «eben gar zu leicht als Endzweck auf,
es schüesst bei gar zu vielen die teleologischen Reihen endgültig ab und leistet
ihnen ein Mass von einheitlichem Zusammenschluss der Interessen, von
abstrakter Höhe, von Souveränität über den Einzelheiten des Lebens, das ihnen
das Bedürfnis abschwächt, die Steigerung eben dieser Genugtuungen in der

religiösen Instanz zu suchen.»31

Der oben beschriebene Konkurrenzdruck zwischen Geld als radikal
immanenter Religion und Religion im traditionalen, ausserweltüchen Sinne
gelingt also bei funkdonierendem Geld, von dem Georg Simmel ausgeht. Den
Übertrag zur Religion in einem rhetorisch vielleicht etwas überhöhten Pathos

begründet Simmel folgendermassen:

«Denn nicht nur, dass die ganze Aufregung und Anspannung im Kampfe um das

Geld die Bedingung für die selige Ruhe im Besitz des Erkämpften bildet; sondern

jene Meeresstille der Seele, die die religiösen Güter gewähren, jenes Gefühl, im
Einheitspunkte des Daseins zu stehen, erreicht doch seinen höchsten Bewusstseins-

wert erst als Preis des Suchens und Ringens nach Gott.»32

So erheben also auch Georg Simmel wie Hans Sachs schliesslich eine kritische

Stimme zur Rivalität zwischen Geld und Religion, die in bester europäischer

theologischer Tradition steht. Zur Herleitung und Erklärung sind diese
kritische Note und diese kulturell verhaftete Position möglicherweise sinnvoll.

Um aber eine Religionsökonomie des Geldes zu entwickeln, ist eine
ethisch-normative Positionierung denkbar ungeeignet. Der funktionale
Zusammenhang vielmehr ist es, den eine Religionsökonomie des Geldes
aufzuzeigen bemüht ist. Wenden wir uns der letzten Position und damit der Frage

zu, was passiert, wenn das Geld scheitert.

Geld, Geld und Geld, das keins mehr ist33

«Jeder muss sich jetzt wirklich entscheiden. Ist Geld nun Geld, oder ist Geld nicht
Geld. Jeder, der es verdient und es jeden Tag zum Leben ausgibt, weiss, dass Geld
Geld ist, jeder, der darüber abstimmt, wieviel Steuern eingetrieben werden sollen,
weiss, dass Geld nicht Geld ist. Das ist es, was alle verrückt macht.»34

Dies schrieb die Autorin und Verlegerin Gertrude Stein in einer berühmt
gewordenen Essayreihe in der Saturday Evening Post— im Jahr 1936.

Die Rede vom Geld als Geld oder Nicht-Geld mag in ihrer paradoxen

31 Simmel: Philosophie (Anm. 26), 307.
32 Simmel: Philosophie (Anm. 26), 306.
33 China Kupferstandard.
34 G. Stein: Geld, Geld, Mehr über Geld, Noch mehr über Geld, Alles über Geld,

Ein letztes über Geld, Berlin 2004, 5 (Kommasetzung korrigiert).



«Gelt ist auff erden der irdisch got» 359

Rhetorik ansprechend und intellektuell anregend sein. Was bisher jedoch nur
in Bezug auf die Funktion der Notenbanken und der Geldscheine angesprochen

wurde, ist hier in aller Klarheit zu benennen. Geld an sich gibt es nicht.
Es gibt Währungen. Dies mag haarspalterisch erscheinen, doch geht man von
der grundlegenden Tatsache aus, dass das Geld von der «Reputation seines
Ausstellers»35 abhängt, so ist der Fall des Reputationsverlustes möglich und
historisch verifizierbar. In diesem Falle hilft die technische Funktion des Geldes

als Tauschmittel, Zahlungsmittel und Wertaufbewahrungsmittel nicht
weiter, denn Werte und Vertrauen selber stehen im Reputationsverlust zur
Disposition. Die von John Maynard Keynes beschriebene Bedeutung des

Geldes als «Verbindungsglied zwischen der Gegenwart und der Zukunft»36
verliert ihre Geltung, wenn die Verbindung auf Treu und Glauben beruht und
die Zuverlässigkeit der Zukunft von nichts weniger als ihrer durch das Geld
hergestellten Verbindung in die Gegenwart abhängt.

Die Geschichte der Währungen ist massgeblich die Geschichte des
historischen Verfalls des Goldstandards, der dem Papiergeld zum Durchbruch
verhilft, und der Platzierung der Druckmaschine auf der Bühne der
Weltgeschichte, ohne die es nicht zu den beiden Währungskrisen des vergangenen
Jahrhunderts hätte kommen können.37 In ihrem Buch «Lehrmeister
Währungskrise» untersuchen die beiden Soziologen Heisterhagen und Hoffmann
die Auswirkungen der beiden Währungskrisen des vergangenen Jahrhunderts
auf die Gesellschaft. Über das Geld als krisenanfällige Währung stellen sie dabei

fest:

«Geld wird vielmehr von einem ganzen Kosmos sozialer und psychischer Bedeutungen

inklusive entsprechender Handlungsroutinen überwölbt, welche eine in sich

polyvalente Geldkultur bilden. [...] Die Erfahrung der Geldentwertung war daher
oft zugleich ein Erlebnis von Selbstentwertung, die mit tiefen Einbrüchen in das

Vertrauen zum Staat und den monetären Institutionen einhergehen musste».38

Das Vertrauen dürfte also schon — nehmen wir das plastische Beispiel
Deutschland — erschüttert gewesen sein, als die sogenannte «Entgoldung der
Währung» im 1. Weltkrieg einsetzte und durch moralische Appelle und einen
starken sozialen Druck patriotischer Couleur der Aufruf«Gold für Eisen»
erfolgte, zum «freiwillige [n] Goldopfer des Volkes angesichts einer Welt von
Feinden»39. Als zusätzlichen Anreiz für den Tausch der 20 Mark Goldmünze
in einen 20 Mark Papierschein gab es einige Tage Sonderurlaub.

35 Spahn: Ordnung (Anm. 19), 57.
36 Nach Spahn: Ordnung (Anm. 19), 59.
37 T. Heisterhagen, R. Hoffmann: Lehrmeister Währungskrise. Drei Familien-Gene¬

rationen zwischen Gold, Mark und Euro, Wiesbaden 2003, 33.
38 Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 31.
39 Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 131.



360 Peter Seele

Ähnliches zum Thema Währungstransformation ist aus dem 2. Weltkrieg
bekannt: «Die <geräuschlose> Rüstungs- und Kriegsfinanzierung der
Nationalsozialisten beginnt einen gewaltigen Geldüberhang aufzubauen — eine
verdeckte oder zurückgestaute Inflation»,40 die die Schulden von unter 20
Milliarden Reichsmark auf über 380 Milliarden bei Kriegsende anschwellen Hess.

«Das Geld konnte seine Funktionen nur noch mangelhaft bis gar nicht erfüllen.

Äußerer Ausdruck hiervon war zunächst ein ausgesprochenes Währungschaos:

Rentenmark, Reichsmark, Geldzeichen der Alliierten, Notgeld usw.
waren im Umlauf.»41

Die oben benannten drei Funktionen und die Eigenschaften des Geldes
sind also nicht alleiniges Produkt ihres rationalen Nutzens. Vielmehr geht es

um die «subjektive Annahme, dass die Zahlungsfähigkeit und -bereitschaft
der Schuldner fortbestehen»42. Der Objektivität des Geldes als absolutem
Mittel steht in modernen Währungssystemen das Vertrauen entgegen, dass

die Nutzer und Teilnehmer dieser trefflich als «Geldkultur» bezeichneten
FunktionaHtät an deren Glaubhaftigkeit glauben — oder sich zumindest so

verhalten, als glaubten sie daran.
Aus der soziologischen Geldforschung stammt der esoterisch anmutende

Begriff des «psychosozialen Kittfs]», welcher die scheinbar rein «ökonomischen

Kategorien der Menge und Umlaufgeschwindigkeit des Geldes unmittelbar

mitbestimmt»43. Anhand der historischen Währungskrisen lässt sich

zeigen, dass Quantität wieder in QuaHtät umschlagen kann, «Menge in Tempo,

Tempo in Menge, beides in Instabüität des Geldes»44.

Das Vertrauen in die Währung ist dabei jener «psychosoziale Kitt, ohne
den Kredit, Wertaufbewahrung, Generationenvertrag etc. nicht funktionieren

können»45. Fehlt dieser Kitt, wird «gutes Geld» zu «schlechtem Geld»,
dem die Eigenschaft anhaftet, dem Geldverkehr «die Beachtung des Metallwertes

und damit eine gleichsam prä-monetäre Tauschwirtschaft»46
aufzuzwingen. Das GoldvreneH, der Krügerrand oder der Golddollar sind ein
gleichsam nostalgischer Anachronismus, dessen Relaunch auf der Bühne der
Geldkultur jedoch nicht ausgeschlossen werden kann.47

40 Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 206.
41 Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 206.
42 Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 44.
43 Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 44.
44 Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 44.
45 Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 44.
46 Ernst: Geld (Anm. 17), 14.
47 Die 1934 in Basel gegründete WIR-Bank bietet mit ihrem «umlaufgesicherten

Freigeld» eine weitere Alternative zum anfälligen Monopolrentensystem durch
verzinsbaren Geldbesitz, indem es dem Kapital, das ruht, einen Negativzins
aufbürdet.



«Gelt ist auff erden der irdisch got» 361

3. Eintçelmssenschafien in der Verlegenheit

Bis hier konnten wir von der Wirtschaftswissenschaft, der Soziologie, der
Geschichtswissenschaft, der Theologie oder der Ethik erfahren, was das Geld
sei, oder was es als wissenschaftliches Thema verkompliziert. Zusammengenommen

ergeben die einzelwissenschaftlichen Ausführungen kein stimmiges
Bild. Die Funktionalität der Geldfunktionen gilt nur zu Zeiten guten Geldes,
die Behauptung des «Leitmediums» und universellen Kommunikationssystems

übersieht die Effizienzsteigerungsfunktion sowie die Arbeitsteilung
und den Fortschritt durch das Geld, und die zumeist kritisch anmutenden
Kommentierungen der normativ arbeitenden Wissenschaften Ethik oder
Theologie sind als Impulse unverzichtbar, aber nicht wertfrei im klassisch
Weberschen Sinne. Die gegenseitigen Beschimpfungen der Disziplinen sind

vielfältig und vielleicht nur Ausdruck einer im Paradigma vorherrschenden
Lehrmeinung, deren Vernetzungspotential zu anderen Disziplinen begrenzt
ist. Zu hören ist etwa: «Ich glaube nicht, dass jemand, der nur Ökonom ist
und soziale wie politische Gedanken ausklammert, irgendeine Bedeutung für
die reale Welt hat».48 Und von ökonomischer Seite heisst es: «Kulturschaffende,

Soziologen und Philosophen und, wie immer in solchen Situationen,
natürlich auch Theologen, drängen die grauen Mäuse der Ökonomen an den
Rand».49

Eine Religionsökonomie, wie sie hier vorgeschlagen wird, hat sich
kompatibel zu den vermeintlich inkompatiblen Wissenschaften zu verhalten. Die
Trennung von Ökonomie und Ethik geht theoriegeschichtlich aufJohn Locke

zurück. Dieser bricht mit der Praktischen Philosophie, der die Moralphilosophen

Adam Smith oder Locke selber noch zuzurechnen sind, und ordnet
den Zusammenhang von Politik, Ethik und Ökonomik — das überkommene
aristotelische Schema — auf neue Weise.50 Die naturrechtliche Begründung
einer monetären Ökonomie wird von Locke in den drei «Geldessays» vorgetragen,

und vielleicht lässt sich das Vertrauen als sozialwissenschaftlich und
ökonomisch wie religionswissenschaftlich und theologisch bedeutsame Kategorie

als Angelpunkt einer Religionsökonomie anführen. Denn der «Zustand
des Vertrauens ist eine Kategorie, die die Ökonomie mit gesamtgesellschaftlichen

Prozessen verbindet»51.

48 H. Kurnitzky: Der heilige Markt. Kulturhistorische Anmerkungen, Frankfurt a.M.

1994,7.
49 S. Borner, in: Weltwoche 16/2009.
50 B.P. Priddat: Das Geld und die Vernunft — Die vollständige Erschließung der Erde

durch vernunftgemäßen Gebrauch des Geldes. Über John Lockes Versuch einer
naturrechtlich begründeten Ökonomie, Frankfurt a.M.1988, 9.

51 Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 44.



362 Peter Seele

4. Geld — ein religionsökonomischer Vtersuch

Die Religionsökonomie ist ein Drittes zwischen Religion und Wirtschaft. Das

Kompositum Religionsökonomie nimmt einen Platz zwischen Religion und
Wirtschaft ein. Der grammatikalischen Komposition nach tritt sie als Spielart
der Ökonomie auf — gleichzeitig ist sie eine anerkannte Subdisziplin der
Religionswissenschaft.52

Dass das Geld die beiden Disziplinen und Themen Religion und
Wirtschaft betrifft, ist durch das bisher Angeführte deutlich geworden. Wie lässt
sich nun im Sinne einer eigenständigen Religionsökonomie das Rätsel Geld
beschreiben, untersuchen oder durchleuchten, ohne dass man auf Gesellschaft,

Kommunikation oder System als Referenzbegriffe zurückgreift, wie
sie die Soziologie zur Verfügung stellt? Indem die Religionsökonomie an den
wirtschaftswissenschaftlichen Setzungen wie dem methodologischen
Individualismus oder dem Eigennutzaxiom festhält. Was bedeutet dies bezogen auf
das Geld?

Auf die effizienzsteigernde Position des Geldes für Transaktionen durch
seine drei Funktionen und fünf Eigenschaften ist hingewiesen worden. Diese
Kriterien verdeutlichen die vorteilige Stellung einer Welt mit Geld gegenüber
einer Welt ohne Geld: Wir nutzen Geld, wenn es einen Vorteil verspricht.
Dies tun wir in unseren Währungssystemen. Wir sind in diesem Fall dem
methodologischen Individualismus zufolge viele Einzelne — viele Einzelne, die
eine Gemeinschaft begründen, die eine Währung teilen, in der gehandelt und
verhandelt wird, in der das je individuelle Gleichgewicht von Angebot und
Nachfrage die Preisbildung ermittelt und im Sinne Hayeks53 in der «spontanen

Ordnung» sowie dem «Entdeckungsverfahren» des Wettbewerbs eine
effiziente Ressourcen- und Mittelallokation gewährleisten soll. Die begriffliche
Unterstellung und vielleicht die pragmatische Engführung der Ökonomie ist
es, Geld nur als Geld zu verstehen, wenn es «gutes Geld» ist, wenn das Geld
als Geld funktioniert.54

Wenn das Geld aber nicht mehr gut funktioniert, wie es in Währungskrisen
der Fall ist, wenn es also anfällig wird und die Reputation des Ausstellers

sinkt, sinkt auch die Anzahl seiner Nutzer; diese weichen auf andere Wäh-

52 Vgl. B. Gladigow: Religionsökonomie — Eine Einführung in eine Subdisziplin der
Religionswissenschaft, in: H.G. Kippenberg, B. Luchesi: Lokale Religionsgeschichte,

Marburg 1995, 253—258.
53 F.A. Hayek: Wettbewerb als Entdeckungsverfahren, in: ders.: Freiburger Studien.

Gesammelte Aufsätze, Tübingen 1968, 249—265.
54 So gesehen ist übrigens auch Schwarzgeld «gutes» Geld, sprich funktionierendes

Geld für seine individuellen Nutzer, auch wenn normativ-moralische Gründe
gegen seine Nutzung sprechen können.



«Gelt ist auff erden der irdisch got» 363

rungssysteme oder, im Falle der Wertaufbewahrung, andere Investitionsmöglichkeiten

oder Werte aus, um die Geldfunktionen zu realisieren.
Geld muss glaubhaft sein. Das Versprechen — besonders im Falle des Gi-

ral- und Buchgeldes — bedarf der glaubwürdigen Deckung und Erfüllung.
Prämonetäre Tauschökonomien, zu denen streng genommen auch Kurant-
münzen zählen, sind die Alternative. Eklatante Wohlfahrtsverluste sind die

Konsequenz, wenn Geld nicht mehr glaubhaft ist und die nominale, durch
das Giraldgeld aufgeblähte Geldmenge sinkt.

Ob die Glaubhaftigkeit einer Währung gegeben ist, muss nicht unbedingt
verifizierbar sein. Der riskante, spekulative Glaube ist die Wette. George Soros

verdiente 1992 mehr als eine Milliarde Dollar in einer zehn Milliarden
Dollar-Wette gegen das Britische Pfund.

Erich Eppich spricht in seinem Buch «Geld» von 1923 bei ähnlichen
Phänomenen von der «Theorie der Massensuggestion des Geldes»55.

Im Rückgriff auf die Massensuggestion des Geldes ist das Geld also —

ökonomisch formuliert — «keine allgegenwärtige dämonische, launenhafte
Macht, sondern schlicht das wesen- und willenlose Werkzeug aller menschlichen

Begehrungen»56. Damit entzieht es sich der Möglichkeit, beobachtet
werden zu können und — noch gravierender — menschlicher Einschätzbarkeit.
Denn das Geld wird «letztlich durch nichts anderes gedeckt als durch das

«Vertrauen der Wirtschaftssubjekte»57.
Dieses ist, so der Ökonom Williamson, im engen Sinne nur dann Vertrauen,

wenn es blindes Vertrauen ist.58 Berechnendes Vertrauen ist demzufolge kein
eigentliches Vertrauen. Blindes Vertrauen hingegen reiht sich — ob mit oder
ohne Naht — ein zum Begriff des Glaubens.

«Als Voraussetzung für das Funktionieren des Geldes gilt vielmehr (Vertrauern:
Vertrauen der Wirtschaftssubjekte in die Politik der Zentralbank sowie in die

Akzeptanz des Geldes durch die anderen Akteure. Geld stellt eine Kette von Verweisungen

dar. Seine letzte Deckung ist, wie beim religiösen Glauben, unsichtbar. Sie

liegt im (Vertrauern der Wirtschaftssubjekte — Vertrauen nicht auf jemand oder
etwas Bestimmtes, sondern darauf, dass auch die anderen Akteure vertrauen».59

55 Eppich: Geld (Anm. 2), 39.
56 Eppich: Geld (Anm. 2), 134.
57 C. Deutschmann: Kapitalismus, Religion und Unternehmertum. Eine unortho¬

doxe Sicht, in: ders.: Die gesellschaftliche Macht des Geldes, LEVIATHAN (2002)
85-109 (104).

58 O. Williamson: Calculativeness, Trust, and Economic Organization, in : Journal of
Law & Economics XXXVI (1993) 453—486. Dazu: P. Seele: Institutional Faith als

sozialwissenschaftlich-kulturalistische Erweiterung ökonomischer Theorie, in: M.
Lee-Peuker, F. Scholtes, O. Schumann (Hg.): Kultur - Ökonomie - Ethik, Mering
2007, 222-242.

59 Deutschmann: Kapitalismus (Anm. 57), 88.



364 Peter Seele

Vielleicht ist der Begriff der selbsterfüllenden Prophezeiung treffender als die
Rede vom «irdischen Gott», denn ob die Prophezeiung eintritt oder nicht,
muss offen bleiben.

Der Volkswirt Heinz Peter Spahn bringt die beiden Welten der Religion
und der Ökonomie zueinander, wenn er als Kernthese der modernen
neoklassischen Theorie das Diktum anführt, die Institution Geld könne als

Ersatz für Vertrauen angesehen werden. Diese These muss von religionsökonomischen

Überlegungen her wie folgt ergänzt werden: wenn das Geld als Geld

funktioniert.
Wenn wir dem Geld vertrauen, kann es als Ersatz für Vertrauen in die

Erfüllung zukünftiger Forderungen und Leistungen angesehen werden. Schwindet

dieses Vertrauen in das Geld, löst sich auch das Vertrauen in die durch
das Geld gebundenen Forderungen und Leistungen in Vergangenheit und
Zukunft.

In der heutigen Entstofflichung des Geldes werden beim Bezahlen «weder
Bar- noch Buchgeld bewegt, sondern die Werteinheiten werden direkt von
Speicher zu Speicher übertragen»60. Das Vertrauen ähnlich dem Glauben ist
dabei das Unbestimmbare, denn wenn es bestimmbar wäre, liesse es sich
berechnen und berechnend einsetzen. Nicht umsonst sprechen wir in der ent-
stofflichten Geldkultur des Giralgeldes von Wette, Casino oder von ihren
Protagonisten als Regenmachern. So wird der Charakter des Geheimnisses, des
Zufall- oder schicksalhaft Unbestimmten bestätigt. So erfüllt das Geld jene
Funktion, die Luhmann «eigentlich der Religion zugedacht hatte: Nämlich
das Unbestimmbare bestimmbar zu machen»61.

Doch wo die Soziologie in der Schönheit der Paradoxic ästhetisierend und
konkret poetisch wird, ist der funktionale Rückhalt der Geldfunktionen im
ökonomischen Denken zu sehen. Nutzt dem einzelnen die Bestimmbarkeit
des Unbestimmten des Geldes (konkret: die auf Vertrauen basierende
Verhaltenssicherheit und Komplexitätsreduktion durch das Geld zum Erreichen
persönlicher Ziele etwa), so nutzt er das Geld.

Nutzt es ihm nicht, gibt mancher das Geld zurück, also die Forderung an
die Bank nach Geld, manchmal in Warteschlangen, dann besonders eilig.
Dann hilft auch nicht mehr das Dollar-Mantra «In God we trust», sondern
vielleicht nur noch «In God we believe.», womit Hans Sachens Ausruf «Gelt ist auff
erden der irdisch got» zwar widerlegt wäre, aber niemandem — in Geldsachen —

geholfen.

60 Heisterhagen, Hoffmann: Lehrmeister (Anm. 37), 385
61 Deutschmann: Kapitalismus (Anm. 57), 93.



«Gelt ist auff erden der irdisch got» 365

Abstract

Der Artikel behandelt das Wettbewerbsverhältnis von Religion und Geld sowie die
religiöse Komponente von Währungssystemen. Eine Reihe von Beispielen eröffnet den
Themenkreis wie etwa die Mammon-Diskussionen im Alten und Neuen Testament,
der Shani-Kult Südasiens oder die religiöse Aufladung des U.S. Dollars. Daran
anschliessend werden aus verschiedenen Disziplinen Positionen zum Geld vorgestellt.
Dazu zählen die historische Herleitung des Geldes als Symbolisierung von Opfergütern,

die wirtschaftswissenschaftliche Funktionalbeschreibung als Tausch-, Bewer-

tungs- und Wertaufbewahrungsmittel sowie die soziologische Perspektive im Gefolge
Georg Simmeis. Die Einzelpositionen werden in einer religionsökonomischen
Interpretation zu einem theoretischen Versuch zusammengeführt. Zentral ist demnach die

Glaubhaftigkeit des (modernen Giral-) Geldes, so es nicht durch einen Goldstandard
gesichert ist. Wenn wir dem Geld vertrauen, kann es als Ersatz für Vertrauen in die

Erfüllung zukünftiger Forderungen und Leistungen angesehen werden. Schwindet dieses

teils blinde Vertrauen in das Geld, löst sich auch das Vertrauen in die durch das Geld
gebundenen Forderungen und Leistungen auf.

The paper examines the competitive relationship of religion and money as well as the

religious elements of monetary systems. A number of examples such as the discussion
about mammon in the Old and New Testament or the Shani-cult in South Asia or the

religious charging of the U.S. Dollar opens the discussion. In addition different positions

from different scholarly fields are presented such as the historical derivation of money

out of sacrifice, the economic-functionalist understanding of money or the
sociological position of Georg Simmel. The different single-perspectives are summarized in
an economics of religion approach that claims the credibility of (modern) money, if it
is not asset-backed. If we do trust money, it can be seen as substitute for the trust in
future factorings and payments. If this partly blind trust in money disappears, the trust
in future factoring and payments will dissolve as well.

Peter Seele, Basel


	"Gelt ist auff erden der irdisch got" : Überlegungen zu einer Religionsökonomie des Geldes

